
https://thuviensach.vn
LẼ SINH DIỆT LÝ TU HÀNH
Nguyên tác: The Collected Teachings of Ajahn Chah
Tác giả: Thiền sư Ajahn Chah
Dịch giả: Lê Kim Kha
Nhà xuất bản: Hồng Đức
Năm xuất bản: 2015
Thể loại: Phật giáo
Thông tin ebook
Tạo ebook: Nguyen Thanh Liem
Ngày hoàn thành: 23/04/2020
Dự án Green – Book # 236
Ebook này được thực hiện để phục vụ cộng đồng yêu đọc sách!
https://thuviensach.vn
MỤC LỤC
6 Nhìn Thấy Mọi Sự Đúng Thực Như Nó Là
11 Đặt Tâm Dưới Sự Chỉ Thị Của Mình
13 Chẳng Có Gì Thường Hằng Chẳng Có Gì Chắc Chắn
15 Một Thiền Giả Rối Trí Đến Gặp Đức Phật
https://thuviensach.vn
23 Tu Tập Như Bốn Yếu Tố Tứ Đại
25 Không Phải Ta Không Phải Của Ta
27 Răng của tôi, Gối của tôi Xơ Dừa của tôi
PHẦN 5 MỘT SỐ ĐIỀU VỀ THIỀN TẬP
29 Nước Tĩnh Lặng Mà Chảy Nước Chảy Mà Tĩnh Lặng
34 Đừng Quá Quan Trọng về Sự Tĩnh Lặng
36 Trèo Cao Té Đau Kỳ Vọng và Thất vọng
https://thuviensach.vn
44 Bản Chất Tự Nhiên của Giáo Pháp
54 Con Đường Trung Đạo Bên Trong
57 Quy Ước Thế Gian & Sự Giải Thoát
63 Ngôi Nhà Thực Sự Của Chúng Ta
66 Sống Trong Thế Gian Bằng Giáo Pháp
67 Tuccho Pothila: Vị Thầy Kinh Sách Suông
https://thuviensach.vn
74 Sammā Samādhi - Chánh Định Sự Lánh Trần Bên Trong Trần
77 Tiếp Xúc Giác Quan- Nguồn Suối Trí Tuệ
78 “Không Chắc Chắn!”– Tiêu Chí Của Bậc Thánh Nhân
Quyển 7 SỰ RÕ SÁNG CỦA TRÍ TUỆ
84 Những Khó Khổ Trên Đường Tu
Quyển 8 SỰ BÌNH AN KHÔNG LAY CHUYỂN
85 Sự Bình An Không Lay Chuyển
https://thuviensach.vn
Quyển 9 MỌI THỨ ĐỀU DẠY CHÚNG TA
III VỀ CÁC BÀI GIẢNG CHO TĂNG NI
IV TIỂU SỬ THIỀN SƯ AJAHN CHAH
https://thuviensach.vn
Cho mẹ, ba, và anh, chị, em.
https://thuviensach.vn
Nguyện cho công đức Pháp thí này được hồi hướng đến những người thân quyến
và tất cả chúng sinh.
https://thuviensach.vn
Người dịch giữ bản quyền bản dịch này. Quyển sách này được người dịch in và
ấn tống miễn phí cho các Phật tử, không được in hoặc sao để bán, trừ khi có sự
đồng ý (với mục đích phi lợi nhuận) của người dịch.
Liên hệ để góp ý hoặc để nhận sách ấn tống:
Tel: 0909503993, email: lekimkha@gmail.com
https://thuviensach.vn
Quyển 1
MỌI SỰ ĐẾN RỒI ĐI
https://thuviensach.vn
PHẦN 1
CHÁNH KIẾN
https://thuviensach.vn
1
Hiểu về Tâm
Trong tu thiền, chúng ta tu tập sự chánh niệm để chúng ta luôn tỉnh giác. Tu
tập với nỗ lực và sự kiên nhẫn, tâm có thể được vững chắc. Khi những hiện tượng
giác quan có mặt, dù là khó chịu hay dễ chịu, và khi có mặt những hiện tượng
tâm, dù là cảm nhận vui hay cảm xúc buồn, thì chúng ta luôn nhìn thấy chúng
một cách rõ ràng. Hiện tượng là một chuyện, và tâm là một chuyện. Đó là những
thứ riêng biệt.
Khi thứ gì tiếp xúc tâm và chúng ta thích nó, thì chúng ta chạy theo nó. Khi
thứ gì làm chúng ta không thích, chúng ta chạy tránh nó. Điều này là không nhìn
thấy tâm mà chỉ chạy theo hiện tượng. Theo cảnh quên mình. Hiện tượng là hiện
tượng, tâm là tâm. Chúng ta phải tách riêng chúng ra và nhận rõ cái nào là tâm,
cái nào là hiện tượng. Làm vậy ta được thư thái.
Khi có ai nói nặng lời với ta thì ta nổi giận, điều đó có nghĩa ta đã bị che mờ
bởi những hiện tượng và chạy theo chúng; tâm bị mắc vào những đối tượng của
nó và chạy theo những trạng thái của nó. Nên hiểu rằng tất cả mọi thứ chúng ta
trải nghiệm bên ngoài và bên trong như vậy chẳng là gì cả, đó chỉ là những sự
đánh lừa. Chúng không có gì là chắc chắn, không phải thực, và nếu cứ chạy theo
chúng, chúng ta sẽ lạc đường. Đức Phật muốn chúng ta thiền tập để nhìn thấy sự
thật về chúng, sự thật về thế giới. Thế giới là những hiện tượng của sáu giác quan; những hiện tượng là thế giới.
Nếu chúng ta không hiểu về chân lý của Giáo Pháp, thì chúng ta không hiểu
biết về tâm và chúng ta không hiểu biết về các hiện tượng, và như vậy tâm và các
đối tượng của tâm lẫn lộn với nhau. Do đó, khi chúng ta trải nghiệm khổ thì ta
cảm giác rằng tâm mình khổ. Chúng ta cảm giác tâm mình cứ lang thang và nếm
trải đủ loại thứ khổ một cách không kiểm soát được, nó cứ thay đổi liên tục trong
nhiều trạng thái khác nhau. Thực ra điều đó không thực: không có nhiều tâm, mà
là nhiều hiện tượng. Nhưng nếu chúng ta không có ý thức tỉnh giác về mình thì
chúng ta không hiểu biết tâm và cứ chạy theo những hiện tượng đó. Người ta thường nói, “Tâm tôi buồn”, “Tâm tôi bất hạnh”, “Tâm tôi bị phân tán”. Nhưng
https://thuviensach.vn
điều đó không đúng thực. Tâm chẳng là gì cả, chính những ô nhiễm trong tâm mới là vấn đề. Người ta cứ nghĩ tâm mình khó chịu hoặc không vui sướng, nhưng
thực ra tâm là thứ dễ chịu và hạnh phúc nhất. Khi chúng ta trải nghiệm những
trạng thái khó khổ khác nhau, đó không phải là tâm. Hãy ghi nhớ điều này: Sau
này, mỗi khi ta trải nghiệm những trạng thái khác nhau, hãy nhớ “Thầy Ajahn Chah đã nói “Đó không phải là tâm””.
Chúng ta tu tập để đạt đến cái tâm—đó là cái tâm “xưa”. Đó là cái tâm
nguyên thủy, chân tâm. Chân tâm thì không bị điều kiện, không phải hữu vi. Nó
là vô vi. Bên trong chân tâm thì không có tốt hay xấu, dài hay ngắn, đen hay trắng. Nhưng ta không hài lòng với chân tâm này, bởi vì chúng ta không nhìn vào
và hiểu biết mọi sự một cách rõ ràng.
Giáo Pháp ( Dhamma) vượt trên những thói quen của cái tâm bình thường.
Nếu không tu tập tốt, chúng ta cứ nhận lầm sai thành đúng, đúng thành sai. Vì
vậy, chúng ta cần phải lắng nghe Giáo Pháp để có được sự hiểu biết về Giáo Pháp
và có thể nhìn nhận ra Giáo Pháp trong tâm mình. Sự ngu dốt ở trong tâm này. Sự
thông minh ở trong tâm này. Bóng tối vô minh và si mê là ở trong tâm này. Sự
hiểu biết và sự sáng tỏ là ở trong tâm này.
Nó giống như một cái chén dính đầy chất dơ, hoặc như một cái nền nhà dơ
bẩn. Dùng xà-bông và nước để chùi rửa, ta có thể loại bỏ chất dơ. Khi chất dơ đã
hết, ta có một cái chén sạch, hoặc một cái nền nhà sạch mát. Tương tự, ở đây cái
tâm này bị nhiễm dơ. Khi chúng ta tu tập đúng đắn, cái chân tâm trong sạch lộ ra,
cũng giống như cái nền nhà sạch mát lộ ra sau khi xóa bỏ những chất dơ. Khi dơ
bẩn được chùi rửa hết thì trạng thái trong sạch sẽ hiện ra. Hiện thời, chỉ là do chất
dơ bẩn làm dơ mờ nó thôi.
Cái tâm ở trong trạng thái tự nhiên của nó, đó là chân tâm, cái tâm đích thực,
là thứ ổn định và không bị ô nhiễm. Nó trong sạch và sáng tỏ. Nó bị dơ mờ và ô
nhiễm là do nó tiếp xúc với những đối tượng giác quan và bị chúng tác động nên
khởi sinh sự thích và không thích, ưa và ghét. Bản chất của chân tâm là không ô
nhiễm, chẳng qua nó chưa được thiết lập trong Giáo Pháp, do vậy những hiện
tượng bên ngoài có thể làm ô nhiễm nó.
Bản chất của chân tâm là không lay chuyển, là tĩnh tại. Nó tĩnh lặng. Chúng
ta không tĩnh lặng là do chúng ta bị kích thích với những đối tượng giác quan bên
ngoài, và rốt cuộc chúng ta trở thành nô lệ cho những trạng thái tâm khác nhau
https://thuviensach.vn
mà chúng tạo ra. Vì vậy, tu hành thực sự có nghĩa là đi tìm lại cái chân tâm, cái
“tâm xưa”. Đó là tìm lại ngôi nhà của mình, là cái chân tâm không lay chuyển và
thay đổi chạy theo những hiện tượng khác nhau. Bản chất của chân tâm là bình an
một cách tuyệt vời; đó là thứ đã có sẵn bên trong chúng ta.
https://thuviensach.vn
2
Hiểu về Các Hiện Tượng
Chúng ta không được bình an là do những nguyên nhân bên trong chúng ta.
Chúng có mặt những khi ta bị che mờ bởi những hiện tượng bên ngoài và bên
trong. Điều cần làm là luyện tập tâm có cách nhìn đúng đắn (chánh kiến). Chúng
ta không nhìn một cách đúng đắn, do vậy chúng ta đi lạc hướng khác, và do vậy
chúng ta cứ cảm giác mọi thứ là này là nọ, quá dài, quá ngắn, vầy tốt, vậy xấu,
hơi này, hơi nọ... “Đúng đắn” có nghĩa là nhìn thấy những bản chất vô thường,
khổ, và vô ngã bên trong mọi thứ chúng ta trải nghiệm, bên trong thân và tâm của
ta.
Mọi thứ chỉ là như vậy, chỉ là đúng như chúng là. Nhưng do chúng ta cứ
nghĩ nó như vầy, muốn nó như kia. Chúng ta nhìn mọi sự theo quan điểm (sai
lệch) của mình. Chúng ta tu hành để có thể giống như Phật, “người hiểu biết thế
giới”, và thế giới là những hiện tượng tồn tại như- chúng-là.
Khi những đối tượng của tâm khởi sinh, bên trong hay bên ngoài, chúng ta
gọi đó là những hiện tượng giác quan, đó là sự hoạt động của tâm. Cái ‘nhân vật’
ý thức về những hiện tượng đó thì được gọi là—ồ!, là gì cũng được; ta có thể tạm
gọi nó là “tâm”. Các hiện tượng là một thứ, cái người-biết về chúng là thứ khác.
Tâm là tâm, pháp là pháp. Giống như mắt nhìn và hình sắc mà nó nhìn thấy là hai
thứ khác nhau. Mắt không phải là những đối tượng, và những đối tượng không
phải là mắt. Tai nghe thấy âm thanh, nhưng tâm không phải là âm thanh và âm
thanh không phải là tai. Mỗi khi có sự tiếp xúc của hai thứ đó, những hiện tượng
xảy ra.
Thái độ của chúng ta đối với năm tập hợp uẩn (khandha) về sắc thân, cảm
giác, nhận thức, ý nghĩ, và tâm thức (sắc, thọ, tượng, hành, thức) là quan trọng.
Khi chúng ta nhìn những đống uẩn thân tâm này ngay đây, thái độ chúng ta nên là
chán-bỏ và lìa-bỏ năm uẩn, bởi vì chúng chẳng hề tồn tại theo những ý muốn của
ta. Theo tôi, làm được như vậy là đủ để tu hành. Khi thân và tâm1 còn sống, chúng ta không nên quá vui mừng đến mức quên mình. Khi chúng tan rã, chúng
ta cũng không nên quá tuyệt vọng. Nhận thức được như vậy là cũng đủ tốt rồi.
https://thuviensach.vn
Dù chúng ta tu tập thiền định hay thiền tuệ minh sát thì thực ra cũng chỉ để
nhận thức được lẽ thật này mà thôi. Nhưng thời nay, hình như tôi thấy khi những
người theo đạo Phật nói về những cách tu truyền thống đó, họ nói một cách lờ mờ
và lẫn lộn. Nhưng bản thân sự thật (chân lý) thì đâu có lờ mờ và lẫn lộn. Sự thật
chỉ là sự thật như nó là. Do vậy, tôi nghĩ rằng tốt hơn là tìm ra nguồn gốc, nhìn
vào cách mà mọi sự bắt nguồn và có mặt trong tâm. Điều này không phải là quá
phức tạp, khó hiểu.
Có câu nói , “Thế giới này của chúng sinh là không bền lâu mãi mãi, bị chi
phối bởi sự già chết và vô thường”. “Chúng sinh” có nghĩa là chúng ta. Chúng ta
được gọi là chúng sinh loài người. Còn có những loài chúng sinh khác, ví dụ như
súc sinh, trâu bò. Nhưng đối với tất cả chúng sinh, già chết là một sự thật bên
trong sự sống này, đó là sự tàn hoại của những thành tố khác nhau tạo nên thân
này. Những thứ đó đều luôn thay đổi. Chúng không thể nào tồn tại thường hằng,
mà phải chịu theo đường lối của các hiện tượng có điều kiện, đó là các pháp hữu
vi (sankhara). Thế giới của chúng sinh là vậy đó, và chúng ta thấy bản thân mình luôn luôn là thứ bất toại nguyện. Những cảm xúc yêu và ghét chẳng bao giờ
mang lại sự thỏa mãn nào cả. Chúng ta chẳng bao giờ cảm thấy mình đã có đủ,
mà luôn thấy mình bị cản trở, bị bất toại. Luôn cảm giác thế gian không nhảy múa theo ý muốn của mình trong từng giây từng phút. Nói nôm na, chúng ta là
những người chưa hiểu biết đủ nhiều; chúng ta không thỏa mãn với cái ta đang là.
Do vậy tâm chúng ta lăng xăng vô tận, luôn luôn bị thay đổi thành những trạng
thái tốt và xấu mỗi khi nó gặp những hiện tượng khác nhau, giống như một con
bò chẳng bao giờ chịu yên với cái đuôi của nó. Với một cái tâm không an định,
chúng ta luôn ở trong trạng thái không thỏa mãn, dù chúng ta có trải nghiệm khổ
hay sướng. (Khổ thì bất mãn, muốn sướng. Sướng thì lại muốn sướng thêm,
không được thì lại bất mãn). Chúng ta trở thành nô lệ của tham muốn.
Nô lệ là một tình trạng khổ sở. Nô lệ phải nghe theo lời của chủ, ngay cả khi
chủ kêu làm những việc chết người cũng phải làm. Nhưng chúng ta thì luôn năng
nổ và quyết chí nghe theo dục vọng của mình. Do những thói tâm luôn trân-quý
bản thân mình (do tham muốn thỏa mãn dục vọng của mình), nên chúng ta bị
điều khiển như vậy.
Thực ra thế giới của chúng sinh chẳng có ai điều khiển. Chính chúng ta tự
điều khiển đời sống của mình, vì chúng ta có quyền quyết định làm điều gì tốt,
https://thuviensach.vn
làm điều gì xấu. Chẳng có ai làm những điều đó cho chúng ta.
Thế giới này của chúng sinh chẳng có gì bên trong nó cả. Chẳng có gì thuộc
về ai. Khi nhìn thấy điều này với tầm nhìn đúng đắn (chánh kiến), chúng ta sẽ
buông bỏ sự nắm chấp của mình, buông bỏ mọi sự. Sinh ra vào trong thế giới này
và nhìn ra những hữu hạn của nó, nên chúng ta cần phải làm gì đó cho lợi lạc;
chúng ta tìm kiếm lợi lạc bằng cách tu tập sự hoàn thiện ( parami, ba-la-mật) về
mặt tâm linh.
https://thuviensach.vn
3
Đúng Như Lẽ Thường
Giáo Pháp ( Dhamma) ở đâu? Toàn bộ Giáo Pháp đang ở đây với chúng ta.
Ngay trước mắt ta và bên trong ta. Những gì chúng ta trải nghiệm là đúng, là phải, thì đó là chân lý, là Giáo Pháp. Khi chúng ta già đi, đừng nghĩ điều đó có gì
sai. Khi bị đau lưng, đừng cho rằng có điều gì đó trục trặc. Khi ta bị khổ đau,
đừng nghĩ có điều gì không đúng. Nếu ta được hạnh phúc, đừng nghĩ điều đó có
gì sai.
Tất cả những điều đó là Giáo Pháp. Khổ đau chỉ là khổ đau. Vui sướng chỉ là
vui sướng. Nóng chỉ là nóng. Lạnh chỉ là lạnh. Chứ không phải “Tôi đang sướng,
Tôi đang khổ. Tôi tốt, Tôi xấu, Tôi được cái này, Tôi mất cái kia.” Một người
thực sự có gì mà phải mất? Chẳng có gì cả. Có được thứ gì là Giáo Pháp. Mất đi
nó cũng là Giáo Pháp. Được sung sướng và hạnh phúc là Giáo Pháp. Đau bệnh là
Giáo Pháp. Nghĩa là gì? Nghĩa là không nên dính chấp vào những tình trạng
sướng khổ đó, chỉ cần nhận biết chúng là gì. Khi đang sung sướng, ta nhận ra “À,
sự sướng là không thường hằng”. Khi khổ, ta nhận biết “À, sự khổ là không
thường hằng”. Điều gì đó mà ta mừng “À, cái này tốt quá”—nó cũng không
thường hằng. Điều gì đó ta chê “À, cái này tệ quá”—nó cũng không thường hằng.
Chúng chỉ tồn tại trong hữu hạn, do vậy đừng tin chắc vào chúng, đừng bám chặt
vào chúng làm gì.
Phật đã dạy về lẽ vô thường. Vô thường là cách mọi sự diễn ra—chúng
chẳng hề theo ý muốn của bất cứ ai. Đó là chân lý. Đó là diệu đế mà Phật đã chỉ
dạy. Lẽ vô thường thống trị cả thế gian—đó là điều thường hằng. (Không có gì là
tồn tại thường hằng, chỉ có sự vô thường là tồn tại thường hằng). Đây là chỗ
chúng ta bị che mờ. Đây là sự vô minh của chúng ta. Do vậy đây là chỗ chúng ta
cần phải nhìn xem. Bất cứ điều gì xảy ra, hãy coi nó là đúng, là phải với lẽ
thường. Mọi thứ đều đúng với bản chất tự nhiên của nó, đó là sự chuyển động và
thay đổi không ngừng. Thân chúng ta tồn tại như vậy đó. Mọi hiện tượng của thân và tâm tồn tại như vậy đó. Chúng ta không thể cản lại chúng; chúng không
thể đứng yên. Không thể đứng yên có nghĩa bản chất của chúng là vô thường, https://thuviensach.vn
luôn biến đổi. Nếu chúng ta không cưỡng lại với thực tại thì bất cứ chúng ta ra sao, chúng ta vẫn hạnh phúc. Ngay cả khi chúng ta già yếu đi, chúng ta cũng không buồn lo về điều đó. Ta đứng dậy và bị ẹo lưng, ta nghĩ “À, đó là lẽ thường
thôi”. Nó là vậy, nên không cần chống chế làm gì. Khi hết đau, ta lại nghĩ “À, tốt
hơn rồi”. Nhưng thực ra nó chẳng tốt hơn gì. Ta vẫn còn sống và sẽ bị đau lại như
thường. Nó là như vậy, do vậy ta phải luôn hướng tâm quán niệm về lẽ thường
này và đừng để quên nó trong suốt thời gian tu tập. Cứ giữ lẽ thường đó một cách
đều đặn và không nên quá tin vào mọi thứ; chỉ tin vào Giáo Pháp, tin rằng sự
sống vốn là như vậy. Đừng tin vào hạnh phúc. Đừng tin vào khổ đau. Đừng dính
mắc vào mọi sự, đừng chạy theo chúng.
Nếu có loại cơ sở hiểu biết như vậy thì khi có điều gì xảy ra, ta không còn
bận tâm—chẳng có gì là thường hằng cả, mọi sự đến rồi đi, chẳng có gì là chắc
chắn cả. Thế giới là như vậy. Có một con đường dành cho chúng ta để ta bảo vệ
đời sống và bản thân mình. Bằng sự chánh niệm và tỉnh giác về chính mình, bằng
trí tuệ bao trùm, đó là một con đường hòa hợp. Chẳng còn gì có thể đánh lừa được ta, bởi vì ta đã bước vào con đường đó. Chỉ cần nhìn ngay ở đây, ta luôn
gặp gỡ Giáo Pháp trong mọi lúc.
https://thuviensach.vn
4
Nhìn Xuyên Qua Mọi Sự
Cách tu hành của Ajahn Chah. Nhà sư này có cách tu tập rất đậm nét. Thầy
chẳng khi nào bị rúng động bởi những thứ quấy nhiễu mình. Ngày xưa khi mới tu
tập thầy vẫn còn sợ ma [thói tâm sợ mà là rất phổ biến ở Thái Lan], nhưng thầy
vào rừng ngồi tu một mình giữa đêm. Thầy trải nghiệm nhiều nỗi sợ hãi đến nỗi
sáng mai đi tiểu ra máu, nhưng đến tối thầy lại tiếp tục vô rừng ngồi tu một mình.
Thầy rất thành thật về những điểm yếu của mình. Chẳng hạn ái dục là
chướng ngại lớn nhất khi thầy còn là một Tỳ kheo trẻ. Tâm thầy dính nặng những
thứ về tính dục. Đầu óc cứ nghĩ đến những hình ảnh và những bộ phận của phụ
nữ.
Thầy nghĩ rằng đó là những thói tâm (tập kết) từ nhiều kiếp trước, chúng
đang dồn lại ở kiếp này, và dường như thầy phải tu tập để kết thúc tất cả chúng
trong đời này. Thầy đã nhìn thấu suốt qua vấn đề, cho rằng chẳng có nơi nào hay
lúc nào khác để làm được điều này. Như thầy vẫn thường nói, sở dĩ thầy có thể tu
tập để phát triển trí tuệ minh sát là nhờ thầy đã có một kho ô nhiễm bên trong
mình. Vì có quá nhiều ô nhiễm nên mới có cơ hội tu tập để vượt qua chúng và
giác ngộ. Quan trọng là nhìn thấu được vấn đề này. (Có ô nhiễm mới có thứ để tu
tập và giác ngộ.)
https://thuviensach.vn
5
Phật và Bồ-Tát
Chúng ta có thể nói rằng chúng ta là những chúng sinh đang tu tập để có thể
trở thành những chúng sinh tỉnh giác, đó là những Bồ-tát (bodhisattva). Tu tập
như vậy cũng là cách Đức Phật đã làm.
Khi tâm còn bị che mờ bởi tham sân si, đó là chúng sinh hữu tình. Nhưng
khi chúng ta có những tâm phạm trú (brahma-vihara), tức là tứ vô lượng tâm từ,
bi, hỷ, xả được thiết lập trong tim, chúng ta được gọi là những chúng sinh xuất
chúng, là những Bồ-tát. Ngay cả chúng sinh chưa có những phẩm hạnh đó cũng
có thể tu tập để phát triển chúng và cuối cùng sẽ được giác ngộ. Từ những kiếp
trước, Đức Phật cũng chỉ là một chúng sinh con người. Nhưng người ấy đã tu tập
bản thân để trở thành một chúng sinh xuất chúng, với đầy đủ tâm vô lượng, và do
vậy được gọi là Bồ-tát. Rồi sau đó, Bồ-tát liên tục quán chiếu để hiểu biết sự thật,
hiểu biết về lẽ thật vô thường, khổ, và vô ngã, và sau cùng đạt đến sự hiểu biết
hoàn toàn và đã giác ngộ thành một vị Phật. Do vậy, không nên nghĩ rằng chỉ có
một vị Phật. Một vị Phật đích thực là chân pháp (saccadhamma), là chân lý, và ai giác ngộ hoàn toàn như vậy là một vị Phật. Có hàng trăm, hàng ngàn vị Phật, nhưng các vị đó đều đi theo một con đường, đó là con đường của tầm nhìn đúng
đắn (chánh kiến).
Thật vậy, có một vị Phật, đó là chánh kiến. Ai giác ngộ hoàn toàn như vậy
cũng không khác vị Phật đó. Do vậy Phật không cách xa chúng sinh là mấy. Phật
là giác, chúng sinh là mê. Còn mê là chúng sinh, giác ngộ là Phật. Phật tính là thứ
được chứng ngộ từ bên trong. Đó là sự chứng ngộ cái tâm nguyên thủy, chân tâm.
Sau khi chứng ngộ được chân tâm, chúng ta sẽ thấy rằng chân tâm là không thể
mô tả được và không thể san sẻ được cho người khác. Không cách gì để diễn tả
về nó, chẳng có gì để so sánh về nó được. Nó vượt qua ngôn từ và khái niệm.
Nếu chỉ dạy cho người khác thì người giác ngộ cũng phải dùng những ý tưởng
bên ngoài để diễn tả về nó, còn mỗi người phải tự chứng ngộ cho mình.
https://thuviensach.vn
6
Nhìn Thấy Mọi Sự Đúng Thực Như Nó Là
Đức Phật dạy nhìn vào mọi thứ khởi sinh. Mọi thứ không ở yên. Nó xuất
hiện rồi hết. Nó hết rồi xuất hiện lại, và xuất hiện rồi biến mất. Liên tục sinh diệt.
Nhưng một người ngu mờ chưa được chỉ dạy thì không muốn mọi sự như nó là
vậy. Nếu ta thiền tập và trở nên tĩnh lặng, ta sẽ muốn được yên như vậy và không
muốn bị quấy nhiễu. Nhưng điều đó không là thực tế. Phật muốn chúng ta nhìn
vào những sự kiện và hiểu rằng chúng chỉ là đánh lừa; hiểu được vậy thì ta được
bình lặng. Khi chúng ta không hiểu về chúng, chúng ta trở thành chủ nhân của
chúng, và cái bẫy thân kiến sẽ có mặt. Do vậy, chúng ta cần quay lại nguồn gốc
để xem điều đó xảy ra như thế nào. Chúng ta cần phải hiểu cách của mọi sự đích
thực là gì, cách mọi thứ tiếp xúc với tâm và cách tâm phản ứng. Và nếu làm được
như vậy, chúng ta có thể được bình an. Đó là việc chúng ta phải điều tra, suy xét,
suy niệm. Nếu ta không muốn mọi thứ diễn ra theo cách của chúng, thì ta sẽ
không được bình an. Dù chúng ta có muốn trốn tránh, mọi thứ vẫn diễn ra theo
cách của chúng; đó là bản chất của chúng.
Nói nôm na, đó là chân lý, đó là lẽ thật. Vô thường, khổ, và vô ngã là bản
chất của mọi hiện tượng. Mọi sự chỉ là vậy, như-đích-thực-chúng-là, nhưng chúng ta cứ thêm thắt và cảm nhận theo kiểu của ta. Đó là rắc rối.
Thực ra không khó để tạo ra trí tuệ. Điều đó có nghĩa là nhìn vào những
nguyên nhân và hiểu được bản chất của mọi sự. Mỗi khi tâm bị kích động, ta cần
nhận biết rằng “Điều này không chắc chắn. Vô thường!”. Khi tâm được tĩnh lặng,
đừng nghĩ rằng tâm đã được bình an, bởi vì điều đó cũng không là chắc chắn.
Khi có ai hỏi ta thích ăn món gì nhất, đừng trả lời quá chắc, đừng nói rằng
tôi thích nhất món A nào đó; vì điều đó là không chắc chắn. Vì nếu ta ăn nó mỗi
ngày, ta cũng phát chán, và lúc đó câu trả lời lại có thể là mình chẳng thích món
A đó. (Tất cả đều thay đổi, không có gì là chắc chắn).
https://thuviensach.vn
Ta có hiểu được đó điều đó không? Một lúc nào đó ta có thể chán chường
với những thứ mình đã thích. Điều này là do tất cả đều luôn thay đổi, và ta cần
phải hiểu rõ về điều này. Vui sướng là không chắc chắn. Bất hạnh là không chắc
chắn. Sự thích là không chắc chắn. Sự tĩnh lặng là không chắc chắn. Sự kích động là không chắc chắn. Tuyệt đối, mọi thứ là không chắc chắn. Do vậy khi có
điều gì xảy đến, ta hiểu rõ về nó, và ta không bị cuốn theo nó. Tuyệt đối, tất cả
mọi sự trải nghiệm đều không chắc chắn, bởi vì vô thường là bản chất của chúng.
Vô thường có nghĩa là mọi sự đều không cố định, không bền chắc, và nói nôm na
chân lý này là Phật.
Vô thường, sự không chắc chắn, là chân lý. Chân lý có mặt để chúng ta nhìn
thấy, nhưng chúng ta không thèm nhìn kỹ và nhìn rõ chân lý. Đức Phật nói rằng:
“Ai nhìn thấy Giáo Pháp là nhìn thấy ta”. Nếu chúng ta nhìn thấy vô thường
[bản chất không chắc chắn] bên trong mọi thứ thì sự chán bỏ đối với thế giới và
sự buông bỏ sẽ khởi sinh trong tâm. “À, thì ra nó là vậy. Nó chỉ là như vậy thôi.
Chẳng có gì to tát, chỉ là vậy thôi”. Tâm trở nên vững chắc về điều này “À, nó chỉ
là vậy thôi!”. Sau khi đã nhận biết lẽ thật này, ta chẳng còn khó khăn gì khi quán
chiếu về mọi sự. Khi ta gặp phải điều gì, tâm nói rằng “Nó chỉ là vậy thôi”, và
điều đó hết ngay. Chúng ta sẽ nhận thấy tất cả mọi hiện tượng chỉ là giả lừa; chẳng có gì bền chắc hay thường hằng; mọi thứ đều đang thay đổi không ngừng
và đều mang bản chất vô thường, khổ, và vô ngã. (Những lẽ thật này là bao trùm
và xuyên suốt mọi sự sống). Giống như một hòn sắt được nung đỏ rực trong lò
rèn. Có chỗ nào nguội không? Nếu muốn bạn cứ thử. Đụng trên, nóng cháy.
Đụng dưới, nóng cháy. Đụng bên, nóng cháy. Vì sao chỗ nào cũng nóng? Bởi vì
nó là hòn sắt đã được đun nóng xuyên suốt từ trong ra ngoài. Nếu ta hiểu vậy, ta
sẽ không rờ thử nó. Cũng đừng nhìn và cảm thấy nó đẹp và thích nó. Lỡ khi ta bị
phỏng tay ta lại ghét nó. (Cũng vậy, quy luật vô thường bao trùm xuyên suốt mọi
sự sống. Nếu ta hiểu vậy, ta sẽ không nắm chấp hay dính vào bất cứ thứ gì. Vì ta
càng dính chấp, ta càng khổ đau. Nắm chấp thứ gì, khi nó thay đổi ta lại khổ đau,
bất toại nguyện).
Chúng ta nên quán chiếu (chánh niệm, quán niệm, suy xét) về lẽ thật vô
thường mọi lúc mọi nơi, khi đang đi, đang đứng, đang nằm, đang ngồi. Ngay cả
khi chúng ta đang đi vệ sinh, đang đi ngoài đường, đang ăn...chúng ta nên nhìn
thấy được rằng mọi trải nghiệm của ta đều là thoáng qua và vô thường, và chúng
https://thuviensach.vn
cũng là khổ (bất toại nguyện), và vô ngã. Những thứ vô thường và không bền lâu thì không chắc chắn và không thực. Không ngoại trừ thứ gì, tất cả đều không thực. Giống như hòn sắt đỏ rực kia, chỗ nào cũng là nóng cháy, vì vậy ta không
cần thử tìm chỗ không nóng làm gì. (Tất cả mọi thứ đều vô thường và không thực, không ngoại trừ điều gì. Vậy ta không cần cố đi tìm thứ thường hằng nữa.
Thứ thường hằng duy nhất ở đây là sự vô thường).
Đây không phải là chỗ khó tu tập. Ví dụ, cha mẹ thường cảnh báo con cái
không chơi với lửa “Đừng đụng vào lửa. Nó rất nguy hiểm”. Những đứa con có
thể chưa tin hoặc chưa hiểu lời cha mẹ. Nhưng nếu chúng đụng vô lửa và bị bỏng
cháy, chắc cha mẹ không cần phải cảnh báo hay giải thích về lửa nữa.
Dù tâm có bị hấp dẫn hay mê đắm vào thứ gì, hãy luôn nhắc mình “Điều đó
là không chắc chắn! Nó là vô thường!”. Khi ta nhìn thứ gì, chẳng hạn một cái ly,
thấy nó đẹp, ta đem cất giữ để tránh làm nó bể. Nhưng ta chợt nhớ lại “Chẳng có
gì là chắc chắn”. Ta lại đem nó ra dùng, sau khi uống một hơi, ta đặt xuống bàn.
Bụp. Nó bể.
Nó không bể bữa nay, ngày mai nó cũng bể. Ngày mai nó không bể, ngày
sau nó cũng bể. Thứ gì sẽ đổ bể thì không chắc chắn, ta không nên đặt niềm tin
chấp vào nó (để khỏi bị thất vọng).
Lẽ thật vô thường này chính là Giáo Pháp. Mọi thứ đều không bền chắc,
không có thực, chỉ là giả lập. Chẳng có thứ gì là một thực thể trường tồn. “Chẳng
có gì về chúng là thực cả!”, và chỉ điều này là đúng thực. Bạn có bàn cãi gì về lẽ
thực này không? Điều chắc chắn nhất là: sau khi sinh ra, ta già đi, bệnh, yếu, và
chết. Đây là một thực tại chắc chắn và bất biến. Hãy luôn xem xét thấu suốt mọi
sự với một tiêu chuẩn là “vô thường, không chắc chắn”. Cách xem xét như vậy sẽ
chuyển thành một ‘chuẩn mực thường hằng và chắc chắn’ trong tâm ta, và từ đó
ta không còn mang gánh nặng mọi thứ nữa.
Những vị đệ tử thời Đức Phật đã giác ngộ sự thật vô thường này. Từ sự giác
ngộ lẽ vô thường, họ phát tâm buông bỏ và lìa bỏ đối với mọi thứ. Sự lìa bỏ trong
tiếng Pali là nibbida. Sự chán bỏ, sự lìa bỏ này không phải do sân giận, ghét bỏ.
Nếu do ác cảm, sân giận thì đó không phải đích thực là sự lìa bỏ theo nghĩa đạo
Phật và do đó không thể trở thành một con đường đạo. Nibbida không phải là kiểu chán bỏ, ghét bỏ theo ý nghĩa thông thường. Ví dụ ta đang sống trong nhà
rồi xích mích người này người nọ, rồi đâm ra chán ghét và bỏ đi. Đó không phải
https://thuviensach.vn
là sự lìa bỏ theo ý nghĩa của đạo Phật. Đó chỉ là sự sân si của ta, sự ô nhiễm, sự
không lành trong tâm cứ tăng lên. “Tôi ngán tận cổ cái nhà này rồi. Tôi sẽ từ tất
cả và bỏ đi”. Đó chỉ là cái tâm sân giận, không lành và ô nhiễm. Đó không phải là
sự lìa bỏ một cách lành mạnh theo ý nghĩa đạo Phật. Sự lìa bỏ trong đạo Phật là
sự buông bỏ, sự không còn dính chấp vào thứ gì sau khi đã biết nó chỉ là giả tạm,
giả lập, giả danh, không thực, luôn luôn biến đổi.
Một ví dụ khác là tâm từ metta. Chúng ta được dạy tu tập tâm từ, phải yêu
thương mọi người và mọi chúng sinh. Chúng ta luôn tự nhắc mình “Mình không
nên ghét giận mọi người. Mình phải từ bi thương xót với mọi chúng sinh. Thực
vậy, những chúng sinh hữu tình đều rất đáng thương”. Chúng ta bắt đầu có cảm
tình với họ, nhiều cảm tình, rồi lại cuối cùng bị dính vào ái cảm và ràng buộc vào
họ. Hãy cẩn thận. Tâm từ lúc này đã biến thành tâm ái dục và si mê. Đó chỉ là sự
yêu thương bình thường. Đó không phải tâm từ theo đúng Giáo Pháp. Đó là kiểu
tâm từ lẫn lộn với cái ‘ta’ ích kỷ. Chúng ta muốn có gì đó (tình yêu thương, ái
cảm) từ người khác và gọi đó là tâm từ. Đó không phải tâm từ đích thực, vì nó
tạo ra sự dính mắc, sự ràng buộc, và có thể là dục vọng. Tương tự, sự chán bỏ
thông thường là sự chán chường, chán ghét, mệt mỏi, ác cảm, muốn thoát ra khỏi
trạng thái mà mình không thích. Đó là tâm trạng không lành và ô nhiễm. Đó chỉ
là cách gọi cùng tên với chữ “lìa bỏ” theo nghĩa đạo Phật. Đó không phải là sự lìa
bỏ của Đức Phật. Sự lìa bỏ của đạo Phật là sự lìa bỏ mang tính chất “lành thay”,
do mình đã nhìn thấy được mọi sự chỉ là vô thường, giả tạm, và trống không.
(Người chán ghét bỏ nhà ra đi là do tâm sân si, không lành. Người xuất gia để đi
tìm đường tu tập là do đã nhìn thấy lẽ sống là ngắn ngủi và đầy khổ đau bởi mọi
thứ đều là vô thường, giả tạm, chứ không do hờn ghét cha mẹ, anh em hay cái
nhà đó mà bỏ đi tu. Người đi tu không có tâm sân si như vậy. Đó chỉ là sự lìa bỏ
giống như cách Thái tử Tất-đạt-đa đã làm vào cái đêm xuất gia khỏi kinh thành).
Điều này có nghĩa một người đã đi đến chỗ cái tâm đã trống không. Tâm
trống không không còn sự tham chấp hay dính mắc vào mọi thứ. Điều này không
có nghĩa là không có gì, không có người nào hay không có thứ gì trên thế gian
này. Vẫn có, có cái tâm trống không, có người, có những sự vật trên thế gian.
Nhưng trong tâm nhận biết một sự thật, đó là: mọi thứ đều không chắc chắn. Mọi
thứ đều diễn ra theo cách của chúng, theo đường lối tự nhiên của nhiều yếu tố
sinh diệt khác nhau. Mọi sự đều sinh diệt theo cách tự nhiên của nó.
https://thuviensach.vn
Ví dụ bạn có một cái bình đẹp và cảm thấy thích nó. Nhưng bản thân nó vẫn là vậy, bàng quan, chẳng dính gì đến việc bạn thích nó hay không. Chỉ là do bạn
thích nó, quý nó, hay chết sống với nó gì gì đó mà thôi. Bạn có ghét nó thì nó vẫn
là cái bình đó. Khi bạn khởi tâm thích hay ghét, bạn dính mắc vào nó. Chúng ta
thường định kiến cái này tốt hoặc xấu. “Tốt” cũng là vấn đề. “Xấu” cũng là vấn
đề. Cả hai đều là những ô nhiễm.
Chúng ta không cần phải chạy trốn khỏi mọi thứ; chúng ta chỉ cần nhìn vào
và suy xét ngay điểm này. Vấn đề ở đây là cách của tâm. Khi chúng ta thích cái
gì, đối tượng vẫn là như vậy. Khi chúng ta ghét cái gì, đối tượng đó cũng là như
vậy, chẳng bị ảnh hưởng gì vì sự ghét của ta. Chỉ có ta là điên khùng, tất cả chỉ là
vậy.
Ta cứ nghĩ thứ này là tốt, ta nhìn thứ kia là tuyệt vời, thực ra đó chẳng qua
chỉ là những ý tưởng của ta mà thôi. Nếu ta tự tỉnh giác (hiểu biết rõ ràng), ta sẽ
nhận ra tất cả mọi thứ đều như nhau. (Mọi thứ đều không phải vậy, luôn thay đổi
và vô thường, chỉ là giả tạm, không chắc chắn).
Nếu chúng ta nhìn thấy rõ ràng (tự tỉnh giác), mọi thứ đều như nhau. Khi
bạn có tham dục, bạn muốn có thứ gì là “của ta” và không phải “của người khác”,
vậy là có xung khắc. Khi chúng ta nhìn thấy mọi thứ là như nhau, chúng ta không
thấy chúng thuộc về ai—chúng chỉ là những điều kiện có mặt theo lẽ tự nhiên của
chúng. Dù là thức ăn ngon hay dở thì cũng chẳng khác nhau, khi nó đã vào bụng
hoặc thải ra ngoài thì chẳng ai còn muốn lấy lại nó hay quan trọng gì về nó nữa.
Chẳng ai tranh dành nhau nữa. (Ngon hay dở thì giờ cũng là phân).
Khi chúng ta nhận biết tất cả mọi thứ theo một pháp này (một chân lý, một
tiêu chuẩn nhận biết, một dhamma), rằng tất cả mọi sự thể trên đời có cùng bản
chất, thì chúng ta buông tay, chúng ta đặt xuống, không còn nắm giữ gì nữa. Ta
nhìn thấy chúng chỉ là trống không và ta không còn thích hay ghét gì chúng nữa;
ta được bình an. Do vậy, “Niết-bàn là sự bình an cao nhất, niết-bàn là sự trống
không tột cùng.”
Hãy nghe điều này. Hạnh phúc trên thế gian không phải là hạnh phúc cao
nhất và tột cùng. Cái chúng ta tưởng tượng là về trống không không phải là sự
trống không tột cùng. Sự trống không tột cùng đồng nghĩa với sự chấm dứt mọi
ràng buộc và dính chấp. Nếu có hạnh phúc tột cùng, thì có sự bình an. Nhưng sự
bình an chúng ta từng biết và từng có trên đời này không phải là tột cùng. Hạnh
https://thuviensach.vn
phúc chúng ta từng biết và từng có không phải là tột cùng. Nếu chúng ta đạt đến niết-bàn, thì sự trống không là tột cùng. Hạnh phúc đó là tột cùng. Ở đó đã có
một sự chuyển hóa. Tính chất hạnh phúc chuyển hóa thành sự bình an. Trên đời
này có mặt hạnh phúc, nhưng chúng ta không cần phải đề cao về nó. Có cả khổ
đau. Khi cả hai chúng có mặt, cứ coi chúng như nhau. Giá trị của chúng là như
nhau.
Những trải nghiệm về giác quan [thích hay không thích] thực ra chỉ là như
nhau. Nhưng khi chúng tiếp xúc với chúng ta, chúng ta không coi chúng là như
nhau. Thứ gì làm dễ chịu, ta vui sướng với nó. Cái gì làm khó chịu, ta muốn diệt
bỏ nó. Bởi do vậy nên chúng mới trở thành khác nhau đối với chúng ta, nhưng sự
thật thì chúng chỉ là như nhau. Chúng ta phải tu tập và tâm niệm như vầy: chúng
là như nhau, đều là vô thường và không ổn định, không “ở lâu”, không chắc chắn.
Cũng giống ví dụ thức ăn, chúng ta hay nói thức ăn này ngon, món này dở,
món kia tuyệt vời. Điều đó không “ở lâu” và chắc chắn. Sau khi chúng đã được
ăn vào bụng hoặc sau khi được thải ra ngoài, tất cả đều như nhau. Và ta chẳng
còn nghe ai nói thêm rằng “nhìn nó ta muốn ăn thêm” hoặc “sao ta ăn nó ít quá”.
Tâm lúc này không còn chạy theo ý thích và ý chê như trước đó nữa.
Nếu chúng ta không trải nghiệm được sự thật ‘vô thường, khổ, và vô ngã’,
thì ta sẽ không chấm dứt được khổ. Nếu chúng ta chú tâm, chúng ta có thể nhìn
thấy sự thật đó trong từng giây phút. Nó có mặt trong tâm này, trong thân này, và
ta có thể nhìn thấy nó. Đây chính là nơi ta tìm thấy sự bình an.
https://thuviensach.vn
7
Như Vậy Cũng Tốt
Cách nhìn của Ajahn Chah. Khi những người phương Tây bắt đầu đến chùa
Wat Pah Pong2, nhà sư người Mỹ là Tỳ kheo Sumedho là người phiên dịch và chỉ
dẫn cho họ. Sau đó vài năm, Sumedho chuyển qua Ấn Độ. Một Tỳ kheo trẻ người
Mỹ đã theo tu học với thiền sư Ajahn Chah được hai năm được thay thế vào công
việc phiên dịch. Một ngày nọ có một số người từ căn cứ không quân Mỹ ở Ubon3
đến xin được giảng giải về Phật giáo, và nhiệm vụ phiên dịch rơi vào người phiên
dịch mới này.
Sau giờ giảng pháp, đến buổi chiều thầy Ajahn Chah cũng còn ở đó, nhưng
vì lý do nào đó thầy không tiếp tục giảng pháp nữa. Thay vì vậy, thầy gợi ý cho
vị Tỳ kheo này. “Thầy có biết về “bác sĩ dự phòng” không?”. Vị Tỳ kheo phiên
địch trả lời là không biết.
Ajahn Chah tiếp tục: “Có bác sĩ chính quy và bác sĩ dự phòng. Bác sĩ chính
quy thì đi học trường y và được dạy về tất cả những gì một bác sĩ cần phải làm
được. Nhưng khi không có bác sĩ chính quy, ví dụ như ở làng này, người nào đó
phải thay thế như bác sĩ dự phòng. Bác sĩ dự phòng có thể tiêm thuốc, lau rửa
băng bó vết thương, cho thuốc. Đó là bác sĩ dự phòng.”
Nghe xong, vị Tỳ kheo đã tự mình thuyết giảng về Phật giáo một cách trôi
chảy cho nhóm người nghe, và những Tỳ kheo khác thì giúp thầy ấy thu nhận
những câu hỏi và cùng nhau góp ý để thầy ấy trả lời. Trở về tu viện tối đó, trong
khi đi thiền, từng câu chữ thuyết giảng cứ chạy lại trong tâm trí vị thầy ấy. Hôm
sau, thầy ấy đến kể lại cho thầy Ajahn Chah: “Cuộc pháp thoại hôm qua cứ diễn
ra lại suốt đêm trong tâm trí của con”.
Thầy Ajahn Chah cười và nói: “À, như vậy cũng tốt [một trong những câu
thầy hay nói]. Nó cho con nhìn thấy sự vô thường, khổ, và vô ngã.”
https://thuviensach.vn
8
Tâm Nguyện Của Đức Phật
Có tối và có sáng; có nóng và có lạnh; có sự sinh và có tử, và chắc hẳn phải
có một trạng thái vượt trên cả sự sinh tử đó. Đức Phật, trước khi giác ngộ, đã suy
xét và lý giải theo cách suy luận như vậy. Không tìm hiểu nhiều về những thứ
khác, Người chỉ tập trung suy nghiệm nhiều về vấn đề này. Người tu tập dựa theo
cách suy luận này, với một lòng nhiệt thành đích thực. Phật không đi đường tắt.
Đức Phật tu hành một cách quyết chí, không ngưng nghỉ, do Người đã tin
chắc trong tâm về điều đó, rằng: có tối, thì có sáng. Có khoái sướng và hạnh phúc, thì có đau đớn và khổ đau. Có nóng, thì có mát để giải nhiệt. Có sự sinh, thì
chắc hẳn có sự vô-sinh để đối trị nó. Người đã rất chắc chắn về điều này. Chẳng
ai chỉ cho Phật về điều này; đó là trạng thái của tâm và bản năng tự xảy đến nhờ
có nhiều sự hoàn thiện về tâm linh (ba-la-mật) trong nhiều kiếp quá khứ.
Vì có cách nhìn đó về sự sống, Người đã rời khỏi cung điện để đi tu hành
trong suốt sáu năm. Bất chấp mọi sự khổ cực, hành xác, đau đớn, Người vẫn
không nản chí. Người muốn truy tìm về nguồn gốc: “Mọi sự đến từ đâu? Khổ bắt
nguồn từ đâu?”. Người tiếp tục điều tra liên tục, và cho đến khi nhận ra được: khổ
là bắt nguồn từ sự sinh. Chúng ta khổ vì chúng ta còn bị tái sinh. (Còn sinh là còn chịu khổ, còn bị chết, còn bị tái sinh và lại còn chịu khổ.)
Nhưng sinh bắt nguồn từ đâu? Nó bắt nguồn từ sự dính chấp. Phật đã nhắm
ngay vào chỗ này: sự ràng buộc dính chấp. Sinh, già, bệnh, chết, khổ đau, buồn
đau, sầu não, tuyệt vọng, và than khóc sẽ theo sau sự sinh. Đây là một cái vòng
lẩn quẩn.
Có sinh, và sinh là nguyên nhân của mọi sự khó khổ khác nhau xảy ra trong
sự sống này. Nhưng vậy, nếu có sinh ở đây thì ở đâu có sự vô-sinh? Người tiếp
tục suy xét liên tục và kết luận rằng phải có sự vô-sinh ở đâu đó. Có nóng thì có
lạnh; có sướng thì có khổ; như vậy có sướng và khổ thì phải có gì chỗ nào đó
vượt trên sướng và khổ. Có cảnh giới sinh và chết, thì chắc chắn phải có cảnh
giới không-sinh và không-chết. Phật đã tin chắc có điều này (như một lẽ hai mặt
tự nhiên của vạn vật) và Người đã hạ quyết tâm phải chứng ngộ được điều đó.
https://thuviensach.vn
Cuối cùng, Phật đã chứng ngộ được sự hiểu biết về khổ, sự hiểu biết về
nguyên nhân khổ, sự hiểu biết về sự chấm dứt khổ, và sự hiểu biết về con đường
dẫn đến sự chấm dứt khổ, đó là con đường của bậc giác ngộ, bậc thánh nhân.
Không cần thiết phải hiểu biết về nhiều thứ; chỉ ngay chỗ này là chỗ cần được
hiểu biết. Đây là con đường, con đường cho tất cả chúng ta bước theo. Người tu
hành không cần phải đi tìm những kiến thức nào khác.
https://thuviensach.vn
9
Tùy Theo Cách Nhìn Nhận
Một ngày nọ có người nuôi heo đến gặp tôi và than vãn về mọi thứ. “Thưa
thầy, năm nay tệ quá. Giá cám heo tăng cao mà giá thịt heo lại xuống thấp. Con bị
lỗ mất tiền. Con lại bị mất cái áo...”
Tôi lắng nghe lời than vẫn, rồi nói với ông rằng: “Đừng xót tiếc cho mình
như vậy, này ông. Nếu ông là con heo, ông mới có lý do cảm thấy đau xót cho
mình. Khi giá thịt heo lên, đám heo bị giết. Khi giá thịt heo xuống thấp, đám heo
vẫn bị giết. Thực ra chỉ có đám heo mới có lý do than khóc. Còn người ta không
nên than tiếc như vậy. Hãy nghiêm túc suy nghĩ về điều này, này ông.”
Ông ta chỉ lo lắng về giá tiền mà mình thu được. Những con heo có nhiều lý
do hơn để lo lắng, nhưng chúng ta có bao giờ nghĩ giùm chúng đâu. Chúng ta vẫn
còn chưa bị giết, vì vậy ta vẫn còn tìm được cách để vượt qua khó khăn đó kia
mà. Chỉ có heo thì không.
(Được hay mất là cái chúng ta quan tâm; thiện hay ác là thứ chúng ta không
quan tâm, chỉ là do cách nhìn nhận. Nếu ta biết nhìn nhận vấn đề, ta sẽ nhìn thấy
mình không mất gì, hoặc nhìn thấy những gì ta đạt được chỉ là sự tổn phí của kẻ
khác. Nên nhìn thấy rằng: nghĩa hạnh phúc không phải chỉ bằng với giá cả và mạng sống của heo.)
https://thuviensach.vn
10
Sự Tìm Kiếm Của Đức Phật
Khi Đức Phật quyết định đi tìm kiếm sự giải thoát, Người đã tìm đến hai vị
thầy nổi tiếng thời đó. Trước tiên, Người tìm đến ẩn sĩ Alara. Người nhìn thấy
ông và các đệ tử đang ngồi thiền định, và nghĩ rằng cách tu này sẽ mang lại sự
bình an. Người quan sát họ ngồi tréo chân, thân thẳng đứng, mắt nhắm lại. Người
chưa bao giờ nhìn thấy cách tu đó vào thời đó, và cảm kích về cảnh đó. Người
xin được ở lại để học đạo và tu tập, thiền định về hơi thở. Nhưng sau đó Phật
nhận ra một điều quan trọng: cách đó không giúp giải thoát khỏi khổ đau. Bởi vì
Phật nhìn vào tâm mình và thấy rằng mỗi khi thoát ra khỏi một trạng thái thiền
định, tâm lập tức suy nghĩ và lăng xăng, nó tiếp tục tạo tác này nọ. Do vậy, Người
nhận ra còn nhiều thứ khác phải làm nữa. Sau khi từ giã vị thầy, Người tiếp tục đi
tìm kiếm. Ừ thì thiền định là một loại đạo, một loại con đường, nhưng không phải
là con đường thoát ra khỏi khổ đau, bởi vì tâm còn dính vào những ràng buộc (ví
dụ: khi đạt tầng thiền định thì có bình an, nhưng khi thoát ra khỏi nó, thì tâm vẫn
trở lại bất an như cũ. Hoặc người tu có thể bị mê đắm vào trạng thái tịch tịnh huyền vi của thiền định, giống như sự trốn chạy khỏi thế giới hơn là sự giải thoát.)
Phật đã đi đến gặp vị thầy thứ hai, Udaka, và tu tập tám tầng thiền định
(jhana). Những tầng thiền định siêu xuất này giúp Người ở trong trạng thái định
sâu (samadhi) đầy tĩnh lặng trong những khoảng thời gian ít lâu, nhưng sau đó
Người cũng nhận ra đó không phải là con đường đúng đắn, bởi vì sau khi thoát ra
khỏi những trạng thái đó, tâm vẫn quay lại trạng thái thông thường, tâm trở lại
với những thói tật cố hữu của nó, vẫn mang theo những gánh nặng, dính mắc và ô
nhiễm.
Thì đúng là vẫn có các tầng thiền định, đó là những trạng thái định tâm, đây
là bản chất của thiền định. Tuy nhiên, dù tâm có được thanh lọc tinh tế đến mức
nào, thì vẫn còn nhiều thứ thô tế bên trong nó. Phải có trí tuệ nhìn ra chỗ này:
người tu tập có thể đạt đến những trạng thái thiền định siêu tinh tế và vi tế, nhưng
sự tham đắm vào sự tinh tế đó có thể tạo ra những sự thô tế trong tâm.
https://thuviensach.vn
Phật đã nhìn sâu hơn. Người nhìn thấy rằng nếu còn bất cứ thứ gì, dù là siêu vi tế (trong tâm), thì lúc đó vẫn chưa tạo ra một bậc Giác Ngộ4. Vẫn chưa chấm dứt tất cả mọi sự khổ. Nếu còn sinh, thì còn già, bệnh, chết...bất tận, và Phật nhìn
ra dục vọng chính là nguyên nhân dẫn đến sinh. Phật điều tra, quán chiếu một cách liên tục để nhìn thấy rõ bản chất của tất cả mọi sự sống. Phật thiền quán liên
tục cho đến một đỉnh điểm nơi đó Phật buông bỏ, lìa bỏ và quay lưng với mọi sự
dính chấp và dục vọng ở thế gian. Phật nhìn thấy mình đã dính líu với mọi sự khổ
đau trong vô số kiếp, và cho đến kiếp này vẫn chưa thoát ra khỏi chúng. Dù ta cố
đạt được thứ gì to tát nhất, thì nó vẫn không bao giờ thỏa mãn hết dục vọng. Dù
có cung vàng điện ngọc và những khoái lạc thâm thúy nhất trên đời, thì rốt cuộc
vẫn chỉ là khổ. Phật đã chắc chắn về điều này. Người nhìn thấy bản chất “vô thường, khổ, và vô ngã” của cái ‘ta’ trong tâm mình. Người nhìn thấy mọi thứ
khởi sinh rồi biến mất. Tất cả đều chỉ là sinh diệt.
Càng tu tập, Người càng chắc chắn về điều đó. Theo kinh điển, Phật đã tu
chứng đến tám tầng thiền định, nhưng ở đó vẫn không sinh ra trí tuệ. Nếu có trí
tuệ, thì phải có trạng thái nhìn thấy thấu suốt mọi hiện tượng, đó là sự minh sát
(vipassana); đó là sự hiểu biết theo đúng lẽ thật chân lý và đó là sự buông bỏ—
buông bỏ cả thứ thô tế và vi tế.
Nhưng để đạt đến một nơi không còn bất cứ thứ gì thô tế hay vi tế, ta phải
làm gì? Phải tiếp tục tu tập ra sao? Phật tiếp tục điều tra. Người nhìn vào tất cả
những đối tượng của tâm, tất cả mọi hiện tượng tiếp xúc với tâm, và nhìn thấy tất
cả chúng đều là vô thường (anicca), khổ (dukkha), và vô ngã (anatta). Đây là ba bản chất của mọi sự sống. Đây chính là đối tượng (đề mục) của thiền minh sát
(vipassana). (Nói cách khác, nhìn thấy được ba bản chất này là mục tiêu của thiền). Đây là cách giúp cho tâm nhìn thấy mọi sự “như chúng đích thực là”.
Sau khi đã chứng ngộ được như vậy, mỗi khi có hiện tượng nào xuất hiện,
Phật không chạy theo chúng nữa. Không còn bị lay chuyển nữa và nhìn mọi sự
vật theo cách như vậy. Phật chứng ngộ ba đặc tính đó theo cách nhìn minh sát
tuệ, và khi có thứ gì tiếp xúc với tâm, Phật biết rõ nó là vậy. Phật hiểu biết mọi sự
đúng như cách của chúng, do vậy không còn nắm chấp gì về chúng. Và cách tu
tập như vậy là nguyên nhân tạo ra sự buông bỏ, sự không còn dính chấp. (Không
còn thích và không thích. Không còn dục vọng. Không còn sinh. Không còn
khổ.)
https://thuviensach.vn
https://thuviensach.vn
PHẦN 2
VÔ THƯỜNG
https://thuviensach.vn
11
Đặt Tâm Dưới Sự Chỉ Thị Của Mình
Dù tâm ở trong trạng thái nào, sướng hay khổ, ta không bận tâm—ta luôn
nhắc mình nhớ rằng “Điều đó là không chắc chắn”.
“Chẳng có gì là chắc chắn”, nhưng ít ai để ý đến điều quan trọng này. Đơn
giản điều này là yếu tố quan trọng để mang lại trí tuệ. (Trí tuệ để làm gì?). Để
dừng mọi sự đến và đi của ta, để ta được bình an, ta chỉ cần nhớ “Chẳng có gì là
chắc chắn”. Đôi khi chúng ta tuyệt vọng về một điều vô vọng đến nỗi chảy nước
mắt, nhưng điều đó cũng không chắc chắn. (Hoàn cảnh sẽ thay đổi. Có thể ngày
mai sẽ tốt đẹp hơn). Khi những trạng thái tham hoặc sân xảy ra với ta, ta nên nhắc mình về điều này “Chẳng có điều gì là chắc chắn”. Khi đang đứng, đang đi,
đang nằm, hay đang ngồi, bất cứ điều gì khởi sinh, điều đó cũng là không chắc
chắn. Ta làm được vậy không? Cứ tâm niệm như vậy, cho dù điều gì đang xảy ra.
Hãy thử nghĩ như vậy, thử tu tập tâm theo cách như vậy. Ta không cần làm gì nhiều—tự điều đó sẽ làm. Điều tâm niệm đó sẽ mang đến trí tuệ.
Cách tôi thiền tập không phức tạp—chỉ làm vậy. Đó là những gì tôi tâm
niệm: “Chẳng có gì là chắc chắn”. Mọi sự trên đời đều gặp chung ở điểm này.
Ta không cần phải chạy theo những trải nghiệm khác nhau của tâm. Khi
chúng ta ngồi thiền, nhiều tình trạng khác nhau của tâm xuất hiện. Đừng truy đuổi theo nó và đừng bị dính kẹt vào nó. Ta chỉ cần nhắc mình rằng chúng là không chắc chắn. Như vậy là đủ. Cách đó đơn giản và dễ làm. Rồi thì ta có thể
dừng lại. Sự hiểu biết sẽ đến, nhưng cũng đừng quá đề cao hay dính kẹt vào sự
hiểu biết đó.
Sự hiểu biết như vậy về mọi sự luôn xảy đến đúng lúc và liên đới. Sự vô-
thường chi phối xuyên suốt thời gian. Đây là điều ta nên thiền về nó.
Những lời dạy đúng đắn của một bậc chân tu luôn chứa đựng ý nghĩa của vô
thường. Nếu lời dạy nào không chứa đựng sự vô thường thì đó không phải là lời
nói của bậc hiền trí. Đó không phải là lời của bậc giác ngộ. Ai không chấp nhận
sự thật vô thường thì người đó không biết chấp nhận sự thật của sự sống.
https://thuviensach.vn
Tôi để ý rằng, khi sự hiểu biết của chúng ta là đúng đắn, tâm chúng ta sẽ
nằm trong sự chỉ thị của mình. Chỉ thị của ta là gì? Đó là sự vô thường, đó là sự
biết rõ mọi thứ đều là vô thường. Mọi sự đều ngừng lại ngay khi ta nhìn nó thấy
rõ ràng, và đó là nguyên nhân làm ta buông bỏ. Rồi ta buông bỏ tất cả mọi sự,
buông bỏ và buông xả theo đường lối tự nhiên của nó. Khi không còn điều gì xảy
đến, ta an trú vào sự buông xả; và nếu có điều gì xảy đến, ta quán niệm rằng: Nó
có làm ta khổ không? Ta có đang nắm chấp gì nó không? Có gì ở đó không? Đây
là cách quán niệm suy xét để hỗ trợ và duy trì sự tu tập của ta. Nếu chúng ta cứ tu
tập như vậy đến nơi đến chốn, tôi nghĩ rằng chúng ta sẽ đạt đến sự bình an đích
thực. Nếu ta đạt đến “nơi nhìn thấy sự thật”, ta sẽ trở thành người giản đơn và vô
sự (vô tác, vô nguyện), hài lòng với cái mình có, dễ chịu (biết lắng nghe) và khiêm nhường (không giả cách, không ta đây) trong tất cả mọi hành động. Không
còn khó khăn hay rắc rối, ta sống an lành. Người biết thiền tập và chứng ngộ một
cái tâm tĩnh lặng thì người ấy sẽ sống như vậy.
https://thuviensach.vn
12
Còn Nhiều Ô Nhiễm
Ajahn Chah vào cuộc chơi. Thầy Ajahn Chah luôn nói đi nói lại về sự không
chắc chắn, và ngài cũng luôn làm cho đời sống trong những tu viện của ngài phản
ánh sự thật (luôn thay đổi) của sự sống. Những đệ tử học cách không dính mắc
vào những lề thói, những kỳ vọng, những vật sở hữu, và thậm chí không dính mắc vào người thầy (sư phụ).
Ajahn Chah không chê trách về các thầy tu khi họ vẫn chưa hoàn thiện. Họ
vẫn còn đang tu tập và họ biểu hiện lúc đúng lúc sai là chuyện thường tình.
Không giả tạo, không che đậy sự ô nhiễm vốn chưa được tu sửa của các thầy tu ở
trong các tu viện. Nhiều người gặp thầy để phàn nàn về điều gì đó, hoặc góp ý về
những thầy tu khác không tu tập siêng năng... Có lần Ajahn Cha hỏi thăm về các
thầy trụ trì ở các tu viện chi nhánh. Một Tỳ kheo đã kể về một thầy trụ trì già, nay
ông ta có vẻ lười biếng và tránh né các việc tu tập, không còn có vẻ là người làm
gương cho các Tỳ kheo noi theo.
Ajahn Chah trả lời: “Đúng vậy. Cũng giống như tôi...Tôi vẫn còn nhiều ô
nhiễm. Tôi chỉ muốn ngồi chơi xơi nước thôi”. Câu nói này làm giựt mình vị Tỳ
kheo kia và vị Tỳ kheo chẳng còn biết nói gì. Sau đó, thầy Ajahn Chah bước lên
và cuối xuống nói thêm vào tai vị Tỳ kheo đó: “Thầy nghe đây: Tôi đang sắp sửa
hoàn tục, và tôi muốn thầy tìm giùm cho tôi một cô gái đẹp”.
https://thuviensach.vn
13
Chẳng Có Gì Thường Hằng
Chẳng Có Gì Chắc Chắn
Chúng ta tập trung vào Giáo Pháp ngay đây và bây giờ. Đây là nơi chúng ta
có thể buông bỏ mọi thứ và giải quyết những vấn đề khó khổ của mình. Ngay bây
giờ, ngay trong giây phút hiện tại, bởi vì giây phút hiện tại chứa cả nguyên nhân
và kết quả. Hiện tại là kết quả của quá khứ. Nó cũng là nguyên nhân của tương
lai. Chúng ta đang ngồi ngay bây giờ là kết quả cái ta đã làm trong quá khứ, và
cái chúng ta đang làm bây giờ là nguyên nhân của cái ta sẽ nếm trải trong tương
lai. Đức Phật dạy dẹp bỏ quá khứ và dẹp bỏ tương lai. Dẹp bỏ ở đây không có
nghĩa quăng bỏ đi cái gì, nhưng có nghĩa là chúng ta chỉ tập trung vào thời điểm
duy nhất của hiện tại, nơi mà quá khứ và tương lai gặp nhau. Vì vậy chữ dẹp bỏ
chỉ là cách nói; cái chúng ta cần làm là ý thức (tỉnh giác) về hiện tại, nơi những
nhân và quả được tìm thấy. Chúng ta nhìn vào hiện tại và nhìn thấy những sự
khởi sinh và biến mất liên tục, khởi sinh và biến mất, sinh rồi diệt liên tục, liên
tục.
Tôi luôn lặp lại điều này, nhưng người nghe không thực sự khắc ghi vào
trong tim: mọi hiện tượng xuất hiện trong hiện tại, và chúng là không thường trụ,
không ổn định. Người ta thường không nhìn vào chỗ này. Mỗi khi bất cứ điều gì
khởi sinh, tôi sẽ nói: “Ồ, nó là không thường hằng”, hoặc “Nó là không chắc chắn”. Chỗ này cực kỳ đơn giản. Mọi thứ xảy ra đều là vô thường và không chắc
chắn. Nhưng nếu không nhìn thấy hay hiểu biết điều này, chúng ta sẽ bị ngu mờ,
rối trí, bất ngờ và phiền não. Trong cái vô thường chúng ta thấy cái thường hằng.
Trong cái không chắc chắn chúng ta thấy điều chắc chắn. Tôi giải thích nhưng
người ta không chịu hiểu và suốt đời họ liên tục và không ngừng đuổi theo mọi
thứ.
Thực vậy, nếu ta đạt đến sự bình an, ta sẽ an trú tại ngay chỗ tôi đang nói,
ngay thời điểm hiện tại. Bất cứ điều gì xảy ra, sướng hay khổ, hạnh phúc hay đau
buồn, chẳng có gì là chắc chắn. Chính cái điều không chắc chắn này là Phật, bởi
https://thuviensach.vn
vì sự không chắc chắn chính là Pháp, và Pháp là Phật. Nhưng mọi người thường nghĩ Phật và Pháp là cái gì đó nằm bên ngoài họ.
Khi tâm bắt đầu nhận biết (chứng ngộ) rằng tất cả mọi sự trên đời, không
ngoại trừ thứ gì, đều là không chắc chắn, thì sự tham dính và nắm chấp sẽ từ từ
phai biến. Nếu ta hiểu được lẽ này, tâm sẽ bắt đầu buông bỏ và đặt mọi thứ
xuống, không còn nắm giữ điều gì, và mọi sự ràng buộc dính mắc truyền kiếp sẽ
từ từ biến mất. Khi không còn ràng buộc dính mắc, người đó đạt đến Giáo Pháp;
không có gì trên nữa.
Khi chúng ta thiền tập thì đây chính là chỗ chúng ta cần chứng ngộ. Chúng
ta cần nhìn thấy lẽ thật “vô thường, khổ, và vô ngã”, và tất cả đều bắt đầu bằng
một việc là nhìn thấy “sự không chắc chắn”. Khi chúng ta nhìn thấy sự không chắc chắn một cách tuyệt đối rõ ràng, thì ta có thể buông bỏ. Khi ta sướng, nhìn
thấy “Nó không chắc chắn”. Khi ta khổ, nhìn thấy “Nó không chắc chắn”. Khi ta
có ý tưởng: nên đi đâu đó hoặc nên làm gì đó là tốt hơn, ta cũng nhìn thấy “Điều
đó không chắc chắn”, chưa chắc sẽ tốt hơn. Nhưng khi ta nghĩ: nên ở lại đây là
tốt nhất, ta cũng nhìn thấy “Điều này không chắc chắn”, chưa chắc ở lại là sẽ tốt
hơn. Ta nhìn thấy một cách tuyệt đối mọi sự là không chắc chắn, không có gì là
chắc chắn, (vậy ta đâu còn phải buồn khi nhìn thấy thứ gì thay đổi), và nhờ đó ta
sống được thư thái và bình an. Nhờ đó, ở lại đây, ta cũng sống thư thái. Đi nơi
khác, ta cũng sống thư thái. Ở đây, đến đâu, hay làm gì, ta cũng được thư thái và
bình tâm.
Mọi sự nghi ngờ sẽ chấm dứt như vậy. Chúng sẽ chấm dứt bằng phương
pháp này: tu tập trong hiện tại. Không cần lo lắng về quá khứ, nó đã qua rồi.
Những gì xảy ra trong quá khứ đã xảy ra và chấm dứt trong quá khứ, và bây giờ
đã không còn. Chúng ta cũng dẹp bỏ lo toan về tương lai, vì những gì xảy ra trong tương sẽ xảy ra và chấm dứt ở tương lai. Quá khứ thì đã qua, tương lai thì
còn chưa xảy đến. Không có gì để lo lắng về chúng cả.
Khi những thí chủ đến đây cúng dường, họ tụng rằng: “Cuối cùng, nguyện
cho chúng ta đạt đến niết-bàn trong tương lai”. Khi nào và ở đâu, họ chẳng biết.
Thật xa vời. Lẽ nên nói “tại đây và bây giờ” thì họ lại nói “trong tương lai”. Cứ
tụng nguyện chung chung là “một lúc nào đó”, “một nơi nào đó”, hay thậm chí ở
“một kiếp nào đó trong vị lai”. Họ chẳng bao giờ đạt đến đó, vì mục tiêu chỉ
chung chung là “đó”, “lúc nào đó”, “nơi nào đó”... trong tương lai.
https://thuviensach.vn
Chúng ta có xu hướng như vầy, chúng ta không bao giờ nói “tại đây và bây
giờ”. Không hiểu sao. Hiện tại có gì sai trái hay sao? Điều này là do chúng ta còn
dính chấp vào nhiều thứ. Chúng ta còn ham hưởng thụ những thứ khoái lạc phàm
tục và chưa dám từ bỏ chúng. Vì vậy chúng ta cứ làm ngơ để mặc, cứ để đến “lúc
nào đó” trong tương lai...rồi tính, cứ để từ từ sau này...rồi hẵn tu.
Hãy nói về “bây giờ và tại đây”, về “hiện tại”. Việc tu hành thực sự có thể
được làm ngay trong hiện tại; chúng ta không cần phải chờ đến lúc nào đó trong
tương lai. Thay vì cứ lo lắng về mọi thứ, ta chỉ cần nhìn vào hiện pháp “tại đây và
bây giờ” để nhìn thấy sự không chắc chắn và vô thường. Lúc đó thì, tâm Phật,
Phật tính, cái Người Biết sẽ có mặt. Phật tính được tu tập bằng sự hiểu biết này
nhìn thấy tất cả mọi sự thể đều là vô thường.
Sự hiểu biết được chứng đạt ở ngay đây. Sự định tâm (samadhi), sự tập trung hợp nhất của tâm, có thể tu tập được ở ngay đây. Ta thường nghĩ khi người
tu sống lánh trần, đang ở trong rừng, thì người đó có được sự bình an của sự
sống; bởi vì tâm được bình an, không bận tâm nhìn hay nghe. Nhưng thực sự
cách đó tâm cũng không được bình an khỏi những ô nhiễm của nó. Những ô
nhiễm vẫn còn đầy trong tâm, chẳng qua lúc này chúng không biểu hiện. Cũng
giống như chỗ nước dơ cặn dưới đáy, nhìn nó trong suốt khi nó không động, chứ
khi có gì quậy động, bùn cặn nổi lên, nó trở thành nước đục. Chúng ta cũng giống
như vậy khi tu tập. Khi chúng ta nhìn thấy hình sắc, nghe âm thanh...cảm giác
khó chịu, ta bị quấy động. Khi không có những đối tượng gây khó chịu đó quấy
nhiễu, ta cảm thấy dễ chịu. Nhưng ta cảm thấy dễ chịu với những ô nhiễm trong
tâm.
Ta muốn có mấy chụp hình. Không có ta thấy thiếu và không vui. Khi có
một cái, ta thấy vui sướng. Rồi khi nó bị hư hay bị mất, ta lại thấy không vui. Cái
gì ta không muốn có mà lại có, ta không vui. Cái gì ta muốn có và có được, ta
thấy vui. Sau đó mất nó ta không vui, hoặc có nhiều nó quá ta cũng chán chường.
Sự định tâm (samadhi) có được từ cách sống cách ly trong môi trường tĩnh
lặng thì cũng giống như vậy. Có yếu tố hỷ lạc được tạo ra bởi trạng thái tâm tĩnh
lặng, nhưng niềm hỷ lạc chỉ đến mức đó mà thôi, bởi vì cái tâm chạy theo tham
dục thì luôn thay đổi. Sau khoảng thiền định thì hỷ lạc cũng biến mất, và sự bất
hạnh sẽ thay thế--giống như khi bị mất máy chụp hình. Vì vậy nên nói rằng niềm
hỷ lạc bình an của thiền định chỉ là tạm thời.
https://thuviensach.vn
Chúng ta cần nhìn sâu hơn nữa. Mọi thứ ta có được chính là nguồn gốc tạo
ra khổ đau nếu chúng ta không ý thức rõ về lẽ vô thường. Nếu chúng ta luôn tỉnh
giác về lẽ vô thường, ta sử dụng nó để trút bỏ những gánh nặng của tâm.
Sự đời như quy luật bình địa. Có lên là có xuống. Có sướng là có khổ. Lẽ
cân bằng và công bằng nằm ở ngay điểm giữa của hai mặt. Sự bình an nằm ngay
giữa điểm đó. Ví như ta muốn làm ăn ta cần mượn tiền ngân hàng. Dù đã cố làm
xong các thủ tục, nhưng vẫn không mượn được. Ta buồn và thấy khổ. Cuối cùng
ngân hàng cũng cho ta mượn tiền, và ta thấy vui và sướng. Niềm vui sướng chỉ
được một ngày—tiền lời ngân hàng bắt đầu tính. Ta bắt đầu lo, lo phải làm sao có
nhiều hơn số tiền bị tính lời. Dù ta có ngồi sải tay trên ghế dựa, tiền lời vẫn phát
sinh. Đây là mặt khổ của nó. Đầu tiên là khổ vì không mượn tiền được. Rồi mượn
được thấy vui sướng. Sau một chút, bắt đầu lo cái khổ của tiền lời. Đời chẳng cho
không thứ gì. Có lên là có xuống. Có sướng là có khổ.
Do vậy, Phật dạy cách nhìn vào hiện tại để nhìn thấy tính vô thường trong
thân và tâm của ta, tính vô thường của tất cả mọi hiện tượng, tính sinh diệt trong
thế giới; nhìn thấy rồi thì không nắm chấp vào điều gì nữa. Nếu làm được điều
này, ta có thể được bình an. Sự bình an này có được là do buông bỏ; sự buông bỏ
có được là do có hiểu biết, trí tuệ; trí tuệ thì có được từ chánh niệm (quán chiếu,
quán niệm, suy xét) về bản chất "vô thường, khổ, và vô ngã" của tất cả mọi sự
sống: đó là sự thật của sự sống. Ta cũng chứng kiến được sự thật đó bên trong
tâm của ta.
Cứ tu tập liên tục như vậy, chúng ta có thể nhìn thấy liên tục một cách rõ
ràng trong tâm ta. Các hiện tượng khởi sinh rồi biến mất. Biến mất lại khởi sinh.
Có khởi sinh là có biến mất. Có sinh là có diệt. Nếu chúng ta nắm chấp vào chỗ
nào của thứ sinh diệt, thì khổ sẽ xảy ra ngay chỗ đó. Nếu ta không biết buông bỏ,
thì khổ có mặt. Chúng ta nhìn thấy điều này xảy ra trong tâm. Còn chấp, còn khổ.
Không chấp, không khổ.
Chúng ta có thể chứng ngộ điều chắc chắn này của Giáo Pháp nếu chịu thiền
tập như vậy. Thiền tập như vậy giúp ta có thể đạt đến một mức độ tự tại: tất cả
những gì ta cần làm là nhìn vào tâm mình trong giây phút hiện tại. Ta dẹp bỏ quá
khứ và tương lai, và nhìn vào hiện tại, và nhìn thấy liên tục ba đặc tính trong tất
cả mọi sự sống. Đứng, có vô thường. Đi, có vô thường. Ngồi, có vô thường. Đó
https://thuviensach.vn
bản chất bẩm sinh của mọi sự thể. Nếu ta muốn tìm thấy cái gì chắc chắn và thường hằng thì chắc là không có gì, chỉ có tính vô thường chính là điều thường
hằng và chắc chắn. Khi thấy được vô thường là điều chắc chắn hiển nhiên, ta sẽ
được bình an.
Nhiều người cho rằng phải thiền tập ở trên đỉnh núi cao hiu quạnh thì mới có
được sự bình an. Ta có thể được bình an trong chốc lát. Nhưng đến khi những thứ
ô trọc của sự sống bắt được ta, ta lại bắt đầu bất an, ta thấy đói, khát, gục. Rồi ta
cũng phải xuống núi vào xóm làng phố chợ. Nhiều thức ăn thức uống và tiện nghi
ở đó. Rồi ta lại thấy nơi đông người quấy nhiễu sự tu hành của ta—lại đi tìm nơi
vắng vẻ khác.
Thực vậy, người thấy khổ khi sống cách ly là người ngu dại. Người thấy khổ
khi sống với người khác cũng là người ngu dại. Giống như sống cứ mang theo
miếng thịt. Sống một mình, thịt vẫn hôi thúi. Sống với người khác, thịt cũng hôi
thúi. Tại sao cứ mang thứ hôi thúi theo mình như vậy.
Nếu ai quá nhạy cảm nên khi sống chỗ đông người thì cảm thấy bất bình an,
điều đó chỉ cũng đúng một phần. Tuy nhiên, nhờ sống trong môi trường đó mà
người ấy có thể phát sinh trí tuệ. Tôi tu dưỡng trí tuệ ở những chỗ có rất nhiều đệ
tử xung quanh. Phật tử tại gia đến thăm đông đúc, nhiều tu sĩ cũng đến ở lại tu
học cũng đông đúc, và số đông đó lại chín người mười ý. Tôi phải nếm trải nhiều
điều khác nhau. Nhờ đó sự nhẫn nhịn của tôi càng mạnh mẽ hơn. Tôi đã quen
chịu đựng và vẫn tu tập bình thường. Từ đó, mọi sự trải nghiệm trở thành có ý
nghĩa. Nhưng nếu chúng ta không hiểu được ý nghĩa đó một cách đúng đắn, thì ta
không có giải pháp nào. Sống một mình cũng tốt—cho đến khi cảm thấy chán
chường. Rồi ta lại nghĩ đến việc sống với nhiều người. Ăn uống đơn giản cũng
tốt, nhưng khi có nhiều món ăn cũng tốt. Chúng ta phải sống theo hoàn cảnh, bởi
vì chẳng có cách nào ta giải quyết cái tâm một lần và tất cả. (Tâm con người không phải đơn giản như vậy.)
Khi đã nhìn thấy tất cả mọi sự đều không đáng tin cậy, chúng ta xem chuyện
số ít hay số nhiều cũng là điều không chắc chắn, và không dính mắc vào họ.
Chúng ta chỉ chú tâm vào giây phút hiện tại, bất cứ nơi nào có thân ta ở đó. Nhờ
vậy, ở cũng được. Đi cũng được. Mọi thứ đều được, bởi vì chúng ta tập trung tu
tập chỉ để nhìn thấy cách mà tất cả mọi sự đích thực diễn ra như-chúng-là.
https://thuviensach.vn
Người ta nói “Ajahn Chah cứ nói hoài về sự không chắc chắn”. Họ đã chán
ngán khi nghe về điều này, và họ muốn tránh xa khỏi tôi. Họ than “Chúng tôi đến
nghe Ajahn Chah giảng đạo, những ông ta chỉ toàn giảng về cái sự ‘không chắc
chắn’”. Họ không còn nghe nỗi nữa về điều cũ rích này, do vậy họ bỏ đi. Tôi đoán chắc họ đi tìm nơi nào đó có những thứ chắc chắn. Nhưng rồi, họ cũng quay
lại đây.
https://thuviensach.vn
14
Chuyện Câu Cá
Sau khi thọ giới theo đạo Phật, tôi bắt đầu tu tập, học hiểu và thực hành, và
niềm tin đã đến. Tôi thường nghĩ về sự sống của những chúng sinh trên thế gian.
Tất cả đều có vẻ đau lòng và đáng thương. Tại sao đáng thương? Tất cả người
giàu có đều chết, bỏ lại nhà cao cửa rộng, bỏ lại con cháu thường tranh giành gia
sản. Người nghèo chết cũng chẳng gì tốt hơn. Tôi thấy đáng thương cho cả kẻ
giàu và kẻ nghèo, kẻ trí khôn ngoan và kẻ ngu si—mọi người trên thế gian đều ở
trên cùng một con thuyền.
Quán chiếu (xem xét) về đạo đức chúng ta, về tình trạng của thế gian và
những sự sống của chúng sinh hữu tình, việc đó sẽ giúp tạo nên sự chán bỏ, buông bỏ và lìa bỏ những thứ ta đang mê chấp trên đời. Giáo Pháp đã tạo ta những cảm giác đó đong đầy trong tim tôi, làm thức tỉnh tôi. Bất cứ tình huống
nào tôi sống, tôi luôn tỉnh thức và tỉnh giác. Điều đó có nghĩa tôi bắt đầu có được
một số hiểu biết về Giáo Pháp. Tâm tôi được thắp sáng, và nhờ đó tôi nhận biết
nhiều thứ, nhiều điều. Tôi trải nghiệm niềm hạnh phúc, đó là niềm vui và chân
phúc trong cách sống của tôi.
Nói nôm na, tôi cảm giác mình khác những người khác. Tôi là một người
trưởng thành bình thường, và tôi có thể sống trong rừng. Tôi không thấy tiếc nuối
gì hay thấy bị mất gì với lối sống như vậy. Khi tôi nhìn thấy người ta còn dính
nặng vào những tham chấp và khoái lạc trần tục, tôi thấy đáng tiếc cho họ. Tôi đi
đến có được niềm tin đích thực và sự tin tưởng vào con đường tu hành mà tôi đã
chọn, và niềm tin này đã giúp tôi đứng vững cho đến bây giờ.
Ở nhiều nơi bây giờ, đạo của Phật đã bị biến tướng ít nhiều. Đạo Phật là
giáo lý chính thực và trực tiếp để hướng dẫn mọi người chân thật và chánh trực,
có lòng nhân từ với người và vật khác, tuy nhiên con đường đó đã bị mai một ít
nhiều, thay vào đó là sự tranh đấu và phiền não ở khắp nơi. Mọi người đều lo
tranh đấu cho cuộc sống, và mọi chuyện họ làm chỉ mang lại thêm khổ đau và
khó khăn cho chính mình. Phật đã dạy chúng ta nên làm chuyện có lợi và hạnh
phúc cho mình và cho người trong kiếp sống này, bên cạnh mục tiêu cao quý là
https://thuviensach.vn
phúc lợi về mặt tâm linh. Chúng ta nên nghe và làm theo, ngay trong bây giờ.
Vấn đề là chúng ta nên tìm cho được sự hiểu biết giúp chúng ta làm việc đó, nhờ
đó chúng ta sống được một đời sống tốt đẹp, biết sử dụng những gì mình đang có
để làm việc đó, chọn cách sống nhiệt thành với nghề nghiệp chân chính. Hãy nghĩ
về một đời sống có thiền tập, tức là đời sống có hoạt động tu dưỡng tâm, sống tu
tập trong sự yên bình và giản dị, và từ từ phát triển thái độ buông bỏ đối với thế
giới, đối với những điều bất toại nguyện của thế gian. Nếu chỉ làm được vậy, tôi
nói sự tu hành của quý vị sẽ tiến bộ. Luôn nghĩ về những yếu tố tu tập (mà Đức
Phật đã khéo léo chỉ bày), tự nhiên niềm vui và hạnh phúc sẽ khởi sinh. Đó là loại
niềm sảng khoái thân tâm vượt trên loại khoái lạc phàm trần, người tu (thiền định) cũng đạt đến niềm sảng khoái mát rượi đến nỗi lông tóc dựng lên. Rồi sau
đó ta sẽ có một cảm giác hỷ lạc và dễ chịu trong đời sống so với đời sống (không
có thiền) trước đây của ta.
Trước kia tôi có dạy cho một tu sĩ, thực ra ông là một người tại gia đến ở lại
thiền viện để học tu thiền và sống giữ tám giới (Bát trai giới) trong những ngày lễ
Phật giáo ở chùa Wat Pah Pong, nhưng ‘cái tội’ là ông vẫn còn thích đi câu cá.
Tôi đã dạy, đã giải thích cho ông về việc câu cá là không đúng. Ông ta cũng
thấy một số điều đúng sai, nhưng lại vẫn đi câu. Tôi lại khuyên dạy, nhưng ông
vẫn cứ đi câu. Ông nói rằng ông không giết cá, tại cá đến ăn mồi câu của ông (!).
Ông lại biện hộ: “Con cá nào đã hết nghiệp làm cá, hãy đến ăn mồi câu của ta.
Con cá nào còn chưa hết nghiệp làm cá, đừng đến ăn câu của ta”(!). Nhưng cá
vẫn ăn câu, và ông ta thì biết gì về con cá nào và nghiệp nào. Sau đó, ông bắt đầu
nhìn kỹ vào miệng cá cắn câu, chảy máu, ngáp thở, đuối sức, sắp chết, và chết.
Ông cảm thấy xót thương cho kẻ bị mình giết hại. Và từ đó ông mới thôi câu cá.
Nhưng ông ta cũng câu ếch. Ông cứ đi câu ếch về ăn thịt. Tôi đã bảo ông
“Đừng làm những việc đó nữa. Nếu không ngừng được, ông hãy nhìn vào con
ếch trước khi giết nó”. Khi ông nhìn vào con ếch sắp bị giết, ít nhiều ông cũng
liên tưởng đến những sinh linh, những sinh vật hữu tình, và chắc lòng từ bi khởi
sinh. Khi ông đến tu viện, tôi khuyên dạy ông như vậy, nhưng về nhà thì vợ ông
thuyết giảng khác. “Nếu không giết ếch thì không có gì để ăn.” Ông cảm thấy khổ đau, sư thầy thì cấm giết, vợ thì bắt phải giết. Đời đúng là khổ.
Nhưng sau đó vợ ông cũng nghe theo. Ông đi cày ruộng, hễ gặp cá, ếch, ông
đều tìm cách thả xuống kênh rạch. Gặp cá bị mắc lưới, ông cũng thả cá ra. Một
https://thuviensach.vn
hôm ông đến chơi nhà người bạn, nhìn thấy trong lu toàn ếch bị nhốt chờ giết thịt. Ông nhìn xung quanh không thấy ai, ông thả hết ra. Vợ người bạn biết ông là
người thả nên nói rằng: “Chính thằng cha Từ Bi thả chứ không ai”. Nhưng dường
như còn sót một con. Người vợ đó giết, sát muối ớt rồi đem đi nướng ăn. Bà nói
rằng, từ bi là gì, ai cũng cần phải ăn để sống. Nhìn cảnh đó, ông đã quyết định đi
tu luôn.
Ông được thọ giới ở một ngôi chùa làng. Sau đó ông hỏi thầy thọ giới rằng
ông cần phải làm gì. Thầy thọ giới chỉ: “Nếu con thực sự đi tu nghiêm túc, con
phải tập thiền. Theo học một thiền sư; không ở gần nhà cửa”. Ông ngủ một đêm
và sáng mai ông từ biệt, ông hỏi đường đi đến gặp ngài Ajahn Tongrat, một thiền
sư nổi tiếng lúc đó.
Thiền sư Tongrat đón chào và khen ngợi “Rất tốt! Nhiều công đức”. Rồi
ngài chỉ gốc cây gần bên và nói: “Hãy bắt chước như gốc cây này. Đừng làm gì
hết, chỉ cần làm theo gốc cây này”. Đó là cách ngài dạy ông ta thiền tập.
Ông ta bắt đầu nghĩ ngợi: thiền kiểu gì đây? Ajahn5 chỉ làm giống như gốc cây kia là sao? Ông cứ suy tư về điều đó ngay cả khi đứng, khi ngồi, khi nằm
ngủ. Ông nghĩ bắt đầu từ hạt giống, nảy mầm, mọc lên thành cây, cây lớn lên và
già đi, và cuối cùng bị chặt, chỉ còn trơ lại cái gốc cây như vậy. Không còn mọc
lại nữa, chẳng còn gì hơn là một gốc cây đã chết. Ông ta cứ suy xét những điều
đó, và dần dần gốc cây trở thành đối tượng thiền (đề mục thiền) của ông. Rồi ông
bắt đầu suy xét (quán chiếu, quán niệm) tất cả những thứ khác trên đời, rồi hướng
về bên trong bản thân mình. Rồi bắt đầu nhận ra: “Sau một quãng đời ngắn ngủi,
ta rồi cũng trở thành như gốc cây kia, trở thành thứ vô dụng mà thôi”.
Sau khi nhận ra lẽ thật này của tất cả mọi thứ và bản thân mình, ông quyết
định không còn thoái tâm bồ-đề hay hoàn tục nữa. Một khi tâm của một người đã
quyết định như vậy thì không còn gì có thể ngăn cản bước đường tu hành của người đó nữa.
Tất cả chúng ta đều giống nhau về kiếp sống này, tất cả chúng ta đều phải
chết. Hãy nghĩ về điều này mà áp dụng nó vào việc tu hành. Sinh ra làm người
với đầy những khó khổ. Và không phải chỉ có những khó khổ trước mắt—mà
những khó khổ cho tương lai và cho cả kiếp sau. Người trẻ lớn lên, người lớn già
đi, người già bệnh yếu, người bệnh yếu rồi chết đi. Cứ như vậy dòng đời diễn ra,
https://thuviensach.vn
cái chu kỳ chuyển hóa khôn ngừng chẳng bao giờ ngừng lại hay chấm dứt. Do vậy, Phật dạy chúng ta thiền.
Về thiền tập, trước mắt chúng ta nên tu tập thiền định (samadhi), đơn giản
có nghĩa là làm cho tâm được tĩnh tại và yên bình. Giống như nước trong chậu:
nếu không giữ cho chậu nước ở yên, nếu cứ quấy động nó, nước sẽ không được
tĩnh tại, bùn cặn sẽ làm nước đục mờ. Tâm cũng vậy, nếu tâm luôn bị kích thích,
luôn bị quấy động bằng những thứ bên ngoài, thì tâm không được tĩnh lặng và
bình yên, tâm bị vẫn đục bởi những thứ đó, và do vậy không nhìn thấy mọi sự
một cách trong suốt, rõ ràng. Nếu để yên chậu nước, bùn cặn sẽ lắng xuống, nước
trở nên trong suốt, và ta nhìn thấy được những gì trong đó. Nếu giữ cho tâm được
tĩnh lặng, tâm sẽ trở nên bình yên và trong suốt, và nó sẽ nhìn thấy mọi sự một
cách rõ ràng. Giữ cho chậu nước yên định. Giữ cho tâm được cố định và tĩnh tại
vào một đối tượng thiền. Đó là thiền định. Khi tâm lắng xuống và tĩnh tại, trí tuệ
sẽ khởi sinh để có thể nhìn thấy mọi sự. Ánh sáng chiếu rọi của trí tuệ vượt qua
mọi thứ ánh sáng khác. (Nguyên lý căn bản của thiền là vậy).
https://thuviensach.vn
15
Một Thiền Giả Rối Trí
Đến Gặp Đức Phật
Có một vị trưởng lão đáng kính vào thời Phật. Ông là người tu thiền nghiêm
túc. Ông muốn tìm ra nguồn gốc mọi vấn đề nên đã đi đến nơi ẩn dật để thiền
định.
Đôi lúc sự thiền của ông được an định, đôi lúc không. Ông không thể làm nó
được ổn định. Lúc được, lúc không. Đôi lúc ông cảm thấy biếng nhác, đôi lúc lại
nhiệt thành. Lúc siêng, lúc chán. Do vậy, ông bắt đầu sinh nghi ngờ, và thấy mình
cần phải học hỏi thêm về con đường tu tập. Rồi ông nghe đồn về người thầy nào
đó là rất nổi tiếng, rất xuất chúng. Ông đến học và quay về áp dụng tu tập lại.
Rồi sau khi tu tập những cách đã học được, ông lại thấy có cái được, có cái
không. Rồi lại tiếp tục nghi ngờ. Ông lại lên đường đến gặp một người thầy danh
tiếng khác để học hỏi, rồi lại quay về tu tập theo những cách đã học. Nhưng rồi
lại thấy lúc được lúc không. Sự nghi ngờ càng tăng lên. Ông rối trí đến nỗi chán
chường.
Một bữa nọ ông nghe người ta nói về đức Gotama (Cồ- đàm) là một vị thầy
xuất chúng. Ông nghe lòng phấn khởi và lại lên đường đi tìm gặp Phật. Phật giảng giải như vầy:
“Cố đạt sự hiểu biết từ lời nói của người khác thì sẽ không làm hết sự nghi
ngờ. Người ấy càng lắng nghe, người ấy càng nghi ngờ. Càng lắng nghe,
người ấy càng thêm rối trí”...
“Nghi ngờ không phải là cái mà người khác có thể giải quyết cho chúng ta.
Người khác chỉ có thể giải thích về sự nghi ngờ; còn chúng ta phải tự trải
nghiệm để đi đến sự hiểu biết cho chính mình”...
“Trong tấm thân năm uẩn này, sắc, thọ, tưởng, hành, thức. Đó chính là
những người thầy của ta, cho ta sự hiểu biết; nhưng cần phải có sự điều tra
và thiền tập đúng đắn. Nếu ông muốn hết nghi ngờ, vậy ông cần phải ngừng
lại và điều tra về thân và tâm”...
https://thuviensach.vn
“Dẹp bỏ quá khứ. Dù là đó là việc thiện hay bất thiện, hãy dẹp bỏ chúng.
Không ích lợi gì để nắm giữ nó bây giờ. Những việc tốt đã qua. Những việc
xấu cũng đã qua”...
“Tương lai thì chưa đến. Những gì sẽ xảy ra thì sẽ xảy ra và chấm dứt trong
tương lai. Khi nào nó xảy ra, cứ nhận biết nó và bỏ qua mà không dính chấp
vào nó”...
“Những gì xảy ra trong quá khứ đã biến mất. Sao ông cứ lãng phí bản thân
để suy nghĩ về nó? Trong hiện tại, ông không cần dính líu đến nó. Ông
không cần phải ngừng các ý nghĩ và nhận định, nhưng sau khi đã nghĩ hay
nhận định về quá khứ, ông ý thức về điều đó và để nó biến đi, bởi vì đó là
điều đã chấm dứt trong quá khứ”...
“Tương lai thì chưa tới. Hiểu biết về những ý nghĩ về tương lai khi chúng
khởi sinh và biến mất, và để chúng biến đi. Những ý nghĩ về thời quá khứ là
vô thường. Thời tương lai thì không chắc chắn. Biết về chúng, và để chúng
biến đi. Nhìn vào hiện tại, ngay bây giờ. Nhìn vào hiện pháp (dhamma) mà
ông đang trải nghiệm tại đây và bây giờ. Đừng nghĩ rằng vị thầy này hoặc vị
thầy kia sẽ giải quyết giùm những nghi ngờ của ông”.
--------
Đức Phật không khen người chỉ biết tin vào người khác. Những người cứ tin
vào lời người khác rồi thấy vui hay buồn thì không được Phật khen ngợi. Sau khi
hiểu lời của người khác, mình phải biết buông bỏ, bởi vì những lời đó là của người khác (có từ sự trải nghiệm của riêng họ) và do vậy không nên dính chấp
vào chúng. Ngay cả khi những lời đó đúng, thì cũng đúng với người đó. Ta phải
biết ứng dụng những lời đó vào thực hành. Nếu chúng ta không thực hành để tự
biết ý nghĩa của những lời đó, thì chúng ta không được Phật khen. (Phật cũng không khen chúng ta tin ngay vào lời Phật, tin mà không thực hành để tự tin tự
chứng là không đúng đắn).
Tôi đã luôn nói về Giáo Pháp chỗ này là hãy tự nhìn vào bên trong mình để
nhìn thấy, để hiểu biết và để chứng ngộ cho chính mình. Nếu ai nói điều gì là đúng, đừng vội tin ngay. Nếu ai nói điều gì sai, đừng vội tin ngay. Vì ta chưa thể
https://thuviensach.vn
biết điều đó là đúng hay sai, đúng hay sai là do người đó nghĩ mà thôi. Bất kỳ
giáo lý nào bạn cũng nên đem nó vào bên trong mình và thực hành nó để chứng
thực xem nó đúng hay sai, ngay tại đây và bây giờ.
Sự tu tập của mỗi người là khác nhau, vì mỗi người có căn trí khác nhau.
Chúng ta đến gặp các thiền sư và cố học hiểu cách tu của họ. Chúng ta nhìn vào
phương pháp (pháp môn) và tư cách của họ, nhưng những thứ đó chỉ là thứ bên
ngoài đối với chúng ta. Nếu ta cứ lo học theo người khác mà không tự tu, thì những nghi ngờ vẫn luôn còn trong tâm. “Tại sao thầy này tu cách này? Tại sao
thầy kia tu cách kia? Tại sao thầy này dạy nhiều, còn thầy kia thì dạy ít, và thầy
nọ thì chẳng dạy điều gì?”. Kiểu nghi vấn này càng làm ta rối trí.
Tìm ra cách tu tập đúng đắn cho mình là việc của mỗi người, chứ không phụ
thuộc vào những điều các thầy đã nói. Chúng ta có thể học tập theo gương người
khác, nhưng quan trọng là phải biết nhìn vào bên trong mình để tự mình dẹp bỏ
sự nghi ngờ. Do vậy, Đức Phật đã dạy vị trưởng lão kia hãy chánh niệm vào giây
phút hiện tại, đừng để tâm ông ta trôi giạt về quá khứ hay tương lai.
Do vậy trong mọi lúc hãy theo dõi tâm mình. Dù thế sự thế nào, điều đó
không là vấn đề—chỉ cần nhìn thấy chúng là không chắc chắn, chúng chỉ là vô
thường. Đây là cách duy nhất Phật đã dạy cho vị trưởng lão. Thông qua việc tự
thân tu tập, ông ta có thể nhìn thấy pháp (dhamma), chứng ngộ là việc tự thân
chứng nghiệm bên-trong thân-tâm mình.
Vòng luân hồi sinh tử (samsara), giống như cái vòng cuốn xoáy, ta không
cần chạy theo nó. Nó chạy giáp vòng, nó quá nhanh. Nếu vậy ta chỉ nên đứng lại
một chỗ, cứ để nó quay. Con thằn lằn có thể cố chạy theo nó; ta cứ đứng yên và
nhìn thấy con thằn lằn quay lại và quay lại nhanh chóng. Nó rất nhanh, đó là những vòng lặp lại của vạn pháp thế gian. Nhưng đối với người có trí tuệ, điều đó
không sao. Nếu một người biết chánh niệm thì trong mọi tình huống mọi sự đến
rồi đi, cứ quan sát và nhìn chúng đến-đi, có-mất, sinh-diệt, chẳng có gì hại đến
tâm ta.
https://thuviensach.vn
PHẦN 3
KHỔ
(Sự Bất Toại Nguyện)
https://thuviensach.vn
16
Hiểu về Khổ
(Khổ là cách tạm dịch chữ dukkha. Dukkha thì bao hàm rất nhiều ý nghĩa về
khổ và bất toại nguyện.)
Khổ dính vào da và thấm vào thịt; từ thịt thấm vào tận xương. Nó giống như
con mọt trên cây đục khoét từ vỏ, vào trong thịt gỗ, từ gỗ vào lõi, cho đến khi cây
chết.
Khi chúng ta sinh ra và lớn lên, khổ thấm sâu vào bên trong. Cha mẹ sinh ra
chúng ta, dạy chúng ta cách tham muốn và giữ lấy mọi thứ, coi mọi thứ là quan
trọng, dạy chúng tin rằng ta là những ‘linh hồn’ cố định và những của cải vật chất
là của ta. Từ lúc sinh ra ta đã được dạy về cách sinh tồn như vậy. Chúng ta nghe
đi nghe lại, được dạy đi dạy lại về cách tranh đấu, cách tham chấp, cách giữ lấy
những thứ gọi là của ta, và điều đó đã thấm sâu vào tim ta như những cảm giác
thường trực. Ta được dạy phải lấy, đạt, và có nhiều thứ, tích lũy nhiều thứ và giữ
chặt chúng, coi chúng là phần quan trọng của đời sống và chúng là của ta. Đó là
cách cha mẹ chúng ta biết và họ đã dạy cho chúng ta làm theo. Do vậy, như lẽ
truyền thừa, những điều đó đã thấm sâu vào xương tủy chúng ta.
Khi chúng ta muốn thiền tập và nghe những lời chỉ dạy về tâm linh, ta nghe
rất khó hiểu. Chúng ta được sư thầy dạy dẹp bỏ những cách nghĩ và cách làm cố
hữu sai lạc đó, nhưng khi nghe vậy, mọi thứ cứ như nước đổ lá môn, chẳng bao
giờ thấm vào tim ta.
Rồi chúng ta tiếp tục đi chùa, đọc sách, nghe giảng đủ thứ. Khi đọc và nghe
thì thấy có lý, nhưng ngay sau đó chẳng thấm gì vào tâm can. Giống như trận đấu
quyền anh dai nhách. Ta đánh liên tục vào đối thủ, nhưng chẳng bao giờ hạ gục
được người đó. Tâm trí chúng ta bị dính nặng vào tà kiến thân kiến, về một cái
‘ta’ là tất cả. Bậc hiền trí đã từng nói giang sơn còn dễ chuyển dời hơn là cái ‘ta’
của một người.
Chúng ta có thể dùng chất nổ công phá để phá núi dời non. Nhưng chao ôi,
lòng người khó đổi, đụng chạm đến cái ‘ta’ là xảy ra chuyện lớn ngay. Những tư
https://thuviensach.vn
tưởng sai lầm (tà kiến) và những khuynh hướng xấu (gông cùm) thì quá chắc chắn và gần như không phá bỏ được. Chúng ta cũng chẳng biết gì về chúng. Do
vậy bậc trí hiền nói việc thay đổi sự hiểu biết sai lạc (tà kiến) thành sự hiểu biết
đúng đắn (chánh kiến) là việc khó làm nhất.
Đối với chúng ta là những chúng sinh phàm tục (putthujana), để tiến bộ
thành chúng sinh đạo hạnh (kalyanajana) là điều không dễ dàng. Putthujana là người còn bị ngu mờ, người ở trong bóng tối. Kalyanajana là người đã thắp sáng
nhiều thứ, người ở trong ánh sáng. Những thánh nhân dạy mọi người thắp sáng,
nhưng họ không làm theo bởi vì họ không hiểu họ đang ở trong bóng tối. Do vậy
họ cứ mãi trôi dạt trong trạng thái ngu mờ và vô minh.
Nếu ta gặp đống phân trâu trên đường, ta không nghĩ đó là của ta và không
muốn nhặt lấy nó, bởi vì ta biết rõ nó là cái gì.
Đó là thứ chỉ tốt đối với những người không sạch. Cũng như thứ bất thiện là
thức ăn của người xấu. Nếu chúng ta khuyên họ làm điều tốt, họ sẽ không làm, họ
thích làm theo cách của họ, bởi vì họ không hiểu được sự nguy hại của những
điều bất thiện. Khi không nhìn thấy sự nguy hại thì họ không cần tu sửa. Nếu ta
nhận ra phân trâu là gì, ta sẽ nghĩ “Ồ, cả đống phân trâu của ta chẳng có giá trị
bằng một phân vàng!”, và vì vậy ta thích vàng hơn; chẳng ai cần phân trâu làm
gì. Nhưng nếu ta không nhận ra phân trâu là gì, ta vẫn nhặt lấy nó và làm chủ của
nó.
Đó là thứ chỉ ‘tốt’ đối với người không trong sạch. Vàng bạc, châu báu được
cho là những thứ quý giá trên đời người. Thứ hôi thối chỉ ‘tốt’ cho ruồi nhặng và
côn trùng. Nếu ta cầm bó hoa tươi, ruồi chẳng thèm bu tới. Ngay cả bạn trả tiền
cho chúng, chúng cũng chẳng thèm đến. Nhưng ở đâu có xác chết sình thúi, ở đâu
có mùi hôi thúi tanh tưởi, chúng sẽ bu đến đó. Tà kiến cũng giống như vậy. Tà
kiến là kiểu như vậy. Thứ gì là thơm ngọt đối với loài ong thì chẳng ngọt thơm
đối với ruồi nhặng. (Người dơ bẩn bất thiện chỉ thích làm việc dơ bẩn bất thiện.
Tâm từ bi hay đạo đức là thứ khó nuốt đối với họ.)
Chuyện kể có hai người bạn thân. Sau khi chết, một người được tái sinh
thành thiên thần ở cõi trời trong sạch, người kia tái sinh thành con giòi trong đóng phân. Thiên thần được phú cho nhiều năng lực siêu phàm, có thể nhớ lại
người bạn trong quá khứ. Vị thiên thần dùng thiên nhãn minh để tìm bạn và thấy
bạn đang là con giòi trong đống phân. Vị ấy hóa mình vào đống phân để bạn https://thuviensach.vn
mình nhận ra. Họ mừng rõ khi gặp nhau. Con giòi hỏi vị thiên thần: “Ụa rồi anh tái sinh về ở đâu?”. Vị thiên thần trả lời: “Tuyệt vời!. Chỉ toàn là phúc lành ở cõi
tiên!. Mọi thứ đều trong sạch và sung sướng. Bạn ước cái gì, cái đó sẽ có ngay.
Tôi hy vọng bạn sẽ lên đó với tôi để hưởng phúc.”
Nhưng con giòi bỗng nhiên khóc, vì nó cảm thấy xót thương cho người bạn
thiên thần. Nó nói: “Nghe này bạn, cuộc sống ở đây đầy thích thú. Tôi thậm chí
không cần phải ước cái gì thì nó mới có, tất cả đều có sẵn ở đây. Bạn nên ở lại
đây luôn mới phải.”
--------
Tu hành là việc không dễ, nhưng chúng ta cần vượt qua những khó khăn để
đạt đến sự dễ chịu. Tu hành theo Giáp Pháp, chúng ta bắt đầu bằng sự thật về
khổ, đó là sự bất toại nguyện của sự sống. Ngay khi ta nếm trải sự thật này, lòng
ta đã đau buồn. Ta không muốn nhìn vào nó. Khổ thực sự là một sự thật, nhưng ta
cứ muốn tránh né, không dám nhìn nhận. Giống như kiểu ta không muốn nhìn
người già, ta luôn thích nhìn người trẻ đẹp và hấp dẫn.
Nếu chúng ta không muốn nhìn vào sự khổ, chúng ta sẽ chẳng bao giờ hiểu
biết về khổ, dù chúng ta sống bao lâu. Khổ là sự thật. Khổ là lẽ thực trong mọi sự
sống. Khổ có mặt trong mọi sự sống. Nếu chúng ta cho phép mình đối diện với
nó thì chúng ta mới có thể thoát ra khỏi nó. (Vì có sự thật về khổ nên mới có đạo
Phật là con đường để giúp giải thoát khỏi khổ. Có nhiều người không chịu đối
diện hay nhìn nhận sự khổ, chúng ta không hiểu họ theo đạo Phật để làm gì). Nếu
ta cố tránh né đi chỗ khác và gặp đường bí, ta phải nghĩ ra đường thoát. Ta phải
đối diện với chỗ bí đó. Sau nhiều ngày rồi ta cũng tìm ra được đường thoát qua
chỗ bí, dù có phải đi vòng hay bỏ công trèo đèo lội suối. Khi ta gặp khó khăn, ta
phát triển được trí tuệ (giải thoát) như vậy. Nếu không nhìn thấy sự khổ, chúng ta
không thực sự nhìn vào nó và giải quyết nó. Chúng ta chỉ biết chịu đựng nó hoặc
làm ngơ với nó ngay trong thân tâm chúng ta.
Cách tu tập mà tôi chỉ cho nhiều người đều liên quan đến khổ, bởi vì hiểu
biết về sự khổ chính là con đường của Phật để đi đến giác ngộ. Phật muốn chúng
ta nhìn thấy khổ và nguyên nhân của khổ, sự chấm dứt khổ và con đường dẫn đến
https://thuviensach.vn
sự chấm dứt khổ đó. Đây là đường lối (đạo) giải thoát của những bậc giác ngộ.
Nếu chúng ta không đi đường này, thì chẳng có đường nào để thoát.
Nếu ta biết về khổ, ta sẽ nhìn thấy nó trong mọi sự trải nghiệm của ta. Nhiều
người cảm thấy họ thực sự không bị khổ gì nhiều, nên họ chẳng quan tâm. Đó chỉ
là một cách nhìn nhận. Thực ra khổ là bao trùm, khổ ở khắp nơi. Mục đích tu tập
của Phật giáo là đi đến giải thoát chúng ta khỏi mọi sự khổ và bất toại nguyện có
mặt trong mọi trải nghiệm. Cách như thế nào? Khi khổ khởi sinh, ta điều tra nguyên nhân khởi sinh của khổ. Sau khi đã biết, ta có thể tu tập cách để loại bỏ
những nguyên nhân đó. Rồi khi chúng ta đi hết con đường, khổ không còn khởi
sinh nữa. Theo Phật giáo, đây chính là lối thoát. Đây là đạo Phật.
Làm ngược lại với thói tâm của mình thường tạo ra khổ. Lẽ thường chúng ta
sợ khổ, và có điều gì làm chúng ta khổ thì chúng ta không muốn làm. Chúng ta
chỉ thích muốn những thứ trong có vẻ tốt và đẹp, và chúng ta coi những thứ dính
líu đến khổ là xấu và xui. Nhưng thực ra không phải như vậy. Nếu có khổ trong
tâm thì đó là nguyên nhân để ta nghĩ cách thoát ra khỏi nó. Nó làm ta suy xét,
quán chiếu. Ta phải chú tâm vào điều tra để tìm hiểu điều gì đang xảy ra, cố tìm
ra những nhân và quả của chúng.
Người sống sướng không tu tập trí tuệ. Họ ngủ quên trong sung sướng.
Giống như một con chó đã ăn no nê, sau đó nó chẳng muốn làm gì nữa. Nó có thể
ngủ cả ngày. Nó không thèm thức sủa khi có kẻ gian vô nhà—quá no và quá mệt.
Nhưng nếu chỉ cho nó ăn ít thôi, thì nó sẽ không no nê ngủ vùi, nó sẽ luôn thức
và tỉnh giác. Nếu có ai vào nó sẽ chồm lên và sủa vang. Chúng ta đều biết nó như
vậy.
Con người dính kẹt và bị cầm tù trong thế giới khoái lạc vật chất. Cho nên
dù no đủ, chúng ta vẫn luôn sống trong sự hoài nghi, lo toan, lo lắng và đôi lúc
quẫn trí. Có điều gì đó chúng ta cần giải tỏa. Theo đạo tu dưỡng tâm linh, chúng
ta nên từ bỏ bớt về thân, từ bỏ cái ‘ta’ của mình. Chúng ta có thể quyết định dùng
cuộc sống này để theo đuổi sự giải thoát.
Nếu chúng ta nói về những pháp vi tế vi diệu, nhiều người sẽ hoảng sợ. Họ
không dám thử vào nó. Ngay cả chỉ nói “Không làm điều xấu ác” mà họ cũng
không làm theo. Do vậy tôi đã tìm mọi cách để vượt qua điều đó, và một điều tôi
vẫn thường nói là—khi sống trên đời này, chúng ta sống như chim trong lồng. Dù
chúng ta có đang sướng hay khổ, vui hay buồn, đang khóc hay đang ca hát...thì
https://thuviensach.vn
cũng như chim trong lồng. Chúng ta không vượt qua tình trạng ở trong lồng. Ta nghèo, ta đang sống trong lồng. Dù ta giàu có, ta vẫn sống trong lồng. Dù ta có
đang ca hát hay nhảy múa thì cũng đang ca hát và nhảy múa trong lồng.
Lồng là cái gì? Đó là giới hạn. Đó là lồng của sự sinh, lồng của sự già đi,
lồng của sự bệnh yếu, lồng của sự sẽ chết. Nói cách khác, chúng ta đang bị giam
cầm trong thế giới này. “Đây là của ta”. “Đó là của ta”. Nhưng chúng ta không
biết đích thực ta là gì và ta đang làm gì. Đích thực thì những gì chúng ta đang làm
chỉ tích thêm sự khó khổ cho bản thân mình. Không phải những gì xa vời làm ta
khổ, mà chính những thứ ngay bên trong ta, nhưng chúng ta chẳng chịu nhìn vào
trong. Cho dù chúng ta giàu có và sung sướng, chúng ta cũng không thoát khỏi
già, bệnh, chết. Đó chính là sự khổ (dukkha) ngay tại đây và bây giờ.
Việc đau bệnh không phải là xa vời. Nó có thể xảy đến bất cứ lúc nào. Nó
giống như ta đã ăn trộm cái gì: bất cứ lúc nào ta cũng có thể bị bắt tù vì điều đó.
Đó là tình cảnh của chúng ta. Đó là thực trạng của chúng ta.
Chúng ta tồn tại cùng với những thứ hiểm nguy, giữa những mối hiểm họa
và vấn nạn. Già, bệnh, chết thống trị đời ta. Chúng ta không thể đi chỗ khác, không thể thoát khỏi chúng. Chúng có thể đến với ta bất cứ lúc nào— chúng luôn
luôn có cơ hội để xảy đến với ta. Do vậy, ta nên nhìn nhận chúng, và chấp nhận
tình cảnh của mình. Giống như ta phải tự bào chữa cho mình, thì bản án sẽ nhẹ
hơn. Nếu ta chấp nhận và không bào chữa cho mình, ta phải chịu án nặng hơn.
Nếu ta tự bào chữa, chúng sẽ nhẹ tay với ta hơn—ta sẽ không bị tra tấn truy tội
lâu nữa. (Nếu ta không nhìn nhận khổ, khổ sẽ càng ngày càng nặng hơn đối với
chúng ta. Nếu ta không nhìn nhận khổ, khổ sẽ càng nghiêm trọng hơn.)
Khi thân này được sinh ra, nó không thuộc về ai cả. Giống như cái thiền
đường này. Sau khi được xây, nhện đến ở. Thằn lằn đến ở. Tất cả mọi côn trùng
và bò sát đều có thể đến ở. Thậm chí rắn cũng vô ở. Bất cứ kiến, gián, mọt, ruồi,
mèo, chuột...đều có thể vô ở bất cứ lúc nào. Đó là nhà của mọi vật.
Những thân này của chúng ta cũng vậy. Chúng không phải của chúng ta.
Chúng ta đến ở trọ trong các thân và tùy thuộc vào chúng. Bệnh, đau, già...đến ở
trong thân, và ta cũng chỉ là kẻ ở chung trong thân. Đến khi các thân này trải qua
những khổ, già, bệnh, đau, rồi chúng tan rã và chết, đó không phải là ta chết.
https://thuviensach.vn
Thân già, bệnh, chết; không phải ta chết. Hãy suy xét và chánh niệm một cách rõ ràng về điều này, và sau khi hiểu biết rõ như vậy, sự ràng buộc vào thân này của
ta sẽ từ từ buông ra. Thân chỉ là tạm bợ, thân này chỉ là giả tạm, phù du. Ta không còn chấp thủ cái thân này nữa. Gông cùm ‘thân kiến’ từ từ phai biến.
--------
Khổ là từ tham muốn, dục vọng. Dục vọng có giới hạn nào không? Đến
điểm nào nó được thỏa mãn? Không, lòng tham là vô đáy. Dục vọng là vô tận,
không bao giờ thỏa mãn được nó. Nó luôn muốn có nữa, có thêm nữa, ngay cả
khi gần chết người ta vẫn còn tham muốn; bởi vì không bao giờ có gì thỏa mãn
cho nó.
Những lời Phật đã hướng dẫn là dành cho “người giàu”. Biết hài lòng với cái
mình đang có là “người giàu”. Giáo lý này là để cho “người giàu”. Đó là giáo lý
đáng để học hỏi, đáng để quán chiếu với thực tế. Trước tiên, đó là lối sống có đạo
đức. Khi cuộc sống chúng ta đã tạm ổn định, chúng ta nên nghĩ thêm về cuộc sống tâm linh. Ta có thể tái sinh về bất kỳ cõi nào sau khi chết. Lối sống có đạo
đức giúp tránh được con đường dẫn xuống những cõi thấp xấu (như địa ngục, ngạ
quỷ, súc sinh).
Rồi đến phần Giáo Pháp cao sâu hơn. Có thể một số người không hiểu nó.
Ví dụ, nhiều người nghe Phật nói rằng đối với Phật không còn sinh nữa (sinh đã
tận) thì họ thấy khó chịu. Nói thẳng ra, Phật nói chúng ta không nên được sinh ra
nữa, vì sinh là nguyên nhân khổ. Chỉ là từ sinh mà khổ, hãy suy xét kỹ về điều
này. Sau khi sinh là có khổ đi theo. Khổ có mặt ngay lúc sinh. Chúng ta cứ nghĩ
nhờ có sinh nên chúng ta có mắt, có mũi, miệng, đủ thứ. Giờ nghe người tu hành
để không còn được sinh ra nữa, chúng ta thất vọng và sợ hãi, chẳng ai muốn tu
hành để đi đến đó. Nhưng giáo lý sâu sắc nhất của Phật là vậy.
Tại sao chúng ta đang có khổ? Bởi vì chúng ta đã được sinh ra. Do vậy,
chúng ta được dạy để chấm dứt sinh. Chỗ này không phải chỉ nói về sự sinh tử
của thân này. Thân này sinh ra rồi chết đi, chuyện đó một đứa trẻ con cũng biết.
Khi hơi thở chấm dứt, thân chết, nằm thành xác chết. Đây là cách chúng ta hay tả
về cái chết. Người chết tắt thở. Nhưng còn cái người chết đang thở—là ta đang
https://thuviensach.vn
sống mà chết đi từng giây từng phút—thì chẳng ai để ý đến. Chúng ta chỉ người chết là chỉ cái xác chết thôi. Đó là chết.
Sinh cũng vậy, khi nói sinh là ta nghĩ đến việc một người mẹ đến nhà
thương sinh ra đứa con. Chúng ta chỉ biết về một cái thân được sinh ra, nhưng lúc
nào cái tâm được sinh ra thì ta không biết được. Những trạng thái tâm thì có mặt
lúc nào? Khi ta bực mình chuyện nhà cửa, ta có để ý tâm đó từ đâu sinh ra? Lúc
có tâm trạng thương mến. Lúc có tâm trạng bực bội. Lúc dễ chịu, lúc khó chịu—
đủ thứ loại trạng thái của tâm. Đó là sinh.
Khi mắt nhìn thấy thứ gì gây khó chịu, khổ sinh ra. Ta nghe điều gì dễ chịu,
khổ cũng sinh ra. Chỉ có khổ. (Sướng, dễ chịu, hạnh phúc...chỉ là mặt khác của
khổ mà thôi).
Phật tóm lại rằng: chỉ có một đống khổ. Khổ sinh và khổ diệt. Tất cả chỉ có
vậy. Chúng ta cứ chụp lấy và dính vào khổ, dính vào khổ sinh, dính vào khổ diệt,
nhưng chưa bao giờ hiểu về nó.
Khi khổ khởi sinh, ta nói mình có khổ. Khi khổ chấm dứt, ta gọi đó là sướng
(lạc). Khổ và sướng chỉ là hai mặt của một nguyên nhân. Chỉ là do khổ. Lúc nó
sinh thì gọi là khổ, lúc nó hết thì gọi là sướng. Chúng ta được dạy để quan sát
thân và tâm đang sinh và đang diệt. Chẳng có gì khác ngoài tấn tuồng này của
khổ.
Nói lại, chúng ta nhận thấy khổ khi khổ khởi sinh. Rồi khi khổ hết chúng ta
nhận thấy sướng. Chúng ta nhìn nó và gán cho nó là sướng, nhưng thực ra nó không phải vậy. Đó chỉ là sự hết khổ, sự chấm dứt khổ. Khổ khởi sinh và biến
mất, có rồi mất, sinh rồi diệt, và chúng ta cứ chụp lấy nó, và phân thành khổ và
sướng. Sự sướng (hạnh phúc, dễ chịu) có mặt, ta thấy vui. Sự không sướng (bất
hạnh, khó chịu) có mặt, ta thấy buồn. Thực ra sướng hay không sướng chỉ là do
khổ diệt hay khổ sinh mà thôi, chỉ là một thứ sinh rồi diệt. Khi có sinh, thì có cái
gì đó. Khi có diệt, nó không còn. Đây chính là chỗ chúng ta bị rối tâm. Do vậy,
Phật đã dạy rằng: chỉ có khổ sinh và khổ diệt, và ngoài đó ra, chẳng có gì khác.
Chúng ta không nhận ra được rằng chỉ có khổ, bởi vì khi khổ chấm dứt, ta
thấy sướng ở đó. Chúng ta chụp lấy sướng và dính vào nó. Nhưng chúng ta chẳng
hiểu được nó là gì, thực ra đó chỉ là sự sinh và diệt của một thứ là khổ.
https://thuviensach.vn
Phật tóm tắt lại rằng chỉ có sự sinh và diệt, ngoài ra chẳng có gì khác. Điều này trông khó nghe, hoặc nghe khó hiểu. Nhưng ai thực sự cảm nhận được giáo
pháp sẽ sống mà không phụ thuộc vào thứ gì trên đời và sống thư thái. (Không
chấp khổ, không chấp sướng).
Sự thật là như vậy. Sự thật là trên thế giới này chẳng có thứ gì làm cho chúng ta khổ. Chẳng có gì làm ta lo lắng về nó. Chẳng có gì làm ta khóc than hay
tức cười về nó. Về bản chất, chẳng có gì bi thảm hay khoái lạc. (Khổ là do chúng
ta tự cảm nhận, do chúng ta nghĩ, do chúng ta chọn lấy.)
Nếu chúng ta thực sự hiểu biết giáo pháp và nhìn xem liên tục, thì chẳng có
gì là một cái gì cả; duy nhất chỉ là sự sinh và diệt. Không có khổ hay sướng đích
thực. Khi ta nhìn ra không có sướng, không có khổ, thì tâm ta được bình an.
Nhưng khi có khổ và có sướng, thì có sự trở thành (nghiệp hữu) và có sự sinh. Đó
là sự chuyển hóa (tái sinh) bất tận.
Chúng ta thường cố làm hết khổ để làm khởi sinh ra sướng. Đó là điều
chúng ta muốn. Nhưng cái chúng ta muốn không phải là sự bình an thực sự; đó
chỉ là khổ và sướng. (Hai thứ đều có mặt thì không thể gọi là bình an hay bình
tâm được). Mục đích của Phật là dạy cho chúng ta cách tu hành để tạo ra loại nghiệp (kamma) vượt trên cả khổ và sướng, và nó mang lại sự bình an. Nhưng
thói thường chúng ta hay nghĩ rằng chỉ có hạnh phúc mới đem lại sự bình an. Khi
chúng ta tìm thấy vài điều hạnh phúc (tiền bạc, nhà cửa, gia đình, con cái, công
việc...), chúng ta nghĩ rằng đã đủ tốt.
Do vậy, chúng ta nghĩ có được nhiều thứ là tốt, thói thường là vậy. Chúng ta
chỉ nghĩ đến công thức: Làm tốt mang lại kết quả tốt, và chỉ có kết quả tốt thì
chúng ta mới hạnh phúc. Chúng ta nghĩ làm hạnh phúc như vậy là đủ, nên không
cần làm gì nữa. Nhưng liệu những điều tốt đó có tồn tại được lâu hay không?
Không. Chúng ta cứ chạy tới, chạy lui, lo này, lo nọ, tính này, tính nọ, nếm trải đủ
thứ tốt và xấu, cố gắng cả ngày và đêm để cố giữ cho được những thứ hạnh phúc
mà ta gọi là tốt đó. (Giàu thì lo giữ của cải, danh phận...; nghèo thì lo giữ từng
nồi cơm, manh áo, chỗ ở..., đó là cách chúng ta nghĩ sẽ mang lại hạnh phúc. Do
vậy, ngày đêm ta phải lo lắng, tính toán sao cho giữ được những thứ đó mới giữ
được hạnh phúc. Và cuộc sống chỉ là một sự đeo đuổi liên tục, không có sự bình
an đích thực.)
https://thuviensach.vn
Phật dạy rằng trước hết ta nên từ bỏ những điều xấu ác, làm những điều tốt thiện. Thứ hai, Phật dạy ta về sau cũng phải từ bỏ luôn cả điều xấu và điều tốt,
không dính líu gì vào chúng, bởi vì chúng giống như thứ nhiên liệu, rồi cũng bắt
cháy thành lửa khổ. Tốt là nhiên liệu. Xấu cũng là nhiên liệu. (Không nghĩ thiện,
không nghĩ ác. Vô tác.)
https://thuviensach.vn
17
Khai Thị Đệ Tử
Phương pháp của Ajahn Chah. Ajahn Chah được cho là một vị thầy rất
nghiêm khắc, theo cách nhiều đệ tử thâm niên nhớ lại. Một trong số đó là sư
Ajahn Sinuan đã kể lại chuyện khi họ đang xây sửa một kuti (cốc, chòi). Ajahn
Sinuan đang giữ tấm gỗ để cho một thầy khác đóng đinh thì thầy Ajahn Chah đến
nói chuyện. Thầy đóng đinh ngừng lại, trong khi Ajahn Sinuan phải giữ yên tấm
váng. Một lúc sau hai tay đã mỏi, Ajahn Sinuan nói với thầy Ajahn Chah: “Sư
phụ, con nghĩ con không giữ được tấm ván nữa”, và liền bị sư phụ quất một roi
vào lưng. Điều này làm cho Ajahn Sinuan vô cùng bất đồng và cho rằng hành
động của Ajahn Cha là vô nhân đạo.
Tối đó, sau giờ tụng kinh và thiền định, Ajahn Chah nói chuyện với Tăng
đoàn. “Tôi muốn tất cả các thầy suy nghĩ lý do tại sao mình ở đây. Các thầy nên
biết tất cả mọi việc tôi làm là vì mục đích giải thoát các thầy khỏi cạm bẫy của
Ma Vương (Mara), không còn mục đích nào khác. Các thầy đã là người tù cho
những thói tâm (tập khí) của mình trong suốt cả đời. Nếu các thầy không muốn
được giải thoát, vậy thì các thầy đến đây làm gì?”.
https://thuviensach.vn
18
Sinh và Trở Thành
Chúng ta học được sinh là khổ, nhưng điều đó không chỉ có nghĩa sinh ra rồi
sau này phải chết và tái sinh vào kiếp sau. Không phải nghĩa xa xôi như vậy. Sự
khổ của sinh đang diễn ra trước mắt. Ta học được rằng sự trở thành (nghiệp hữu)
là nguyên nhân của sinh. Nghiệp hữu, sự trở thành hay sự hiện thành là gì? Mọi
thứ mà chúng ta dính chấp vào nó và đặt ý nghĩa cho nó được gọi là sự trở thành.
Ta ràng buộc vào thứ gì và coi nó là gì đó thì nó trở thành nghiệp hữu của ta. Khi
chúng ta coi thứ gì là ‘ta’, là ‘cá thể nào đó’, hoặc thuộc về ‘chúng ta’, thì đó là
sự trở thành; vì ta không nhận ra ‘ta’ hay ‘chúng ta’ chỉ là những khái niệm quy
ước mà thôi. Chúng ta nắm giữ (chấp thủ) thứ gì là ‘chúng ta’ hoặc ‘của chúng
ta’ và thứ đó lại luôn luôn thay đổi, do vậy tâm chúng ta bị dao động. Tâm bị
động với những phản ứng tích cực và tiêu cực. Chính sự trải nghiệm (cảm nhận)
sướng hay khổ đó là sinh. Khi có sinh, nó mang theo khổ, bởi vì mọi thứ đều thay
đổi và biến mất.
Ngay bây giờ chúng ta có sự trở thành không? Chúng ta có ý thức (tỉnh giác)
về sự trở thành đó không? Ví dụ vườn cây. Người chủ vườn có thể tái sinh thành
con sâu trong từng cây trái nếu ông ta không ý thức được về mình, nếu ông ta cứ
cảm giác đích thực vườn cây ‘của ông ta’. Tâm thức chấp thủ về cái vườn cây
‘của ta’ và các cây ‘của ta’ là của con sâu ở trong đó. Nếu có một ngàn cây, ông
ta có thể sẽ tái sinh thành con sâu một ngàn lần. Đó là nghiệp hữu, là sự trở
thành. Khi các cây bị chặt hoặc bị hư hại, những con sâu cũng bị ảnh hưởng; tâm
sẽ bị dao động và tái sinh trong sự bất an. Rồi thì có khổ của sinh, khổ của già, và
tiếp nối. Bạn ý thức được cách sự sống đã diễn ra như vậy không?
Thôi, những thứ trong nhà hay vườn cây vẫn còn hơi xa xôi. Hãy nhìn ngay
vào bản thân ta đang ngồi đây. Chúng ta được cấu thành bởi năm uẩn và bốn yếu
tố tứ đại. Những thứ giả tạm hữu vi (sankhara) này được ta quy nhận cái ‘ta’, là
‘mình’. Bạn có nhìn thấy những thứ hữu vi và những quy nhận đó là không thực
hay không? Không, chúng ta không nhìn ra. Và nếu chúng ta không nhìn thấy sự
thật của chúng, thì điều đó sẽ tạo nghiệp hữu, tạo ra sự trở thành. Vì chúng ta quy
https://thuviensach.vn
nhận như vậy, nên chúng ta cứ (trở thành) vui-buồn, sướng-khổ với năm đống uẩn đó, và chúng ta nhận lấy sự tái sinh với tất cả mọi hệ lụy của khổ đau từ chỗ
đó. Sự tái sinh xảy ra ngay lúc này, ngay bây giờ, ngay trong hiện tại. Cái ly bể
ngay lúc này, và ta buồn bực ngay lúc này. Cái ly không bị bể ngay lúc này, và ta
vẫn vui vẻ ngay lúc này. Chuyện xảy ra như vậy, ta cứ buồn-vui một cách mù quáng. Bạn không cần phải nhìn xa trông rộng mới hiểu được lẽ này. Khi ta tỉnh
giác (ý thức) về bản thân mình, ta có thể biết ta có sự trở thành (nghiệp hữu) hay
không. Chính ngay chỗ sự chấp thủ, rằng ta có thực sự tin vào cái ‘ta’ hay ‘của
ta’ hay không? Sự chấp thủ chính là con sâu, và đó chính là nguyên nhân tạo ra
sinh.
Do dính chấp vào sắc thân, cảm giác, nhận thức, ý nghĩ, và tâm thức (sắc,
thọ, tưởng, hành, thức) nên chúng ta bị dính vào khổ và sướng, vui và buồn, dễ
chịu và khó chịu...và do vậy chúng ta bị che mờ và bị tái sinh. Điều đó xảy ra
ngay khi ta tiếp xúc thông qua các giác quan (các căn). Mắt nhìn thấy hình sắc và
điều đó xảy ra ngay lúc này. Đó là chỗ Phật muốn chúng ta nhìn vào, để nhìn ra
sự trở thành và tái sinh ngay khi chúng đang xảy ra thông qua các giác quan. Nếu
chúng ta nhận biết chúng, chúng ta bỏ qua, bỏ qua các giác quan bên trong và
những đối tượng bên ngoài . Sự trở thành và sinh thành có thể được nhìn thấy ngay trong hiện tại. Đó không phải là điều mà sau khi chết mới xảy ra. Đó chính là mắt nhìn thấy hình sắc ngay lúc này (tạo nghiệp hữu), tai nghe thấy ngay lúc
này (tạo nghiệp hữu), mũi ngửi thấy ngay lúc này (tạo nghiệp hữu), lưỡi nếm thấy
ngay lúc này (tạo nghiệp hữu). Ta có sinh cùng với chúng không? Hãy tỉnh giác
và nhận rõ về sự sinh đang xảy ra ngay lúc này.
Vị thầy đứng đầu giáo hội Phật giáo Thái Lan trước đây có lần đi thăm
Trung Quốc được người ta tặng một tách trà bằng sứ rất đẹp. Thầy ấy nghĩ mọi
người ở đó chắc có lòng tin vào mình nên mới tặng mình chiếc tách đẹp như vậy.
Và ngay sau khi nhận cái tách, khổ theo ngay lập tức. Thầy ấy bắt đầu lo lắng
việc để nó ở đâu cho chắc chắn, an toàn. Thầy cứ lo nó sẽ bị bể.
Trước đó thì không sao, sau khi có nó thì khổ. Thầy hoan hỷ đưa ra cho
những Phật tử ở Thái Lan coi, nhưng luôn luôn nhắc nhở họ cẩn thận, sợ bị bể.
“Này sư thầy hãy cẩn thận kẻo bể. Này cư sĩ kia, coi chừng bể”. Thầy khổ vì lo
nó bể. Ông thầy đó bị dính mắc vào nó.
https://thuviensach.vn
Rất lâu sau đó, một ngày đẹp trời một sa-di cầm cái tách và bị trượt tay. Bể.
Lúc đó, vị trụ trì giáo hội mới cảm thấy nhẹ nhõm, vừa được giải thoát khỏi cái
tách. “À, ta đã được tự do. Ta đã khổ vì nó suốt nhiều năm qua”.
https://thuviensach.vn
19
Phôi Phai
Mọi pháp hữu vi đều vô thường
Đều thuộc bản chất sinh diệt
Khởi sinh rồi biến mất
Chấm dứt sinh diệt là hạnh phúc tối thượng.
--kinh tụng người chết, tiếng Pali--
Phật dạy chúng ta hiểu biết về sự chết, đó là lẽ thường của mọi thứ hiện hữu;
sự sống là không chắc chắn và sự nhận biết được lẽ thật này sẽ giúp chúng ta không còn mê đắm vào thế giới. Khi chết, người có ít cũng để lại tất cả. Kẻ có
nhiều của cải cũng để lại tất cả. Chẳng ai giữ được thứ gì. Chẳng mang theo được
thứ gì. Nhiều người có nhiều của cải ruộng đất để lại cho con cháu. Nhưng chưa
chắc con cháu giữ được, rồi chúng cũng chết đi, cũng để lại phía sau. Chưa kể
thói thường thì chúng tranh giành, chia năm xẻ bảy và tiêu tán hết. Chẳng có gì
trên đời này là chắc chắn. Thế gian là vậy.
Trong văn hóa Á Đông, người ta nghĩ rằng chết là lúc tích nhiều công đức.
Nhưng quan trọng hơn là tích cóp công đức trong lối sống của mình. Đạt đến một
số hiểu biết thực sự và thay đổi lối sống để sống có đức hạnh thì mới là công đức
đích thực, đó mới là thứ có giá trị.
Sự sống và chết cũng giống như trái xoài trên cây xoài. Nó già và chín, rồi
rụng xuống đất. Khi đã rụng, nó chẳng còn thuộc về thân cây xoài nữa, và thân
cây xoài cũng chẳng còn dính líu gì đến trái xoài đó nữa.
Cuộc đời của chúng ta là như vậy. Khi hiểu được vậy, chúng ta không còn lơ
đễnh, vô tâm. Chúng ta chú tâm nghĩ về cách chúng ta nên sống, về cách chúng ta
tiêu dùng thời gian của cuộc đời, và về những điều gì chúng ta nên tu dưỡng.
https://thuviensach.vn
Chúng ta muốn thoát khỏi khổ. Chúng ta muốn loại trừ hết khổ khỏi tâm,
nhưng chúng ta vẫn bị khổ hoài. Tại sao vậy? Là do suy nghĩ sai lầm. Nếu sự suy
nghĩ của chúng ta phù hợp với đường lối của mọi sự vật, chúng ta sẽ được tốt đẹp
và bình an. Tu tập giáo pháp có nghĩa là tìm kiếm sự hiểu biết đúng đắn (chánh
kiến). Ví dụ nhìn vào thân. Thân xác là của chúng ta? Hình như không phải vậy.
Thân được sinh ra, đổi thay, già đi, và chết. Chúng ta đâu thể ngăn không cho nó
già, không cho nó chết. Ta đâu thể làm cho nó chắc chắn và trường thọ được. Do
vậy, chúng ta phải luôn luôn điều tra và nhìn vào sự thật của vấn đề. Hãy tự hỏi
mình về lẽ thật này, hãy nhìn ra rằng chúng ta chẳng thể làm gì để kiểm soát để
cái thân vô thường được thường hằng và bất tử theo ý chúng ta. Không thể được.
(Dù ta có cố chăm sóc và giữ gìn nó hết mực, nó vẫn cứ già, bệnh và chết. Nó
chẳng nghe theo ý ta, vì nó không phải là ‘ta’, nó không phải là ‘của ta’). Khi ta
nhìn ra (giác ngộ, chứng ngộ) được điều này, tâm sẽ thay đổi và bước vào Giáo
Pháp. Liên tục nhìn vào bản chất của mọi thứ hữu vi (sankhara) đó, ta sẽ đi đến
nhìn ra thân là không đáng dựa vào, là không chắc chắn, chỉ là giả tạm, vô thường, và sẽ già chết. Thấy được vậy, ta nhìn thấy chân lý (diệu đế) về khổ mà
Phật đã nói.
Nhưng chúng ta thường sợ. Khi ai dạy chúng ta nghĩ về cái chết, chúng ta
không dám nghĩ về nó. Khi chúng ta nghe những giáo lý về lẽ “vô thường, khổ và
vô ngã”, chúng ta không muốn nghe. (Vô thường và khổ còn hiểu được chút chút,
chứ vô ngã là sao? Sao lại không có bản ngã, không có linh hồn, không có cái ‘ta’
nào ‘của ta’?..). Phật nói rằng đây chính là chỗ chúng ta cần phải thực sự để tâm
và suy nghiệm (suy xét, quán niệm, quán chiếu, chánh niệm) liên tục. Nhưng
người đời thì quá sợ. (Tất cả dường như đều tránh né, không muốn nghe, nói, hay
hiểu về những sự thật này). Họ chỉ muốn sinh mà không muốn chết. Họ mừng
những sinh nhật và khóc than những đám chết. Họ chỉ muốn những điều tốt. Thật
ngớ ngẩn. Làm sao ta chỉ có được toàn những thứ tốt đẹp. Hãy bỏ một vài phút
suy nghĩ thật sâu sắc về điều này.
Giáo lý đã dạy “Tất cả mọi thứ có điều kiện đều là vô thường, đều thuộc bản
chất sinh diệt.” Mọi thứ có mặt rồi phôi phai. Vô thường là cái gì? Những “thứ
có điều kiện” (hữu vi) là cái đang ngồi đây ngay lúc này. Thân này là thứ do duyên hợp, do những điều kiện của các uẩn hợp lại mà có, và bản thân năm uẩn
đó cũng thay đổi từng giây. Khi nào hết duyên hợp (không còn đủ các điều kiện
https://thuviensach.vn
duy trì thân sống) thì thân tan rã, chết. Tất cả chúng ta đều đối diện với ‘số phận’
này. Nhưng hiện tại chúng ta không chịu đối diện với nó và điều tra về nó.
Cách tốt nhất là điều tra tìm hiểu về nó. Thời bây giờ con người vẫn không
ngừng nghiên cứu điều tra về ung thư, nhưng dường như họ cũng chưa tìm ra
cách trị nó. Tại sao họ không điều tra nghiên cứu luôn về căn bệnh “chết”? Tìm
ra phương thuốc bất tử thì tốt nhất, phải không. Căn bệnh chết còn đáng sợ hơn
bệnh ung thư. Tôi vẫn thường nói rằng, căn bệnh chết thực sự đáng quan tâm hơn
nhiều. Tại sao mọi người không tìm hiểu nó? Nếu chúng ta biết suy nghiệm về
điều này, có thể chúng ta sẽ ưu tiên nghiên cứu tìm hiểu về căn bệnh “chết”.
Người ta lo lắng nhiều về căn bệnh ung thư. Nhưng nghĩ ra căn bệnh “già” còn tệ
hại hơn ung thư. Căn bệnh chết thì tất cả mọi người đều đã bị dính rồi. Tất cả mọi
chúng sinh. Người bị bệnh ung thư bị chết. Người không bệnh ung thư cũng chết.
Do vậy, căn bệnh “chết” mới thực sự đáng để phân tích, điều tra, tìm hiểu.
Khi chúng tôi dạy các Phật tử quán tưởng về cái chết, họ liền phản ứng
“Không, đừng nói về cái chết. Chúng tôi không muốn nghe. Chúng tôi không
muốn làm đâu”. Cách nghĩ như vậy thật là sai lầm. Căn bệnh chết chính là căn
bệnh nan y mãn tính của kiếp người. Phật muốn chúng ta nhìn vào lẽ thực này và
hiểu rõ tất cả mọi chúng sinh đều ở trong tình cảnh này. Đó là lẽ thật, đó là sự
thật không thể chối cãi được, do vậy Phật dạy chúng ta đừng quên sự chết, đừng
ảo tưởng này nọ. Nếu chúng ta tập quán tưởng (quán niệm, chánh niệm) về sự
chết một cách thường xuyên, chúng ta sẽ không còn tâm hãm hại người khác và
vật khác nữa. Ta sẽ thấy chẳng có lý do gì phải làm chuyện xấu ác và ta mang
theo tâm niệm vô-ác đó cho đến tận khi chết. Đó là tâm niệm mang lại lợi lạc cho
mình, cho gia đình, và cho mọi người trong xã hội. (Khi hiểu được lẽ sinh tử, nhận ra ta cũng chẳng hơn gì người và vật khác, nên tâm từ bỏ ác nghiệp. Tâm
trở nên vô ác, hiền lành).
Nhiều người đã lỡ làm nhiều điều xấu ác thì bắt đầu tránh bỏ chúng, tránh
bỏ lối sống cũ. Những nghiệp bất thiện chưa làm thì tránh đi. Sự ô nhiễm bất thiện của tâm cũng dần dần giảm đi. Rồi khi ta chia sẻ với người khác về một lối
sống hiền lành và vô ác, ta sẽ tận tâm làm gương cho họ và giúp đỡ họ tu sửa.
Tưởng tượng đến một người bị kết án tử hình: trong 15 ngày, hoặc một
tháng, người ấy bị bịt mặt đứng trước đội hành quyết. Đời ta cũng như vậy thôi,
rồi cũng đến lúc “phải” chết. Vậy chúng ta nên tiêu dùng thời gian ra sao khi cái
https://thuviensach.vn
chết rồi cũng sẽ đến? Chúng ta nên nghĩ gì? Hãy suy xét về điều này trong một vài phút—điều gì sẽ lướt qua tâm ta? Liệu ta có thể ăn muối mà thoát khỏi vị mặn
của nó hay không? (Liệu ta sinh ra để sống mà có thể tránh được sự chết hay không? Chắc không. Có sinh là có tử).
Rồi một ngày nào đó chúng ta sẽ chết. Bao lâu thì chưa xác định được, mọi
thứ còn tùy duyên. Nhưng chẳng dài lâu gì đâu, nhiều lắm thêm năm bảy chục
năm nữa, nhưng sự vô thường cũng có thể xảy ra trong ngày một, ngày hai. Vì
vậy hãy luôn nghĩ rằng chúng ta cũng như người đang mang một án tử hình—như
tử tù đang ở trong nhà tù, như những con bò đang ở trong lò sát sinh với thẻ đỏ
gắn trên cổ, hôm nay con này, ngày mai tới con kia, lần lượt chết. Chúng ta giống
như một đàn bò, sống đến ngày phải chết là chết. Vậy chúng ta còn đùa cợt về
chuyện sống chết nữa không, hay vẫn đang hát những bài hát ca ngợi về đời sống
của mình?
Đây đích thực là tình cảnh của chúng ta. Vì vậy, Phật khuyên chúng ta tạo
lập những điều lợi lạc. Đừng tạo lập bằng những của cải vật chất, mà bằng những
thiện nghiệp—ý nghĩ, hành động, lời nói, và bằng năng lượng của sự suy xét
khôn khéo. Cố làm mỗi ngày một việc thiện, một hành động công đức. Nếu
chẳng làm được gì, tối thiểu cũng biết nghĩ về lòng từ bi đối với những con vật
tội nghiệp. Đừng để một ngày trôi qua mà không tạo lập một việc làm đức hạnh
nào.
Cuộc sống của mọi chúng sinh là không chắc chắn. Nếu chúng ta hiểu được
điều này, chúng ta càng thấy thư thả về những việc mình làm trong đời này.
Chúng ta không còn dính vào và phản ứng búa xua với những thăng trầm, buồn
vui, khổ sướng ở trên đời; chúng ta không còn bị sốc, bị thất vọng, bị tuyệt vọng,
hoặc bị sợ hãi nhiều nữa. Chúng ta cũng không còn lao vào tận cùng những khoái
lạc. Dù chết hay sống, ta đã tạo lập được một nơi an toàn bằng những nghiệp thiện lành như vậy.
Không còn lúc nào khác để tu hành!. Tu hành là tu ngay bây giờ!. Hãy tu
hành khi mình còn đang sống. Làm việc thiện lành và tạo lập đức hạnh là việc
làm ngay bây giờ, rồi bạn sẽ thấy ngay kết quả thiện lành. Chờ đến khi chết thì
quá muộn, lúc đó chỉ có đám tang. Khi ta chết, người ta đến cúng vái, ta chỉ còn
là một tên trên bàn thờ để họ vái lạy tiễn đưa để họ tìm chút công đức. Còn công
đức của ta thì đã ‘kết sổ’ trước khi chết. Vậy nên nếu chúng ta liên tục tạo lập
https://thuviensach.vn
công đức từ lúc này, ngay khi ta đang còn sống, thì công đức sẽ được đong đày trước khi ta chết.
https://thuviensach.vn
20
Niềm Yên Ủi Khi Bị Sốt Rét
Những tu sĩ của Ajahn Chah đối diện với bệnh tật và cái chết. Sự thật về cái
chết tất yếu của chúng ta thể hiện một cách rõ ràng ba đặc tính—vô thường, khổ,
và vô ngã. Nhưng sự suy xét này không phải là sự nghiên cứu về bệnh tật. Sự tỉnh
giác chân thực về sự chết có thể dẫn đến sự bất tử. Cũng như sự tỉnh giác chân
thực về sự khổ có thể dẫn chúng ta vượt qua sự khổ. Và sự nhận biết cái gì ràng
buộc chúng ta với thế giới thế tục có thể dẫn chúng ta đến sự giải thoát khỏi nó.
Nói chung, cái chết được chấp nhận nhiều hơn ở các nước Phật giáo, so với
các nước phương Tây, đặc biệt trong giới tu sĩ xuất gia thì chết là điều tất yếu
được chấp nhận. Ajahn Chah nói về cái chết, cũng như về giáo pháp, theo những
cách khác nhau cho những loại người khác nhau. Đối với những người có hiểu
biết ít nhiều, thầy thường ‘thúc hông’ để họ tỉnh thức về cái chết. Thời khó khăn
nhất trong những năm đầu tiên của chùa Wat Pah Pong là bệnh sốt rét. Không có
cách điều trị nào, và hầu hết các tu sĩ đều bệnh nặng. Ajahn Chah đã nói theo cách để khích lệ những tu sĩ đối mặt với bệnh dịch.
Ajahn Cha kể lại. Một buổi tối khoảng 9 giờ, tôi nghe tiếng người đang đi ra
khỏi rừng. Chúng tôi đều bị sốt rét, trong số đó có một tu sĩ bị rất nặng, sốt rất
cao và đang sợ chết. Thầy ấy không muốn chết một mình trong rừng. Cũng tốt
thôi, hãy tìm người không bị bệnh ở gần để người ấy chăm sóc người bị bệnh.
Vậy đó. Chúng ta chẳng có thuốc men gì.
Chúng tôi có borapet (loại thuốc ký ninh rất đắng). Chúng tôi nấu sôi nó để
uống. Mọi người đều uống thứ này. Tôi đã nói với họ rằng: “Đừng sợ. Đừng có
lo. Nếu các thầy chết, tôi sẽ tự tay thiêu xác các thầy. Tôi sẽ thiêu xác ngay trong
chùa này. Xác của quý thầy không cần phải mang đi đâu cả”. Chỉ bằng cách nói
như vậy, tôi đã làm tâm của họ mạnh mẽ lên. (Ngoài cái xác bệnh tật và chết đi,
chẳng còn gì để đáng lo lắng hay sợ sệt nữa).
https://thuviensach.vn
21
Đức Phật Đã Không Chết
Chúng ta nên thiền về đề mục cái chết một cách đúng đắn, thiền và nhìn sâu
vào chỗ này cho đến khi chúng ta có thể suy nghĩ một cách sâu sắc—từ giờ trở đi,
sự sống của ta sẽ thay đổi ra sao? Chúng ta phải làm gì với sự sống của mình?
Kẻ ngu khóc than về cái chết. Họ không khóc về cái sinh. Nhưng chết bắt
nguồn từ đâu? Không phải từ sinh sao? Thay vì khóc than về người chết, lẽ ra
bạn nên khóc cho người mới sinh ra? Khi thấy ai sinh ra, bạn nên khóc cho họ:
“Ồ không, cô ấy lại sinh ra, rồi lại chết đi nữa!”. Nói như vậy mới đúng thực tế.
Sinh rồi chết.
Nhưng người ta lại hay dùng phép thuật, cầu nguyện và sự ‘đầu thai’ để
phòng ngăn cái chết. Làm vậy thì có ích gì? Tại sao chúng ta không cố giải quyết
vấn đề từ gốc rễ của nó, đó là sự sinh? Không có sinh làm sao có tử. Những cách
người ta làm vậy chỉ là vô vọng và vô dụng, Phật đã khuyên dạy rõ như vậy.
Phật đã nói rằng, sau khi sinh ra, chúng ta nên tìm con đường thoát khỏi
chết. Phật đã không chết!. Những vị A- la-hán không chết, họ đã đạt đến sự giải
thoát khỏi sinh tử. Họ không còn chết như người thường và súc sinh. Khi cái chết
của thân này xảy đến, họ mỉm cười đón nhận. Họ sẽ được giải thoát, bởi vì họ
không chết và không còn tái sinh nữa. Điều này cũng khó hiểu đối với nhiều người. Họ không nhìn thấy. Họ không hiểu được. Đức Phật đã không chết.
Những A-la-hán không chết. Chỉ có bốn yếu tố tứ đại (đất, nước, gió, nhiệt) tan
rã; chẳng có ai bên trong những thứ đó cả. Do vậy, chúng ta thường nghe nói những bậc giác ngộ không chết. Họ không còn sinh, không còn già, không còn
bệnh, không còn chết nữa. Tham, sân, si không còn khởi sinh bên trong họ nữa.
Khi họ đang sống, thân của họ không phải là họ, không phải của họ. Đó chỉ là
những đống đất, nước, gió, lửa, và đến lúc chúng tan rã và tiêu hủy. Họ không
chấp thủ có một cái ‘ai’ nào ở bên trong những tấm thân đó. Những thứ thuộc
thân không ảnh hưởng đến họ, cho nên họ không chết. Nhưng chúng ta cứ lệ
thuộc vào đóng tứ đại đó. Chúng ta gọi đó là một ‘con người’. Chúng ta tin rằng
những thân đó là chúng ta và của chúng ta. Và khi những thân tan rã, chúng ta
https://thuviensach.vn
nghĩ rằng mình chết, và bị khổ đau vì điều đó. Người giác ngộ không còn bị khổ
về sự tan rã của cái thân. Chỉ là cát bụi, họ gọi thân như vậy. Một đống cát bụi!.
Khi ta nhìn thấy được thân này chỉ là sự hợp nhất của các yếu tố đất, nước,
khí, nhiệt, ta sẽ vượt qua nỗi sợ chết, ta chinh phục được cái chết.
https://thuviensach.vn
22
Sinh, Tử, và Giác Ngộ
Ajahn Chah và cây Bồ-Đề. Vào dịp lễ Visakha Puja (Visak), tưởng niệm ngày sinh, ngày giác ngộ, và ngày mất của Đức Phật lịch sử, Ajahn Cha nói rằng:
“Khi Đức Phật đạt đến giác ngộ, chúng ta có thể nói rằng Người đã chết như
người phàm và đã sinh như một vị Phật. Lễ Visakha Puja thực sự mang ý nghĩa
về một sự việc giác ngộ của Phật; không phải là ba sự kiện khác nhau để chúng ta
tưởng nhớ”.
--------
Một người kể cho thầy Ajahn Chah rằng mình có một người bạn theo tu học
ở một thiền sư phái Thiền Tông (Zen). Người bạn đó hỏi thầy mình: “Lúc ngồi
dưới cây Bồ- Đề, Đức Phật đã làm gì?”. Vị thiền sư đó trả lời: “Phật đang tu thiền theo kiểu tọa thiền của thiền tông ( zazen)!”. Nhưng người ấy nói với vị thầy rằng mình không tin. Vị thiền sư hỏi lại tại sao không tin, người bạn đó nói rằng: “Khi
con hỏi thầy Goenka (một thiền sư thiền minh sát nổi tiếng người Ấn Độ), thầy
ấy nói lúc đó Đức Phật thực hành thiền minh sát ( vipassana)!”. Vậy là mỗi người
cho rằng Phật đang tu theo cách giống với pháp môn của họ đang tu. (Ai cũng
cho rằng cách tu của họ là cách tu của chính Đức Phật...).
Ajahn Chah thì nói rằng: “Lúc Đức Phật ngồi ngoài ở đâu đó ngoài trời, thì
Phật đang ngồi dưới cây Bồ-Đề. Lúc Phật ngồi bên dưới gốc cây nào khác, thì
Phật đang ngồi dưới cây Bồ-Đề. Cách giải thích đó cũng chẳng có gì sai trái. Bồ-Đề (bodhi) có nghĩa là chính Phật, là sự giác ngộ, là người biết. Đúng là Phật ngồi dưới cây Bồ-Đề và có thể nói cây nào Phật ngồi bên dưới đều là cây Bồ-Đề, vì Phật đang ngồi ở đó. Nhưng chim chóc cũng đậu ở cây Bồ-Đề. Khỉ cũng sống
trên cây Bồ-Đề. Nhiều người cũng ngồi dưới cây Bồ-Đề. Nhưng không có nghĩa là họ có được sự hiểu biết sâu sắc (giác ngộ) như Đức Phật. Người đạt đến sự
https://thuviensach.vn
hiểu biết sâu sắc thì chứng ngộ ý nghĩa đích thực của ‘cây Bồ-Đề’ là Giáo Pháp tuyệt đối”.
“Như vậy nếu chúng ta ngồi bên dưới cây Bồ-Đề thì rất tốt. Chúng ta có thể
là Phật. Nhưng ta không cần phải bàn cãi với ai về vấn đề này. Khi ai nói Đức
Phật đã tu tập phương pháp nào đó dưới gốc cây Bồ-Đề thì ta không cần tranh
cãi. Chúng ta chỉ nên nhìn cây Bồ-Đề với ý nghĩa là sự giác ngộ, là chân lý tột
cùng. Họ đang nói về cây Bồ-Đề theo ý nghĩa thông thường, điều đó chẳng có gì
sai. Nhưng nếu cứ tranh cãi này nọ về điều đó thì rốt cuộc sẽ chẳng có cây Bồ-Đề
nào cả”.
https://thuviensach.vn
PHẦN 4
VÔ NGÃ
https://thuviensach.vn
23
Tu Tập Như Bốn Yếu Tố Tứ Đại
Người thành thị cũng thường thích ăn nấm. Họ thường hỏi nấm có từ đâu.
Và người khác có thể nói họ nấm mọc từ đất. Rồi họ mang rổ và đi ra ngoại thành, nghĩ rằng có thể lấy nấm mọc ở hai bên đường. Nhưng họ cứ đi, đi nữa,
lên đồi xuống ruộng, nhưng không thấy nấm đâu. Người dân làng đã đi lấy nấm
trước đó. Họ biết nấm mọc ở đâu, khu rừng nào. Còn người thành thị thì chỉ có
kinh nghiệm nhìn thấy nấm ở trên bàn ăn. Họ chỉ nghe nói nấm mọc trên đất và
đi tìm, nhưng không tìm thấy nấm.
Tu tập thiền định (samadhi) cũng giống như vậy. Chúng ta nghĩ rằng nó dễ
làm. Nhưng khi ngồi thiền, chân bị đau, lưng nhức mỏi, ta cảm thấy mệt, nóng
nực và ngứa ngáy. Rồi ta thấy nản chí, nghĩ rằng thiền định là điều xa vời, như
chuyện trên trời dưới đất vậy. Ta chẳng biết làm gì nữa và trong đầu toàn thấy
những khó khăn. Nhưng nếu ta được chỉ dẫn thì có thể sẽ dễ dàng hơn.
Khi mới bắt đầu, tu tập thiền định là việc khó. Bất cứ việc gì cũng đều khó
nếu ta không biết cách làm. Nhưng nếu chịu tập luyện thì sẽ có thay đổi. Việc gì
hữu ích thì cũng đáng làm hơn những thứ vô ích. Chúng ta thường sợ phấn đấu—
đó là thói thường, và chúng ta cần phải vượt qua nó. Do vậy, sự học tu và tập
luyện một thời gian là điều cần thiết. Cũng giống như mở một con đường băng
qua rừng rậm. Lúc đầu thật khó khăn, gặp nhiều chướng ngại, vật cản. Nhưng cứ
quay lại làm tiếp, phát hoang, chặt bỏ cây cối, di dời đá núi, đắp đường, làm cầu...dần dần người ta sẽ mở ra được con đường. Đó cũng giống như cách tu tập
cái tâm. Cứ tu tập kiên trì, tâm sẽ được phát quang, phát sáng. Đức Phật và các vị
đại đệ tử ngày xưa cũng là những người bình thường, nhưng họ đã tu tập bản thân
để tiến triển đến những tầng giác ngộ. Họ làm được nhờ tu tập, luyện tập.
Lời khuyên của Đức Phật về tu thiền là gì? Phật dạy chúng ta hãy tu tập như
đất, tu tập như nước, tu tập như gió, tu tập như lửa. Tu tập như những “thứ xưa”,
những thứ cấu tạo nên chúng ta: Yếu tố cứng của đất, yếu tố lỏng của nước, yếu
tố động của gió, yếu tố nhiệt của lửa.
https://thuviensach.vn
Nếu có ai đào xới đất, đất chẳng thấy phiền hà. Nó có thể chịu bị cày, bị xới, bị làm ngập nước. Những thứ thúi rửa có thể được chôn trong đất. Nhưng đất vẫn
bàng quan, chẳng than phiền gì. Nước thì có thể bị đông lạnh ngắt, hay bị nấu sôi
sục, hoặc bị dùng để rửa những thứ dơ bẩn, nhưng nó chẳng hề gì. Lửa có thể
dùng để đốt cháy những thứ đẹp, thứ xấu, thứ thơm tho, thứ bẩn thỉu. Nó cũng
chẳng phiền hà gì. Khi gió thổi, nó thổi bay tất cả mọi thứ, thứ tươi đẹp và thứ
xấu xí, thứ hữu ích và thứ vô ích. Nó chẳng để ý gì đến những thứ đó.
Đức Phật đã dùng ví dụ này. Cái đống thân của ta chỉ đơn giản là sự kết hợp
của bốn yếu tố tứ đại đất, nước, khí nhiệt. Nếu ta muốn tìm thấy có ‘ai’ trong đó,
ta chẳng tìm thấy gì. Đó chỉ là tập hợp của bốn yếu tố tứ đại. Nhưng cả đời chúng
ta chẳng bao giờ hiểu được đống thân này chỉ là những yếu tố đó, chẳng bao giờ
phân tách ra như vậy. Chúng ta chỉ nghĩ rằng “Đây là ta. Đây là thân của ta”.
Chúng ta luôn nhìn mọi thứ với một cái ‘ta’, cái ‘ngã’, một ‘con người’, mà chẳng hề nhìn ra thân này chỉ là đất, nước gió, lửa. (Ngay cả khi nhìn một xác
chết đang tan rã và thối nát, chúng ta vẫn không nghĩ ra được đó chỉ thực sự là
một đống đất, nước, gió, lửa). Đức Phật đã dạy về điều này. Phật dạy về bốn yếu
tố tứ đại và mong chúng ta nhìn ra rằng thân chỉ là vậy, chẳng có ‘ai’ ở bên trong
cái đống thân đó cả. Hãy quán niệm (suy xét, chánh niệm) về những yếu tố này
của thân để thấy được không có một ‘ai’ hay một ‘người’ nào bên trong nó, đó
chỉ là đất, nước, khó, nhiệt.
Điều này thật sâu sắc, phải không? Đó là điều sâu sắc đang bị che giấu—
người ta nhìn nhưng chẳng mấy ai thấy được điều đó. Chúng ta chỉ quen nghĩ về
cái ‘ta’, về ‘con người ta’, về ‘thân tướng của ta’ hoặc ‘của ai đó’. (Chúng ta cứ
coi thân này là một ‘con người’, mỗi người mỗi thân tướng, mỗi thân là mỗi
‘người’). Nếu còn nghĩ về một cái ‘ta’ và ‘thân của ta’ như vậy thì sẽ rất khó mà
tu thiền cho được thâm sâu. Nó không nhìn ra lẽ thật và không đạt đến chân lý, và
do vậy chúng ta không thể vượt qua vẻ về ngoài (giả danh) của mọi thứ. Chúng ta
còn bị dính kẹt vào những quy ước của thế gian; và khi còn dính kẹt vào những
quy ước thế gian có nghĩa là vẫn còn dính trong vòng luân chuyển luân hồi: Có
rồi mất, sinh rồi tử, tử rồi sinh, vẫn còn chịu khổ trong cảnh giới ngu mờ vô mình. Những gì chúng ta muốn và ước không bao giờ xảy ra theo ý ta, bởi vì chúng ta nhìn mọi thứ một cách sai lầm. Với loại gông cùm chấp thủ (ngã chấp,
https://thuviensach.vn
thân kiến) như vậy, chúng ta vẫn còn ở rất xa với con đường chứng ngộ giáo pháp.
Hãy bắt tay vào việc từ bây giờ. Chỉ có tu hành Giáo Pháp thì mới giúp
chúng ta vượt qua khổ đau. Nếu chúng ta không thể vượt qua hết mọi khổ đau,
chúng ta vẫn có khả năng vượt qua một ít khổ đau ngay bây giờ, trong hiện tại.
Ví dụ, nếu chúng ta có tu tập, khi có ai chửi mắng ta, ta không khởi tâm tức giận,
thì ta đã vượt qua một thứ khổ đau (sân). Nếu chúng ta luôn tức giận, chúng ta
chưa chuyển hóa được khổ đau đó.
Khi có ai chửi mắng ta, nếu ta biết soi chiếu vào giáo pháp, chúng ta sẽ thấy
rằng chỉ có cái đống thân này bị chửi. Ừ, ai chửi thì cứ chửi—thực sự họ chỉ đang
chửi một đống đất. Một đống đất này đang chửi một đống đất khác. Nước đang
chửi nước. Gió đang chửi gió. Lửa đang chửi lửa. Chẳng có ‘ai’ đang chửi ‘ai’ cả.
Nếu chúng ta hiểu được như vậy, ta không hề thấy bị xúc phạm hoặc phản
ứng lại khi bị chửi mắng: có lẽ họ sẽ cho rằng ta là đồ điên. “Thằng đó bị chửi
mắng mà chẳng nói gì. Nó chắc không có cảm giác!”. Đến khi có ai đó chết, ta
cũng không cảm giác tuyệt vọng, đau đớn và khóc than: có lẽ họ cũng cho rằng ta
là đồ điên dại và trơ tráo.
Hãy tu tập để nhìn nhận, nhìn thấy cái ‘bản thân’ của chúng ta đích thực là
gì. Hãy tu hành để vượt qua khổ đau của kiếp người, việc đó không phụ thuộc
vào ý kiến người khác nghĩ về ta ra sao. Vượt qua được khổ đau hay không là tùy
thuộc vào trạng thái tâm của ta, tùy thuộc vào việc ta có tu tập các trạng thái tâm
của ta được hay không. Đừng chấp nê những gì người đời nói về mình—nếu ta có
thể chứng ngộ được sự thật cho chính mình, thì chúng ta có thể sống bình an và
thư thái.
Lúc nào gặp khó khăn, hãy quán chiếu (soi xét, suy xét, quán niệm) về giáo
pháp. Suy xét về những điều các bậc sư thầy đã chỉ dạy chúng ta. Họ dạy ta buông bỏ, kiềm chế và tự chủ, đặt mọi thứ xuống; họ đã dạy chúng ta như vậy để
giải quyết những khó khăn chúng ta gặp trong tiến trình tu tập. Giáo pháp chúng
ta đã học chỉ được dùng để xử lý và đối trị những khó khăn trong tu tập.
Những khó khăn nào? Gia đình? Ta đang có những thứ khó khăn nào? Về
con cái, vợ hoặc chồng, bạn bè, hay về công việc? Những thứ này đôi lúc cũng
gây nhức đầu, đúng không? Đó cũng là những khó khăn trong đời tu tập. Lời dạy
https://thuviensach.vn
của các sư thầy chỉ cho chúng ta cách áp dụng giáo pháp để giải quyết những khó khăn hàng ngày.
Chúng ta được sinh ra làm người. Chúng ta có trách nhiệm làm sao để sống
với cái tâm hạnh phúc. Chúng ta làm mọi việc theo hướng có trách nhiệm đó. Khi
gặp thứ gì khó khăn, chúng ta tập tính chịu đựng. Làm những công việc nghề
nghiệp chân chính (chánh mạng) là một cách thực hành Giáo Pháp, thực hành lối
sống đạo đức. Sống một cách hạnh phúc và hòa hợp như vậy đã là điều khá tốt.
Tuy nhiên chúng ta thường để mất. Đừng để mất!. Nếu ta đến thiền tập ở
chùa hay thiền viện, sau đó về nhà lại cãi nhau, tranh đấu, đó là sự để mất. Quý vị
có nghe rõ điều tôi nói không? Làm vậy thì chỉ để mất chứ chẳng đạt được gì.
Nếu cứ làm vậy, cứ tu tập rồi sống kiểu đó, thì quý vị không nhìn thấy một chút
nào của giáo pháp—chẳng mang lại một chút lợi lạc nào.
https://thuviensach.vn
24
Vô Minh
Một ni sư kể câu chuyện về lần đầu gặp sư Ajahn Chah. Sau khi nghe nhiều
về sư Ajahn Chah, cô đi đến gặp sư ở Tu Viện Hamstead Vihara ở Anh Quốc lúc
thầy đang đến đó năm 1979. Ajahn Chah hỏi cô có thiền tập hay không, cô đáp
rằng cô đã tham dự nhiều khóa thiền. Thầy hỏi cô có hiểu về vấn đề “vô ngã” hay
không. Cô trả lời rằng:
“Con đã suy nghiệm nhiều về vấn đề này. Con đã nói đi nói lại nhiều về vấn
đề vô ngã này, và khi con nói, con cảm thấy sự cảm nhận về cái ngã phồng to như
một bong bóng”.
Sau khi cô thưa như vậy, sư Ajahn Chah nói mấy chữ bằng tiếng Thái.
“Sư nói gì vậy?”, cô ấy hỏi.
“Sư nói cô rất ngu”, người phiên dịch trả lời.
Thay vì bị tự ái, vị ni cô trẻ lại thấy kính phục sư Ajahn Chah vì lòng từ bi
chân thực và thẳng thắn khi sư đã nói những lời đó. Về sau, ni cô đã đến Thái
Lan để xin được thọ giới và tu học theo sự hướng dẫn của thầy Ajahn Chah.
https://thuviensach.vn
25
Không Phải Ta
Không Phải Của Ta
Theo truyền thống, những ngày rằm hay mồng một hàng tháng được coi là
ngày giữ giới, hoặc gọi là “ngày đi chùa”, các Phật tử đến chùa để nghe giảng và
tu tập. Đó là phong tục nhà Phật từ cổ xưa. Những tiền bối của chúng ta đã chia
một tháng thành 26 ngày sống tại gia và 4 ngày đến chùa để tu học. Đời sống tại
gia chiếm nhiều thời gian hơn thời gian đến chùa.
Có cơ hội học tập Phật Pháp là điều đáng quý. Phật đã từng nói: “Ngày và
đêm cứ hờ hững trôi qua, chúng ta sử dụng thời gian ra sao?”. Phật sợ mọi người quên lãng điều đó, nên Phật mới nhắc chúng ta về ngày tháng đang trôi qua. Và không phải chỉ ngày tháng trôi qua—cuộc đời của chúng ta cũng đang
trôi qua. Chúng ta đang chắc chắn già đi, chúng ta đang chắc chắn hết dần thời
gian, và đến một ngày chúng ta chấm dứt. Do vậy, Phật đã đặt ra câu hỏi: “Thời
gian cứ hờ hững trôi qua, chúng ta làm gì để sử dụng thời gian?”.
Phật đã liên tục và liên tục nhắc nhở chúng ta suy xét trong giây phút hiện
tại: Chúng ta đến từ đâu? Tại sao chúng ta có mặt ở đây? Ai đã mang chúng ta
đến đời này và dẫn dắt chúng ta? Chúng ta có biết được mình sẽ sống bao nhiêu
năm tháng? Khi rời bỏ đời này, chúng ta sẽ đi về đâu?
Khi chúng ta suy niệm về sự trôi qua của ngày và đêm, chúng ta sẽ luôn suy
niệm về những câu hỏi đó. Khi chúng ta càng suy niệm về những câu hỏi đó, chúng ta càng thấu nhận ra sự sống của đời người chẳng là bao lâu. Từ trẻ chúng
ta thành người lớn, và rồi bỗng một ngày thấy mình đã già. Sự chuyển hóa xảy ra
hàng ngày. Nếu chúng ta nhìn vào điều này, chúng ta sẽ chú tâm một cách
nghiêm túc về sự sống và những hành động của mình.
Vì lẽ đó, tổ tiên của chúng ta đã tạo ra phong tục dành bốn ngày trong một
tháng làm “ngày đi chùa”. 26 ngày tại gia để sống đời sống với gia đình, lo việc
mưu sinh, và 4 ngày đến chùa tu học. (Các thầy tổ đã dựa vào các ngày Rằm và
Mồng Một theo Phật lịch để tạo dịp cho các Phật tử giữ giới hạnh và tu học Phật
Pháp. Nhưng điều đó không có nghĩa là bắt buộc, ai có hướng tâm về Phật Pháp
https://thuviensach.vn
thì làm). Những ngày đó các Phật tử có thể đến chùa để lắng nghe giảng pháp và nghe những điều khác nhau. Khi chúng ta ở nhà, tất cả những gì chúng ta nghe
được là “Đây là ta. Đó là của ta”. Mọi điều chúng ta quan tâm là cái “ta” và “của
ta”. Chúng ta chẳng hề nghe ai nói “Không có cái gì là của ta”. Nhưng khi chúng
ta đến chùa chiền, chúng ta sẽ nghe các sư thầy nói rằng “Đây không phải là ta.
Chẳng có gì là của ta”.
Mới nghe ta có thể ngạc nhiên: “Này, chuyện gì vậy? Tại sao các thầy nói
như vậy. Rõ ràng những thứ ta có là của ta mà. Ta đã làm lụng cực khổ bao năm
mới tích cóp được bao nhiêu tiền của như vậy. Các thầy nói sai hay nói dối? Tại
sao ‘Ta không phải là ta. Mọi thứ không phải là của ta’?”. Ban đầu mọi người
chẳng biết tin vào đâu. Trong tâm trí mọi người thì rõ ràng “Ta rõ ràng là ‘mình’
đây mà. Nhà cửa, con cái, tiền bạc...của ta là của ta mà”.
Nhưng cứ mỗi lần đến chùa chiền, chúng ta lại nghe các sư thầy lại y như
trước: “Đây không phải là ta. Đó không phải là của ta. Chẳng có gì là của ta cả”.
Mâu thuẫn. Thế gian và Phật Pháp mâu thuẫn. Thế gian không từ bỏ quan điểm
của nó. Thế gian chấp thủ chắc chắn là có cái “ta”, mọi thứ của ta là “của ta”.
Nhưng các sư thầy cứ bảo thủ trong tâm rằng “Đây không phải là ta. Chẳng có gì
là của ta”.
Nhưng sự thật lâu ngày cũng được biết. Mưa lâu thấm đất. Sau khi nghe lời
nhắc chở của các sư thầy nhiều lần và nhìn vào sự trải nghiệm của mình, chúng ta
có thể bắt đầu có sự hiểu biết (trí tuệ) để nhìn vào cách mọi thứ đang hiện hữu, và
chúng ta có thể đổi mới cách suy nghĩ. Rồi sau đó chúng ta có thể thấy rằng các
sư thầy đã nói đúng. Nhiều người chỉ lâu lâu mới đến chùa cúng bái gì đó, hoặc
chỉ nghe qua những lời của sư thầy một vài lần, nên khi về nhà họ vẫn nghĩ theo
cách cố hữu mà họ vẫn nghĩ trong bao nhiêu kiếp. Vẫn chấp thủ về cái ‘ta’ và
‘của ta’, coi cái ‘ta’ và mọi thứ ‘của ta’ lẽ sống, là lý do tranh đấu của mình trong
cuộc đời. Cần phải có thời gian để chúng ta học hỏi, lắng nghe và trải nghiệm để
hiểu ra sự thật. Những người chịu suy nghĩ xuyên suốt và chịu tập thiền thì họ có
thể bắt đầu nhìn thấy lẽ thật đó một cách rõ rệt.
Lắng nghe Giáo Pháp có giá trị như vậy. Mỗi lần nghe giáo lý, chúng ta bắt
đầu điều tra, suy xét một cách chân thành và kiên nhẫn để coi giáo lý đó hư thực,
đúng sai ra sao. Học hiểu những điều bất toàn, bất toại nguyện của thế gian, trở
nên ý thức rõ về sự già đi của mình, và chúng ta bắt đầu ghi nhận điều đó vào
https://thuviensach.vn
trong tim. Ban đầu thì đa số người ta chẳng muốn nghe, nhưng sau vài lần họ
nghe và nhìn vào sự sống đời mình, họ bắt đầu quan tâm. Sau đó thì họ mới hiểu
thấu được những giáo lý của Phật là đúng. Những gì được gọi là cái ‘ta’, ‘chúng
ta’ chỉ là quy ước. Cái được gọi là “mình”, cái “ta đây”, “ông A”...chỉ là quy ước.
Hãy nhìn coi những thứ ở trong nhà. Có thứ nào bị bể hay mất không? Mọi
thứ có trong nhà thay đổi hay không? Ví dụ đó là cách giúp ta nhìn thấy. Nếu mọi
vật dụng trong nhà là ‘của ta’, sao ta nói chúng phải luôn mới, chúng có nghe không, hay chúng cứ dần dà cũ đi? Bỏ qua những thứ của cải, lấy thân ta mà coi.
Sao thân ta bị bệnh, có ai thoát khỏi bệnh không? Nếu thân là của ta, sao ta muốn
nó không bệnh mà nó vẫn bệnh? Thân là của ta và ta là chủ của nó, vậy sao ta nói
nó chẳng nghe, nó vẫn cứ bệnh, cứ già? Giờ ta mới biết, thân thực ra chỉ là đất,
nước, khí, nhiệt. Nhưng khi được sinh vào thân này, ta cứ nghĩ thân là của ta, nên
ta cứ khổ sở vì thân này, khổ sở vì những đổi thay vô thường của nó. Nhưng dù ta
cố chấp đến đâu, thì đó cũng là sự chấp lầm, chỉ là ảo tưởng và không đúng với
thực tại. Dù ta có cố gắng tạo điều kiện, ăn uống, chăm sóc, gìn giữ nó đến đâu,
thân vẫn cứ già đi, bệnh, rồi chết. Cuối cùng rồi thân cũng lìa khỏi ta. Chúng ta
không thể thương lượng hay quyết định khi nào mới chết. Chúng ta không thể nói
“Chờ cho con cháu ta lớn khôn, làm ăn đầy đủ tiền bạc rồi thân ta mới được chết”. Chúng ta không thể. Khi đến lúc chết, phải chết. Khi không còn đủ các yếu
tố duy trì sự sống của thân, no sẽ ngừng sống, và chết. Dù ta có buồn lòng hay
trách oán, cũng chẳng làm được gì. Cái chết không bao giờ hỏi ý ta. Khi nó chết
là nó chết.
Nếu nhìn ra được điều này, chúng ta sẽ tiến vào Giáo Pháp một cách thực
sự. Giống như nhìn thấy con rắn độc, và biết được nó có nọc độc nguy hiểm, chúng ta tránh nó. Nếu chúng ta không nhìn ra nó, ta cứ vô tư hoặc cố chấp theo
lối nghĩ của ta, ta có thể đạp trúng nó và sẽ bị nó cắn.
Nếu ta nhìn ra rắn độc. Biết được nọc độc của nó. Khi nó đến gần, ta nhận ra
và tránh xa nó. Nếu vậy, dù rắn là độc, nhưng ta không bị ảnh hưởng. Chúng ta
bỏ xa nó và nhờ đó bảo vệ được mình. Nọc độc vẫn còn trong rắn, nhưng chẳng
đụng được đến ta.
Tương tự vậy, khi nhận ra thứ gì là nguy hại, ta tránh xa nó. Thân và tâm
đều giống như rắn độc. Quý vị có bao giờ để ý điều này? Khi thân ta khỏe mạnh
và khoan khoái, ta ca lên: “Mạng ta gặp sao tốt”. Khi thân bị bệnh tật, đau yếu, ta
https://thuviensach.vn
than khóc: “Người ơi, tôi gặp sao ‘quả tạ’, hay tôi gặp phải nghiệp chướng nào vậy”. Đó là một con rắn độc.
Tâm cũng vậy. Nếu mọi sự tốt đẹp, ta cảm thấy vui lòng và cuộc đời tốt đẹp.
Khi có chuyện gì không hay, ta mất ăn mất ngủ vì nó, nằm dài trên giường với
hai hàng nước mắt, cảm thấy khó khổ. Đó là con rắn độc. Con rắn đang cắn ta,
nhưng ta chẳng ý thức được điều đó.
Phật muốn chúng ta học hiểu giáo pháp để hiểu biết về thân và tâm của
chúng ta. Sáng nào trong chùa cũng có một giờ tụng kinh. Chúng ta tụng: “Sắc
thân vô thường. Cảm giác vô thường. Nhận thức vô thường. Ý nghĩ vô thường.
Tâm thức vô thường.”. (Sắc, thọ, tưởng, hành, thức đều là vô thường). Rồi tụng
tiếp: “Sắc thân không phải của ta. Thọ, tưởng, hành, thức cũng là như vậy.” .
Xuyên suốt thân và tâm, chẳng có thứ gì ngoài sự vô thường. Chẳng có thứ gì là
một cái ‘ta’ hay là ‘của ta’ cả. Mọi thứ chỉ có rồi mất, sinh rồi diệt, khởi sinh và
biến mất. Đó là đường lối của tất cả mọi sự, trong tất cả mọi lúc và trong tất cả
mọi nơi.
Một số người nghe được: “Chẳng có gì là của ta”, rồi họ có ý nghĩ quăng bỏ
hết mọi thứ của cải, vật sở hữu. Thực ra không nhất thiết là vậy. Khi người ta chưa hiểu tới, họ thường tranh cãi về ý nghĩa điều đó và cách áp dụng nó. Cần
phải suy nghĩ, suy xét một cách chín chắn. “Đây không phải là ta” không có nghĩa là người ta phải tự tử hoặc quăng bỏ hết mọi thứ. Câu đó chỉ có nghĩa là ta
phải từ bỏ sự dính chấp (chấp thủ) vài cái ‘ta’, phải buông bỏ sự dính mắc vào nó.
(Đừng chấp vào thân. Đừng chấp vào tâm. Đừng chấp vào cái ‘ta’ và ‘của ta’ vốn
không có thực).
Có hai sự thật, sự thật do quy ước và sự thật tuyệt đối—đó là sự giả định và
sự giải thoát. Về quy ước, có ông A, ông B, bà C, cô N... Chúng ta dùng những
quy ước này như những giả định (danh từ, tính từ, tên gọi...) để giao tiếp với nhau. (Ví dụ như mỗi dân tộc có một thứ ngôn ngữ quy ước để họ giao tiếp với
nhau từ bao đời nay). Phật không khuyên chúng ta không dùng những ngôn ngữ
và quy ước như vậy. Phật chỉ khuyên ta nên nhớ những thứ đó chỉ là quy ước và
chúng ta không nên dính chấp hay ràng buộc vào những quy ước đó, không nên
coi những sự thật do quy ước là sự thật tuyệt đối. Những thứ do quy ước (là do
tạo tác, là hữu vi) chỉ là trống không. Khi quy ước thì có thứ đó, nhưng thực ra
không có thứ đó.
https://thuviensach.vn
Nếu chúng ta nhìn bề ngoài, mọi thứ trông có vẻ là thực. Nhưng nếu chúng
ta điều tra suy xét thấu đáo, vào tận bên trong bản chất của chúng, thì chúng chẳng là gì. Cùng lắm là thân, chỉ là tâm, chỉ là sướng, chỉ là khổ. Tất cả chỉ là
vậy. Cuối cùng, nếu chúng ta không hiểu biết về chúng thì chúng là độc hại, giống như con rắn độc có thể cắn chúng ta, khi chúng ta không hiểu biết về nó và
bước đạp lên nó.
Nếu tâm không ý thức được (tỉnh giác) về những tham dục và ô nhiễm của
nó, chúng ta bị khổ. Tham dục và ô nhiễm có thể dẫn ta vào nhiều chỗ ngu mờ và
khó khổ. Khi thân thay đổi theo đường lối tự nhiên của nó, ta buồn lòng, đau khổ
và khóc than vì nó. Đó là con rắn độc. Tâm và thân là rắn độc. (Chúng cứ cắn ta
mọi lúc mọi nơi cho đến khi nào chúng ta chưa hiểu biết được bản chất của chúng
là gì).
Tất cả mọi sự khó khổ và khổ đau mà ta nếm trải chỉ là sản phẩm của cái
tâm của ta mà thôi. Nhiều người rất nhát sợ. Chỉ bởi vì họ để tâm mình chạy nhảy
hoang dại, suy nghĩ đủ thứ này nọ, thái quá. Đến khi họ ở trong bóng tối, họ
hoảng sợ, ‘nhìn thấy’ ma hoặc thứ gì đó, rồi họ chạy hoảng loạn, la lối để thoát
chết. Đó chỉ là do suy nghĩ của họ. Ý nghĩ làm họ hoảng sợ. Ma quỷ cũng là do
suy nghĩ phóng túng của họ mà có. Những cái tâm ngu mờ thường tạo ra những ý
nghĩ theo kiểu như vậy. Tâm không phải là “ta”, không phải là “của ta”, không
phải là “một cái gì” chắc chắn, không hề chắc chắn—nhưng tâm có thể được
huấn luyện, có thể tu tập được. Nếu một người mạnh mẽ, có tâm mạnh mẽ, người
ấy sẽ nghĩ khác, sẽ làm tăng sự mạnh mẽ và xua đuổi những ý nghĩ sợ hãi như
vậy.
Như vậy mỗi tháng chúng ta có 26 ngày sống tại gia, và 4 “ngày đi chùa” để
học hiểu Giáp Pháp và tu tập. Nếu chúng ta không thể đi đến chùa chiền trong 4
ngày đó vì những lý do nào đó, chúng ta chỉ cần hiểu được “ý nghĩa” của việc “đi
chùa” và tu tập ở nhà. (Đó được gọi là sự “đi chùa trong tâm”). Ở nhà chúng ta
cũng không quên việc giữ giới hạnh trong những ngày “đi chùa” đó. Chúng ta đã
có quá nhiều (26) ngày để lo toan những việc gia đình và mưu sinh, vậy hãy nên
dành một số (4) “ngày đi chùa” để sống hướng thiện, giữ giới, học hiểu Phật Pháp, và tu dưỡng tâm.
Sau khi đã học hiểu thêm ít nhiều giáo lý và tu tập được thêm nhiều tâm
trạng tốt, chúng ta quay lại với đời sống tại gia. Rồi thì cái tâm và trái tim của
https://thuviensach.vn
chúng ta lại bị quấy nhiễu, lại bị dính vào muôn sự của đời trần...Rồi sau đó đến những “ngày đi chùa”, chúng ta lại đến chùa chiền để giữ giới và tu tập lại cái
tâm. Rồi lại tiếp tục quay về với đời sống tại gia...Nhưng sau nhiều lần chúng ta
có thể đã học cách tu sửa về cách nghĩ, cách sống (chánh nghiệp), về công việc
mưu sinh (chánh mạng) một cách thiện lành...để tránh xa những khổ đau và
nghiệp xấu thường có. Rồi dần dần chúng ta sẽ hiểu thấu lẽ vô thường trong mọi
sự sống. Chúng ta nhìn ra rằng nếu ta cứ nắm chấp hay dính mắc vào những thứ
vô thường và không chắc chắn thì ta chỉ mang lại khó khổ và bất toại nguyện cho
ta mà thôi. (Chẳng có gì thực sự là của ta. Tất cả đều vô thường và vô ngã).
Vậy đó, phần thời gian đã được những bậc hiền trí ngày xưa phân ra và
truyền dạy như vậy, dành riêng 4 ngày trong một tháng để tu tập tâm linh. Đó là
thời gian để chúng ta tâm niệm, nghe học những giáo lý của Phật, và suy nghĩ và
thiền tập về những điều đó. Nếu ba mươi ngày đều dành hết cho việc gia đình và
mưu sinh trần tục, thì chắc chắn sẽ tạo ra nhiều khó khăn hơn cho đời sống của
mỗi chúng ta. Đời sống phàm trần với bao khổ đau và bất toại nguyện. 26 ngày là
quá đủ rồi.
https://thuviensach.vn
26
Đừng Làm Một Vị Phật
Dù chúng ta có học bao nhiêu giáo pháp, chúng ta cũng chẳng đạt đến sự hài
lòng nào nếu chúng ta không tự thân chứng ngộ sự thật tuyệt đối trong tâm và trái
tim của mình.
Một trái táo là thứ ta nhìn thấy bằng mắt thường. Nhưng ta không thể nếm
được vị của nó bằng mắt. Mắt chỉ nhìn thấy bề ngoài trái táo. Ta không thể nhìn
thấy vị của nó, vị của nó có ở bên trong nó. Chỉ có cách là ta cầm lấy nó và ăn nó
thì mới tự mình nếm được mùi vị của nó.
Giáo Pháp cũng vậy. Chỉ nghe nó, người ta không thể biết vị của nó. Nhưng
nếu thực hành, ta có thể biết vị của Giáp Pháp. Vị của trái táo không thể biết được bằng mắt và vị của Giáo Pháp không thể biết được bằng tai. Ta biết ta nghe
về vị của nó, đúng vậy, nhưng đó không phải là sự nếm trải sự thật. Chúng ta phải
thực hành. Rồi trí tuệ sẽ khởi sinh và ta sẽ tự mình nếm trải sự thật tuyệt đối. Đó
là đã nhìn thấy Phật, chứ không phải chỉ mới nghe giáo lý của Phật.
Để giúp các học trò tự mình trải nghiệm (chứng ngộ) Giáo Pháp, Phật đã
giảng dạy một con đường duy nhất, nhưng với nhiều cách tiếp cận khác nhau.
Phật không dùng một cách duy nhất để dạy cho tất cả những loại người khác
nhau. Nhưng tất cả các cách đều nhắm đến một mục đích duy nhất là chứng ngộ
sự thật tuyệt đối (nhìn thấy thực tại) và vượt qua khổ đau. Tất cả mọi sự thiền tập
mà Phật đã dạy cũng vì mục đích duy nhất này!.
--------
Vài câu hỏi và trả lời
Học trò: Một số người cho rằng đạo Phật giống chủ nghĩa tự diệt và muốn
tiêu diệt thế gian sống của họ.
Ajahn Chah: Sự hiểu biết của họ là chưa đủ bao hàm và chín chắn. Họ lo sợ
mọi thứ đều bị chấm dứt, thế giới sẽ đến ngày tận thế. Họ nghĩ chân lý Giáo Pháp
là sự trống không và mang nghĩa tự diệt, vì vậy họ cảm thấy đau lòng khi nghe
nó. Nhưng cách nghĩ như vậy chỉ làm họ khóc thêm mà thôi.
https://thuviensach.vn
Quý vị có bao giờ thấy ai lo sợ về sự “trống không” hay chưa? Những người sống tại gia cố gắng tích lũy mọi thứ của cải và canh chừng chúng. Liệu họ có
bảo vệ những thứ đó khỏi bản tính trống không của mọi sự hiện hữu hay không?
(Liệu họ có bảo vệ được những thứ của cải đó muôn đời hay không?). Cuối cùng
họ cũng chết, thành mớ tro tàn, và mọi thứ của cải đều mất hết. Nhưng khi còn
sống, họ khư khư ôm giữ mọi thứ, mỗi ngày đều lo giữ, sợ nó mất đi, cố tránh sự
trống không. Vậy có khổ không? Dĩ nhiên, họ thực sự khổ. Đó là do họ không
hiểu được bản tính "không chắc chắn" và "trống không" của mọi sự vật. Vì không hiểu được lẽ thật đó, họ không được hạnh phúc.
Bởi vì người đời thường chẳng bao giờ nhìn xem chính mình. Họ chẳng bao
giờ biết chuyện gì đang xảy ra với sự sống của họ. Làm sao để hết sự ngu mờ
này? Người đời tin rằng “Đây là ta. Đây là của ta”. Nếu ta nói họ rằng thực sự
không có gì là “ta” hay “của ta”, họ lập tức cãi lại ngay.
Ngay cả Đức Phật sau khi giác ngộ cũng đã thấy ngán ngẫm khi nghĩ về
điều này. Phật đã từng nghĩ sẽ vô cùng khó để giải thích cho người phàm về lẽ
thật đó. Nhưng Phật đã nghĩ lại và bắt đầu giảng dạy.
Nếu các sư thầy ngày nay không giảng dạy cho mọi người, vậy ai sẽ giảng
dạy cho họ? (Các tăng ni tiếp đón họ đến chùa để làm gì?). Đây cũng là câu hỏi
của tôi ngày trước, khi đó tôi cũng thấy chán ngán và chẳng còn muốn chỉ dạy gì
nữa. Chúng ta không chỉ dạy cho nhau, vậy ai sẽ chỉ dạy cho những người còn
ngu mờ vô minh đây? Không còn cách nào khác. Nếu chúng tôi chán nản và
không chỉ dạy cho người khác, chúng tôi mới là kẻ ngu mờ thứ thiệt. (Đã được
gọi là sư thầy mà chẳng chỉ dạy cho Phật tử điều gì, vậy sao được gọi là sư thầy?
Người không chỉ dạy cho ai điều gì, sao lại được gọi là thầy, là sư?).
Học trò: Có những người có tâm nguyện trở thành những vị Phật Duyên
Giác (pacceka buddha), người tự mình giác ngộ mà không cần có sư thầy chỉ dạy
cho mình. Như vậy có được không?
Ajahn Chah: Những danh từ đó chỉ là nghĩa ẩn dụ của những trạng thái tâm
mà thôi. Trở thành một cái gì là một gánh nặng. Đừng là cái gì!. Đừng là cái gì
cả!. Làm một vị Phật là một gánh nặng. Làm một vị Phật Duyên Giác là một gánh
nặng. Đừng cầu được thành cái gì. Tôi là ngài A. Tôi là sư thượng tọa. Đó là khổ,
cầu muốn là khổ, tin rằng ta thành một ai đó là khổ. “Ngài A”, “thượng tọa” chỉ
là quy ước. Ngay cả “tu sĩ” cũng chỉ là một danh từ quy ước.
https://thuviensach.vn
Nếu ta cứ tin ta là cái gì đó, hoặc là ai đó, điều đó chỉ mang lại khổ. Nếu thực sự có một “ngài A”, thì khi có ai chỉ trích “ngài A” sẽ tức giận, khởi tâm
sân. Đó là cách sự khổ sẽ xảy ra khi chúng ta cứ chấp lầm cái ‘ta’ hay thứ gì đó là
thực, là cố hữu. “Ngài A” bị dính danh (dính tâm) và bắt đầu phản đối này nọ với
lời chỉ trích. Nếu không có cái “ngài A”, chẳng có ai bị xúc phạm và phản đối.
Không có “ngài A”, chuông điện thoại reo, chẳng ai trả lời điện thoại. Chẳng có
ai thì chẳng có ai để trở thành bất cứ cái gì. Không có cái “ta” thì ta chẳng trở
thành cái gì. Ta chẳng là ai, chẳng có ai cả, thì chẳng ai chịu khổ vì bất cứ điều gì.
Trước kia có một tu sĩ đến trình với tôi (theo thủ tục giới luật) rằng thầy ấy
đã chứng đắc thánh quả Nhập Lưu (Tu-đà-hoàn). Tôi chỉ có thể nói rằng “À, vậy
là tốt hơn con chó một chút”. [Ở Thái Lan cũng như nhiều nơi khác, việc gọi ai
bằng chó là vô lễ và coi thường người ấy]. Thầy ấy không ưa câu nói đó và ngoảnh mặt bỏ đi. Vị thánh Nhập Lưu đã tức giận!.
Khi ta nghĩ mình là cái gì đó hay là ai đó, chúng ta luôn phản ứng lại bất cứ
chuyện gì; khi nghe chuông điện thoại, ta liền bắt máy và dính líu vào đó. Làm
sao chúng ta tránh khỏi điều đó? Chúng ta phải nhìn rõ vào điều đó và phát triển
trí tuệ hiểu biết về nó thì mới không còn cái “ông A” bắt nghe điện thoại. Nếu ta
bắt điện thoại vì nghĩ mình là “ông A”, ta sẽ dính vào đó và bị khổ. Vì vậy hãy
đừng làm “ông A”. Chỉ luôn biết rằng cái tên đó và danh xưng đó chỉ là quy ước.
Nói rõ hơn, khi có ai nói ta tốt, đừng nhận. Đừng nghĩ ta tốt. Khi có ai nói ta
xấu, đừng phản ứng. Đừng nghĩ ta xấu. Đừng cố là gì cả. Biết rõ điều gì đang xảy
ra. Nhưng cũng đừng dính mắc vào sự hiểu biết đó, chỉ cần nghĩ rằng: “Ta là một
người nào đó biết tỉnh giác”.
Người ta không làm được điều này. Họ chẳng hiểu biết chuyện gì đang xảy
ra. Tôi thường ví dụ về trên lầu và dưới lầu. Khi bạn bước xuống từ trên lầu, bạn
thấy dưới lầu. Khi bạn đi lên lầu, bạn thấy trên lầu. Khoảng không ở giữa bạn
không thấy. Điều đó có nghĩa là không nhìn thấy niết-bàn.
Chúng ta nhìn thấy hình thể của mọi thứ, nhưng không nhìn thấy sự dính
chấp, sự dính chấp vào trên lầu và dưới lầu. Đó chính là sự trở thành và sự sinh.
Chúng ta sống liên tục trở thành thứ gì đó, trong từng giây khắc. Chỗ trống không có sự trở thành là chỗ trống không. Khi chúng ta cố nói cho người khác về
chỗ trống không đó thì họ chỉ biết đại khái đó là chỗ “không có gì ở đó”. Nhưng
phải tu tập thực sự thì họ sẽ biết được chỗ trống không đó thực sự nghĩa là gì.
https://thuviensach.vn
Chúng ta phụ thuộc vào sự trở thành, vào sự dính chấp, từ khi mới sinh ra.
(Coi lại vòng mười hai nhân duyên). Khi ai đó nói về sự vô ngã (không có cái ta),
điều đó nghe quá lạ lùng đối với ta; ta không dễ gì thay đổi cái nhận thức (cố
hữu, truyền kiếp) của mình. Do vậy chỉ còn cách là làm cho tâm nhìn thấy điều
đó thông qua việc tu tập. Sau đó chúng ta mới có thể tin được điều đó là sự thật,
và thừa nhận: “À, vô ngã là điều đúng thực!”.
Khi người đời nghĩ “Đây là ta! Đây là của ta!”, họ cảm thấy hạnh phúc.
Nhưng khi cái gì “của ta” bị mất, họ khóc than vì nó. Đây chính là cách khổ xảy
ra. Đường lối sinh ra khổ là vậy. Chúng ta có thể quan sát điều này. Nếu không có
cái ‘ta’ và ‘của ta’, chúng ta sử dụng mọi thứ phương tiện khi đang sống mà không dính mắc vào ý nghĩ chúng là ‘của ta’. Nếu có thứ gì hư hoại hay bị mất,
thì đó chỉ là lẽ tự nhiên của vạn vật. Chúng ta không coi đó là thứ “của ta”, hay
“của ai” bị mất, và không tiếc nuối, đau khổ vì điều đó. Chúng ta không còn chấp
vào cái ‘ta’ hay cái ‘người’ nào nữa.
Thói thường người đời sợ sự thay đổi và sự chết. Từ khi mới sinh ra chúng
ta đã sợ chết. (Nhưng có thứ gì không thay đổi, và có thứ gì không chết. Thế gian
được tạo nên bởi những thứ thay đổi và sinh diệt, làm sao ta trông đợi có thứ gì
không thay đổi, sinh diệt?). Sự trông đợi đó có hợp lý không? Giống như cứ đổ
nước vào ly mà muốn nó không đầy ly. Nếu bạn cứ đổ, làm sao nó không đầy ly.
Tại sao chỉ muốn sinh ra mà không bao giờ chết? Không có tử thì sao có sinh.
Hãy nghĩ về điều đó. Nếu sinh mà không bao giờ chết, liệu điều đó có mang lại
hạnh phúc hay không? Nếu hàng triệu triệu năm ai cũng sinh ra và không bao giờ
chết, có lẽ trái đất này đã tồi tệ lắm rồi. Có lẽ đến giờ họ phải ăn đồ thải của nhau
và nằm ngủ chồng lên nhau, vì đông quá lấy đâu ra đồ ăn và chỗ để nằm ngủ!.
Nếu cứ đổ nước vào ly mà muốn nó không đầy tràn, điều đó trái với lẽ tự nhiên.
Do vậy, chúng ta phải bắt đầu suy nghĩ một cách thấu đáo về tất cả mọi sự, mọi
sự sống, mọi sự vật. Nếu chúng ta không muốn chết, chúng ta phải chứng ngộ
(đạt đến, nhìn thấy, giác ngộ) được sự bất tử, giống như Phật đã chỉ dạy. Bạn có
biết ý nghĩa của sự bất- tử của Phật giáo là gì không?
Cho dù phải chết, nếu ta có trí tuệ chứng ngộ được sự thật vô-ngã (anatta),
thì coi như ta không chết. Không còn chết, không còn sinh—đó là nơi mọi sự
(khổ) có thể được chấm dứt. Còn sinh và còn muốn được thụ hưởng khoái lạc và
muốn không bao giờ bị chết, thì đó là điều sai lầm và ảo tưởng. Nhưng buồn thay
https://thuviensach.vn
đó lại là cách người đời muốn, do vậy chẳng bao giờ họ hết khổ. Người tu hành thực thụ thì không bị khổ. Người tu hành tàm tạm thì vẫn còn bị khổ, bởi vì họ
chưa đi hết được con đường tu tập cần phải đi. Họ chưa chứng ngộ sự bất tử, do
vậy họ vẫn còn khổ. Họ vẫn còn bị chết. Họ chưa tránh được vòng sinh tử.
Được sinh ra từ bào thai, làm sao chúng ta tránh được cái chết. Ngoài việc
giác ngộ được sự thật vô-ngã, không còn cách nào để tránh được cái chết. (Còn
cái ‘ta’ là ‘cái ta’ còn chết. Không có cái ‘ta’, không còn ‘ai’ chết nữa). Thực ra
ta không chết, nhưng những hiện tượng tùy duyên (các pháp hữu vi , sankhara)
luôn bị chuyển hóa theo đường lối tự nhiên của chúng. (Hội đủ duyên thì còn, hết
đủ duyên thì tan rã. Bản chất của thân năm uẩn là vậy.)
Nhiều người nhìn thấy ai khác mình, họ liền cho rằng người đó khùng.
Nhưng người đó không khùng, mà đó là một người tu hành siêng năng. Người đó
biết được điều gì là lợi lạc và tránh được khổ đau, theo nhiều cách khác nhau.
Khi một người giác ngộ nhìn người phàm thế gian, bậc giác ngộ sẽ thấy họ
là người ngu mờ, đáng thương, như con nít không hiểu biết vậy. Khi những kẻ
phàm phu nhìn một bậc giác ngộ, họ có thể coi vị ấy là kẻ lạc loài. Do vị ấy chẳng còn quan tâm vào thứ gì (khoái lạc, sung sướng) ở trên đời. Nói cách khác,
bậc thánh A-la-hán và kẻ khùng nói trên là giống nhau. Khi người đời nhìn vào
một A-la- hán, họ nghĩ rằng đó là ông khùng. Là do, nếu có mắng chửi, ông ấy
cũng chẳng quan tâm, ông ta chẳng khác nào một kẻ khùng—nhưng đó là một
‘điên khùng’ đầy tỉnh giác. Kẻ bị chửi mà không phản ứng gì thì thiệt là kẻ điên
khùng, vì kẻ đó chẳng biết gì. Người ta nhìn mấy vị A-la-hán cũng thấy giống
vậy. Nhưng kẻ khùng thì do trí não điên khùng, còn bậc A-la-hán đơn giản là người đã không còn cái ‘ta’, không còn ngã chấp, không còn thân kiến, không
còn quan tâm gì đến cái ‘ta’ và cái ‘của ta’ nào nữa. (Họ không còn chấp cái ‘ta’,
nên khi ai chửi họ thì cũng như chửi mây trời mà thôi. Đâu còn cái ‘ta’ nào bị
chửi nữa, đâu còn ‘ai’ bị chửi nữa, nên đâu có ‘ai’ mà phản
ứng lại với lời chửi mắng). Bề ngoài về hành vi thì kẻ khùng (mất trí) trông
giống với bậc A-la-hán (trí tuệ). Nhưng sự tỉnh-giác bên trong và sự nhận thức về
mọi thứ là rất khác nhau giữa hai loại người đó.
Hãy nghĩ về điều này. Khi có người ta nói điều gì làm bạn tức giận, nhưng
bạn buông bỏ, chẳng để ý gì đến nó, họ có thể sẽ cho rằng bạn là đồ khùng. Họ
chẳng hiểu gì về điều này. Họ chẳng hiểu được sự thật là chẳng có cái ‘ta’ nào cả.
https://thuviensach.vn
Và đã có những người hiểu thấu được điều đó. Có người đã giác ngộ được điều đó. Họ cần thời gian để hướng vào bên trong mình và tự thân trải nghiệm tính vô
thường của mọi sự sống, thì họ mới thực sự trải nghiệm được lẽ thật vô-ngã.
https://thuviensach.vn
27
Răng của tôi, Gối của tôi
Xơ Dừa của tôi
Chúng ta nghe lời dạy trong Giáo Pháp như “Chẳng có gì là ta hay của ta”,
và chúng ta hay nghĩ mình đã hiểu được phần nhiều về điều đó. Khi tôi bắt đầu
tập thiền, tôi thiền về những bộ phận của thân và đã cảm thấy mình đã có đủ trí
tuệ về vấn đề vô-ngã và đã trở nên không còn chấp vào thứ gì trên đời. Nhưng rồi
đến một ngày tôi bị rụng cái răng...
“Ồ, cái răng đã rớt ra. Chắc tôi đã già rồi”. Bỗng nhiên tôi thấy trong bụng
buồn buồn, lo lo đến nao lòng.
Rồi, sau đó tôi quyết định đi tu du hành (tiếng Thái: tudong6) như những du sĩ vào thời xưa. Đó được cho là cách tu với một sự thanh đạm, giản dị, đơn sơ
nhất. Chỉ cần một bình bát, vài bộ y, vài vật dụng cần thiết như dao cạo râu, kim
chỉ để vá y, bình đựng nước. Tôi nghĩ rằng chắc mình chẳng còn ràng buộc vào
những thứ sở hữu và đã có thể sống hài lòng với vài thứ đơn giản như vậy.
Nhưng khi tôi đóng gói để ra đi, tôi đã không chịu nổi việc bỏ lại những thứ
khác!. Vậy là tôi đóng một bao lớn gồm nhiều thứ hơn, nhiều hơn sức tôi có thể
mang vác nó. Rồi tôi lại nghĩ đến cái gối của mình, và lại quyết định mang nó
theo luôn. Mọi thứ dường như đều vẫn là ‘của tôi’, và mọi thứ dường như đều rất
cần thiết đối với ‘tôi’—ngay cả cái vỏ xơ dừa tôi dùng để chà sàn nhà.
Chuyện của tôi ngày đó là vậy.
https://thuviensach.vn
PHẦN 5
MỘT SỐ ĐIỀU VỀ THIỀN TẬP
https://thuviensach.vn
28
Sự Tĩnh Lặng và Trí Tuệ
Sự tĩnh lặng của thiền thường được phân thành hai loại bình an—sự bình an
nhờ định và sự bình an nhờ trí tuệ.
Trong sự bình an nhờ định (thiền định), chúng ta loại bỏ mọi hành vi và tiếp
xúc với mọi thứ bên ngoài. Mắt phải lánh xa cảnh sắc, tai lánh xa âm thanh. Rồi
nhờ sự không nghe, không thấy...ta được tĩnh lặng. Loại tĩnh lặng này cũng đáng
quý, nhưng nó không phải là tột cùng và cao quý nhất. Nó là trạng thái ngắn ngủi
và không đáng dựa vào. Khi giác quan nào tiếp xúc với đối tượng bên ngoài gây
nên dễ chịu hay khó chịu, thì tâm sẽ bị thay đổi (phản ứng), vì nó luôn muốn có
sự dễ chịu và không muốn sự khó chịu. Do đó, tâm luôn chạy theo hoặc tránh xa
những đối tượng bên ngoài, và như vậy không sinh trí tuệ, bởi vì người thiền luôn
cảm thấy mình bất bình an vì những thứ bên ngoài tác động. Ngược lại, nếu ta
chịu nhìn trực tiếp vào mọi thứ đang diễn ra, ta sẽ nhận ra rằng sự thiếu tĩnh lặng
không phải do những đối tượng bên ngoài, mà do sự hiểu biết sai lầm của chúng
ta.
Khi chúng ta quyết định đi tìm sự tĩnh lặng trong thiền, chúng ta có thể tìm
một nơi yên tĩnh nhất, cách ly nhất, nơi ta không gặp phải những cảnh sắc, âm
thanh, nơi không có gì làm quấy nhiễu bạn. Lúc đo tâm sẽ lắng lặn và an tĩnh vì
không còn những thứ quấy nhiễu nó. Tuy nhiên, hãy xem xét kỹ về điều này. Sự
an tĩnh đó chẳng bền lâu và tâm bạn cũng chẳng mạnh mẽ gì. Khi vừa bước ra
khỏi nơi yên tĩnh đó, các giác quan bắt đầu tiếp xúc với những thứ bên ngoài, tâm
ta lại lập tức cảm nhận liên tục mọi thứ dễ chịu và khó chịu, sướng và khổ, vui và
buồn, muốn và không muốn, tham và sân, thích và ghét, và tâm bị quấy động liên
tục. Lúc đó bạn sẽ hiểu được loại tĩnh lặng đó là không thực.
Mọi thứ xảy ra trong phần trải nghiệm của bạn chỉ đơn giản xảy ra như nó
là. (Mọi thứ chỉ là vậy, như chúng là). Nhưng khi thứ gì làm ta dễ chịu, ta cho thứ
đó là tốt. Khi thứ nào làm ta khó chịu, ta cho thứ đó là không tốt. Đó chỉ là do cái
tâm phân biệt gán nghĩa cho mọi thứ bên ngoài là tốt, không tốt; đẹp, không đẹp;
dễ chịu, khó chịu; sướng, khổ...mà thôi. Chuyện là như vậy. Nếu hiểu được
https://thuviensach.vn
chuyện là như vậy, chúng ta đã có được một “căn bản” để điều tra suy xét về mọi sự vật hiện tượng, và nhờ đó ta có thể nhìn thấy được mọi thứ đích thực như-chúng-là. Khi có được sự tĩnh lặng trong thiền, không cần phải nghĩ gì về sự tĩnh lặng đó. (Không phải sự suy nghĩ làm chức năng suy xét. Sự suy nghĩ không phải
là chức năng điều tra, suy xét). Có một sự nhạy cảm. Và sự nhạy cảm đó mang
một số “phẩm chất thấy biết” được sinh ra từ cái tâm tĩnh lặng. Nhưng đó không
phải là sự suy nghĩ. Đó là một “yếu tố giúp giác ngộ” (giác chi) được gọi là sự
suy xét điều tra các sự vật hiện tượng (trạch pháp).
Sự tĩnh lặng đích thực trong thiền là loại tĩnh lặng không bị quấy động bởi
sự trải nghiệm và tiếp xúc giác quan. Như vậy sẽ có câu hỏi rằng: “Nếu đó là sự
tĩnh lặng, vậy tại sao vẫn còn cái đang diễn ra?”. Có thứ đang diễn ra bên trong
sự tĩnh lặng, nhưng đó không phải là thứ đang diễn ra theo cách bình thường, Khi
có thứ gì diễn ra bên trong sự tĩnh lặng, tâm thấy biết nó một cách cực kỳ rõ rệt,
và nhờ đó trí tuệ phát sinh. Chúng ta nhìn thấy cách mọi sự đích thực diễn ra, và
rồi sự tĩnh lặng trở nên bao-trùm- tất-cả. Khi mắt nhìn thấy hình sắc hoặc tai nghe
thấy âm thanh, chúng ta nhận biết chúng như chúng là.
Loại tĩnh lặng đích thực trong thiền không phải do việc cách ly, lánh trần.
Loại tĩnh lặng đích thực trong thiền có được sự tập trung tâm vào một chỗ, không
để tâm hướng đến bên ngoài, đó là sự tập trung mà không còn để tâm đến điều
khác. Đó là nguyên nhân tạo ra sự tĩnh lặng (định). Trí tuệ phát sinh từ sự tĩnh
lặng. (Tuệ khởi sinh từ định). Và sự thấy biết phát sinh ra từ sự không thấy biết
(những thứ bên ngoài). Tâm đi đến thấy biết từ trạng thái không thấy biết (vô tâm) đó, từ việc học cách điều tra (trạch pháp) như vậy. Khi chúng ta có cả định
và tuệ, và bất cứ ở đâu, bất cứ đang làm gì, chúng ta cũng nhìn thấy sự thật.
Chúng ta hiểu biết rõ về sự sinh diệt của mọi trải nghiệm trong tâm. Sau đó chẳng
cần phải làm gì nữa, chẳng còn gì để tu sửa hoặc giải quyết. Chẳng còn suy đoán
gì và chẳng còn nơi để đến, chẳng còn giải thoát.
Chúng ta chỉ có thể giải thoát thông qua trí tuệ, đó là sự thấy biết mọi sự
đúng thực như-chúng-là và vượt qua chúng. Rồi ta tìm thấy sự nghỉ ngơi. Khi chúng ta tu tập với mục tiêu, để hiểu biết mục tiêu và đạt đến mục tiêu, thì khi
chúng ta hành vi sẽ không còn lối nào bị thiệt hại. Khi chúng ta ngồi tĩnh tại, không còn lối nào bị nguy hại. Trong tất cả mọi tình huống, không gì có thể làm
https://thuviensach.vn
ảnh hưởng ta. Sự tu hành đã đến nơi đến chốn và ta đã đạt đến đích. (Nguyên lý là vậy).
Nhưng, có thể hôm nay chúng ta vẫn chưa có cơ hội ngồi xuống và tu tập sự
định tâm ( samadhi), nhưng không sao. Định không chỉ có nghĩa là ngồi. Định có
thể được tu tập trong mọi tư thế. Nếu chúng ta tu tập thiền định trong mọi tư thế,
chúng ta cũng sẽ đạt định và thưởng thức định như vậy. Sẽ không có gì có thể
ngăn cản chúng ta. Chúng ta sẽ không còn nói rằng: “Tâm tôi đang không sáng
sủa, nên tôi không thể thiền tập bây giờ”. Chúng ta chẳng bao giờ còn nghĩ như
vậy nữa. (Chúng ta luôn thích thiền tập dù tâm đang sáng sủa hay u mờ). Cách tu
tập nên là như vậy, không hoài nghi và không lẩn quẩn.
https://thuviensach.vn
29
Nước Tĩnh Lặng Mà Chảy
Nước Chảy Mà Tĩnh Lặng
Sự tĩnh tại là sự tĩnh lặng, và sự trôi chảy là trí tuệ. (Sự bất động là định,
dòng chảy là tuệ minh sát). Chúng ta thiền để làm cho tâm được bình lặng, giống
như nước lặng, nước tĩnh. Rồi sau đó nó có thể trôi chảy.
Ban đầu, chúng ta học để biết nước tĩnh là gì và nước chảy là gì. Sau khi
thực tập như vậy, chúng ta sẽ thấy được hai loại trạng thái này hỗ trợ cho nhau
như thế nào. Cả hai đều tĩnh tại và trôi chảy. Nhưng điều này không dễ hình dung.
Chúng ta hiểu rằng nước đứng yên thì không chảy. Chúng ta hiểu rằng nước
đang chảy là không đứng yên. Nhưng khi tu tập chúng ta trải nghiệm được hai
trạng thái này cùng một lúc. Tâm của người tu tập thực thụ thì giống như nước
tĩnh mà chảy, hoặc giống như nước chảy mà tĩnh lặng. Tất cả mọi thứ xảy ra trong tâm của một người thực sự tu tập giáo pháp đều mang tính chất đó. Nếu chỉ
chảy không thì không đúng. Nếu chỉ tĩnh lặng thì không đúng. Khi chúng ta đã
trải nghiệm về việc tu tập (thiền tập), tâm của chúng ta sẽ ở trong trạng thái giống
như nước đang chảy mà tĩnh lặng.
Điều này chúng ta chưa từng biết trước đó. Chúng ta từng biết nước nhảy thì
nó đang chảy. Còn nước tĩnh lặng thì nó không động. Nhưng trong tâm của chúng
ta, nó thực sự luôn luôn giống như nước đang chảy mà tĩnh lặng.
Khi tu tập Phật pháp, chúng ta có định ( samadhi), tức sự tĩnh lặng, và trí tuệ
hòa lẫn với nhau. Rồi thì, khi chúng ta ngồi thiền, tâm thì tĩnh tại, và nó trôi chảy.
Nước tĩnh lặng mà chảy.
Mỗi khi trạng thái này xảy ra trong tâm của người thiền tập, nó rất khác biệt
và kỳ lạ. Nó khác biệt với cái tâm bình thường mà người đó đã từng biết. Trước
kia, khi tâm chuyển động thì nó chuyển động. Khi tâm nó tĩnh tại thì nó không
chuyển động, nó chỉ yên tĩnh—giống như nước bình thường chúng ta thấy. Khi
nào động thì là động, khi nào tĩnh thì là tĩnh. Nhưng nhờ vào việc thiền tập, tâm
https://thuviensach.vn
tiến vào một trạng thái giống như nước tĩnh lặng mà trôi chảy, hoặc như nước đang chảy mà tĩnh lặng. Dù chúng ta đang làm gì, tâm cũng giống như nước chảy
mà tĩnh lặng. Làm cho tâm được như vậy, chúng ta sẽ có cả sự tĩnh lặng và sự trôi
chảy. Có được cả định và tuệ.
Trong thiền thực thụ, thiền định và thiền tuệ có mặt cùng lúc và hỗ trợ cho
nhau.
https://thuviensach.vn
30
Làm Thiệt, Tu thiệt
Đức Phật dạy chúng ta cần phải có những điều kiện sống phù hợp để hỗ trợ
cho việc tu thiền của chúng ta: một môi trường thoải mái, thức ăn thanh đạm vừa
đủ, có sư thầy tốt và bạn tu tốt. Nhưng những điều kiện tốt như vậy không dễ có
được cùng một lúc. Trong kinh Phật khuyên như vậy, nhưng thời nay tìm đâu ra
những điều kiện đó, tìm ở đâu cũng thấy khó.
Do vậy, chúng ta nghĩ: mình phải có gì để có thể tu tập cho dễ dàng đây?
Chúng ta nghĩ rằng nếu ta có đủ mọi thứ như ý, thức ăn ngon, môi trường thoải
mái, mọi người xung quanh ăn nói hòa nhã, vậy là tốt nhất để tu hành. Nhưng
thực ra, nếu như có đầy đủ những điều kiện tuyệt vời như vậy, có lẽ chúng ta sẽ
chết vùi trong sự ấm no thoải mái và lơ là việc tu hành.
Nhiều người có những ý nghĩ và tham muốn khác nhau về những thứ tiện
nghi tạo ra một nơi thoải mái để tu tập. Như vậy là không đúng. Nếu chúng ta có
được cái tâm biết hài lòng với những thứ giản dị thì chúng ta luôn cảm thấy thoải
mái khi ở bất cứ nơi nào. Người biết hài lòng là người sống dễ nhất và vui vẻ
nhất. Ở cũng được. Đi cũng được. Nhưng ở đời hễ khi chúng ta thiếu thốn những
phương tiện cần thiết, chúng ta thường không vui. Nhưng nếu có quá dư thừa
điều kiện thì cũng sẽ khó khăn. Chẳng bao nhiêu là vừa đúng cả. Có thể chúng ta
chưa hề tận mắt thấy cách mọi người đang sống, nên chúng ta không vui khi bị
thiếu thứ gì. Hay là lời Phật khuyên nghe có vẻ không đúng với ta?
Lời dạy của Phật là đúng, nhưng có lẽ tâm chúng ta chưa làm theo đúng.
Nhiều người nghĩ rằng: “Tôi muốn tu thiền định một cách nghiêm túc, vì vậy tôi
từ bỏ nơi này. Tôi muốn thực sự tập trung tu thiền định và tôi tu thiệt như vậy”.
Nhưng “tu thiệt” có nghĩa là gì? Họ không biết điều họ nói là thiệt hay không.
Nếu là tu thiệt, tâm sẽ được bình an!. Tâm bình an là thước đo của việc tu tập.
Nếu không tu thiệt thì tâm không bình an.
Tu thiệt là sao? Có rất nhiều phương pháp thiền bạn có thể tu tập. Cũng
giống như những người trên đời kiếm sống bằng những cách khác nhau: có nông
dân, thương nhân, công chức, kỹ sư, công nhân công xưởng sản xuất ra những
https://thuviensach.vn
loại hàng hóa khác nhau; và tất cả được gọi chung là nghề nghiệp hay kế sinh nhai. Ở đây cũng tương tự đối với chúng ta; chúng ta gọi nó là việc tu tập giáo
pháp (tu hành), nhưng điểm chính là nó phải dẫn chúng ta đến sự buông bỏ, sự
ngừng lại và sự chấm dứt mọi ràng buộc dính chấp. (Đó mới là tu thiệt. Tu thiền
là tu tập sự buông bỏ, để đi đến sự buông bỏ tận cùng!).
https://thuviensach.vn
31
Những Đệ Tử Nghiêm Túc
Ajahn Chah nói về việc thiền tập hết mình. Thiền sư rất quý trọng những người sống gần với thầy, nhưng thầy không thích những người cứ cố rập khuôn
theo thầy một cách mù quáng hoặc cứ một mực làm theo những kiểu mà họ cho
rằng đó là cách một thầy tu cần phải làm. (Hầu hết trong các đều như vậy, các
huynh trưởng huynh phó thường cho mình là gương mẫu và cứ luôn muốn những
tu sĩ khác làm mọi thứ rập khuôn theo sư phụ).
Thiền sư Ajahn Chah kích thích sự tư duy của mọi người, do vậy thay vì chỉ
đơn giản nói: “Phật nói như vầy...”, “Kinh nói như vầy...” để họ cứ học suông theo, thầy thường giao trách nhiệm tu hành vào tay họ và để cho họ tự do khám
phá sự thật cho chính mình.
Một Tỳ kheo đến xin phép Ajahn Chah cho phép thầy ấy tu tập riêng một
mình, có nghĩa là sau khi đi khất thực về, thầy ấy sẽ về kuti (cốc, chòi) riêng của
mình để ăn và thiền tập một mình, không tham gia vào những nghi thức chung
của chùa như giờ ăn, giờ tụng, giờ thiền. Ajahn Chah liền nói: “Bộ thầy nghĩ
mình có thể trốn tránh được những ô nhiễm bất tịnh hay sao? Thầy có thể giác
ngộ được nếu mình mù và điếc hay sao? Chúng tôi tu tập mà đâu cần phải nhắm
mắt ở đây”. Vị Tỳ kheo đó ngồi im luôn như vừa mới bị la rầy. Nhưng chỉ sau
một chút, thầy Ajahn Chah lại đổi giọng: “Nhưng cũng được, thầy cứ thử tu vậy
đi. Biết đâu lại tốt hơn”.
--------
Nhiều người phương Tây đến chùa Wat Pah Pong nghĩ rằng họ nên thiền tập
càng nhiều càng tốt chứ không lãng phí thời gian vào những sinh hoạt của tăng
đoàn như giờ tụng kinh hoặc ngồi nghe giờ giảng pháp bằng tiếng Thái mà họ
không hiểu được. Một số đó cũng đến xin phép thầy Ajahn Chah cho họ tách
riêng về kuti của họ để thiền tập, trong khi những tu sĩ khác còn đang ngồi trong
giờ tụng kinh hay nghe giảng pháp.
https://thuviensach.vn
Thầy Ajahn Cha đã nhấn mạnh sự cần thiết của các nghi thức tăng đoàn trong thiền môn, cần phải đưa những sinh hoạt chung đó vào sự thiền tập của mọi
người, dù họ có thích hay không. Vào một buổi chiều tối đến giờ tụng một số
kinh theo nghi thức, thầy nói với tất cả: “Bây giờ những người phương Tây sẽ về
thiền tập riêng một mình”. Có một vị tăng Tây phương đứng dậy đi, nhưng mặt tỏ
ra rất ngượng ngùng.
Nhưng sau một thời gian, vị tăng đó đã cảm thấy đó là hành động ngu dốt,
và vị ấy đã quyết định tuân theo những nghi thức chung của chùa. Vị ấy tin tưởng
sự chỉ dạy của thầy Ajahn Chah, và đó là lúc năng lực tỉnh giác trong thiền của vị
ấy đã thực sự bắt đầu tiến bộ thâm sâu.
https://thuviensach.vn
32
Những Chỉ Dạy Về Thiền
Câu hỏi và Trả lời
Học trò: Con muốn đạt được sự tĩnh lặng. Con muốn thiền tập để làm cho
tâm được bình an.
Ajahn Chah: Như vầy. Con muốn đạt được điều gì đó. Nếu con thực sự
muốn có điều đó, con phải suy xét cái gì là những nguyên nhân làm cho tâm không bình an. Phật đã nói rõ, mọi thứ xảy ra điều có nguyên nhân. Nhưng
thường chúng ta chỉ ngồi chờ sung rụng vào miệng. Cũng giống như chỉ muốn ăn
dưa hấu nhưng chẳng bao giờ chịu trồng dưa hấu. Vậy thì dưa ở đâu có mà ăn?
Có thể con ăn được vài miếng ở đâu đó, và thấy vị dưa ngọt mát, và muốn ăn
thêm. Nhưng dưa ở đâu nữa mà ăn? Dưa ở đâu ra? Làm sao người ta có được dưa
để ăn? (Nếu không chịu khó trồng thì cũng phải làm việc khác để có tiền để đi
mua lấy dưa). Nhưng dưa không thể có cho ta ăn chỉ bằng cách ngồi mong chờ.
Chúng ta phải suy nghĩ thông suốt để nhìn ra toàn thể bức tranh. Nhìn vào
tất cả mọi hoạt động của tâm. Sau khi được sinh ra vào thế gian này, tại sao chúng ta có những khó khổ như vậy? Chúng ta cứ khổ đau và khổ đau hoài hoài
vì những thứ cũ rích, chỉ là do sự hiểu biết của chúng ta chưa được thấu suốt.
Khó khổ ở đây là gì? Chúng ta đang sống với những rắc rối (phiền não) và
đang liên tục tạo ra những rắc rối (phiền não) cho bản thân mình, nhưng chúng ta
không thực sự hiểu được những khó khổ đó nằm ở đâu. Sống ở nhà, chúng ta có
khó khăn (bất đồng, ràng buộc) với vợ hay chồng, với con cái, với nhiều thứ ở
đó. Chúng ta hay nói về khó khăn đó, nhưng ít ai thực sự hiểu được về nó, do vậy
nó thực sự là khó khăn. Cố gắng làm cho cái tâm đạt định cũng giống vậy. Chúng
ta chẳng biết tại sao mình tu mà rất khó đạt định. Chúng ta cần phải hiểu rõ lý
nhân quả, điều gì đã đặt ta vào tình trạng này. Mọi thứ khởi sinh từ những nguyên
nhân. Nhưng chúng ta không hiểu nó. Giống như ta có một chai nước đầy, ta
uống hết sạch và muốn uống thêm—không còn chút nước nào trong chai nữa.
(Cái chai nước đầy là nguyên nhân có nước uống. Chai không có nước thì không
cung cấp nước uống nữa. Nguyên nhân của sự không có nước là chai nước đã
https://thuviensach.vn
hết). Nhưng nếu chúng ta lấy nước từ dòng suối, chúng ta có thể uống hoài, bởi vì dòng suối (nguyên nhân tạo ra nước) vẫn luôn còn nước chảy đến.
Dòng suối ở đây được ví như sự nhìn-thấy lẽ “vô thường, khổ và vô ngã”
một cách sâu sắc, đó là sự hiểu biết về lẽ thật đó một cách thấu suốt. Sự hiểu biết
bề ngoài thông thường thì không hiểu biết một cách thấu suốt, nhưng với trí tuệ
minh sát thâm nhập vào bên trong vấn đề, chúng ta có thể chứng nghiệm được
toàn bộ chiều sâu và mùi vị của ba bản tính này của sự sống. Và khi có bất cứ sự
gì khởi lên (sinh), ta nhìn thấy rõ sự thật đích thực về nó. Khi nó biến mất (diệt),
ta nhìn thấy sự thật về nó. Tâm lúc này luôn nhận thức được thực tại, và với cách
nhìn như vậy, chúng ta đạt đến nơi bình an, nơi không còn những khổ đau và khó
khăn mà ta phải chịu đựng. Càng lúc chúng ta càng thư thái, ta không còn dính
chấp (bám chặt, chấp thủ, phụ thuộc) vào mọi thứ nữa, không còn quan niệm
chúng là này là nọ, không còn đặt tên đặt tính cho chúng nữa. Ta chỉ còn ngồi
nhìn mọi thứ khởi sinh và nhìn chúng biến qua, sinh và diệt, sinh và diệt. Nhìn
vào Pháp sinh diệt này một cách thường xuyên, suy xét chánh niệm nhiều về nó,
phát triển nhiều sự tỉnh giác về nó. Kết quả sẽ là sự buông bỏ và không còn tham
đắm; ta trở nên tuyệt đối không còn tham đắm về mọi thứ trên đời. (Thứ gì bền
chắc và hạnh phúc thì chúng ta tham muốn có nó, nhưng khi ta đã biết mọi thứ
đều không chắc chắn, vô thường, có rồi mất, đều là sinh diệt, thì ta đâu còn lý do
gì để tham đắm hay dính chấp vào chúng).
Những thứ tiếp xúc với tai, mắt, mũi, và lưỡi, những thứ khởi sinh trong
tâm, chúng ta cần phải quán niệm về chúng một cách rõ rệt—thì chúng ta sẽ nhìn
thấy chúng đều giống nhau một kiểu. Việc nhìn thấy mọi hiện tượng (mọi pháp)
đều mang bản tính “vô thường, khổ, và vô ngã”, và chúng chẳng đáng một chút
gì để tham chấp hay nắm giữ. Cách đó sẽ giúp tạo ra sự buông bỏ trong tâm chúng ta. Khi mắt nhìn thấy những hình sắc hoặc tâm nghe thấy những âm thanh,
chúng ta chỉ cần biết chúng như-chúng-là. (Không cần phản ứng hay can thiệp gì
vào những sự tiếp xúc đó). Khi tâm sướng hay khổ, khi tâm có phản ứng thích
muốn hoặc hay chê ghét (vui hoặc buồn, dễ chịu hoặc khó chịu), chúng ta biết rõ
về nó. Nếu chúng ta dính vào những điều này, chúng sẽ dính chặt vào ta, và lập
tức chúng dẫn ta tạo ra sự trở thành. (Bất cứ điều gì chúng ta dính vào, nó sẽ tạo
nên “sự trở thành”, tức nghiệp hữu. Ta dính vào vườn cây, ta tạo nên sự trở thành.
Sự trở thành đó là nhân thúc đẩy ta sinh ra thành loài sâu trong vườn cây đó ở
https://thuviensach.vn
kiếp sau, ví dụ như vậy). Nếu chúng ta buông bỏ những điều đó, chúng đi theo đường lối của chúng, chúng ta không tạo nên sự trở thành. Buông bỏ những hình
sắc, hình sắc đi theo đường lối của chúng. Buông bỏ những âm thanh, âm thanh
sẽ đi theo cách của âm thanh. Chỉ khi nào chúng ta cần, chúng ta mới dùng đến
chúng.
Hãy để mọi thứ đi theo đường lối tự nhiên của chúng. Nếu chúng ta ý thức
(tỉnh giác) theo cách này, chúng ta sẽ nhìn thấy lẽ thật vô thường. Tất cả mọi hiện
tượng có mặt trên thế gian đều là ảo, không trừ bất cứ thứ gì; chúng là hư giả và
đánh lừa nhận thức của chúng ta. Nhưng nếu chúng ta có thể nhận ra được chúng
chỉ là hư giả và đánh lừa, thì chúng ta sẽ được thư thả và buông xả. Nếu có chánh
niệm (sati) và sự hiểu biết rõ ràng ( sampajanna, rõ biết, thường biết, tự tỉnh giác) và trí tuệ ( panna), chúng ta sẽ nhìn thấy sự thật đó của mọi hiện tượng và sự thật tất cả mọi hiện tượng đều là vô thường. Ngay cả khi không làm gì, khi chúng ta
chỉ suy nghĩ, chúng ta chỉ cần nhận biết những ý nghĩ chỉ là ý nghĩ, như chúng là,
và không dính mắc gì đến chúng. Nếu tâm có tĩnh lặng, chúng ta chỉ cần biết:
“Tĩnh lặng: cũng vô thường thôi. Tĩnh lặng cũng không phải bền chắc”. Tất cả
chỉ có những hiện tượng vô thường mà thôi, chẳng có gì khác. Ta ngồi ở đâu, Giáo Pháp ở ngay đó, và trí tuệ khởi sinh—vậy điều gì có thể làm chúng ta khổ?
Chúng ta khổ vì những thứ muốn mà không được, vì những thứ khó đạt
được, tất cả khổ đều là do suy nghĩ của ta; chúng ta cứ nghĩ suy những thứ không
đáng suy nghĩ. Chúng ta có đủ loại dục vọng và muốn mọi thứ theo ý ta. Muốn có
được điều gì là khổ. Có được thì cũng bất toại nguyện, và lại tiếp tục muốn và
khổ. Muốn bất cứ điều gì cũng đều là khổ--ngay cả muốn trở thành một a-la-hán,
một bậc giác ngộ cũng mang lại sự khó khổ cho mình. Phật dạy chúng ta ngừng
tham muốn, bởi Phật đã nhận thấy rõ tất cả mọi dục vọng muốn được gì, thành gì
đều là khổ.
--------
Học trò: Con muốn hỏi để coi có một đối tượng thiền nào phù hợp với tính
khí của con. Nhiều lúc thiền tập con đã niệm chữ “Đức-Phật” ( Buddho) rất lâu,
nhưng tâm con không an định được. Con đã thử thiền về những bộ phận của thân,
rồi con thiền quán về cái chết, nhưng con cũng không được tĩnh lặng. Con quẫn
trí bí đường, chẳng biết phải làm gì nữa.
https://thuviensach.vn
Ajahn Chah: Buông xuống. Khi bị bí đường thì bỏ đi. (Đừng tìm nữa. Đừng cố thử cách gì nữa).
Học trò: Đôi lúc có sự tĩnh lặng, nhưng rồi ký ức hiện đến, rất nhiều ký ức,
làm cho con bị phân tán và nhiễu động.
Ajahn Chah: Như vầy. Đó là sự vô thường. Vô thường!. Tất cả là do vô thường. Cứ tiếp tục chỉ rõ cho tâm rằng: “Không chắc, không chắc chắn”. Tuyệt
đối tất cả mọi hiện tượng là không chắc chắn. Đừng quên điều này. Nếu tâm
không an, điều đó không chắc chắn. Nếu tâm được bình an, điều đó cũng không
chắc chắn. (Mọi thứ điều vô thường, thay đổi). Đừng chấp giữ vào trạng thái nào
cả và cũng đừng cho rằng trạng thái nào là thực. “Tâm thức là vô thường”. Các
bạn đã nghe điều này chưa? Các bạn học về điều này chưa? Bạn sẽ làm gì với nó?
Tĩnh là vô thường. Động là vô thường. Vậy làm sao bạn tu tập đây? Bạn
nhìn những trạng thái đó ra sao? Nếu bạn có được sự hiểu biết đúng đắn, bạn sẽ
thấy được trạng thái tâm tĩnh hay động cũng đều không chắc chắn. Bạn cảm thấy
ra sao? Hãy nhìn vào đây.
Nếu tâm được bình an, nó sẽ được bao nhiêu ngày? Nếu tâm bị quấy động,
nó sẽ bị bao nhiêu ngày? Phải luôn niệm rằng: “Không chắc chắn!”. Vậy thì đâu
còn chỗ nào để bị dính. Đó là cách đuổi chúng ra khỏi tâm.
Ta tu tập niệm chữ “Đức-Phật” nhưng tâm không an. Ta tu tập chánh niệm
về hơi thở nhưng tâm không an. Tại sao chúng ta cứ dính vào ý nghĩ làm sao để
được định và an. Ta niệm “Đức-Phật” và nhận biết sự không chắc chắn. Ta tu tập
chánh niệm về hơi thở và nhận biết sự không chắc chắn. Đừng có quá quan trọng
về những trạng thái của tâm (an hay không an, tĩnh hay động), chúng chỉ đánh lừa
ta bởi vì ta cứ dính chấp vào những ý nghĩ đó. (Nếu tu thiền mà ta cứ muốn cho
tâm phải được an thì ta bị dính vào bẫy và tâm khó được an). Chúng ta phải khôn
ngon hơn chúng. Bất cứ điều gì xảy đến, ta biết nó là “Không chắc chắn”. Bất cứ
trạng thái nào của tâm, ta biết nó là “Không chắc chắn”. Cứ vậy thì mọi sự sẽ lặn
mất. Cứ thử làm vậy bạn sẽ thấy. Bất cứ điều gì xảy đến, cứ nhắc nhớ rằng nó
“Không chắc chắn”. Cái dở là thông thường chúng ta không chịu đối diện hoặc
vượt qua nó mà chứ chạy theo nó nên bị dính vào nó (quên mình theo vật).
https://thuviensach.vn
Nếu ai muốn tu tập nhiều về thiền định, tôi thực rất khen ngợi. Giáo lý của Phật nói về sự giải thoát thông qua sự định tâm và trí tuệ. Giải thoát có nghĩa là
đạt đến sự tự do khỏi những ô nhiễm tham và sân. Có hai loại giải thoát như vậy.
Sự giải thoát nhờ thiền định, người tu phát triển tâm bằng sự định tâm ( samadhi), nhờ đó phát sinh trí tuệ ( panna).
Một số loài cây lớn lên nhờ nước nhiều, nhưng một số loài cây chỉ cần rất ít
nước để sống. Giống như các cây thông ở đây vậy, nếu tưới nước nhiều nó sẽ
chết. Một số loài cây chẳng cần nước những vẫn lớn lên xanh tốt và nở hoa sinh
trái. Ta dường như chẳng hiểu vì sao.
Thiền cũng tương tự như vậy. Trong cách giải thoát nhờ thiền định, ta tu tập
thiền một cách nghiêm túc, và ta cần phải phát triển được sự định tâm ( samadhi).
Đây là một cách tu, giống như những cây cần có rất nhiều nước thì mới phát triển
được. Nhưng vẫn có những loài cây không cần nhiều nước như vậy.
Vì vậy người ta nói nhiều về sự giải thoát nhờ thiền định và sự giải thoát
nhờ trí tuệ; đó là sự đạt đến tự do (của tâm). Để đạt đến tự do, người tu phải dựa
vào trí tuệ và tâm lực. Thực ra hai cách thiền định và thiền tuệ không khác nhau.
Tạo sao người ta lại phân thành hai loại như vậy? Đó chỉ là cách nói. Nếu chúng
ta cứ phân thành hai thứ rạch ròi, thì chúng chỉ làm rối trí thêm mà thôi.
Thực ra, hai loại chỉ hơi khác nhau tùy theo sự nhấn mạnh vào mảng nào của
người tu mà thôi. (Thiền chỉ là thiền. Khi nói về sự định tâm, lâu ngày họ gọi thành thiền định. Khi nói về phần trí tuệ, lâu ngày họ đặt thành thiền tuệ, hay thiền quán, hay thiền minh sát). Nếu gọi chúng giống nhau thì không thực đúng.
Nhưng gọi chúng là khác nhau cũng không đúng. (Chúng nằm bên trong nhau).
Cũng tương tự như khi nói về tính khí của mỗi người, tính khí tham, tính khí sân,
tính khí si, hoặc Phật tính. Đó chỉ là cách chỉ ra khuynh hướng (gông cùm) nào
nặng hơn khuynh hướng khác mà thôi. Đó chỉ là những danh từ, chúng ta dùng để
phân loại. Tuy nhiên đừng quên rằng lý do chúng ta học hiểu và tu hành là để giải
thoát khỏi chúng thông qua sự nhận biết được bản tính “vô thường, khổ, và vô
ngã” bên trong tất cả mọi hiện tượng.
--------
Học trò: Làm sao chúng ta có thể hợp nhất sự thiền định và thiền quán, chẳng hạn như khi quán chiếu (chánh niệm) về sự vô thường của sự sống?
https://thuviensach.vn
Ajahn Chah: Trước khi bắt đầu thiền, chúng ta nên ngồi xuống và để tâm thư giãn. Điều này cũng giống như việc may đồ, trước hết ta nên ngồi vào máy
may một cách thoải mái và làm quen với nó, rồi từ từ bắt nhịp với bàn đạp thì
mới may được. Nếu chúng ta tu tập chánh niệm về hơi thở, đầu tiên chỉ ngồi xuống và thở tự nhiên. Chưa nên cố định sự chú-tâm vào bất cứ thứ gì, chỉ cần để
ý biết mình đang thở. Ta chỉ cần để ý coi hơi thở có được thư giãn hay không,
ngắn hay dài. Sau khi đã để ý như vậy, ta bắt đầu chú tâm (tập trung) vào hơi thở
vào và hơi thở ra ở tại ba điểm.
Chúng ta tập trung sự chú tâm vào hơi thở vào khi nó đi qua hai lổ mũi,
ngực, và bụng. Chú tâm vào hơi thở ra bắt đầu từ bụng, đi qua giữa ngực, và cuối
cùng là lổ mũi. Chúng ta chỉ đơn thuần chú tâm vào nó. Đây là cách bắt đầu kiểm
soát hơi thở, cột sự chú tâm vào những điểm đầu, giữa và cuối của hơi thở vào và
hơi thở ra.
Chúng ta tu tập như vậy cho đến khi nào được trôi chảy, nhịp nhàng. Bước
tiếp theo chúng ta chỉ tập trung sự chú tâm vào một chỗ duy nhất, đó là nơi cảm
nhận hơi thở vào và ra ở ngay chóp mũi hoặc ở môi trên (điểm giữa hai lổ mũi).
Đến lúc này chúng ta không còn để ý hơi thở dài hay ngắn, mà chỉ còn chú tâm
đến cảm nhận đi vào và đi ra của hơi thở.
Nhiều hiện tượng khác nhau tiếp xúc với các giác quan, làm khởi sinh nhiều
ý nghĩ. Điều này được gọi là ý nghĩ ban đầu (tầm, vitakka). Nó gợi lên ý tưởng,
có thể là ý tưởng về bản chất của những hiện tượng hữu vi (do các điều kiện tương hợp mà có, sankhara), ý tưởng về thế giới hoặc ý tưởng về bất cứ thứ gì.
Mỗi khi nó xuất hiện, tâm lập tức muốn dính vào nó hoặc nhập chung với nó.
Nếu nó là một đối tượng lành mạnh, cứ để tâm nhận lấy. Nhưng nếu đó là một
đối tượng không lành mạnh, hãy chặn nó ngay. Nếu nó là đối tượng lành mạnh,
để tâm quán chiếu (chánh niệm, xem xét) về nó, và yếu tố hỷ-lạc sẽ phát sinh (khi
thiền định). Tâm sẽ sáng tỏ và trong suốt khi hơi thở đi vào và đi ra, những ý nghĩ
ban đầu (tầm) sẽ hiện lên, và tâm sẽ đón nhận chúng. Ngay sau đó chúng sẽ biến
thành những ý nghĩ suy lý (tứ, vicara). Tâm phát triển sự quen thuộc với đối tượng, áp dụng đối tượng vào chính mình, và hòa nhập mình vào đối tượng.
Ta đang ngồi và bỗng nhiên ý nghĩ về ai đó nổi lên trong đầu—đó là ý tưởng
ban đầu (tầm, vitakka). Sau đó ta nhận lấy ý nghĩ về người đó và bắt đầu suy nghĩ
(suy lý) nhiều thứ về người đó. Đó là ý nghĩ suy lý (tứ, vicara). Ví dụ, chúng ta https://thuviensach.vn
chọn ý nghĩ về cái chết và bắt đầu quán niệm (suy xét, suy lý, chánh niệm) về nó:
“Ta sẽ chết; người khác sẽ chết; mọi chúng sinh đều phải chết; khi họ chết, họ sẽ
đi về đâu . . .?”. . . Giữ nó lại! Giữ ý nghĩ đó lại và suy lý tiếp. Nếu ý nghĩ đó
đang chạy mất, ngăn nó lại và trở lại chánh niệm vào hơi thở. Tiếp tục bám giữ
(tứ) ý nghĩ đó cho đến khi tâm sáng tỏ và trong suốt.
Sau đó, khi ta tiếp tục thiền, ý nghĩ ban đầu (tầm) và ý nghĩ suy lý (tứ) cứ
liên tục có mặt. Nếu chúng ta tiếp tục quán niệm một cách khéo léo (thiện xảo) về
một đối tượng (đề mục), ví dụ về sự vô thường của sự sống, thì tâm sẽ trải nghiệm một sự tĩnh lặng (định) sâu hơn, và niềm vui hoan hỷ (yếu tố hỷ) sẽ phát
sinh. Có ý nghĩ tầm và tứ, và chúng sẽ dẫn tâm đến sự hoan hỷ và khoan khoái.
Nếu chúng ta tu tập ý nghĩ suy lý (tứ, vicara) với một đối tượng hợp với mình,
chúng ta có thể trải nghiệm cảm nhận sướng khoái tột độ đến nỗi lông tóc dựng
lên, nước mắt chảy tràn, một trạng thái khoan khoái tột cùng—nhiều cảm nhận
xảy đến sau khi yếu tố hoan hỷ phát sinh.
Sau một lúc, yếu tố hỷ này sẽ bắt đầu phai nhạt và biến mất, và ta bắt lại ý
nghĩ ban đầu đó (quay lại ‘tầm’). Tâm sẽ trở nên vững chắc và không bị xao lãng.
Rồi ta tiếp tục ý nghĩ suy lý (tiếp tục ‘tứ’), tâm trở nên hợp nhất với nó. Khi chúng tiếp tục tu tập một cách thiền hợp với tính khí của mình và thiền tập tốt, thì
mỗi khi chúng ta chọn lấy một đối tượng, tâm sẽ trở nên hoan hỷ và cực kỳ khoan
khoái. Cứ tu tập tầm và tứ, tầm rồi tứ, tứ rồi tầm như vậy, yếu tố hoan hỷ (hỷ) sẽ
khởi sinh. Rồi tiếp theo là yếu tố hạnh phúc (lạc).
Điều này diễn ra khi ngồi thiền. Sau khi ngồi thiền, chúng ta có thể đứng
dậy và đi thiền. Tâm có thể vẫn giống vậy khi đi thiền. Sẽ không còn những chướng ngại như tham dục, sân giận, bất an và động vọng, buồn ngủ và đờ đẫn,
và nghi ngờ nữa, và tâm sẽ không còn bị ô nhiễm.
Học trò: Điều đó có thể xảy ra với tất cả mọi loại ý nghĩ, hay tâm chỉ đạt
đến như vậy trong trạng thái tĩnh lặng của nó?
Ajahn Chah: Điều đó xảy ra khi tâm đang tĩnh lặng. Đó không phải là loại
“phát triển tâm” bình thường. Chúng ta ngồi với một cái tâm bình lặng, rồi ý nghĩ
ban đầu (tầm) mới hiện lên. Ví dụ, tôi nghĩ về người anh trai vừa mới chết. Đó là
khi tâm đang tĩnh lặng—tâm tĩnh lặng không phải là thứ gì chắc chắn ổn định,
nhưng trong thời khoảng tĩnh lặng đó, tâm đang tĩnh lặng. Sau khi ý nghĩ ban đầu
(tầm) hiện lên, tôi đi vào ý nghĩ suy lý (tứ). Nếu nó thuộc hàng các suy nghĩ thiện
https://thuviensach.vn
xảo và lành mạnh, thì nó sẽ làm tâm dễ chịu và hạnh phúc. Rồi tâm sẽ phát sinh niềm hoan hỷ, cùng lúc tâm trải nghiệm hoan hỷ đó. Yếu tố hoan hỷ (hỷ) này phát sinh từ tầm và tứ diễn ra trong một trạng thái tĩnh lặng của tâm. Chúng ta
không cần phải đặt tên cho những trạng thái tĩnh lặng đó là tầng thiền thứ nhất,
thứ hai, thứ ba (nhất thiền, nhị thiền, tam thiền). Chúng ta chỉ cần gọi nó là sự
tĩnh lặng (định).
Yếu tố thứ hai sau hỷ là yếu tố lạc (hạnh phúc). Về sau khi sự tĩnh lặng càng
thêm sâu, chúng ta dẹp bỏ ý nghĩ tầm và tứ. Trạng thái của tâm lúc này đang trở
nên tinh tế và vi tế hơn. Tầm và tứ tương đối vẫn còn thô tế, và chúng sẽ biến
mất, nhường chỗ cho những thứ vi tế hơn. Chỉ còn lại niềm vui mừng (hỷ), đi
kèm với niềm hạnh phúc (lạc) và sự nhất điểm của tâm (định). Và đến lúc cao sâu
nhất thì chẳng còn gì cả—yếu tố hỷ ( pity) và lạc ( sukkha) phai biến, và tâm trở
nên trống không. (Trạng thái này thường được gọi là tầng thiền định thứ tư, hay
tứ thiền).
Chúng ta không cần bám trụ hay an trú vào bất kỳ trải nghiệm này. Chúng sẽ
tự diễn tiến một cách tự nhiên từ trải nghiệm này sang trải nghiệm tiếp theo. Điều
này có nghĩa tâm càng lúc càng trở nên tĩnh lặng, và những đối tượng của nó càng lúc càng giảm dần (biến dần), cho đến khi chẳng còn gì ngoài sự nhất-điểm
( ekaggata) và sự buông xả ( upekkha) của tâm.
Khi tâm đã tĩnh lặng và đạt định, điều đó có thể xảy ra. Đó chính là năng lực
của tâm đã đạt đến sự tĩnh lặng. Các chướng ngại [tham dục, sân giận, bất an và
động vọng, buồn ngủ và đờ đẫn, và nghi ngờ] không còn có mặt. Những chướng
ngại có thể vẫn còn nằm ngủ (tiềm ẩn) bên trong tâm, nhưng chúng không có mặt
(khởi sinh) vào lúc tâm đạt định như vậy.
Nguyên tắc quan trọng của thiền là đừng bao giờ nghi ngờ về bất cứ sự gì
xảy ra. Nghi ngờ chỉ tạo thêm rối trí. Nếu tâm bừng sáng và tỉnh thức, đừng hoài
nghi gì về điều đó. Đó là một trạng thái của tâm. Nếu tâm có tăm tối và ngu mờ,
đừng hoài nghi về điều đó. Chỉ tiếp tục tu tập một cách siêng năng mà không dính vào những phản ứng này nọ với những trạng thái đó. Chỉ cần nhận biết và
tỉnh giác (ý thức rõ) về chúng, đừng có ghi ngờ gì về chúng. Chúng chỉ là chúng.
(Những trạng thái chỉ là trạng thái).
Khi chúng ta tu tập, những trạng thái đó là những thứ chúng ta gặp phải
trong tiến trình tu tiến. Nhận biết chúng bằng sự tỉnh giác, và cứ buông bỏ, để
https://thuviensach.vn
mặc chúng. Dù tâm có tăm tối hay tỏa sáng, đừng bám vào những trạng thái đó.
Cứ tiếp tục ngồi thiền hay đi thiền, và tiếp tục nhận biết điều gì đang xảy đến,
không dính mắc hay mê thích gì về nó. Đừng làm mình khổ vì những tình trạng
này của tâm. Đôi lúc tâm phấn khích, hoan hỷ. Đối lúc nó xìu sầu, buồn chán. Có
lúc sướng, có lúc khổ. Có lúc bí tắt, gặp trở ngại. Thay vì nghi ngờ gì về chúng,
chỉ cần hiểu rõ rằng chúng chỉ là những trạng thái vô thường của tâm, và rằng bất
cứ thứ gì thể hiện lên chỉ là do các nguyên nhân đang chín muồi. Ngay giây khắc
này, trạng thái này đang thể hiện trong tâm—đó là thứ chúng ta cần nên nhận biết.
--------
Học trò: Khi thiền chúng ta có nên nhắm hai mắt lại để không nhìn thấy trần
cảnh bên ngoài, hay là chúng ta cứ tự nhiên nhìn mọi sự vật?
Ajahn Chah: Khi chúng ta mới bắt đầu tập thiền, tốt nhất chúng ta nên tránh
xa mọi sự vật tác động vào các giác quan, vì vậy tốt hơn nên nhắm mắt khi thiền
tập. Nhờ không nhìn thấy những sự vật đối tượng có thể tác động đến ta, chúng ta
có thể xây dựng sức mạnh của tâm. Khi tâm được vững mạnh thì chúng ta có thể
mở mắt như bình thường, và bất cứ thứ gì chúng ta nhìn thấy cũng khó quấy động
chúng ta. Nhắm hay mở lúc này không thành vấn đề.
Khi ta nghỉ ngơi, chúng ta thường hay nhắm mắt. Ngồi thiền với hai mắt
nhắm lại là sự an trú đối với một người thiền tập. Chúng ta tìm thấy sự thú vị và
nghỉ ngơi trong tư thế đó. Nhưng nếu chúng ta không thể nhắm mắt, liệu chúng ta
có thể đối diện và xử lý mọi sự vật đối tượng hay không? (Đó mới là vấn đề). Khi
chúng ta ngồi nhắm mắt, chúng ta có được lợi lạc từ tư thế đó. Khi chúng ta mở
mắt, chúng ta có thể xử lý mọi thứ chúng ta gặp thấy. Mọi thứ không vuột khỏi
tầm tay—thì chúng ta chẳng mất gì. (Chúng ta luôn có thể nhận biết về mọi thứ).
Nhưng về căn bản thì chúng ta chỉ đang xử lý mọi thứ (với hai mắt mở). Khi chúng ta quay lại ngồi thiền, chúng ta thực sự có thể phát triển trí tuệ lớn hơn,
thâm sâu hơn.
Đó là cách chúng ta tiến triển trong việc tu tập. Khi chúng ta đạt đến trình độ
thiện thạo, việc nhắm mắt hay mở mắt cũng chẳng khác nhau. Tâm không thay
đổi hoặc bị lung lạc. Suốt thời gian trong ngày, sáng, trưa, chiều, tối, trạng thái
tâm đều như nhau. Chẳng có gì có thể lay chuyển cái tâm. Khi sướng khởi sinh,
https://thuviensach.vn
ta nhận biết “Nó không chắc chắn”, và nó biến qua. Khi khổ khởi sinh, ta nhận biết “Nó không chắc chắn”, và nó chỉ là nó, rồi nó biến qua. Sinh rồi diệt.
Sự thiền tập của chúng ta sẽ gặp đủ loại ô nhiễm và hành vi của tâm khởi
sinh liên tục trong tâm. Thái độ (cách nhìn) đúng đắn nhất là hãy sẵn sàng nhận
biết và buông bỏ tất cả chúng, dù đó là sướng hay khổ, vui hay buồn, ngon hay
dở, xấu hay đẹp, tốt hay xấu. Ngay cả khi sướng là cái ta mong muốn và khổ là
cái ta không mong muốn, chúng ta vẫn nhận biết chúng là như nhau. Đó chỉ là
những thứ chúng trải nghiệm mà thôi, (sướng hay khổ chỉ là do cách ta trải nghiệm).
Sướng (hạnh phúc, khoái lạc) là thứ người đời tham muốn có được. Khổ
(đau, buồn) là thứ chẳng ai muốn. Niết-bàn là thứ vượt trên cả muốn và không
muốn. Niết- bàn không còn dính líu đến tham muốn. (Muốn hay không muốn
không có mặt trong niết-bàn). Muốn được hạnh phúc, muốn không bị khổ, muốn
vượt trên cả sướng và khổ--cứ muốn thì rốt cuộc cũng chẳng được gì. Đừng
muốn nữa. Đừng dính vào sự mong cầu. Đó mới là sự bình an.
https://thuviensach.vn
33
Đó Là Gì Vậy?
Sự thiền của Ajahn Chah. Thiền sư Ajahn Chah có một cách tiếp cận trực
tiếp với thiền, và thầy luôn khuyên mọi người không để bị dính vào những nghi
ngờ, cũng đừng quá quan trọng những trải nghiệm trong thiền, cho dù những trải
nghiệm đó trông rất kỳ lạ và khác thường. Thiền sư từng kể lại thời gian tu tập
ban đầu của mình, một loạt những trải nghiệm mang tính chuyển hóa đã xảy ra
trong một đêm ngồi thiền. Thầy cảm thấy thân mình to lên và vỡ tan, cùng với
những tiếng động lớn, và khi hết hồi, thầy tự hỏi chính mình: “Đó là gì vậy?”.
Câu trả lời đến với thầy tức khắc: “Nó là nó”. Điều đó giải tỏa nghi vấn của
thầy, và từ đó, nó đã trở thành cách tiếp cận thiền của thầy và cách đó tạo ra bản
tính bất lay chuyển đối với việc tu tập của thầy.
https://thuviensach.vn
34
Đừng Quá Quan Trọng
về Sự Tĩnh Lặng
Khi tôi còn trẻ, tôi đã đi tìm sự bình an theo một cách sai lầm. Tôi ngồi tu
thiền định, nhưng tâm tôi không lắng định. Tôi lồng lộn đủ cách, nhưng dù tôi có
làm đủ cách để mang tâm về lại, nó cũng chẳng quay về. Mà nếu nó có quay về,
thì nó cũng chẳng ở yên.
Vậy làm sao? Tôi nín thở? Tôi đã từng cố thử như vậy. Tôi nín chặt hơi thở
và cố ép tâm ngừng chuyển động. Nhưng nó cứ chạy nhảy. Tôi nín thở lâu hơn,
nhưng chẳng mang lại kết quả nào tốt hơn ngoài việc sắp chết vì nín thở.
Điều này cũng giống như khi tôi cảm thấy sự thiền của mình bị quấy nhiễu
bởi những âm thanh. Tôi lấy sáp bịt tai lại. Tôi bịt thật chặt đến khi không còn
nghe gì nữa. Có vẻ tốt—không còn âm thanh nào có thể quấy nhiễu tôi— nhưng
rồi tôi nghĩ về điều đó: nếu việc không nghe hoặc không thấy thứ gì là con đường
đi đến giác ngộ, thì tất cả những người điếc là người giác ngộ. Người mù là bậc
giác ngộ. Người điếc hay mù mới tu thành những a-la-hán!
Tôi suy xét nhiều về điều này đến khi hiểu ra. Tôi hiểu ra rằng nếu chỉ ngăn
chặn mọi thứ bên ngoài thì cũng chẳng phòng hộ được mình, do vậy tôi bỏ cách
bịt tai nhắm mắt đó. Tôi nhận ra rằng chỉ có mình và những dính mắc của mình
mới gây ra khó khổ. Hiểu ra được vậy tôi đã rất tiếc cho mình vì chọn sai cách tu
vào thời mới bước vào tập thiền, lúc đó tôi thật ngu mờ. Lúc đó tôi muốn tu tập
để thoát khổ nhưng việc tôi làm chỉ mang lại khó khổ cho mình, và kết quả là tôi
chẳng khi nào có được sự bình an.
Khi tâm được tĩnh lặng, chúng ta vui mừng. Nếu chúng ta có được vài ngày
bình an như vậy, chúng ta thực sự thấy hạnh phúc. Nhưng rồi đến ngày tiếp theo,
bỗng nhiên ta giống như đang ngồi trên ổ kiến lửa. Ta không thể ngồi yên được,
không thể làm gì được, tâm thật là hoang dại và động vọng. Ta nghĩ suy và cố tìm
xem lý do tại sao nó không như những ngày trước đó. Vài ngày trước đó thật bình
an, và ta ước gì cái trải nghiệm bình an đó sẽ quay trở lại với ta.
https://thuviensach.vn
Ngay chỗ này chúng ta bị ngu mờ. Những tình trạng của tâm thay đổi. Nó
chẳng bao giờ cố định, chắc chắn hay ổn định dài lâu. Đó là bản tính của chúng;
đó luôn luôn là cách chúng xảy ra. Bất cứ thứ gì khởi sinh thì đã là cũ, cái gì vừa
sinh đã diệt rồi; nó chẳng phải là thứ gì khác biệt hay bất biến, mà nó luôn luôn bị
chi phối bởi cùng những đặc tính giống nhau. Chúng ta phải nhìn vào những phản
ứng của tâm, nhìn vào cách nó thích hay không thích thứ này thứ khác. Khi
chúng ta có sự thích, chúng ta vui lòng, và cái cảm nhận được vui lòng đó có mặt
chỉ là do sự ngu mờ mà thôi; chứ không phải do chúng ta (cảm nhận) đúng đắn.
Nếu bạn được tĩnh lặng, đừng quan trọng với điều đó. Nếu bạn bị xao lãng,
đừng quan trọng vì điều đó. Phật đã dạy đừng để mình bị chuốc độc hay say xỉn
vì cái gì. Điều này áp dụng cho tất cả mọi trải nghiệm, không ngoại trừ điều gì.
Nếu chúng ta còn tham muốn và mong cầu, chúng ta luôn ở trong tình trạng động
vọng. Do vậy, Đức Phật đã nói không thể có trí tuệ nếu chỉ có thiền định. (Khi
thiền định là chúng ta còn muốn đạt đến trạng thái định, muốn chứng đắc tầng
thiền định). Trong thiền định, chúng ta có thể có được sự tĩnh lặng nhờ cách ly
khỏi những đối tượng bên ngoài. Không nghe âm thanh, không cảm nhận những
đối tượng của các giác quan, chúng ta có thể được tĩnh lặng. Điều đó cũng là tốt,
đó là giá trị của thiền định. Điều đó có được nhờ chúng ta thoát khỏi mọi sự vật
đối tượng trong một quãng thời gian thiền định. Nhưng điều đó chỉ là sự tốt tạm
thời và ngắn ngủi. Giống như một số căn bệnh, như ung thư. Khi chưa phát hiện
được, chúng ta thấy ổn, không thấy đau đớn và tuyệt vọng cho đến khi phát hiện
ra nó. Giống như thiền định, người thiền không nhận biết mọi thứ bên ngoài, nên
người ấy cảm thấy mình không còn ô nhiễm. Nhưng khi người thiền rời khỏi
trạng thái định và bắt đầu đối cảnh, nhìn thấy mọi thứ, nghe thấy mọi thứ, thì tâm
sẽ bị những thứ đó quấy nhiễu. (Thực tế là vậy. Tình trạng luôn là vậy). Vậy thì
chúng ta phải làm sao? Chúng ta tìm đâu một nơi trên thế gian này? Nơi nào chúng ta không nhìn thấy, nghe, ngửi, nếm và chạm xúc mọi thứ đối tượng?
Phật muốn mắt chúng ta nhìn thấy mọi thứ, tai chúng ta nghe mọi âm thanh,
mũi chúng ta ngửi các mùi hương, lưỡi chúng ta nếm mọi mùi vị, thân chúng ta
cảm nhận cứng, mềm, nóng, lạnh, sướng, đau. Phật muốn chúng ta trải nghiệm tất
cả mọi thứ và nhận biết rằng “À ha! Mọi thứ là vậy, như chúng là”. Đây là cách
để chúng ta đạt đến trí tuệ. Ngay cả khi chúng ta không ngồi thiền, không đi thiền
gì cả, tâm chúng ta vẫn luôn tỉnh giác và quán sát, tiếp tục tu tập một cách tinh
https://thuviensach.vn
tấn mà không bị lạc lối hay thoái lùi. Người khôn khéo thiện xảo thì tu tập giáo pháp theo cách như vậy.
Bạn có bao giờ gặp những thiền sư già chưa? Họ bàng quan với tất cả mọi
sự. Chúng ta khó mà hiểu được cái tâm buông xả của họ. Bởi vì tâm của họ mát
mẻ và họ có tri kiến. Khi có khổ, khổ không làm lay chuyển được họ. Khi sướng
đến, sướng không lay động được họ. Họ luôn tự chủ “Đừng quấy nhiễu ta nhé”.
Đó là cách họ nhìn mọi sự tình. Khi khổ đến: “Đừng làm phiền ta nhé”. Họ là
những “người chín chắn”; mọi ô nhiễm chỉ còn đứng bên ngoài, không còn xâm
nhập được vào tâm họ. Chúng ta nhìn những thiền sư đó và tự hỏi sao họ làm
được như vậy. Tâm chúng ta gặp khó khổ hay khoái sướng thì cứ nóng lên bần
bật, còn họ thì không. Do vậy, lời khuyên là các bạn tu nên tìm được một bậc thầy chân tu và lấy vị ấy làm gương để mình noi theo, luôn chánh niệm về tấm
gương đó trong suốt thời gian tu tập.
https://thuviensach.vn
35
Tu Liên Tục
Từng chút, từng chút, rồi chúng ta có thể hành thiền. Chúng ta chưa có được
sự hiểu biết (tri kiến) thâm sâu, chúng ta chưa thực sự biết mình đang làm gì, nhưng chúng ta có thể tập tiến mỗi lần một chút. Chúng ta có thể không biết mình
có lợi ích từ việc tập thiền, nhưng chúng ta cứ thực hành nó, từng chút, từng chút.
Khi chúng ta ăn, chúng ta có thấy no ngay sau khi ăn một muỗng? Chưa. Chúng
ta có thể nói mình no, mặc dù chưa no (bụng chưa đầy). Ăn thêm muỗng thứ hai
và chúng ta sẽ no hơn, nhưng chỉ là no hơn một chút. Nếu chúng ta tiếp tục ăn,
từng muỗng một, đến lúc nào đó chúng ta sẽ no đầy. Hãy suy nghĩ về điều này,
biết nhìn trước, và ta sẽ thấy được mình đang đi đến đâu: cuối cùng chúng ta sẽ
đến lúc đang chậm rãi ngồi nhai muỗng cơm cuối cùng. Từng muỗng nhỏ tích
góp, và cơn đói giảm bớt từng chút, và cuối cùng chúng ta no đầy—có thể đến
mức chúng ta chẳng thèm nhìn đến món ăn nào nữa. Những muỗng nhỏ thức ăn
đã được ăn vào, từng muỗng một, đã làm no bụng chúng ta.
Những lão làng ở đây thường hay kể chúng ta chuyện trong cây tre khô có
lửa. Thời xưa, diêm quẹt còn rất hiếm và diêm quẹt không phải lúc nào cũng quẹt
ra lửa được. Khi người ta đi vô rừng, họ chỉ cần tìm những khúc cây khô, họ biết
có lửa bên trong cây. Khi nào họ cần lửa nấu ăn, họ chỉ cần có sát hai khúc tre
khô để nó phát ra lửa. Họ cọ sát liên tục hai khúc tre. Ban đầu thân tre còn lạnh.
Sau một hồi có sát, khúc tre nóng lên, rồi sau đó bốc khói. Phải mất thời gian để
hai khúc tre nóng lên, rồi mất thêm thời gian nữa mới bốc khói, và sau đó mới
phát ra lửa.
Thời bây giờ con cháu của họ sống trong thời hiện đại không còn kiên nhẫn
như cha ông trước kia. Thời bây giờ, nếu chúng ta cầm hai khúc tre khô để tạo ra
lửa, chúng ta chỉ mới cọ sát hai phút là bắt đầu thấy mệt mỏi. Chúng ta chán nản
và bỏ khúc tre xuống ngay. “Thôi, mệt quá, nghỉ một chút đã”. Sau đó chúng ta
lại cầm mấy khúc tre lên, tre đã lạnh trở lại. Chúng ta lại cọ sát lần nữa, nhưng
phải bắt đầu lại từ đầu nên tre không dễ nóng lên nhanh được. Và rồi ta lại hết
kiên nhẫn...Cứ như vậy, chúng ta cứ làm theo kiểu đó hàng giờ hoặc cả ngày thì
https://thuviensach.vn
cũng chẳng tạo ra chút lửa nào. Chúng ta cọ sát rồi ngưng, cọ sát rồi ngưng. Rồi ta bắt đầu xỏ xiên những lão làng: “Những lão già làng đúng là điên. Tui chẳng
hiểu mấy ổng nói kiểu gì, lửa đâu mà lửa. Chắc mấy ông già bịa chuyện cho vui.
Tui đã cọ sát mấy khúc tre đến rã tay ra mà có thấy chút lửa nào đâu!”.
Điều đó tương tự cũng xảy ra nếu chúng ta không hiểu biết và không cố
gắng tu tập đến nơi đến chốn!. Chúng ta không làm đủ nóng mà lại mong có được
lửa. Những người xưa đã làm được như vậy, nhưng họ biết phải cần có nhiều nỗ
lực liên tục mới tạo ra được lửa. Bạn phải cọ sát liên tục, không ngừng, vì nếu
bạn ngưng thì bạn chỉ có được mấy khúc tre lạnh mà thôi.
Cũng giống như những học trò từ xa khăn gói đến đây để học thiền. Họ lắng
nghe vài điều chỉ giáo, rồi họ muốn thiền cho được nhanh chóng. Họ cứ muốn
học phương pháp thiền nào giúp họ có được kết quả nhanh nhất. Tôi nói với họ:
“Nếu các anh chị muốn ‘nhanh nhất’ thì chẳng được gì đâu”. Có một thứ được
gọi là nguyên nhân và kết quả (nhân quả). Kết quả tu tập chỉ được tạo ra từ những
nguyên nhân đúng đắn và phù hợp. Không có chuyện cầu được ước thấy ngay tức
khắc. Cách “nhanh nhất”—ngay cả Phật chắc cũng tìm không ra.
Chúng ta sẽ tiến bộ được trên đường tu tập nhờ vào sự nỗ lực liên tục, tu
miên mật, cũng giống như một người cọ sát hai khúc tre liên tục và không ngừng
để tạo ra lửa. Có sát không ngừng, nhiệt nóng sẽ tăng lên. Càng cọ sát thêm, nhiệt
nóng càng tăng lên. Khi khói bốc lên, lửa gần xuất hiện; nhưng đang lúc khói bốc
lên thì không nên ngưng lại. Đây không phải trò chơi (muốn chơi thì chơi, muốn
ngưng thì ngưng để bữa sau chơi lại), người xưa hiểu được như vậy nên cọ sát
liên tục và không ngừng. Đó là cách những người ấy tạo ra được lửa.
https://thuviensach.vn
36
Trèo Cao Té Đau
Kỳ Vọng và Thất vọng
Những ý tưởng cao siêu, những thất vọng mỗi ngày. Chuyện một Tỳ kheo trẻ
với thầy Ajahn Chah.
Một Tỳ kheo trẻ tự cho mình là một người thiền giỏi. Vị Tỳ kheo đó đến gặp
thầy Ajahn Chah tại chùa Wat Pah và đã thuật lại những kinh nghiệm mình đã
học tu từ những thiền sư khác nhau. Vị Tỳ kheo cảm thấy khi kể như vậy chắc sẽ
tạo ấn tượng với Ajahn Chah. Nghe xong, thầy Ajahn Chah chẳng nói lời nào,
thầy rời khỏi ghế ngồi, rồi bò xuống sàn nhà trên hai tay hai chân và thầy bắt đầu
làm như một con chó đang sủa quanh. Vị Tỳ kheo trẻ nhìn và tức cười và nghĩ
rằng thầy Ajahn Chah đang muốn nói với mình điều gì đó.
Vị Tỳ kheo ở lại đó tu học, và sau đó vị đó nhận thấy mình chẳng tu được gì
và cuộc sống của mình thật vô nghĩa, vô vị, tẻ nhạt. Tự tin rằng mình sẽ không
cười cho qua nữa, vị Tỳ kheo đến gặp thầy Ajahn Chah.
Ajahn Chah nói rằng: “Thầy giống như một con sóc con. Nó nhìn thấy
những con sóc lớn leo trèo lên các cây cao, chạy nhảy trên cành, và nó muốn làm
theo như vậy, nên nó bò ra cành cây, rồi bị mất thăng bằng. Bầm! Nó rớt xuống
đất. Sóc mẹ tha nó lên lại trên cây, nhưng sóc con vẫn cứ muốn chạy và nhảy trên
đó. Nó lại trượt chân. Bầm! Lại rớt xuống đất”. Thầy Ajahn Chah tiếp tục câu
chuyện về con sóc con cứ rớt và lại rớt xuống đất liên tục nhiều lần, cho đến lúc
vị Tỳ kheo (khi nãy nghĩ rằng mình sẽ không cười) ngã lăn xuống sàn kuti và cười ngặt, cười nghẻo.
Nhưng sau này vị Tỳ kheo đó vẫn còn bất mãn vì không thể sống theo cảnh
sống ở chùa, mặc dù vị ấy đã cố gắng tuân thủ tất cả giới luật và thanh quy ở
chùa. (Vị ấy cứ nghĩ nơi cửa-không thì cái gì cũng hoàn hảo, cao quý, thánh thiện, và việc thiền tập sẽ thánh thiện và cao siêu hơn nhiều. Nhưng khi đến chùa
ở, vị ấy thấy rằng mọi thứ sinh hoạt và tu hành đều trông rất đời thường, không
như mình đã tưởng tượng). Vị ấy lại đến gặp thầy Ajahn Cha và bày tỏ sự bất
mãn của mình. Ajahn Chah lại nói cho vị Tỳ kheo một câu chuyện khác.
https://thuviensach.vn
“Có một con lừa thường lắng nghe con dế kêu. Con lừa nghĩ “Làm sao nó có thể hát hay như vậy!”. Con lừa đi hỏi những con vật khác để biết được bí quyết
của con dế. Những con vật khác nói là con dế nhờ uống nước sương nên có giọng
hát hay.
“Do vậy, mỗi sáng hôm sau con lừa cứ đi liếm nước sương động trên cỏ, và
đến một ngày nó mở miệng ra hát. Nhưng đó vẫn là tiếng ‘be be’ của một con
cừu.”
https://thuviensach.vn
PHẦN 6
ĐI HẾT CON ĐƯỜNG ĐẠO
https://thuviensach.vn
37
Chấm Dứt Mọi Khó Khổ
Người đời có những tính khí căn cơ khác nhau, có người nặng về tham, hay
sân, hay si, hay tự cao tự ngã. Dù là căn cơ ra sao, Phật cũng dạy cách để làm bớt
đi những tính khí đó và cuối cùng diệt sạch chúng luôn. Đây là loại hiểu biết (tri
kiến) cao nhất trong các loại hiểu biết. Theo nguyên tắc của kiến thức thế gian,
người học nhiều thứ khác nhau và đạt đến những kiến thức khác nhau. Nhiều
người đạt đến vị trí cao hơn trong xã hội và tự cho mình là quan trọng, là có tri
thức. Kết quả là nhiều người khác không thích và xã hội luôn luôn có bất đồng.
Đó chỉ là những nguyên tắc và kiến thức bề ngoài.
Theo cách của đạo Phật, chúng ta hết lòng lắng nghe sự thật của mọi sự vật
hiện tượng và cố gắng hiểu biết được điều gì là sự thật và đúng. Để làm gì? Để
giải quyết những vấn đề khó khổ của sự sống. Chúng ta học hỏi giáo pháp là để
giải quyết những khó khổ mà chúng ta trải nghiệm trong thế giới này, những khó
khổ của chúng ta và của người khác, của gia đình, nhiều vấn nạn và sự khổ mà
nhiều người vẫn liên tục đối diện đến hôm nay.
Có nhiều loại khó khổ khác nhau. Sự thực [giải pháp thực sự] là...không có
ai giải quyết những khó khổ và cũng không có những khó khổ đó. Không ‘ai’ giải
quyết những khó khổ, do vậy không có những khó khổ đó. Đây là chỗ chấm dứt
mọi thứ. Nếu có ‘ai’ giải quyết những khó khổ, thì sẽ có rất nhiều khó khổ, và sẽ
chẳng bao giờ chấm dứt những khó khổ đó—đó là cách của thế gian.
Theo lý của giáo pháp, chúng ta nói rằng: Nếu không ‘ai’ giải quyết khó
khổ, thì không có những khó khổ. Đó là cách chúng ta chấm dứt khổ, đó là cách
đi đến sự bình an. Nếu còn có ‘ai’ giải quyết những khó khổ, thì sẽ luôn còn hoài
rất những khó khổ. Nếu chúng ta còn nhận thức những khó khổ, thì luôn luôn còn
cái ‘người’ giải quyết những khó khổ đó.
Lấy một ví dụ nhỏ, trước kia những điều kiện sống ở nơi đây rất đơn giản
(tự nhiên). Chúng ta ít khi nào bị lụt lội do chưa có mấy con đập ngăn sông. Giờ
đây nghèo đói đã trở thành một mối lo. Người ta không trồng đủ lương thực, các
con sông bị ngăn đập khắp nơi. Nhiều cây rừng biến mất. Nên khi có mưa lớn,
https://thuviensach.vn
nước tràn nhanh qua các con đập, nước làm bể đập, kết quả là những làng mạc và thành thị bên dưới bị ngập chìm trong lũ lụt. Thời xưa chúng ta để yên cho tự
nhiên, nước chảy theo những dòng đều đặn quanh năm, và do vậy không có lũ
lụt. Như vậy đó, khi người ta làm gì đó tân tiến (như ngăn đập nước làm điện...),
thì rủi ro mất mát sẽ đi kèm theo. Nhưng nếu không ngăn đập làm điện, mọi người sẽ bị đói nghèo và thiếu thốn tiện nghi sống. Thế gian là vậy, khi giải quyết
chuyện này thì sẽ xì ra chuyện kia. Giải quyết khó khổ này thì khó khổ khác xuất
hiện. Không bao giờ có cách giải quyết mọi khó khổ một lần và tất cả. Chỉ có một
cách để chấm dứt là: không còn (nhận thức) những khó khổ và không còn ‘ai’
giải quyết những khó khổ. Chấm hết!
Là sao? Vậy chúng ta phải làm sao? Sinh ra trên thế gian này, chúng ta đối
diện với rất nhiều khó khổ. Với quá nhiều chúng sinh trên thế gian này, nên cũng
có quá nhiều bất đồng và rắc rối với nhau. Đức Phật đã nói khi nào còn những
khó khổ thì sẽ còn người giải quyết chúng và khi vẫn còn người giải quyết những
khó khổ thì vẫn luôn còn những khó khổ. Chừng nào còn có sinh, thì còn có tử.
Hầu hết chúng ta đều muốn được sinh. Chúng ta khỏi cần tìm cái chết, bởi
cái chết tự động theo sau sinh. Có sinh là có tử. Đó là hai mặt của một thứ. Dù ta
có khát khao được sống và không bị chết, cái chết vẫn cứ đến. Đó là lẽ thực của
tự nhiên. Nhưng ta khó chấp nhận lẽ thực đó. (Chết là điều đáng buồn nhất, hụt
hẫng nhất, bởi vậy phần đông chúng ta đều tránh né và không muốn nghĩ đến nó,
cho dù chúng ta đã chứng kiến những người chết đi hàng ngày). Chúng ta đều có
cảm giác “Tôi hạnh phúc khi được sinh ra, nhưng tôi không muốn chết. Khổ cực
trăm bề cũng được, nhưng đừng để tôi chết”. Hoặc nếu chúng ta phải chết, hãy để
kẻ khác chết trước, tôi muốn chết sau hơn. Hãy để tôi sống thọ hơn. Nhưng thiệt
ra nếu sống càng lâu thì càng nhiều khổ đau hơn, phải không? Chín mươi tuổi
hay già hơn, không khổ đau nhiều hơn sao? Chúng ta luôn cho rằng sống càng
thọ càng thêm hạnh phúc. Đó thực sự là một suy nghĩ ngu dốt. (Càng già thì càng
thêm nhiều khổ đau, bệnh tật chứ có được hưởng thêm gì đâu mà sướng). Sinh tử
là lẽ tự nhiên của tự nhiên. Cũng giống như việc hít thở vậy, có hít vào thì phải
thở ra. Nếu bạn nghĩ bạn được sinh ra mà không chết, vậy thì bạn cứ hít vào và
nín thở đi. (Bạn sẽ lập tức biết làm vậy sẽ trái với lẽ tự nhiên đến mức nào).
Điều gì đáng quý hơn, hít vào hay thở ra? Hãy nghĩ về điều này. Nó cũng
giống như sinh và tử. Nếu bạn cho rằng sinh là quan trọng hơn, vậy cứ hít vào và
https://thuviensach.vn
nín thở đi. Bạn sống được mấy phút? Hoặc nếu bạn nghĩ thở ra là quan trọng hơn, vậy cứ thở ra và đừng hít vào nữa.
Đối với tôi, giáo lý của Phật đơn giản là lẽ đúng đắn. Phật đã nhìn thấy sự
liên tục của sinh và tử, sinh và tử. Và Phật đã dạy rằng: “Ai nhìn thấy lẽ trống
không (tính không), thần chết không thể bắt tới mình”. Cái chết không còn tác
động đến ta nữa. Bởi vì sao? Bởi vì chẳng còn cái “ta” nào nữa để bị chết, để bị
‘bắt chết’.
Cái thân-tâm ta đang ngồi đây được Đức Phật gọi là đống uẩn ( khandha)—
đó là tập hợp (uẩn) về vật chất: sắc thân và bốn tập hợp về tinh thần : cảm giác,
nhận thức, ý nghĩ và tâm thức. [Sắc, thọ, tưởng, hành, thức]. Tập hợp vật chất (thuộc thân) và bốn tập hợp về tinh thần (thuộc tâm) đó tạo nên một ‘con người’
của chúng ta. Thực sự, ‘con người’ chỉ là sự cấu tạo của năm uẩn như vậy. Cái
‘người’ ở đâu? Nếu nói phân tách theo cách khác, cái ‘con người’ chỉ là một đống
đất, nước, khí, nhiệt, và bốn yếu tố này đã được gọi là một ‘con người’. Thần chết không thể đuổi bắt một con người. Thần chết chỉ đuổi bắt bốn yếu tố đất,
nước, khí, nhiệt khi chúng tan rã. Chẳng có cái ‘con người’ nào được tìm thấy
trong đống tan rã đó. (Giống như khi đập nát cây sáo để tìm tiếng sáo, ta chẳng
bao giờ thấy tiếng sáo nào trong đó).
Như vậy ta nhận ra thân này chỉ là trống không (chỉ là sự kết hợp tạm bợ của
các yếu tố tứ đại, còn kết hợp thì còn thân, hết kết hợp thì tan rã. Chỉ là vậy thôi,
chứ không phải là một ‘con người’ cố định hay một cái ‘ta’ nào cả). Sau khi đã
biết thân này chỉ là trống không thì ta còn bám víu vào nó làm gì. Ta không còn
bám chấp vào thân thì thần chết đâu còn với đến ta được nữa. Ta không chết!
Đúng không? Không có cái ‘ta’ thì đâu có ai chết. Đức Phật nói về sự vô ngã ( anatta): sự không có một cái ‘ta’ cố định. Nhưng khi nghe điều này, quý vị nên
nghe cho thật rõ ràng. Theo ý nghĩa đích thực của vô ngã ( anatta), tìm đâu ra cái
‘con người’? Chỉ có năm tập hợp đất, nước, khí, nhiệt—sự trống không. (Trong
đó chỉ là tính không, không có một linh hồn hay một cái ta hay bản ngã nào trong
đó cả. Giống như một cái máy vi tính. Nó chỉ là gồm những yếu tố là xác máy và
bộ nhớ. Nó còn chạy, thì gọi là máy tính. Đến khi nó hư cũ và gãy bể, không còn
cái ‘máy tính’ nào cả). Vậy đó. Mọi thứ đều là trống không. Nhưng chúng ta tạo
ra những quy ước để khái niệm và đặt tên những đống đó là ‘ta’, ‘của ta’, và từ
đó bám vào đó, dính chấp vào đó, khổ tâm với nó. Rồi đến khi những mớ đất,
https://thuviensach.vn
nước, khí, nhiệt đó tan rã, ta (thấy mình bị) chết, bởi do ta đã áp đặt cái ‘ta’ vào trong những mớ đó. Những mớ đó là trống không, nhưng chúng ta không coi là
trống không mà coi đó là cái ‘ta’ của mình, và do vậy có cái ‘ta’ bị chết, nên chúng ta khóc than và tuyệt vọng vì cái chết. Phật đã dạy đó chỉ là những yếu tố
tứ đại. Sự sinh của chúng ta chỉ là do sự kết hợp những yếu tố đó. Khi những yếu
tố đó tan rã, cái chết chẳng ảnh tưởng gì đến chúng ta nếu chúng không còn bám
chấp vào những thứ đó nữa.
Thử nghĩ đến một ấu trùng sau đó trở thành con ong. Khi con ong hình
thành, nó bỏ lại cái vỏ ống trống không. Con ong ở đâu? Khi chúng ta nhìn vào
vỏ ống, chúng ta chẳng thấy ong đâu. Con ong không còn bám trú ở trong ‘đống’
vỏ ống đó nữa.
Do vậy, Phật đã dạy phải dẹp bỏ những thứ về cái ‘ta’. Nếu chúng ta hiểu
được đó chỉ là cái ‘ta’ do quy ước chứ không phải là một cái ta đích thực, thì mọi
vấn đề khó khổ sẽ chấm dứt ở đây. Đó không phải là những khó khổ cần được
giải quyết mà đích thực không cần giải quyết gì cả. Bởi vì đâu còn cái ‘ai’ giải
quyết những khó khổ, nên đâu còn những khó khổ nào nữa. Nếu chúng ta hiểu
được một cách rõ ràng như vậy, sự sống của chúng ta sẽ không còn phải xoay sở,
tranh đấu, bất mãn, khổ sở; không còn sân si.
Phật đã dạy phải suy xét về tính có-điều-kiện (tính hữu vi, sankhara) và tính
vô thường của thân và tâm chúng ta để biết rõ thân và tâm đích thực là gì. Chỗ
này là trí tuệ, và chỗ này là chỗ chúng ta thay đổi cách nhìn cố hữu về một cái
‘ta’, chúng ta không còn chấp thủ vào một ‘cái ngã không có thực’ nữa. (Cái ‘ta’
là không có thực, chỉ là hữu vi, giả lập, là do sự kết hợp của những yếu tố tự
nhiên, còn duyên hợp thì còn, hết duyên hợp thì tan rã. Không có cái ‘ta’ nào bên
trong tấm thân-tâm này cả). Ngắn gọn hơn, chúng ta có thể nói rằng: chẳng có cái
‘ta’ nào để bị chết cả. Nếu chúng ta gỡ bỏ sự chấp thủ vào cái ‘ta’ (dẹp bỏ ngã
chấp), thì cái chết chỉ đơn giản là sự tan rã của bốn mớ yếu tố đất, nước, khí, nhiệt mà thôi.
Chuyện kể về ngài Xá-lợi-phất ( Sariputta) khi đang chỉ dạy cho một học trò
là Tỳ kheo Gunamantani. Gunamantani chuẩn bị đi tu theo lối du hành. (Giống
như Đức Phật và tăng đoàn thời đó và giống như truyền thống tu du hành
( tudong) ở Thái Lan, các tu sĩ luôn di chuyển, khất thực mỗi ngày, thuyết pháp
https://thuviensach.vn
cho các mọi người. Khác với cách tu ở nhiều nơi sau này là người tu trú ngụ một nơi hay một tự viện lâu dài, ít di chuyển đến nơi khác).
Gunamantani nghĩ rằng mình đã chuẩn bị sẵn sàng để đi tu du hành. Nhưng
khi một người đi tu du hành, người ấy sẽ gặp phải nhiều trở ngại và tình cảnh
khác nhau. Ngài Xá-lợi-phất kinh nghiệm được những điều đó, do vậy ngài đã
thử kiểm tra vị đệ tử đã chuẩn bị đủ trước khi lên đường hay chưa. Ngài Xá-lợi-
phất hỏi vị đệ tử: “Nếu có một người thường hoặc một tu sĩ hỏi thầy ‘Này ngài
Gunamantani, khi một người giác ngộ (a-la-hán) qua đời, họ sẽ tái sinh về đâu?’
thì thầy sẽ trả lời họ ra sao?”.
Ngài Gunamantani đã trả lời rằng: “Con sẽ trả lời họ rằng ‘Sắc, thọ, tưởng,
hành, thức sinh rồi diệt’”.
Tôi đã đọc chỗ này khi tôi học kinh điển, và lúc đó tôi chẳng hiểu gì cả.
Thầy hỏi một đàng (người giác ngộ tái sinh về đâu?), trò trả lời một nẻo (năm uẩn
sinh diệt), cứ như hai người nói hai chuyện khác nhau vậy. Nhưng thực sự thì câu
trả lời đã trả lời đúng nhất với ý nghĩa của câu hỏi, chẳng qua thời đó tôi còn ngu
mờ nên chưa hiểu được. Khi được hỏi bậc thánh nhân giác ngộ khi chết sẽ đi về
đâu, ngài Gunamantani đã không trả lời thẳng, và trả lời rằng chỉ có năm uẩn (sắc, thọ, tưởng, hành, thức) hợp rồi tan, sinh rồi diệt, chứ thực sự chẳng có ‘ai’
chết cả. Người giác ngộ như vậy thì không chết. Chỉ có năm ‘đống’ uẩn sinh rồi
diệt, còn duyên hợp thì có mặt, hết duyên hợp thì tan rã. Vậy thôi. Những người
giác ngộ không ở bên trong ‘đống uẩn’ đó. Họ không chết và không tái sinh. Sự
thể là vậy. Không có câu trả lời thẳng bởi không có câu hỏi đúng thực (không có
‘ai’ trong đó để chết) và không có vấn đề đúng thực (không có ‘sự chết’ của ai
cả), cũng không có ‘ai’ giải quyết chuyện sinh tử tái sinh cả. Mọi sự chấm dứt ở
đây. (Không có ‘người’ thì không có ai chết và không có sự chết. Chỉ có năm uẩn
hợp rồi tan).
Quý vị có hiểu mọi sự chấm dứt ra sao không? Tất cả chấm dứt thành
không-có-gì, trống không. Vậy mà khi có ai nói không có gì hay không có ‘ai’ cả,
chúng ta thực sự thấy hụt hẫng và đau lòng—Ta cứ nao lòng: còn tất cả những
thứ của ‘ta’ thì sao? Những của cải của ta, nhà cửa của ta, con cái của ta...thì sao?
Chỗ này rất khó, nhưng chúng ta nên bắt đầu tập tính cẩn thận và biết chấp nhận.
Đừng quá xót xa lo lắng về những thứ mình có, thực sự chúng chẳng phải là của
ta. (Chẳng có gì là ‘của ta’ hay ‘là ta’ cả).
https://thuviensach.vn
Chúng ta khó hiểu điều này. Chúng ta muốn hiểu, nhưng nó thật sự khó hiểu.
Chúng ta nghe, học, và suy xét, điều đó có thể đúng, nhưng chúng ta vẫn khó hiểu thấu hết. Những ô nhiễm trong tâm quá dày đặt và cố hữu, chúng che mờ và
ngăn không cho chúng ta thấy được lẽ thực.
Tham dục trói chặt chúng ta. Vài tham muốn và ước muốn không đủ thỏa
mãn người đời. Họ luôn có nhiều tham muốn và ước muốn và muốn được nhiều,
nhiều hơn nữa, và thông thường chẳng bao giờ dừng lại cho đến khi những tham
muốn nhiều đến ngập đầu và gây ra biết bao phiền não. Mọi người đều mãi đi
ngược lại với giáo pháp.
Do vậy, chúng ta cần lắng nghe giáo lý của Phật một cách kỹ càng. Phật dạy
giáo pháp cho mọi người vượt qua khổ đau, sống không bị khổ đau. Nếu không
có khổ, mọi sự sẽ ra sao? Sẽ không có cái ‘ta’, không có ‘của ta’, không có ‘ngã’
và không còn chấp ngã. Nhưng phải có được trí tuệ hiểu biết rõ về sự “không phải ta, không phải của ta” thì mới tạo ra lợi lạc. Ví dụ, nếu mới vừa hiểu “thân
này không phải của ta” rồi hủy hoại thân này thì điều đó chẳng mang lại ích lợi
gì. “Mấy cái chén kiểu bình kiểu này không phải là của ta, vậy ta đập bể và quăng
chúng đi”, đó là cách ngu xuẩn nhất. Hoặc giả sử có người gặp phải khó khăn vì
gánh nặng con cái, mới nghe câu “Con cái không phải là của ta” liền bỏ bê con
cái, thì điều đó là sai trái nhất. Đừng làm những hành động ngu dốt như vậy!.
Nếu không có cái ‘ta’ thì làm sao có thứ gì là ‘của ta’? Hãy nghĩ kỹ về điều
này. Điều đó là rõ ràng. Nếu có cái ‘ta’ thì mới có những thứ thuộc ‘của ta’. Cái
ly này là của ta. Nếu không có cái ‘ta’, ly này làm sao là ‘của ta’. Khi có thứ gì
(của cải, tiền bạc, danh vọng...) bị hư hoại hay mất đi, hãy nghĩ rằng đó là của
người khác mất, cách đó giúp ta khỏi buồn rầu tiếc nuối. (Việc này không phải
dễ). Cứ ghi nhớ rằng, ta đã hiểu rõ không có cái ‘ta’ nào cả, vì vậy không có gì là
‘của ta’: điều này giúp ta không bị đau khổ, tiếc nuối khi nhìn thấy thứ gì đổ bể
hay mất di. Tất cả chỉ là do quan niệm về một cái ‘ta’ đã gây ra khổ đau và phiền
não. Do vậy, chúng ta được dạy để tiêu diệt cái đống ‘ta’, tiêu diệt cái ‘ngã chấp’
bằng trí tuệ hiểu biết—chỉ có trí tuệ hiểu biết mới tiêu diệt được ngã chấp, không
phải giết nó bằng dao hay chôn sống nó. Mục tiêu của Đức Phật là hiểu biết thế
giới một cách hoàn toàn. Nếu chúng ta biết rõ về thế giới, chúng ta không còn
gặp khó khổ, bởi chúng ta không mang gánh nặng thế giới trên mình. Nhưng nếu
không có trí tuệ hiểu biết, chúng ta cứ mang gánh mọi thứ trên đời.
https://thuviensach.vn
Người đời bây giờ giống như cứ muốn đổ đầy thùng nước, nhưng chẳng bao
giờ đổ nước vào miệng thùng. Họ cứ đổ nước vung vãi ra ngoài, không đúng vào
miệng thùng. Họ cứ đổ như vậy, như con nít nghịch nước cho vui, thì dù họ có đổ
cả đời cũng chẳng bao giờ đầy thùng. Tham muốn (dục vọng) của người thời nay
cũng vậy. Họ cứ luôn tìm kiếm nhiều hơn nữa, muốn có nhiều hơn nữa và hơn
nữa, và chẳng bao giờ thỏa mãn. (Lòng tham không đáy là nguyên nhân của mọi
sự khó khổ và sinh tử ở trên thế gian).
Kẻ nghèo thì có nhiều tham muốn hơn nữa, dục vọng còn lớn hơn nữa. Kẻ
giàu thì có đủ thứ thỏa mãn và vẫn còn tham muốn nhiều nữa. Họ chẳng bao giờ
biết mức nào là đủ giàu. Ai cũng ‘nghèo’ so với tham muốn dục vọng của mình!.
(Chỉ có ai biết khi nào đủ thì người đó mới thực sự giàu có). Tham muốn và dục
vọng lôi chúng ta vào biển khổ. (Nếu không có dục vọng thì không có khổ và tái
sinh). Chúng ta cần suy xét và điều tra kỹ về lẽ thực này.
Tôi đã chỉ dạy và huấn luyện nhiều người tu hành trong hơn ba mươi năm
qua. Tôi cảm thấy rằng điều quan trọng là người ta ít nhất phải hiểu biết về giáo
pháp (lẽ thật, quy luật, sự thật của sự sống), gỡ bỏ bớt những gánh nặng (ràng
buộc, dính chấp), và không cần phải sống quá lâu trên đời. Nếu tốt, họ có thể tu
hành và bước được vào dòng thánh đạo (từ Nhập Lưu...) để bảo đảm tránh bị tái
sinh hơn bảy lần nữa, điều đó thực là đáng quý. (Điều kiện để trở thành một người Nhập Lưu là chỉ cần phá bỏ được cái ‘ta’ và những ràng buộc mê tín).
Đừng để mình tiếp tục bị tái sinh thành bọ chét hay rận rệp, thành rắn, rùa, heo
hay chó, hoặc thành người đuôi, kẻ điếc hay một loại chúng sinh khổ đau ở
những cõi xấu thấp. Chúng ta không thể biết được mình sẽ đi về đâu sau khi chết
nếu chúng ta không chịu tìm cách giải thoát mình ngay từ bây giờ!.
Mục tiêu học hiểu và tu hành chỉ đơn giản là để chúng ta không còn chịu
khổ nữa. Không còn khổ đau. Có nghĩa là khổ đau không còn tìm đến ta nữa.
Thần chết cũng không tìm thấy chúng ta.
Có năm tập hợp tạo nên thân-tâm này: sắc, thọ, tưởng, hành, thức. Chúng
khởi sinh và biến mất, sinh rồi diệt, hợp rồi tan; chẳng có ‘ai’ ở trong đó, chỉ là
những hiện tượng vô thường và mong manh. Nếu bạn nghĩ rằng bạn chết, thì bạn
sẽ bị tái sinh liên tục, mọi lúc mọi nơi. Bạn sẽ luôn bị khổ đau không bao giờ dứt,
bởi vì chẳng bao giờ chấm dứt được. (Còn ‘người’ chết thì còn tái sinh và còn
https://thuviensach.vn
khổ đau. Chỉ khi nào không còn ‘ai’ chết thì cũng không có sự chết, không còn tái sinh, và không còn khổ đau nữa).
Người Chinh Phục thế giới (Đức Phật) là người đã chấm dứt mọi thứ khó
khổ. Chấm dứt tất cả, chấm dứt mọi thứ. Nhưng nếu nói về sự “chấm dứt”, người
đời không muốn nghe, họ không thấy yên tâm. Họ nghĩ sẽ chẳng còn chỗ nào để
họ sống nữa. Họ nghe nói đến nghĩa ‘chấm dứt’, ‘xong’, ‘chẳng có gì cả’, ‘chẳng
còn gì’, họ giựt mình, lo sợ và không hiểu gì. Họ chẳng bao giờ biết được đó chính là trạng thái hạnh phúc và thư thái.
Đó là chỗ khó gặp gỡ và khó vượt qua. Chúng ta nói về ý nghĩa siêu thế
vượt trên thế gian thế tục—chuyển hóa và vượt qua tất cả mọi thói quen (tập khí),
quan điểm (kiến chấp), suy nghĩ (ý hành), và cảm giác (cảm thọ) của con người
trên thế gian này. Thế tục nghĩa là thế gian. Những gì chúng ta đạt được hay thành tựu được trên thế gian thì chúng vẫn thuộc về thế gian và trước sau chúng
cũng suy, tàn, hư, hoại, biến mất theo luật vô thường; do vậy đừng cố nắm giữ,
dính chấp, ràng buộc vào chúng. Cũng giống như một con bọ moi đất, nó cứ đào
moi cho được những mớ đất lớn hơn bản thân nó, đào được lổ hang to hơn nó,
nhưng dù nó có đào cả kiếp, thì đó cũng chỉ là mớ đất và mấy lổ hang nhỏ bé.
Một con trâu đến thả đống phân lên đó còn lớn hơn cả mớ đất cả đời của con bọ
đã đào. Tất cả chỉ là một mớ đất. Những thành đạt, danh phận, của cải của người
đời trên thế gian cũng giống vậy. Dù có cố làm bao nhiêu, có thành đạt giàu có
bao nhiêu, có quyền lực bao nhiêu thì cũng ra đi với tay không. Dù cho những
con bọ có làm việc suốt cả đời, thì chúng cũng chỉ dính líu đến những mớ đất mà
thôi, chẳng có gì hay ho hay giá trị hơn.
Những người biết tạo nghiệp tốt trên đời là người có trí khôn ngoan để sống
trên thế gian. Nhưng dù họ có tạo nghiệp tốt đến đâu, sống tốt đến đâu thì họ vẫn
còn ở trong thế gian. Tất cả những việc họ cố làm cũng chỉ là thế tục và nằm trong hữu hạn, cũng giống như con bọ suốt đời moi đất đào hang. Hang có thể rất
sâu, nhưng nó vẫn nằm trong mặt đất này. Mớ đất đào lên có thể rất cao, nhưng
đó chỉ là một mớ đất nằm trên mặt đất này. Làm nhiều, được nhiều, tạo nhiều nghiệp tốt, được nhiều nghiệp tốt, nhưng đó chỉ là sự làm nhiều và được nhiều
trên thế gian này mà thôi.
Kiến thức thế gian và những thành đạt trên thế gian dù cao siêu và lớn lao
đến đâu thì ta vẫn còn ở trong cõi ta bà đầy khổ đau. Những hạnh phúc trần tục
https://thuviensach.vn
đó là loại hạnh phúc có được và tùy thuộc từ những thứ từ bên ngoài. (Đó là loại hạnh phúc vì làm được, vì có được, vì đạt được). Đó không phải là loại hạnh phúc có được từ sự buông bỏ, sự tự do, giải thoát. Đó không phải là thứ hạnh phúc không phụ thuộc vào những thứ bên ngoài. Để có hạnh phúc trần tục, chúng
ta phải phụ thuộc vào những thứ gì? Chúng ta cần có của cải, tài sản, tiền bạc,
khoái lạc, danh phận, chức tước... Chúng ta dựa vào tất cả những thứ đó, giống
như dựa vào một gốc cây già mục. Sau một thời gian dựa vào nó, đến lúc nó gãy
đổ, và chúng ta sụp đổ theo nó. Đó là loại hạnh phúc thế tục. Nhưng Phật muốn
chúng ta hiểu biết rõ về nó. Chúng ta sống giữa những thứ hạnh phúc đó, chúng
ta cần hiểu rõ, ý thức rõ, và tỉnh giác rõ về chúng.
Chất độc chỉ độc đối với những ai nuốt vào. Nếu không, dù nó là loại độc
đến đâu cũng không gây độc hại cho chúng ta, không nguy hại cho người biết về
nó và không nuốt phải nó.
Người tạo ra chất độc cảm thấy nó tốt—nhưng tốt theo cách xấu ác. Để bán
chất độc đó, ông ta quảng cáo nó: “Hợp chất này thực sự rất tốt! Nếu ta cho chuột
ăn, chắc chắn chuột chết ngay. Cho chó ăn, chó chết ngay. Nó có thể giết bất cứ
con gì. Gà, vịt, và cả người luôn! Do vậy, sản phẩm này của tôi là rất tốt! Mại dô,
mại dô!”.
“Tốt hả, vậy sao ông không uống đi?” “Không, ngộ không dùng nó”
“Tại sao không?”
“Nó tốt để giết vật và người. Không phải tốt cho ngộ” Cái ‘tốt’ nằm ngoài
Giáo Pháp cũng giống như kiểu đó, chỉ tốt đến mức đó mà thôi. Người quảng cáo
thuốc độc là hảo hạng thì chẳng bao giờ nếm nó. Ông ta nói về một thứ rất tốt,
nhưng biết rõ nó sát sinh, và ông ta thích làm cái nghề nghiệp đó. Rất nhiều thứ
người ta gọi là tốt. (Nhưng chẳng thứ gì là tốt hoàn toàn). Chỉ có Giáo Pháp của
Phật là hoàn toàn tốt và vô hại. Giáo Pháp được giảng bày một cách rõ ràng, đầy
đủ lý thực và lẽ thực. Nhưng, khi người ta gặp gỡ Giáo Pháp và muốn hiểu biết
nó, họ thường gặp phải khó khăn, bởi do họ vẫn còn dính vào cái ‘ta’, vẫn còn
chấp ngã. Nhưng nếu chúng ta biết cách dẹp bỏ tất cả những quan niệm về cái
‘ta’ (dẹp bỏ tất cả thân kiến, ngã kiến), thì chúng ta không còn mang những gánh
nặng tham, sân, si trong cuộc sống của chúng ta.
https://thuviensach.vn
Nếu chúng ta thực sự nhận biết rằng chỉ có năm mớ uẩn và những yếu tố tứ
đại kết hợp lại thành cái mà ta gọi là một ‘con người’, nếu chúng ta thực sự nhìn
thấy rõ ràng chúng chỉ là vậy, thì dù ai nói gì chúng ta cũng không còn chấp. Ai
có trách mắng hay sỉ nhục ta, cũng chẳng sao. Chỉ có người thế gian chưa hiểu rõ
sự thật về ‘con người’ của mình, nên họ còn chấp, còn tức giận, còn chiến đấu.
Dù họ có tỏ ra nhường nhịn thì đó chỉ là do tình cảnh nào đó, nhưng trong lòng
vẫn nghiến răng kiềm chế, chứ không phải do trí tuệ hiểu biết mà không chấp.
Những ai hiểu rõ được giáo pháp (sự thật) này về cái ‘ta’, họ sẽ không còn
chấp nê hay sân si gì với những khó khổ. Họ không cần phải giải quyết những
vấn đề khó chịu khó khổ đó. Họ tự mình giải tỏa. Tại sao thế gian này là một nơi
khó khổ như vậy? Đó là tại chúng ta cứ muốn chạy theo những thói tâm (tập khí)
và khuynh hướng (gông cùm) trong tâm mình và muốn mọi thứ theo ý mình.
Chúng ta có vô vàn những ý nghĩ và ý tưởng muốn mọi người và mọi cảnh phải
như này, như nọ. Nhưng mọi thứ không thể theo ý chúng ta, mọi thứ xảy ra theo
đường lối riêng và tự nhiên của nó. Do vậy, chúng ta bị hụt hẫng, bị phiền não và
bị bất mãn bởi mọi sự ở trên đời.
Vợ chồng không được yên vì họ cảm thấy bị phiền não và mệt mỏi với con
cái của mình. Vợ chồng cũng thấy phiền não và chán chường với nhau. Họ bị
phiền não bởi chó và mèo. Họ bị phiền não bởi công việc làm ăn. Họ bị phiền não
bởi bạn bè và hàng xóm. Cảm giác bị phiền não, sợ sệt và bất an luôn luôn có
mặt. Và do vậy họ bị khổ.
Vậy chúng ta phải sống ở đâu? Nếu bạn muốn mọi người ai cũng ăn nói và
cư xử hiền hòa với bạn, tìm đâu ra cái nơi có được điều đó? Nếu bạn cứ có thái
độ và ý muốn như vậy thì bạn chỉ là cái xác chết đang sống mà thôi, bạn sẽ luôn
bị khổ đau và phiền não. Nếu sống mà phụ thuộc vào việc mọi người phải cứ xử
hiền hòa với ta, liệu ta có thực sự hạnh phúc không? (Làm gì có điều lý tưởng đó,
và nếu cứ phụ thuộc vào điều đó thì mới hạnh phúc, thì đó chỉ là điều điên rồ và
không tưởng. Bạn không thể bắt thế gian và vạn vật nhảy múa theo ý của mình).
Chỉ nói riêng vợ chồng, trong một ngày nói chuyện cũng đã ít nhiều bất đồng.
Nếu bạn muốn rằng mình chỉ hạnh phúc nếu không ai bất đồng với bạn, tìm đâu
ra nơi nào trên trái đất này được như vậy cho bạn. Bạn chỉ là xác chết đang sống.
Bởi vì, hiện thực là chúng ta gặp những thứ khó khổ hàng ngày, không thể tránh
được. (Thế gian không phải là của riêng bạn). Chúng ta muốn có hạnh phúc,
https://thuviensach.vn
nhưng làm sao chúng ta có được hạnh phúc nếu cách nhìn của chúng ta không phù hợp với hiện thực của sự sống? (Thế giới hiện thực là muôn màu, nhưng
chúng ta cứ muốn nó chỉ là màu hồng để ta được hạnh phúc theo ý ta, vậy làm
sao có được?).
Vậy thì có nơi nào để chúng ta thoát khỏi khổ đau? Tôi giao quý vị hãy về
nhà tự mình giải đáp. Suy xét một cách kỹ càng. Quý vị phải tự mình chèo thuyền
qua sông. Quý vị phải chèo một cách cật lực mới vượt qua sông được, nhưng nếu
qua được bờ bên kia, quý vị cũng chưa chắc đã vượt qua được bờ bên kia. Qua
đến bờ bên kia, quý vị phải biết buông bỏ xuồng ghe để bước lên bờ. Nếu ai còn
mang theo ghe xuồng trên vai, người đó sẽ tông vào cây rừng. (Giáo Pháp như
thuyền ghe dùng để vượt qua sông, chứ không phải để mang vác theo trên vai.
Giáo Pháp là phương tiện để chúng ta giải thoát, chứ không phải là thứ để mang
theo. Sự buông bỏ tận cùng mới là sự giải thoát rốt ráo).
Tôi nói đây để quý vị rõ thêm một chút. Những người học và hiểu Giáo
Pháp nhưng không chứng ngộ Giáo Pháp, thì người đó vẫn chưa giải thoát. Nếu
chúng ta chỉ mới học Giáo Pháp, hiểu Giáo Pháp và tu tập Giáo Pháp thì đừng vội
mơ tưởng về điều gì; nước mắt vẫn còn chảy lâu. Nếu chúng ta chứng ngộ Giáo
Pháp, nếu chúng ta là Giáp Pháp, thì chúng ta nhìn thấy những mớ đất, nước, khí,
nhiệt. Nhưng còn lâu chúng ta mới nhìn thấy được điều đó, phải không? Chỗ này
tôi không nói đùa với quý vị, sự thật là rất khó.
Tôi đang nói những điều cho những người muốn đạt đến cốt lõi của Giáo
Pháp. Điều quan trọng không phải chỗ chúng ta được sống sung sướng và hạnh
phúc nhờ vào thành quả học tập và lao động trong đời. Cách sống đó cũng chỉ bắt
thêm cầu đường để dẫn đến tái sinh liên tục mà thôi. Cách sống đó mang đầy khó
khổ và phiền não. (Sinh tử là đau đớn và đau khổ vô cùng). Hôm nay tôi nói thẳng thừng, không sợ sự thật mích lòng quý vị. Ai không có được cách nhìn đúng đắn (chánh kiến) về sự sống thì giống như người bị gãy cổ. Giáp Pháp này
là dành cho những người trí thành, chín chắn.
Người đời có quá nhiều tham muốn và dục vọng. Nhưng, cuối cùng nơi phải
đến (của người tu) là nơi tất cả mọi thứ đều đã chấm dứt, không còn, kết thúc.
Chúng ta không vứt bỏ mọi thứ bằng cách quăng chúng xuống sông, mà bằng trí
tuệ hiểu biết. Rồi sau đó chúng ta có thể sống hạnh phúc, thư thái, không còn bị
khổ. Chúng ta không còn khổ trong công việc, chúng không còn khổ trong quan
https://thuviensach.vn
hệ với mọi người. Chúng ta không còn khổ khi bệnh yếu— chúng ta nhận biết rõ đó (cái ‘ta’) chỉ là những yếu tố đất, nước, khí, nhiệt. Chẳng có những khó khổ và
chẳng có ‘ai’ giải quyết những khó khổ. Mọi sự được chấm dứt như vậy.
https://thuviensach.vn
38
Tầm Sư Học Đạo
Ajahn Chah và một học trò tương lai. Một thiền sinh đến từ miền bắc Thái
Lan, vị này cũng tỏ ra mình là một thiền sư, nhưng đến gặp thầy Ajahn Chah để
xin được làm đệ tử. Nhưng Ajahn Chah nói rằng: “Nếu anh tìm một người thầy,
anh sẽ không tìm được thầy. Nếu anh có một người thầy, anh không có thầy nào
cả. Nếu anh ở lại đây, anh sẽ không gặp tôi. Nếu anh từ bỏ thầy, anh sẽ tìm thấy
người thầy.”
Bị cụt hứng, hơi thất vọng, nhưng vẫn tin thầy Ajahn Chah là một bậc cao
tăng trí tuệ nên vị tăng đó cúi chào và đi vào rừng để ngồi suy ngẫm những lời
thiền sư đã nói. Sau một đêm thiền niệm, cuối cùng vị ấy hiểu ra thầy Ajahn Chah muốn nói rằng: Giáo Pháp được tìm thấy bên trong tâm mình, và chỉ có
Giáo Pháp mới là người thầy của mình. Sáng hôm đó, vị ấy đến gặp thầy Ajahn
Chah để trình bày sự hiểu biết đó. Thầy Ajahn Chah chấp thuận, và vị tăng kia
quay trở về chùa cũ của mình, trong lòng vị ấy cảm thấy mình đã mãn nguyện với
chuyến đi gặp thầy Ajahn Chah.
https://thuviensach.vn
39
Con Cua Thông Thái
Có một ao lớn có nhiều cá. Thời gian trôi qua, lượng mưa không còn nhiều,
ao cạn dần. Một ngày nọ, một con chim bay đến đậu bên bờ ao. Chim nói: “Này
cá, tôi thực thấy khổ giùm cho anh. Ở đây nước chỉ còn đủ để làm ướt lưng anh.
Anh có biết cách đây không xa có một hồ nước lớn, sâu nhiều thước, cá ở đó bơi
lội sung sướng”.
Những con cá nghe vậy lòng thấy mừng. Chúng hỏi con chim: “Tốt quá,
nhưng làm sao chúng tôi đến được cái hồ đó?”.
Chim: “Không sao, tôi sẽ gắp các bạn đến đó và thả xuống hồ, mỗi lần một
bạn”.
Bầy cá bàn bạc với nhau. “Chỗ khô cạn này đã quá tồi tệ. Nước chẳng còn
ngập hết đầu. Chúng ta phải đi”. Chúng đồng ý và xếp hàng chờ chim gắp từng
con một bay đi đến nơi hồ rộng nước sâu kia.
Con chim gắp con cá đầu tiên. Sau khi bay đến một nơi, nó đáp xuống và ăn
thịt con cá đó. Nó bay lại ao cá và nói: “Bạn cá đã đến hồ và đang bơi lội sung
sướng ở đó. Bạn cá đang mong các anh chị đến đó mau để cùng bơi sướng với
nhau!”.
Cá nghe càng thêm mừng rỡ, chúng sắp được cứu đến nơi hạnh phúc. Chúng
bắt đầu nôn nóng và chen lấn để được gắp đi.
Chim cứ gắp từng con đi và ăn thịt. Cuối cùng, nó còn quay lại cái ao coi
còn con cá nào nữa không, nhưng chỉ còn thấy một con cua. Con chim tiếp tục
giở cái trò lừa bịp với con cua về cái hồ rộng nước sâu đó.
Con cua có vẻ hoài nghi. Cua hỏi chim làm cách nào để đến được hồ nước.
Chim cũng nói y vậy, nó sẽ gắp cua bằng hai bàn chân móng vuốt của nó. Nhưng
con cua có trí tuệ hơn cá. Cua nói với chim: “Bây giờ như vầy, tôi sẽ ngồi trên
lưng anh, hai tay (hai càng) sẽ ôm lấy cổ anh. Nếu anh mà lừa tôi, tôi sẽ bóp cổ
anh bằng hai cái càng cứng ngắt của tôi”.
https://thuviensach.vn
Con chim nghe thấy bực mình, nhưng nó vẫn thử chở con cua, vì nó tin rằng thế nào cũng có cách hạ xuống và mổ thịt con cua đó. Vậy đó, cua ngồi lên lưng
chim và chúng bay lên.
Con chim bay lòng vòng, tìm nơi đáp xuống. Nhưng mỗi khi nó bắt đầu hạ
xuống vùng đất nào đó, con cua siết hai càng bóp cổ nó. Chim nghẹt thở, thậm
chí không kêu được nữa, chỉ khè khè, rẹt rẹt trong cổ họng. Cuối cùng nó chịu
thua và chở con cua về lại ao nước cũ.
Nếu ta giống như mấy con cá đó, ta nghe theo những lời hấp dẫn đó. Không
ai có thể mang lại cho ta niềm hạnh phúc siêu thế đích thực. Nếu ta bị hấp dẫn
quay lại con đường thế tục (hoàn tục), ta chẳng bao giờ tìm thấy niềm hạnh phúc
cao quý siêu thế đó trong tâm. Đó là những trở ngại và cạm bẫy chúng ta thường
gặp phải trên bước đường tu hành. Do vậy tôi hy vọng rằng quý vị sẽ khôn khéo,
giống như con cua kia.
https://thuviensach.vn
40
Vài Lời Khuyên Cuối Cùng
Khi tâm chưa được tu tập, chúng ta có xu hướng chỉ tin vào những sự thích
và không thích của mình. Chúng ta sống từng giây với ý thích và không thích về
thứ này, thứ nọ. Cái gì ta thích, ta cho là tốt. Cái gì ta không thích, ta cho là xấu.
Thậm chí ta còn cho những thứ độc hại là tốt. Đúng là vậy, mọi sự tốt xấu đều tùy
do cái tâm thay đổi và không đáng tin cậy của chúng ta. Và mọi sự theo cách như
vậy thì chẳng liên quan gì đến sự thật, hiện thực, Giáo Pháp, và không đúng với
thực tại.
Do vậy chúng ta được dạy phải đẩy tâm mình theo hướng giáo pháp, bước
vào giáo pháp. (Hướng tâm nhận biết theo quy luật, chân lý, sự thật, hiện thực).
Đừng cố đẩy giáo pháp vào tâm. (Đừng bẻ cong sự thật, chân lý, thực tại theo ý
của tâm). Cũng giống như tục lệ ở đời, kẻ tiểu nhược thấp hèn tìm gặp bậc cao
nhân—chứ bậc cao nhân chẳng bao giờ tìm đến chỗ bậc tiểu nhân, thấp hèn. Nếu
ta muốn đi hết con đường của Phật, chúng ta phải thiệt tâm đi tìm Phật, tìm ra
giáo pháp của Phật và mang giáo pháp về tu tập theo đó. Đừng chờ Phật đến đưa
giáo pháp cho mình. Đó là cách tiết kiệm thời gian. (Mà Phật cũng chẳng có ở
đây để làm điều đó).
Nói lại, thói tâm cố hữu của chúng ta là: chỉ vì ta thích cái gì, ta cho điều cái
đó là tốt, là đúng. Nó tốt, nó đúng chỉ là do thói tâm của ta quy định. Đó là cách
nhìn ngu mờ của một cái tâm chưa tu tập. Vì vậy, nếu tâm chưa được tu tập đến
nơi đến chốn, chúng ta cần đẩy nó về phía giáo pháp (Phật pháp) và dần dần giúp
nó tương hợp với giáo pháp (sự thật, chân lý, thực tại, lẽ tự nhiên). Cuối cùng tâm
là giáo pháp và giáo pháp là tâm. Rồi tất cả mọi hành vi đều là giáo pháp. Suy
nghĩ là giáo pháp. Mọi thứ chúng ta làm đều là giáo pháp; đó là chân lý, là sự
thật, là lẽ chân thực.
Chuyện một con rùa và một con rắn ở trong rừng. Rừng bị hỏa hoạn và rắn
rùa cùng đang cố chạy thoát. Con rùa bò chậm chạm, nó thấy con rắn đang bò
lướt qua mặt nó. Nhưng rùa lại thấy đáng thương cho con rắn. Sao vậy? Rắn
không có chân, nên rùa nghĩ nó khó mà thoát khỏi trận lửa. Nó muốn giúp đỡ con
https://thuviensach.vn
rắn. Nhưng khi lửa lan tới, con rắn phóng thoát dễ dàng khỏi lửa, còn rùa bốn chân chạy không kịp và bị chết thui ở đó.
Đó là sự ngu si của con rùa. Nó nghĩ, nếu ai có chân, người ấy có thể di chuyển. Nếu không có chân, không thể đi đến đâu. Nghĩ vậy nên nó lo giùm con
rắn. Nó nghĩ rắn sẽ chết chắc vì không có chân để chạy. Nhưng con rắn vẫn bình
thản, nó chẳng lo lắng gì, vì nó có thể phóng nhanh thoát khỏi rừng lửa.
Chỗ này muốn nói đến những người có cách nghĩ ngu si. Họ cảm thấy
thương hại cho ta (những người tu hành) và coi ta là ngu si bởi vì ta không giống
họ, không có cùng cách nhìn và cách hiểu biết giống họ. Nhưng thực ra ai ngu si
hơn ai?
Nhiều người nhìn những người theo đạo Phật với con mắt coi thường, họ
nghĩ những người theo đạo Phật là tầm thường, chẳng có gì đáng khen ngợi. (Ở
Việt Nam, mỗi khi có người nói về đạo Phật, những người nghe thường nghĩ
“Ông này sợ chết nên mới nói chuyện Phật chuyện tu”. Những người nghĩ như
vậy mới thực là kẻ đáng thương, vì họ chẳng hiểu gì về bản chất đích thực của sự
sống đích thực là gì và Phật giáo đích thực nói gì). Khi bạn là một người theo đạo
Phật, những người khác thường nhìn vào bạn và cách sống của bạn và sự quan
tâm của bạn về Phật pháp, họ cho rằng đó là những việc vô nghĩa. Một số người
thì mới đọc đâu đó vài hàng về Phật giáo thì lên giọng nói rằng, nếu bạn muốn tu
hành thì nên cạo đầu đi tu, đó mới gọi là tu. Thực ra, cạo đầu vô chùa (thọ giới)
không phải là điều quan trọng. Quan trọng là cách tu tập của mình có đúng đắn
hay không!. (Vào ở chùa to, sống trong thiền viện nổi tiếng nhưng việc tu hành
không đúng đắn thì cũng chỉ là số không).
Những người tại gia sống trong cảnh dục giới. Họ có gia đình, tiền tài, của
cải và quăng mình vào trong đời sống xã hội. Nhưng nhiều lúc họ nhìn thấy sự
thật, đôi lúc họ có những trí tuệ sáng suốt (minh sát) và nhìn thấy giáo pháp nhanh hơn những tăng ni trong tự viện. Họ nhìn thấy tội lỗi và họ buông bỏ. Họ
có thể buông bỏ những thói tâm bất thiện sau khi tự mình nhìn thấy chúng một
cách rõ ràng bằng những trải nghiệm của mình. Sau khi nhìn thấy những điều
nguy hại và buông bỏ nó, họ dùng khả năng đó để sống trong đời để mang lợi lạc
đến cho mình.
Ngược lại, chúng tôi là người cạo đầu đi tu nhưng có thể mơ có được một
đời sống tại gia, có thể nghĩ rằng đời sống ngoài xã hội thật thú vị. “Đúng vậy, tôi
https://thuviensach.vn
có thể làm ruộng và có tiền, rồi sẽ có gia đình, nhà cửa tốt đẹp”. Chúng tôi chẳng biết được đời sống đó thực sự như thế nào. Những người tại gia vẫn đang làm
vậy, cày gãy cả lưng ngoài đồng, vất vả để kiếm tiền và sinh tồn. Nhưng đối với
kẻ xuất gia như chúng tôi, cuộc sống đó chỉ là mơ tưởng trong đầu. (Thực sự
chúng tôi ngồi đây không nếm trải được thực tiễn của đời sống đó).
Người tại gia coi vậy chứ có nhiều sự thông suốt và minh mẫn. Họ làm gì
cũng thực sự làm đến nơi đến chốn. Ngay cả khi uống rượu, họ cũng uống thiệt
cho đến cùng, và họ thực sự nếm trải sự say rượu là gì, si mê hay địa ngục là gì.
Còn chúng tôi ngồi đây chỉ biết tưởng tượng về sự nếm trải đó mà thôi. Do vậy,
vì người tại gia nếm trải nhiều thứ, nên họ có nhìn thấy và chán bỏ những thứ
nguy hại (bất thiện) nhanh hơn những người như chúng tôi chẳng hề trải nghiệm
những thứ đó. Họ có thể nhận ra (chứng ngộ) giáo pháp nhanh hơn các tăng ni.
(Họ không cạo đầu vô chùa từ lúc năm tuổi, bảy tuổi. Họ có quá nhiều và
nếm trải quá nhiều khổ đau trong đời, nên một số người trong họ biết rõ chúng ra
sao và tìm ra cách tránh bỏ chúng. Họ có nhiều khoái lạc và hạnh phúc thế tục,
nên họ biết chúng là khổ và bất toại nguyện ra sao, và họ từ bỏ chúng dễ dàng
hơn. Họ sống từng giây phút với tất cả tâm trạng: khổ, sướng, khoái lạc, đau thương, vui, buồn, tỉnh, mê, đúng, sai, công, tội, yêu, ghét, tham, chán...nên họ dễ
nhận ra bản chất đích thực của sự sống, họ dễ suy nghiệm và nhìn thấy bản chất
vô thường, khổ và vô ngã của mọi sự sống. Nói chung, họ có quá đủ những thứ
khó khổ trong đời mà Phật đã nói. Chỉ cần họ suy xét thêm về chúng, nhìn ra lẽ
vô thường sinh diệt của chúng, thì họ có thể đạt đến trí tuệ và sự buông bỏ sâu
sắc hơn và nhanh hơn các tăng ni.
Một số họ làm được, thực vậy. Thời Phật cũng vậy, những người giác ngộ
giáo pháp như những bậc thánh Bất Lai thường là những cư sĩ tại gia, theo kinh
điển nguyên thủy ghi lại.)
Một người phải tự là nhân chứng cho chính mình. Đừng lấy người khác làm
điều đó cho mình. Có nghĩa là ta phải học cách tin vào mình. Người khác có thể
nói ta điên khùng, ta chẳng chấp làm gì. Họ nói vậy có nghĩa họ chẳng hiểu biết
gì về giáo pháp. Nhưng nếu ta thiếu tự tin và đi nghe theo lời của những người
chưa giác ngộ thì ta chẳng làm được gì, càng thêm nghi ngờ về bản thân mình và
giáo pháp. Ở Thái Lan bây giờ nhiều người trẻ vẫn còn quan tâm học hiểu Phật
Pháp. Có thể họ đến chùa chiền, tự viện vài lần, rồi bạn bè họ trêu chọc, nói này
https://thuviensach.vn
nói nọ, chê bai là đứa học đòi, đứa sợ chết, đứa lạc hậu. Rồi bạn bè lại lôi cuốn: sao không đi chơi, tán gẫu, liên lạc? Sao không cùng đi coi phim hay uống bia mà
lại đến chùa làm gì. Bộ chán sống lắm sao? Cứ bị vài lần như vậy, họ bỏ đạo theo
đời. Họ không còn tu học gì nữa. (Do vậy, người tu theo đạo Phật đừng nên để ý
những lời nói này nói nọ của người khác, đừng nghe lời những người khác, đừng
vì sỉ diện xã hội mà không tiếp tục đi tìm lẽ thật của sự sống và giáo pháp cho
chính mình).
Lời của kẻ khác, dù họ nói gì, cũng không liên quan gì đến sự tu học của
bạn. Bạn không nhìn thấy giáo pháp bởi bạn nghe lời người khác nói. Tôi đang
nói đến Giáo Pháp đích thực, chữ viết hoa. Dù người nói là người tốt, là người
chỉ cho bạn con đường, nhưng đó không phải là sự hiểu biết đích thực. Sự hiểu
biết đích thực của mình là do chính mình tự hiểu và tự tu chứng. Ai thực sự gặp
gỡ Giáo Pháp tức người đó đã tự thân chứng ngộ từ bên trong mình. Do vậy Đức
Phật đã từng nói nhiều lần, Phật chỉ là người chỉ đường, còn chúng ta phải tự
mình bước đi trên con đường đó. Phật chỉ đường chứ không chở ta đến đích.
Cũng giống như người chỉ bán cho ta cái cày để cày ruộng. Người đó không cày
giùm cho ta. Ta phải tự cày cho mình. Đừng chờ người bán cày đến cày. Người
ấy chỉ bán cày, phần ta phải tự cày.
Đó là việc tu hành. Phật chỉ chỉ cách thức. Phật không phải là người tu giùm
ta. Nếu chúng ta hiểu được lẽ này, chúng ta sẽ thấy dễ chịu hơn, rồi sẽ tự tu tập
cho mình. (Chứ không còn dựa vào Phật, không còn cầu xin Phật ban ơn, ban
phước cho mình. Không còn than trách sao Phật không phù hộ cho mình mau đắc
đạo). Hãy tự tu hành rồi sẽ có kết quả.
--------
Những giáo lý có thể rất sâu sắc, người nghe có thể không hiểu thấu. Nhưng
không sao. Đừng bị rối trí vì sự sâu sắc hay cách diễn giải thâm sâu nào cả. Hãy
thực hành một cách thiệt tâm, và bạn sẽ đạt đến sự hiểu biết thực thụ về nó—nó
sẽ dẫn bạn đến nơi những giáo lý mà bạn đang nghe.
Đừng dựa vào những nhận thức của người đời. Quý vị có bao giờ nghe
chuyện người mù và con voi chưa? Đó là một ví dụ hay của Phật. Giả sử có một
con voi và một đám người mù đang cố miêu tả về con voi. Người sờ trúng chân
thì nói con voi giống một cái cây cột. Người khác rờ trúng tai thì nói nó giống cái
https://thuviensach.vn
quạt. Người rờ chỗ đuôi voi thì tả voi giống cái chổi quét nhà. Người sờ trúng mình voi thì lại tả voi khác hẳn với những thứ mấy người kia đã tả.
Rốt cuộc chẳng có ai đúng. Mỗi người sờ trúng một bộ phận của voi và tả
theo mỗi cách khác nhau. Nhưng chỉ có một con voi đứng đó. Trong tu tập cũng
xảy ra kiểu đó. Khi mới có một chút hiểu biết hoặc kinh nghiệm, ta thường có
những ý nghĩ hạn chế, nông cạn. Khi chúng ta đến gặp những vị thầy để họ giảng
bày, ta cứ cố phân vân không biết họ chỉ giáo đúng hay sai, hoặc phân vân vì cách
dạy của thầy này có khác với cách dạy của thầy khác. (Ta cứ bày đặt xem xét, so
sánh, hý luận về các vị thầy). Thậm chí có người tu không lo tu mà cứ đi khắp
nơi học thử thầy này, học thử thầy khác. Họ cứ phán đoán, suy xét, đánh giá, so
sánh về các phương pháp tu tập của thầy này, thầy nọ. Do vậy, đến khi họ ngồi
xuống thiền, họ bị rối tâm rối trí, chẳng biết cách nào là đúng, cách nào là sai.
“Ông thấy này chỉ cách này. Nhưng thiền sư kia chỉ cách khác. Sao cách của các
ông thầy khác nhau hoài vậy”. Cứ như vậy sẽ dẫn đến nhiều hoài nghi. (Mà cứ
nghi ngờ thì làm sao thiền được?).
Bạn có thể nghe đồn về những thiền sư giỏi và nổi tiếng, và bạn tìm đến học
tu từ họ. Bạn đến tu học từ các thiền sư Thái Lan, Miến Điện, Tích Lan, rồi lại
học từ các thiền sư Thiền Tông, các thiền sư thiền minh sát, từ nhiều loại thầy
khác nhau. Theo tôi nghĩ, có lẽ quý vị đã học quá đủ rồi, đâu cần phải đi học phái
này phái nọ, thầy này thầy nọ nữa để làm gì. Nhưng quý vị luôn có xu hướng đứng núi này trông núi nọ, muốn nghe thêm, muốn học thêm, so sánh, phán đoán
và kết cuộc là chỉ chuốc thêm nhiều hoài nghi về các phương pháp tu tập. Mỗi
người thầy bạn đến học thêm có lẽ chỉ làm tăng thêm sự rối trí trong đầu bạn mà
thôi.
(Bạn hãy tu để xem kết quả ra sao, để xem phương pháp bạn đang tu là đúng
đắn hay không, trước khi nghĩ đến việc tìm học những phương pháp thiền tập
khác. Nhiều khi phương pháp tu hiện tại là rất phù hợp với bạn, nhưng vì do bạn
không tu đến nơi đến chốn, nên chưa có kết quả gì.)
Vì lẽ đó, Đức Phật đã nói: “Ta giác ngộ nhờ vào nỗ lực tự thân, chứ không
phải nhờ có thầy”. Một du sĩ hỏi Phật: “Ai là thầy của ngài?”. Phật trả lời: “Ta
không có thầy. Ta đạt đến giác ngộ bằng nỗ lực tự thân”. Nhưng du sĩ đó không
tin, ông ta lắc đầu và bỏ đi. Có lẽ ông ta nghĩ Phật bịa đặt, và do vậy không tin
https://thuviensach.vn
vào những gì Phật nói. Ông ta (cũng như rất nhiều người ngày đó và bây giờ) nghĩ rằng không ai có thể đạt đến thứ gì nếu không có người thầy chỉ dẫn.
Ta đến học sư thầy, thầy dạy chúng ta phải dẹp bỏ tham và sân. Thầy nói đó
là hai thứ nguy hại và bất thiện nhất cần phải loại bỏ. Chúng ta nghe theo và tu
tập. Nhưng việc loại bỏ tham sân không phải xảy ra nhờ vào lời chỉ dạy của thầy;
chúng ta phải tự mình tu tập để loại bỏ được chúng. Nhờ vào việc tự mình tu tập,
ta mới có thể nhận biết (chứng nghiệm, chứng ngộ) mọi sự cho chính mình. Ta
nhìn thấy tham trong tâm và ta từ bỏ nó. Ta nhìn thấy sân trong tâm và ta từ bỏ
nó. Người thầy đâu có từ bỏ hay loại bỏ nó giùm cho bạn. Thầy chỉ dạy ta từ bỏ
tham và sân, nhưng lời chỉ dạy đó đâu thực sự loại bỏ tham sân trong tâm bạn.
Chính bạn phải tự tu tập và loại bỏ chúng. Chính bạn tu tập để chứng ngộ điều
đó. Bạn phải tự hiểu biết về chúng.
Giống như Phật chỉ gặp chúng ta đang lang thang trôi giạt và Phật mang
chúng ta về lại đầu đường. Phật nói: “Đây mới là đường đi—giờ con hãy tự bước
đi”. Phật không giúp chúng ta đi. Chúng phải tự đi. Khi bạn bước đi trên con đường đạo và tu tập giáo pháp, bạn sẽ gặp thấy Giáo Pháp, đó là vượt trên mọi
thứ mà người ta có thể miêu tả cho bạn. (Khi bạn nhìn thấy Giáo Pháp, bạn sẽ
hiểu đó là gì, chỉ có bạn mới tự mình chứng ngộ được Giáo Pháp là gì). Do vậy,
một người giác ngộ bằng nỗ lực tự thân, hiểu rõ về quá khứ, vị lai và hiện tại,
hiểu rõ về nhân quả. Lúc đó sẽ không còn nghi ngờ gì nữa.
Chúng ta đang nói về sự từ bỏ và tu dưỡng tâm, sự buông bỏ và phát triển
tâm. Nhưng khi người tu đã chứng ngộ đạo quả thì không còn phải từ bỏ hay tu
dưỡng thêm điều gì nữa. Đó là nơi không còn thêm tốt, bỏ xấu gì nữa. Phật đã nói
chỗ này chính là chỗ chúng ta cần tu tập để đi đến. Đây là chỗ đến, nhưng người
ta thường không muốn dừng lại ở chỗ này. Sự nghi ngờ và dính chấp (những
gông cùm) vẫn còn bắt họ đi tiếp, bắt họ động vọng, làm họ rối tâm, ngăn không
cho họ dừng lại chỗ này. Cho nên trong chuyện tu hành, một người thì đã đến chỗ
này, còn những người khác thì vẫn còn đi quanh đi quẫn ở nơi khác. Người đến
nơi nói gì thì những người khác chẳng hiểu ra được anh ta nói gì. Những người
khác có thể có những hiểu biết trí thức về những thế giới của họ, nhưng đó không
phải là loại hiểu biết thực tụ về chân lý, về sự thật.
Thông thường trong đạo Phật chúng ta nói về những thứ cần phải tu dưỡng
và những thứ cần phải từ bỏ, về việc tăng trưởng tâm tích cực (thiện) và loại bỏ
https://thuviensach.vn
tâm tiêu cực (bất thiện). Nhưng khi người tu đã đi đến nơi, thiện hay bất thiện cũng không còn. Kết quả cuối cùng là chấm dứt mọi thứ, cả thiện và bất thiện. Có
hai cấp, học nhân và vô học nhân. Học nhân ( sekha), đó là người vẫn còn tu học,
vẫn còn tu tập để phát huy thiện và loại bỏ bất thiện. Vô học nhân ( asekha) là
người đã đến nơi, người không còn phải tu tập điều gì nữa. Khi tâm đã đạt đến
mức chứng
ngộ hoàn toàn, chẳng còn gì để tu tập nữa. Những vô học nhân như vậy
không còn cần phải dùng những quy ước về giáo lý và thực hành nữa, không cần
phải dùng những phương pháp và giảng giải mà Phật và tổ đã chế ra để dùng cho
các học nhân như chúng ta nữa. Vô học nhân là những người [chúng ta lại dùng
quy ước ngôn ngữ của chúng ta ở đây] đã diệt bỏ tất cả mọi ô nhiễm trong tâm.
Đó là người giác ngộ.
Người học nhân ( sekha) phải tu tập từ đầu các bước của con đường đạo, từ
đầu cho đến cuối. Sau khi người ấy hoàn thành con đường, người ấy được gọi là
người vô học nhân ( asekha), có nghĩa là người không cần tu học nữa, bởi vì mọi
thứ đã xong, (không còn gì để làm nữa). Những thứ cần phải tu tập đã làm xong.
Nghi ngờ đã chấm dứt. Không còn phẩm hạnh nào cần phải tu dưỡng nữa. Không
còn ô nhiễm nào cần phải loại bỏ nữa. Chỗ này đang nói về một cái tâm trống
không. (Một cái tâm trong suốt). Khi đã giác ngộ như vậy, người tu chẳng còn bị
tác động bởi bất cứ thứ gì thiện hay bất thiện nữa. Người tu không còn bị lay chuyển bởi bất cứ thứ gì mình gặp phải, và bậc thánh nhân ấy sống trong bình an
và hạnh phúc.
--------
Trong cõi vô thường này, nhiều lúc chúng ta khó tìm ra một người thầy là
bậc chân tu để chỉ ra con đường tu cho chúng ta. Nhưng có lúc cũng gặp được.
Nhưng cơ duyên đó không phải dễ có. Khi không có sư thầy chỉ dẫn, chúng ta bị
dục vọng dày đặc che mờ tâm trí, và cả xã hội sống theo đường lối của tham, sân,
si. Do vậy, thời buổi bây giờ Phật giáo dường như phải tự xoay sở để tồn tại. Phật
giáo đang được thực hành một cách xa vời với ý nghĩa đích thực của nó, xa vời
với giáo pháp đích thực, nhưng chúng ta cũng nên cố gắng tận dụng mọi cơ
duyên có được để tu hành. (Gặp được một sư thầy bậc chân tu là điều quý hiếm,
hãy tận dụng cơ hội đó).
https://thuviensach.vn
Khi Đức Phật bát-niết-bàn, nhiều loại đệ tử khác nhau đã có những cảm giác khác nhau. Có những đệ tử đã giác ngộ giáo pháp, nên khi họ nhìn Đức Phật bát
niết-bàn, họ vui vẻ nghĩ rằng: “Đức Phật đã khéo đi, bậc Thiện Thệ, Phật đã đi
đến bình an”. Nhưng đối với những đệ tử chưa giác ngộ giáo pháp, vẫn còn
những ô nhiễm trong tâm, thì lại nghĩ rằng: “Đức Phật chết rồi! Giờ ai sẽ chỉ dạy
cho chúng ta đây? Người để chúng ta kính lạy bây giờ đã mất”. Họ khóc than và
chảy nước mắt. Thật tệ hại, họ khóc lóc vì Đức Phật, giống như một đám người
mất cha. Họ suy nghĩ như kẻ khờ, họ sợ rồi chẳng có ai để chỉ dạy cho họ. Nhưng
những người thức tỉnh thì hiểu rõ Đức Phật chính là Giáo Pháp này Phật đã dạy
cho chúng ta. Mặc dù Phật đã đi xa, nhưng giáo lý của Người vẫn còn đây. Do
vậy, tinh thần tu hành của họ vẫn mạnh mẽ, vì họ đâu bị thiếu đi phương tiện để
tu tập, vì họ hiểu Đức Phật không chết, Giáo Pháp vẫn còn đây.
Chúng ta có thể thấy rằng chẳng có gì có thể giúp người ta giải trừ hết
những phiền não, đau đớn và khó khổ trên thế gian. Người đời trên thế gian vẫn
đang tranh đấu, chiến đấu, đau khổ và chết chóc khắp nơi bằng những kiếp sống
vô minh, không bao giờ nhìn thấy ánh sáng giúp giải thoát, bởi vì họ chẳng bao
giờ thử bước đi trên con đường đạo đích thực. Vì vậy, chúng ta hãy cố gắng hết
sức dành trọn tâm và thân này của chúng ta vào việc khám phá sự thật về tâm linh
và đức hạnh, vào việc trở thành một chúng sinh thực thụ sống theo giáo pháp.
Chúng ta không cần nhìn ngó người khác, không cần chê trách người thiếu đức
hạnh. Ngay cả khi những người thân yêu nhất của chúng ta cũng không chịu tu
học gì cả, chúng ta cứ tu học trước cho chúng ta. (Không cần phải chờ có ai tu
học chung, đồng tình, ủng hộ hay khen ngợi thì chúng ta mới tu học). Trước khi
chúng ta nói hay buồn lo về những nhược điểm của người khác, chúng ta cứ tự lo
tu tập cho chính mình, ngay từ bây giờ.
Ngoài Giáo Pháp ra, không có gì có thể mang lại sự bình an và hạnh phúc
đích thực trên thế gian này. Ngoài Giáo Pháp, chỉ có sự đấu tranh, được mất, ghen tỵ và ác ý. Ngược lại, người bước vào Giáo Pháp buông bỏ tất cả mọi thứ và
trải rộng lòng từ bi. Sống với Giáo Pháp được một chút cũng mang lại lợi lạc cho
mình. Khi một người có những đức tính sống như vậy, con đường của Phật sẽ nở
hoa kết quả.
https://thuviensach.vn
Quyển 2
GIÁC THỪA
(Bodhiyana)
https://thuviensach.vn
41
Học Cách Lắng Nghe
7Trong một lần gặp không chính thức vào một buổi chiều tại nơi ở của thiền sư Ajahn Chah, thầy nói rằng: “Khi bạn lắng nghe Giáo Pháp, bạn phải mở rộng
trái tim và hòa mình vào giữa trái tim. Đừng cố nghe chỉ để thu thập những điều
mình nghe được hoặc cố khắc ghi nó vào trong trí nhớ. Cứ để Giáo Pháp chảy
vào trong tim bạn khi nó tự phơi bày, và bạn chỉ cần tiếp tục mở rộng trái tim để
đón nhận dòng chảy đó ngay trong giây phút hiện tại. Giáo Pháp tự hiển hiện theo
đường lối của nó, chứ không phải nhờ vào nỗ lực cố nghe, cố nhớ của phía người
nghe.
“Tương tự vậy, khi bạn giảng giải về Giáo Pháp, bạn cũng không cần dùng
sự cố gắng nỗ lực. Giáo Pháp sẽ tự nó trôi chảy từ giây phút hiện tại theo những
hoàn cảnh lúc đó. Kể cũng lạ, như tôi biết có nhiều người đến gặp tôi không phải
để nghe giảng về Giáo Pháp, nhưng Giáo Pháp lại có mặt. Tự nó hiển hiện. Giáo
Pháp tự tuôn chảy ra mà không cần phải cố ý hay cố gắng. Rồi thì bỗng nhiên
những người đó thấy rất muốn lắng nghe về Giáo Pháp. Họ nghe Giáo Pháp một
cách trôi chảy. Nhưng nếu họ chính thức yêu cầu được nghe bài giảng đó thì bài
giảng đó chẳng ra sao đối với họ. Không được gì. Giáo Pháp không xuất hiện theo cách cố ý của ta. Chúng ta làm sao đây? Tôi không biết tại sao, nhưng tôi
biết nó là như vậy. Mặc dù có nhiều người với nhiều trình độ tiếp thu khác nhau,
còn bạn thì ở một trình độ nào đó, nhưng khi bạn nói, tự Giáo Pháp nó diễn ra
trôi chảy.
Nếu bạn phải giảng giải giáo pháp cho người khác, cách tốt nhất là bạn đừng
nghĩ về nó. Đơn giản quên nó đi. Bạn càng nghĩ càng tính về cách giảng như thế
nào, thì nó càng tồi tệ hơn. (Nó thiếu tính tự nhiên). Khó thiệt phải không? Đôi
lúc bạn đang giảng bày một cách trôi chảy, ai đó đặt một câu hỏi. Từ đó bắt đầu
lạc hướng qua đề tài khác. Nhưng bạn vẫn tiếp tục giảng bài trôi chảy. Hình như
trong ta có một nguồn lực vô hạn, bạn không bao giờ đuối sức.
“Tôi chẳng nghi ngờ gì về Đức Phật có khả năng hiểu biết từng căn cơ, tính
khí và trình độ tiếp nhận của những chúng sinh khác nhau. Đức Phật dùng những
https://thuviensach.vn
cách giảng dạy khác nhau cho những người khác nhau, vì Phật biết được nhu cầu của từng người. Đó cũng là cách giảng dạy ngẫu nhiên và tự nhiên (không soạn
bài trước, không tính trước; chỉ tùy duyên, tùy theo nhu cầu của những người nghe lúc đó). Không phải Phật dùng thần thông siêu phàm, đơn giản là Phật rất
nhạy cảm với nhu cầu lắng nghe của số đông người đang lắng nghe. Sau khi
giảng về một đề tài, Phật thường hỏi mọi người đã từng nghe giáo lý đó trước đây
chưa. Mọi người trả lời là chưa từng nghe, Phật nói với họ Phật cũng chưa từng
nghe trước đó. (Có nghĩa là Phật cũng chưa bao giờ nghe mình giảng ‘y bài’ như
vậy trước đó lần nào).
“Cứ luôn tu tập dù bạn đang làm gì. Tu tập không phụ thuộc vào tư thế, đang
ngồi hay đang đi. Thay vì vậy, nó là một sự tỉnh giác liên tục của dòng chảy của
tâm thức và những cảm giác của mình. Dù trong bất cứ lúc nào, cứ luôn thiết lập
bản thân mình như vậy và luôn luôn tỉnh giác một cách chánh niệm về dòng chảy
đó”. Sau đó thiền sư Ajahn Chah nói thêm: “Tu tập là không đi tới, nhưng có một
sự di chuyển về phía trước. Cùng lúc, tu tập là không đi lùi, nhưng có một sự di
chuyển lùi. Và cuối cùng, tu tập là không phải dừng lại và đứng yên, nhưng có sự
dừng lại và đứng yên. Do vậy có sự đi tới, có sự đi lui và có sự đứng yên, nhưng
ta rất khó nói nó là một trạng thái nào trong ba trạng thái đó. Rồi cứ tiếp tục tu
tập cho đến một lúc không còn đi tới, đi lùi hay đứng yên. Chỗ đó là chỗ nào?”
Vào một dịp tình cờ khác, thiền sư nói rằng: “Để định nghĩa về đạo Phật một
cách không dùng nhiều từ ngữ, chúng ta có thể nói gọn rằng: “Đừng dính chấp
vào thứ gì. Hòa hợp với thực tại, hòa hợp với mọi thứ như chúng là!”.
https://thuviensach.vn
42
Những Mảng Rời Của Giáo Lý
8Tất cả quý vị đã tin vào Phật giáo nhiều năm nay nhờ nghe được nhiều giáo lý Phật giáo từ những nguồn kinh sách và giảng dạy khác nhau, đặc biệt là từ
những nhà sư, nhà giáo. Nhiều lúc Phật giáo được giảng giải bằng những từ mô
phạm, to tát và cao siêu nên Phật tử sau khi nghe rất khó đem ứng dụng vào đời
sống. Nhiều lúc khác thì Phật giáo lại được giảng dạy bằng những ngôn từ cấp
cao, thuật ngữ, đặc ngữ đến mức mà khi nghe chẳng mấy ai hiểu được, đặc biệt là
những lúc họ giảng dạy với nhiều từ ngữ của kinh điển cổ xưa. Cuối cùng, có những lúc giáo lý Phật Pháp được giảng giải một cách cân bằng, không quá trừu
tượng hay thâm sâu, không quá to tát cũng không quá chuyên biệt, chỉ vừa đủ
vừa đúng cho người nghe hiểu được và họ có thể tu tập để mang lại lợi lạc cho
mình. Hôm nay tôi muốn chia sẻ với quý vị những giáo lý thuộc loại tôi đã dùng
để chỉ dạy những học trò của tôi trước kia; tôi hy vọng những giáo lý này sẽ
mang lại được ít nhiều lợi lạc cho bản thân quý vị lắng nghe hôm nay.
Người muốn thấu đạt Phật Pháp:
Người muốn thấu đạt Phật Pháp trước nhất phải có được lòng tin hay sự tự
tin làm chỗ đứng. Người ấy cần phải hiểu rõ ý nghĩa Phật Pháp như sau:
• Phật: là “người biết”, người có được sự trong sạch, sự sáng tỏ và sự bình
an trong tâm.
• Giáo Pháp: những phẩm hạnh trong sạch, sáng tỏ, và bình an có được (khởi sinh) từ giới hạnh đạo đức, thiền định, và trí tuệ [Giới, Định, Tuệ].
Do vậy, người đạt đến (chứng ngộ) Phật Pháp là người tu dưỡng và phát
triển Giới, Định, Tuệ bên trong tâm mình.
• Bước theo con đường Phật Pháp:
Lẽ thường tình, người muốn về đến nhà không phải là những người ngồi
nghĩ suy về sự đi về nhà. Họ phải thực sự thực hiện việc đi về nhà, đi đúng hướng
thì mới về đến nhà được. Nếu họ đi sai đường thì họ sẽ gặp khó khăn như sình
https://thuviensach.vn
lầy, sông ngòi, núi non cách trở, và lạc đường lạc lối. Hoặc có thể đi vào chỗ
nguy hiểm và chẳng bao giờ về được đến nhà.
Người về đến nhà có thể yên nghỉ một cách thoải mái. Nhà là nơi nghỉ ngơi
của thân và tâm. Giờ họ đã thực sự ở trong nhà. Nhưng nếu có người chỉ đi ngang
ngôi nhà đó hoặc chỉ dạo quanh bên ngoài ngôi nhà, người ấy cũng chẳng được
lợi lạc gì sau chuyến đi dài.
Tương tự, bước đi trên con đường để đạt đến Phật Pháp là việc mỗi người
phải tự làm cho mình, vì chẳng ai có thể làm cho mình, không ai tu giùm mình
được. Và chúng ta cần phải đi đúng đường giới, định, tuệ cho đến khi chúng ta
tìm thấy chân hạnh phúc của một cái tâm trong sạch, sáng tỏ và bình an. Đó là
những kết quả của việc bước đi trên con đường chánh đạo.
Tuy nhiên nếu người chỉ có kiến thức từ sách vở và kinh điển, từ những bài
kinh và bài giảng, thì người ấy chỉ có được “bản đồ” của chuyến đi mà thôi. Nếu
chỉ có bản đồ mà không đi đâu thì cả trăm kiếp sau cũng chẳng bao giờ đi đến
đâu, chẳng bao giờ biết đến sự trong sạch, sự sáng tỏ và sự bình an của tâm có
nghĩa là gì. Nếu chỉ có loại kiến thức như vậy thì cũng uổng phí thời gian cuộc
đời mà thôi, chưa đạt đến ích lợi thực sự của việc tu hành. Sư thầy chỉ là những
người chỉ hướng chỉ đường, còn tu hành hay không là việc của chúng ta. Nếu chúng ta chịu thực hành thì sẽ có được kết quả lợi lạc. Tất cả là do chúng ta.
Giả như có một bác sĩ kê thuốc cho một người bệnh, Trên chai thuốc có ghi
rõ hướng dẫn cách dùng. Nếu người bệnh cứ ê a đọc cả trăm lần hướng dẫn
nhưng không uống thuốc thì cũng chẳng ích gì, thậm chí bệnh còn nặng hơn hoặc
chết. Chỉ đọc chứ không chịu uống thuốc. Rồi trước khi chết còn than phiền ông
bác sĩ đó không giỏi, kê thuốc gì mà đọc cả trăm lần vẫn không hết bệnh.
Người bệnh thật là ngu si, chỉ đọc hướng dẫn mà không làm theo hướng dẫn.
Chúng ta cũng vậy, cả đời chỉ học, đọc, hiểu, tụng đủ loại kinh kệ [đó là những
lời hướng dẫn của Phật] nhưng chẳng mấy ai trong chúng ta chịu làm theo hướng
dẫn. Chẳng mấy ai chịu tu tập.
Những lời dạy của Phật là để hướng dẫn chúng ta chữa trị căn bệnh của tâm,
làm cho tâm quay trở lại trạng thái tinh khiết lành mạnh “như xưa” của nó. Đức
Phật giống như một thầy thuốc hướng dẫn cách trị các căn bệnh của tâm. Thực ra,
Phật là vị lương y siêu xuất nhất thế gian.
https://thuviensach.vn
Trong chúng ta ai cũng có những căn bệnh của tâm, không ngoại trừ ai. Khi bạn có tâm bệnh, bạn có tìm đến Giáo Pháp như là thuốc để giúp điều trị không?
Con đường đạo của Phật Pháp không phải dành cho thân. Bạn phải bước đi trên
con đường đó bằng tâm thì mới đạt đến những lợi lạc. Có ba loại người tu:
Loại thứ nhất: Họ hiểu rõ họ cần phải tự mình tu tập, và biết cách tu tập. Họ
nhận Tam Bảo (Phật, Pháp, Tăng) làm nơi nương tựa và quyết tâm thực hành theo
những giáo lý của Phật một cách chuyên cần. Những người này chỉ mới dẹp bỏ
được những tục lệ, lễ nghi mê tín. Họ biết dùng lý lẽ nhân duyên nhân quả để
xem xét và tự mình hiểu được bản chất những thứ trên thế gian. Họ thuộc nhóm
những người tin theo đạo Phật. Đó là những thiện nam, tín nữ.
Loại thứ hai: Nhóm này gồm những người đã tu tập và đạt đến lòng tin bất
thối chuyển vào Phật, Pháp, Tăng. Họ cũng đã đạt đến sự hiểu biết thấu suốt vào
bản chất của mọi pháp trên thế gian (những hiện tượng hữu vi).
Những người này đã dần dần loại bỏ những ràng buộc và dính chấp. Họ
không còn chấp thủ vào thứ gì và tâm họ hiểu biết sâu sắc về Giáo Pháp. Tùy
theo mức độ trừ bỏ những dính chấp (tập khí, gông cùm) và mức độ trí tuệ, họ
được gọi là những người Nhập Lưu, Nhất Lai, Bất Lai. Đó là những bậc thánh
nhân.
Loại thứ ba: Đây là những người đã tu tập và đã thể nhập vào Phật thân,
Phật ngôn và Phật tâm. Họ vượt trên thế gian và đã hoàn toàn phá bỏ tất cả mọi
gông cùm dính chấp. Họ được gọi là những bậc A-la-hán, những người đã giải
thoát, đó là bậc cao nhất trong các bậc thánh nhân.
• Cách Làm Trong Sạch Giới Hạnh Của Một Người
Giới hạnh là những kiêng cữ và tự kỹ luật của thân (làm) và miệng (nói).
Theo quy tắc đạo Phật, giới hạnh được phân thành nhiều loại cấp khác nhau dành
cho những Phật tử tại gia và những Phật tử xuất gia. Tuy nhiên, nói chung, có
một đặc tính căn bản—đó là ý định (ý hành). Khi chúng ta luôn để tâm, ý thức,
chánh niệm, tự hiểu biết rõ ràng, chúng ta có ý hành đúng đắn (về những điều
mình làm). Tu tập sự chánh niệm (sati) và sự tự hiểu biết rõ ràng ( sampajañña) sẽ
giúp tạo nên đức hạnh thiện lành.
Giống như lẽ thường, khi chúng ta mặc quần áo dơ, thân chúng ta dơ dáy thì
tâm sẽ cảm thấy khó chịu, bực bội. Nhưng nếu chúng ta giữ thân thể sạch sẽ, https://thuviensach.vn
quần áo sạch sẽ tươm tất thì sẽ làm tâm thấy nhẹ nhàng và dễ chịu. Tương tự, nếu giới hạnh không được giữ sạch, lời nói và hành động của chúng ta sẽ dơ bẩn và
điều này làm cho tâm không hạnh phúc, nặng nề và khó chịu. Chúng ta bị tách
khỏi sự thực hành đúng đắn và do vậy bị rời xa Giáo Pháp, tâm không thấm vào
cốt lỏi của Giáo Pháp. Những lời nói và hành động của thân phụ thuộc vào tâm,
vì tâm điều khiển lời nói và hành động của thân. (Tâm ý là dẫn đầu, tâm ý là chủ
đạo). Đơn giản, tâm được tu tập hướng thiện lành, nó sẽ điều khiển lời nói và hành vi của thân theo hướng thiện lành. Do vậy, chúng ta mới luôn luôn cần tu
tập cái tâm của chúng ta là vậy. (Đó là ý nghĩa duy nhất của chữ tu tâm, tức là tu
sửa và tu dưỡng tâm).
• Tu Tập Sự Định Tâm (Thiền Định)
Tu tập sự định tâm ( samādhi) là làm cho tâm ổn định và vững mạnh. Điều
đó giúp mang lại sự bình an của tâm. Thông thường tâm của ta luôn chuyển động,
không ở yên, chạy nhảy liên tục, rất khó mà quản được nó. Tâm cứ chạy theo những phản ứng của các giác quan một cách hoang dại, giống như nước cứ chảy
ùa từ cao xuống thấp, bất chấp mọi thứ, không thể uốn thành dòng. Những nhà
nông và kỹ sư biết cách quản lý các nguồn nước để phục vụ cho mục đích trồng
trọt. Con người khôn hơn hẳn các loài vật, họ biết ngăn đập, làm hồ chứa nước và
đào kênh mương dẫn nước theo những luồng chảy—mục đích là phân luồng các
hướng chảy của nhiều loại nguồn nước cho ích lợi của mình. Nước dẫn vào chứa
trong các hồ chứa lớn có thể để sản xuất ra điện năng. Đó là cách hướng các nguồn nước ở một xứ sở vào mục đích ích lợi, không để cho đủ loại nước tự do
chảy một cách hoang dại từ cao xuống thấp.
Tương tự, nếu tâm cũng được ngăn đập và kiểm soát, được tu tập thường
xuyên, thì nó sẽ mang lại nhiều lợi lạc. Phật đã dạy rõ: “Cái tâm đã được kiểm
soát sẽ mang lại hạnh phúc đích thực, vì vậy hãy tu tập cho tốt cái tâm của mình
để có được những lợi lạc cao nhất”. Hãy nhìn xem xung quanh, chúng ta cũng
biết cách huấn luyện những con vật như voi, ngựa, trâu bò để dùng vào những
công việc mang ích lợi cho con người. Chỉ khi nào những con vật đó đã được thuần luyện thì mới mang lại ích lợi cho mình.
Tâm cũng vậy, khi nào tâm được huấn luyện thì nó sẽ mang lại hạnh phúc,
lợi lạc và phúc lành cho mình. Tâm không được tu tập thì không hạnh phúc. Phật
và các thánh đệ tử cũng bắt đầu như chúng ta—từ những cái tâm chưa được tu
https://thuviensach.vn
tập. Nhưng sau đó Phật và những thánh đệ tử đã tu tập tâm để trở thành những người hạnh phúc và giác ngộ để chúng ta kính trọng, điều đó cho thấy sự ích lợi
vô song của việc tu tập tâm. Thực vậy, nếu nhìn thấy thế giới cũng hưởng thụ
được những ích lợi mà các vị Phật và thánh nhân đã mang lại, ngoài cái lợi ích
mà họ đã đạt đến bằng cách tu tập tâm để đạt đến sự giải thoát vượt trên thế gian.
Cái tâm được huấn luyện và kiểm soát cũng luôn luôn giúp người ta thành công
trong tất cả mọi nghề nghiệp, mọi hoàn cảnh sống. Cái tâm được điều phục sẽ giữ
cho sự sống của chúng ta được cân bằng, làm mọi việc dễ hơn, hợp lý hơn và kiểm soát tốt hơn các hành vi công việc. Rốt cuộc hạnh phúc của chúng ta sẽ tăng
nhiều hơn khi chúng ta tu tập tâm một cách đúng đắn.
Việc tu tập tâm có thể được làm một cách đúng đắn theo nhiều cách, theo
nhiều phương pháp tu hành khác nhau. Một phương pháp hữu dụng nhất và có
thể thực hành bởi tất cả loại người là phương pháp “Chánh niệm về Hơi thở”. Đó
là việc phát triển sự chú tâm vào hơi thở vào và hơi thở ra. Trong tu viện này,
cách tu tập của chúng tôi là tập trung sự chú tâm vào nơi chóp mũi và tu tập sự
tỉnh giác vào hơi thở vào và ra với niệm chú chữ “Đức-Phật” ( Bud-dho). Nếu người tu muốn sử dụng chữ khác hoặc chỉ đơn thuần chú tâm vào luồng hơi thở
vào và ra thì cũng tốt. Cứ điều chỉnh cách thực tập sao cho phù hợp với mình.
Điều cốt lõi của việc thiền là sự lưu tâm biết rõ, tức là sự tỉnh giác về hơi thở
trong giây phút hiện tại, nhờ đó người tu chú tâm chánh niệm được từng mỗi hơi
thở vào và hơi thở ra ngay khi nó diễn ra. Còn khi đi thiền thì chúng ta cố gắng
chú tâm liên tục vào cái cảm nhận ngay khi bàn chân tiếp xúc với mặt đất.
Cách tu tập chánh niệm này phải được thực hành một cách liên tục, đều đặn,
càng lâu càng tốt thì mới mang lại kết quả tốt. Đừng có kiểu thiền tập một chút
bữa nay rồi đến một tuần hay hai tuần hay cả tháng sau mới thiền tập lại. Tu tập
như vậy sẽ không có kết quả. Phật đã dạy chúng ta phải tu tập đều đặn, tu tập
chuyên cần, tu tập liên tục đối với việc tu dưỡng tâm. Để thiền tập, chúng ta cũng
nên chọn một nơi yên tĩnh, không bị nhiều quấy nhiễu. Ở trong vườn, dưới bóng
cây hay những nơi chúng ta có thể ở một mình là phù hợp nhất. Nếu là tăng hay
ni, chúng ta cần có một cái cốc (chòi, phòng), một khu rừng hay một hang động
yên tĩnh. Những vùng núi non đặc biệt là nơi thích hợp nhất cho việc tu thiền.
Dù là ở đâu, điều cốt lõi là chúng ta phải nỗ lực để liên tục chú tâm chánh
niệm vào hơi thở vào và hơi thở ra. Nếu sự chú tâm lăng xăng qua những thứ
https://thuviensach.vn
khác, cố kéo nó về lại với đối tượng hơi thở. Cố dẹp bỏ hết tất cả mọi ý nghĩ và lo toan. Đừng nghĩ gì hết—chỉ quan sát hơi thở. Nếu chúng ta nhận biết những ý
nghĩ ngay khi chúng khởi sinh và cố gắng quay trở lại chú tâm vào đối tượng thiền (hơi thở), tâm sẽ trở nên yên tĩnh và yên tĩnh hơn. Khi tâm được bình an và
tập trung, buông bỏ sự chú tâm vào hơi thở; hơi thở không còn là đối tượng thiền
chính nữa. Lúc này người tu bắt đầu xem xét thân và tâm bao gồm năm uẩn
( khandha): sắc, thọ, tưởng, hành, thức. Xem xét năm uẩn ngay khi chúng đến và
đi, khi chúng khởi sinh và biến mất. Ta sẽ nhìn thấy rõ năm uẩn là vô thường,
rằng tính vô thường này khiến chúng là khổ, bất toại nguyện và không đáng để
chúng ta ước có. Chúng sinh và diệt theo đường lối của chúng—chẳng có cái ‘ta’
hay ‘linh hồn’ nào điều khiển thân tâm này cả. (Thân tâm chỉ là mớ năm uẩn sinh
diệt, có mất, biến đổi, vô thường liên tục trong từng giây khắc). Trong đó thực sự
chỉ có tính tự nhiên chuyển động theo lý nhân quả. Tất cả mọi thứ trên thế gian
đều có cùng bản chất không bền lâu, không ổn định, luôn biến đổi, bất toại nguyện và không có một bản ngã hay linh hồn cố định nào bên trong đó. Sau khi
đã nhìn thấy toàn thể sự hiện hữu dưới ánh sáng này, sự ràng buộc và dính chấp
vào (tấm thân) năm uẩn sẽ từ từ phai biến. (Ta không còn chấp có một cái ‘ta’,
một ‘thân thể của ta’ hay một ‘tâm hồn cố định của ta’ nào nữa). Ta phá chấp được là nhờ ta nhìn thấy những bản tính đích thực của thế giới (vô thường, khổ
và vô ngã). Sự nhìn thấy này được gọi là sự khởi sinh của trí tuệ.
• Sự Khởi Sinh Của Trí Tuệ
Trí tuệ ( paññā) là nhìn thấy sự thật từ những biểu hiện của thân và tâm. Khi
chúng ta dùng cái tâm đã được tu tập và đạt định để xem xét về tấm thân năm
uẩn, chúng ta nhìn thấy rõ rệt rằng thân và tâm là luôn luôn biến đổi, không ổn
định và không có linh hồn (vô thường, khổ và vô ngã). Chúng chỉ là những thứ
tùy theo những điều kiện khác nhau mà có và cũng tùy những điều kiện khác
nhau mà mất. Sinh diệt tùy duyên. Tất cả chỉ là hữu vi. Khi nhìn tất cả những thứ
hữu vi đó bằng trí tuệ thù chúng ta không còn chấp thủ hay chính chấp vào chúng
nữa. Dù tiếp nhận bất cứ thứ gì, ta cũng tiếp nhận một cách chánh niệm. Chúng ta
không quá mừng vui. Đến khi mọi thứ của ta tan rã hay biến mất, chúng ta không
quá đau buồn và khổ sở-- bởi chúng ta đã thấy rõ bản chất vô thường bên trong
tất cả mọi thứ trên thế gian. Khi chúng ta gặp bệnh tật đau đớn, chúng ta bình tâm
https://thuviensach.vn
buông xả, vì tâm đã được tu tập và hiểu biết rõ bản chất vô thường của sự sống.
Nơi nương tựa tốt nhất chính là một cái tâm đã được tu tập!
Tất cả điều đó được gọi là trí tuệ, trí tuệ hiểu biết bản chất đích thực của mọi
sự thể khi chúng khởi sinh. Trí tuệ khởi sinh từ (khả năng, trạng thái) chánh niệm
và chánh định. Chánh định (sự định tâm) khởi sinh từ cơ sở đạo đức, tức giới hạnh. Tất cả ba mảng này (giới, định, tuệ) thực sự tương quan với nhau, không
thể nào tách rời nhau mà thành tựu được gì. Về mặt thực hành nó có thể được
nhìn theo kiểu như vầy: trước nhất là việc uốn ép cái tâm để nó chú tâm vào hơi
thở. Chỗ này khởi sinh giới hạnh (giới). Khi sự chánh niệm về hơi thở được tu
tập một cách đều đặn và liên tục cho đến khi tâm được tĩnh lặng, lúc này khởi
sinh sự định tâm (định). Rồi nhờ sự xem xét (quán chiếu) nên nhìn thấy hơi thở là
vô thường, khổ và vô ngã, người tu không còn bám chấp vào nó nữa, chỗ này khởi sinh trí tuệ (tuệ). Như vậy, có thể nói việc tu chánh niệm về hơi thở là tiến
trình để phát triển giới, định, tuệ. Ba mảng này cùng nhau phát triển.
Khi ba mảng giới, định, tuệ đã được tu tập và phát triển, chúng ta gọi đó là
sự tu tập con đường tám phần (Bát Chánh Đạo) của Đức Phật. Tám phần của Bát
chánh đạo thuộc về ba mảng giới định tuệ. Bát chánh đạo là con đường duy nhất
để giúp người tu giải trừ khổ. Bát chánh đạo là con đường đạo vượt trên tất cả
những con đường khác, bởi vì, nếu tu hành một cách đúng đắn theo nó thì sẽ dẫn
ta đến sự bình an, Niết-bàn. Nói cách khác, con đường đạo này đi đến Phật-Pháp
một cách đích thực và đúng đắn.
• Những Ích Lợi Của Việc Tu Tập
Khi chúng ta tu tập thiền như đã nói trên, đạo quả sẽ khởi sinh theo ba giai
đoạn sau:
Thứ nhất, đối với những người tu là những “thiện nam, tín nữ”, lòng tin
thành tín sẽ tăng lên đối với Phật, Pháp, Tăng (Tam Bảo). Lòng thành tín sẽ trở
thành nội lực hỗ trợ cho họ. Song song, họ cũng hiểu biết về lý nhân-quả nằm
trong mọi sự, chẳng hạn hành động thiện lành (nghiệp thiện) sẽ mang lại kết quả
phúc lành (quả thiện), hành động bất thiện (nghiệp ác) tạo ra kết quả xấu khổ
(quả ác). Đối với những người tu loại này, họ sẽ càng ngày làm tăng thêm hạnh
phúc và sự bình an cho mình.
https://thuviensach.vn
Thứ hai, giai đoạn thứ hai là của những người tu đã bước vào dòng thánh
đạo siêu thế, đó là những bậc thánh Nhập Lưu, Nhất Lai, Bất Lai. Những người
này đã đạt đến lòng tin bất thoái chuyển về Phật, Pháp, Tăng. (Mãi mãi không
còn có thể hoàn tục nữa). Họ sống hoan hỷ, hạnh phúc và đang trên đường tiến
đến đích là Niết-bàn.
Thứ ba, là giai đoạn của những bậc đã đạt đến Niết- bàn, đó là những bậc A-
la-hán ( arahant), họ đã giải thoát khỏi tất cả mọi sự khổ. Đó là những vị Phật, đã thoát khỏi thế gian, đã hoàn thiện con đường thánh đạo.
Tất cả chúng ta đều có phúc lớn được sinh ra làm người và được có cơ hội
nghe học những giáo lý của Đức Phật. Đây là duyên cơ vô cùng quý hiếm mà
hàng triệu loài chúng sinh khác không có được. Do vậy, đừng quá vô tư, vô tâm,
vô hướng về cái sự sống ngắn ngủi và sự thoát khỏi khổ đau trong vòng luân hồi
sinh tử. Hãy mau mau tu học và phát triển những công đức, làm những điều thiện
lành và bước theo con đường đạo ngay từ đầu, đến giữa, cho đến mức độ cao nhất
của nó. Đừng để thời giờ trôi qua một cách lãng phí, không mục đích. Hãy cố đạt
đến những sự thật trong giáo lý của Phật ngay từ hôm nay. Tôi muốn kết thúc bài
nói chuyện này bằng mấy câu ngạn ngữ của người Lào:
“Mãi lo dạo mấy vòng vui chơi
“Ngày qua nhanh đã đến lúc tối trời
“Lòng say khướt, chảy dài nước mắt
“Ngồi nhìn lại mới biết đà quá muộn
“Đường về xa không bước kịp nữa rồi”.
https://thuviensach.vn
43
Món Quà Giáo Pháp
9Tôi vui lòng vì ông bà đã nhân dịp này ghé đến thăm chùa Wat Pah Pong, và thăm người con trai của ông bà là một tu sĩ ở đây. Tôi xin lỗi không mang có
gì để gửi tặng cho ông bà. Nước Pháp chắc chẳng thiếu thứ gì về vật chất, nhưng
Giáo Pháp thì vẫn có rất ít ở đó. Tôi đã đích thân đến thăm Pháp và nhận ra ở đó
không có Giáo Pháp đích thực nào để dẫn đến sự bình an và tĩnh lặng cho con
người. Ở đó chỉ có những thứ làm người ta bận rộn và phiền não.
Nước Pháp đã giàu có, rất nhiều thứ vật chất để thỏa mãn các giác quan,
nhiều thứ để nhìn thấy, để nghe thấy, để ngửi, để nếm và để chạm xúc. Tuy nhiên
những người không biết Giáo Pháp thì cứ ngu mờ vô minh về tất cả những thứ
đó. Hôm nay, tôi muốn gửi tặng ông bà món quà Giáo Pháp để mang về Pháp, coi
như là món quà của chùa Wat Pah Pong và chùa Wat Pah Nanachat.
Giáo Pháp là gì? Giáo Pháp là cái có thể xuyên phá những khó khổ và những
vấn đề khó khăn của nhân loại, giải trừ chúng dần dần cho đến khi chúng không
còn nữa. Đó là cái được gọi là Giáo Pháp và đó là cái cần được tu học trong đời
sống hàng ngày của chúng ta, để khi có những cảm nhận của tâm (tâm tưởng)
khởi sinh trong ta, ta có thể xử lý chúng và vượt qua chúng.
Những khó khổ là bệnh chung của tất cả chúng ta, cho dù ta đang sống ở
Thái Lan, ở Pháp, hay ở đâu. Nếu ta không biết cách giải quyết chúng, chúng ta
sẽ luôn luôn bị khổ và phiền não. Cái để giải trừ những khó khổ là trí tuệ và để có
được trí tuệ thì chúng ta cần phải tu tập và phát triển cái tâm.
Chủ đề để tu tập không phải là thứ gì xa vời, nó ở ngay đây, ngay trong thân
tâm này của chúng ta. Người phương Tây và người Thái đều như nhau, ai cũng
có một thân và tâm. Một thân và tâm ngu mờ vô minh có nghĩa là một người ngu
mờ vô minh. Một thân và tâm an lạc có nghĩa là một người an lạc.
Thực ra, tâm cũng giống như nước mưa, nó tự nhiên trong suốt. Nếu ta nhỏ
giọt màu xanh vào, nó sẽ chuyển thành xanh. Nếu ta nhỏ giọt màu vàng vào, nó
sẽ chuyển qua vàng.
https://thuviensach.vn
Tâm phản ứng tương tự như vậy. Khi có một cảm nhận (tâm tưởng) dễ chịu
“nhỏ” vào tâm, tâm thấy dễ chịu (lạc). Khi cảm nhận là khó chịu, tâm thấy khó
chịu (khổ). Tâm lúc đó bị “che mờ” vì những cảm nhận sướng và khổ, giống như
nước mưa trong bị nhuốm màu xanh và vàng.
Khi nước trong tiếp xúc màu vàng, nó ngã qua màu vàng. Khi tiếp xúc màu
xanh, nó chuyển qua xanh. Nó thay đổi màu sắc mọi lúc mọi nơi, tùy theo cái gì
tiếp xúc với nó. Nhưng thực ra bản chất nguyên thủy của nó là trong suốt và sạch
sẽ. Cái tâm nguyên thủy (tâm gốc, chân tâm) cũng như vậy, bản chất của nó vốn
là trong sạch và tinh khiết và không bị che mờ vô minh. Nó không còn trong suốt
và trở nên ngu mờ vì nó chạy theo những cảm nhận của tâm (những tâm tưởng);
và nó bị lạc vào những trạng thái đó!
Tôi sẽ giải thích rõ hơn chỗ này. Hiện chúng ta đang ngồi trong một khu
rừng yên tĩnh. Hiện không có gió và chiếc lá cây đang ở yên. Khi có gió thổi qua,
lá phất phơ, chuyển động theo gió. Tâm cũng như chiếc lá. Khi nó tiếp xúc với
một cảm nhận của tâm, nó cũng bị ''chuyển động'' theo tính chất của cảm nhận
đó. Và nếu chúng ta càng ít hiểu biết về Giáo Pháp, tâm chúng ta càng liên tục
chạy theo những cảm nhận khác nhau trong từng giây khắc. Cảm giác sướng, nó
ngã theo sướng. Cảm giác khổ, nó trở thành khổ. Đó là sự ngu mờ, khổ lụy liên
tục và liên tục theo những cảm nhận của tâm!
Rốt cuộc con người chỉ là ngu si và tục lụy. Vì sao? Bởi vì họ chẳng hiểu
biết! Họ chỉ chạy theo những trạng thái cảm nhận và không biết quan tâm đến cái
tâm. Khi cái tâm không có ai quan tâm chăm sóc, nó giống như một đứa trẻ con
không cha không mẹ nuôi dạy. Đứa trẻ mồ côi không có nơi nương tựa, không
một nơi nương tựa, và nó rất không an toàn, dễ gặp đủ chuyện nguy hại, đau thương.
Cũng như vậy, nếu tâm không được chăm sóc, nếu không có sự tu tập, thuần
dưỡng bằng sự hiểu biết đúng đắn (chánh kiến), tâm sẽ dính vào muôn vàng rắc
rối, khó khổ và phiền não.
Bữa nay tôi chỉ cho ông bà một phương pháp tu tập cái tâm được gọi là
kammatthāna. “Kamma” có nghĩa là ''hành động'' hay nghiệp, và ''thāna'' có nghĩa là ”căn bản” . (Nghiệp căn). Trong đạo Phật đây là cách làm cho tâm được
bình an và tĩnh lặng. Tùy theo quý vị dùng nó để tu tập cái tâm và dùng cái tâm
đã được tu tập để điều tra xem xét cái thân.
https://thuviensach.vn
Cá thể mỗi chúng ta gồm có hai phần: một là phần thân và hai là phần tâm.
Chỉ có hai phần này. Phần chúng ta gọi là ''thân'' (sắc) là phần có thể nhìn thấy
bằng mắt thường.
Ngược lại, phần ''tâm'' (danh) là phần không thể nhìn thấy bằng mắt thường,
vì tâm không phải dạng sắc thể. Tâm chỉ có thể được nhìn thấy bằng ''con mắt
bên trong'' hay ''con mắt của tâm''. Có hai phần như vậy, thân và tâm, luôn luôn
và liên tục ở trong trạng thái động vọng, không thể nào kiểm soát được. (Thân thì
nếm trải khoái lạc và khổ đau của năm giác quan thân. Tâm thì chạy theo cảm
nhận khoái lạc và chạy trốn cảm nhận khổ đau của năm giác quan đó. Tâm là giác
quan thứ sáu, sống tục lụy theo những nhận thức sướng khổ của nó theo cảm giác
sướng khổ của năm giác quan kia).
Tâm là gì? Tâm thực sự chẳng là ''cái gì'' cả. Nói theo cách người phàm, nó
là cái (để) cảm nhận hay nhận thức. Cái (để) cảm nhận, nhận biết, nếm trải tất cả
mọi cảm nhận thuộc tâm (tâm tưởng) thì ta gọi là cái ''tâm''. Ngay lúc này có tâm.
Khi tôi đang nói với quý vị, tâm nhận biết những điều tôi đang nói. Âm thanh đi
vào qua tai và ta nghe được điều gì đang được nói. Cái đang trải nghiệm sự nghe
thấy đó thì được gọi là cái ''tâm''.
Tâm này không có một chủ thể nào, không có một bản thể nào, không có
một cái ‘ta’ nào cả. Tâm không có hình dạng, thể sắc. Nó chỉ đơn thuần trải nghiệm những hoạt động của (thuộc, trong) tâm, tất cả chỉ là vậy! Nếu chúng ta
tu dạy tâm này có được cách nhìn đúng đắn (chánh kiến), tâm này sẽ không bị
(có, dính) khó khổ nữa. Nó sẽ được bình an.
Tâm là tâm. Đối tượng của tâm là đối tượng của tâm. Đối tượng của tâm
không phải là tâm, tâm không phải là đối tượng của tâm. Để hiểu rõ rệt về tâm và
những đối tượng của tâm, chúng ta nói rằng tâm là cái nhận biết (cảm nhận, nếm
trải) những đối tượng của tâm tiếp xúc vào nó.
Khi hai thứ, tâm và những đối tượng của tâm, tiếp xúc với nhau, sự tiếp xúc
sinh ra những cảm giác (cảm thọ, cảm thụ). Có những cảm thọ là tốt, có cảm thọ
là xấu, có cảm thọ sướng, có cảm thọ khổ, có nóng, có lạnh, có đắng, có ngọt, có
khoái, có đau... đủ các loại! Nếu không có trí tuệ để xử lý (giải quyết, đối trị...)
với những cảm thọ khác nhau đó, tâm sẽ bị rắc rối, ngu mờ, bất an, phiền não.
https://thuviensach.vn
Thiền là cách phát triển (tu tập, tu dưỡng) cái tâm để tạo căn bản để khởi sinh ra trí tuệ. (Đó là lý do duy nhất và quan trọng của thiền tập). Hơi thở là một
nền tảng sống thuộc thân. Phật đã dạy về phương pháp “Chánh niệm về Hơi thở”
[ ānāpānasati]. Ở đây, chúng ta chọn hơi thở làm đối tượng của tâm để thiền tập.
Chúng ta chọn hơi thở làm đối tượng để thiền bởi nó là đơn giản nhất và bởi nó là
cốt lõi của thiền từ thời cổ xưa.
Khi có cơi hội tốt để ngồi thiền, hãy ngồi xuống, tréo chân: chân phải đặt
trên chân trái, bàn tay phải đặt trên bàn tay trái. Giữ lưng thẳng. Tự nói với mình:
''Bây giờ ta phải dẹp bỏ mọi thứ gánh nặng và lo toan''. Dẹp bỏ tất cả mọi thứ,
ngoài hơi thở. Ta không muốn bất cứ thứ gì có thể quấy nhiễu ta nữa. Dẹp hết
mọi công việc, suy nghĩ, lo lắng.
Giờ thì cố định sự chú tâm vào hơi thở. Rồi thở vào, thở ra. Khi đang luyện
tập sự tỉnh giác vào hơi thở, chúng ta đừng cố ý thở dài hay thở ngắn. Không cố
thở mạnh hay thở nhẹ. Cứ để hơi thở đi vào và đi ra một cách bình thường và tự
nhiên. Sự ''chánh niệm'' và ''sự tự tỉnh giác về bản thân mình'' khởi sinh từ trong
tâm sẽ nhận biết rõ từng hơi thở vào và hơi thở ra.
(Chú tâm là hướng tâm vào đối tượng. Luôn luôn chú tâm vào đối tượng là
chánh niệm (sati). Luôn luôn biết về đối tượng, luôn nhận biết đối tượng, thường
biết, rõ biết về đối tượng gọi là tỉnh giác; sự tự tỉnh giác là sự luôn hiểu biết rõ
ràng ( sampajañña) về đối tượng.)
Thư giãn. Đừng nghĩ suy điều gì. Không cần nghĩ này nghĩ nọ. Việc duy
nhất là cố định sự chú tâm vào hơi thở vào và hơi thở ra. Ta chẳng có gì để làm
ngoài việc đó! Duy trì sự chú tâm cố định vào hơi thở vào và hơi thở ra khi chúng
diễn ra. Tỉnh giác rõ về lúc bắt đầu, lúc giữa và lúc cuối của hơi thở. Khi thở vào,
bắt đầu là ngay chóp mũi, giữa là ngay giữa ngực, và cuối là bụng. Khi thở ra thì
ngược lại, bắt đầu là từ bụng, giữa là giữa ngực, và cuối là chóp mũi. Khi thở
vào, luyện tập (khả năng) tỉnh giác vào hơi thở: 1, ở chóp mũi; 2, ở giữa ngực; 3,
ở bụng. Khi thở ra, 1, ở bụng; 2, ở giữa ngực; 3, ở chóp mũi.
Nếu chỉ tập trung sự chú tâm vào ba điểm đó thì sẽ giải tỏa hết mọi suy nghĩ,
lo lắng và động vọng. Chỉ cần không nghĩ điều gì khác! (Nguyên lý dễ hiểu là khi
người đã hoàn toàn chú tâm vào một đối tượng (hơi thở) thì người đó không còn
ý nghĩ nào khác, và nhờ vậy tâm được an định). Cứ giữ sự chú tâm vào hơi thở.
Có lẽ những ý nghĩ vẫn còn nhiều, chúng vẫn còn xen vào trong tâm và quấy https://thuviensach.vn
nhiễu ta. Nhưng đừng quan tâm đến nó. Cứ tiếp tục quay lại đối tượng chú tâm của mình, quay lại chú tâm vào hơi thở. Tâm có thể dính vào việc suy đoán (tò
mò, điều tra, tìm hiểu) về những trạng thái của tâm ta, nhưng cứ mặc kệ nó, cứ
tiếp tục luyện tập, liên tục tỉnh giác vào chỗ bắt đầu, chỗ giữa, và chỗ cuối của
từng hơi thở.
Cuối cùng, tâm sẽ có khả năng luôn luôn tỉnh giác về hơi thở ở ba điểm tiếp
xúc đó trong suốt thời gian ngồi thiền. Nếu chúng ta tu tập phương pháp chánh
niệm này một thời gian, thân và tâm sẽ quen dần với việc thiền tập đó. Mệt mỏi
sẽ biến mất. Thân cảm thấy nhẹ nhàng hơn và hơi thở sẽ càng lúc càng được tinh
tế. Sự chánh niệm và sự tự tỉnh giác sẽ phòng hộ cái tâm và quan sát nó.
Chúng ta cứ tập luyện như vậy cho đến khi tâm được bình an và tĩnh lặng,
đến khi nó trở thành một với hơi thở. Thành một với hơi thở có nghĩa là nó thấm
hút vào hơi thở, hợp nhất vào hơi thở, nó không còn bị tách rời khỏi hơi thở. Lúc
này tâm trở nên bình an và không còn ngu mờ và động vọng gì nữa. Tâm nó sẽ
nhận biết rõ chỗ bắt đầu, giữa và cuối của từng hơi thở, và nó cố định một cách
vững chắc vào hơi thở.
Rồi đến khi tâm đã được an định như vậy, ta cố định sự chú tâm vào hơi thở
tại một điểm duy nhất là chóp mũi. Lúc này chúng ta không cần phải theo dõi hơi
thở xuống tới bụng và từ bụng lên lại nữa. Chỉ tập trung vào nơi chóp mũi, nơi
tiếp xúc với hơi thở vào và hơi thở ra.
Cách tu này được gọi là ''làm tĩnh lặng tâm'', làm cho tâm thư thái và bình
an. Khi sự tĩnh lặng khởi sinh, tâm dừng lại; nó dừng lại với đối tượng duy nhất
của nó, đó là hơi thở. Đây là cách được biết là cách làm cho tâm tĩnh lặng và bình
an để từ dó phát sinh ra trí tuệ.
Đây là phần bắt đầu, là phần căn bản của việc tu tập của chúng ta. Vì là căn
bản nên chúng ta cần phải luyện tập từng ngày, mỗi ngày, bất cứ khi nào có thể
ngồi xuống thiền. Dù là đang ở chùa, đang ở nhà, đang ngồi ở đâu rảnh tay, đang
ngồi trong xe, đang nằm, đang ngồi nghỉ mệt trên bờ biển, trong khu vườn..., quý
vị hãy tỉnh giác chánh niệm và quan sát tâm một cách thường xuyên như vậy, bằng phương pháp này.
Đây là phương pháp tu tập tâm (thiền là tu tập tu dưỡng cái tâm), do vậy
phương pháp này nên được tu tập trong mọi tư thế của thân. Không phải chỉ tư
https://thuviensach.vn
thế ngồi, mà đứng, đi, nằm đều có thể thiền. Mục đích là chúng ta cần biết rõ trạng thái của tâm trong từng giây phút, và, để làm được điều đó, chúng ta phải
thường xuyên chánh niệm và tỉnh giác. Tâm đang sướng hay khổ? Tâm đang ngu
mờ? Tâm đang bình an? Tìm cách hiểu biết tâm theo cách như vậy sẽ giúp tâm
được tĩnh lặng, và khi tâm được tĩnh lặng, trí tuệ sẽ khởi sinh.
Bằng cái tâm tĩnh lặng, ta xem xét điều tra về đối tượng của thiền tập ở đây,
đó là thân này, xem xét thân từ đỉnh đầu cho đến ngón chân, rồi từ ngón chân lên
đến đỉnh đầu. Cứ xem xét từ trên xuống, từ dưới lên. Cứ làm như vậy. Nhìn xem
và quán xét về tóc trên đầu, lông trên thân, móng tay chân, răng, da. Trong cách
thiền quán như vậy, chúng ta sẽ nhìn thấy rằng toàn bộ thân này chỉ được kết tạo
từ bốn ''yếu tố tứ đại'': đất, nước, gió, lửa. (Thể cứng, thể lỏng, thể khí, thể nhiệt).
Những phần cứng của thân được làm từ yếu tố đất; phần chất lỏng và chảy
trong thân thuộc về yếu tố nước. Hơi thở và khí ra vào, chuyển động trong thân là
thuộc yếu tố gió, và nhiệt nóng trong thân thuộc yếu tố lửa.
Kết hợp lại với nhau một cách hữu cơ, chúng tạo thành một cái 'con người'.
Tuy nhiên, nếu phân tách thân này ra thành những phần khác nhau, nó chỉ là bốn
yếu tố đất, nước, gió, lửa mà thôi. Đức Phật đã tuyên dạy rằng không có một cái
'con người', một 'cá thể', một 'người' thực sự nào bên trong thân này cả; không
thực sự có cái người Thái, người Tây, một cá nhân danh tính nào cả. Sự thật rốt
ráo là chỉ có bốn yếu tố tứ đại—tất cả chỉ là vậy! Chúng ta cứ quan niệm truyền
kiếp rằng có một 'con người', một 'cái ta', nhưng trong hiện thực thì không tồn tại
một cái gì cố định được gọi là một 'người' hay một cái 'ta' như vậy cả.
Dù có tách rời bốn yếu tố đất, nước, gió, lửa, hoặc kết hợp chúng lại với nhau và đặt tên là một ‘con người’ thì tất cả chúng cũng đều là vô thường, khổ và
vô ngã. Chúng là không chắc chắn, không ổn định, và luôn ở trong trạng thái luôn
luôn biến đổi—không chắc chắn và ổn định trong một giây khắc nào cả!
Thân này của chúng ta là không ổn định, không chắc chắn, luôn biến đổi,
luôn thay đổi một cách liên tục. Tóc biến đổi, móng tay chan biến đổi, da biến đổi
—mọi thứ của thân đều biến đổi!
Tâm của chúng ta cũng vậy, nó luôn luôn thay đổi. Nó không phải là một
bản thể hay một ngã cố định. Nó thực sự không phải là cái ‘ta’ hay ‘linh hồn’ của
ta hay của một người nào cả, cho dù tâm có nghĩ nó là như vậy. Tâm có thể tự
https://thuviensach.vn
giết cái ‘tâm’ của nó. Tâm có thể nghĩ sướng hoặc nghĩ khổ - nghĩ về đủ thứ! Nó không ổn định. Nếu chúng ta không có trí tuệ nên tin rằng tâm này là của ta, thì
nó sẽ luôn luôn đánh lừa ta liên tục. Và ta thì cứ sướng, khổ, khổ sướng liên tục
vì mọi thứ, cứ như con rối bị nó giựt dây liên tục trong từng giây khắc.
Tâm này là thứ không chắc chắn. Thân này không chắc chắn. Cả hai thứ đều
luôn biến đổi, vô thường. Hai thứ cộng lại trở thành nguồn khổ đau. Cả hai thứ
đều không có, không chứa, không phải là một cái ‘ta’, ‘bản ngã’, hay một ‘con
người’ nào cả. Như Phật đã chỉ rõ, thân tâm này không phải là một ‘con người’,
hay một ‘cá thể’, hay một ‘linh hồn’ cố định, cũng không phải là ‘ta’, ‘ông A’,
hay một ‘người’ nào cả. Chúng chỉ là những thứ: đất, nước, gió, lửa mà thôi. Chỉ
là những yếu tố tứ đại!
Khi tâm nhìn thấy điều này, nó không còn nghĩ hay nắm giữ cái ‘ta’, không
còn những ý nghĩ như ‘ta’ tốt, ‘ta’ đẹp, ‘ta’ xấu, ‘ta’ khổ, ‘ta’ sướng, ‘ta’ có, ‘ta’
như vầy, ‘ta’ như vậy...nữa. Tất cả quan niệm về một cái ‘ta’ (ngã chấp) và những
điều liên quan đến ý niệm về cái ‘ta’ (thân kiến, ngã kiến) đều không còn nữa.
(Vì sao? Vì tâm đã nhìn thấy được thân này và tâm này không phải là một
thứ gì cố định và thường hằng cả. Tâm này và thân này sau một giây khắc chúng
đã khác rồi, nên không thể nói rằng có một cái ‘ta’ cố định bên trong thân này và
tâm này).
Và khi đã nhìn thấy được điều này và hiểu được bản chất vô-ngã của thân
tâm, ta sẽ nếm trải một trạng thái hòa hợp bình đẳng với tất cả mọi người, bởi ta
đã nhìn thấy tất cả nhân loại về căn bản là như nhau. (Thân tâm của mọi người
đều như nhau, cũng đều vô thường, khổ và vô ngã). Không có một cái ‘ta’ nào:
vô ngã. Đó chỉ là những yếu tố tứ đại mà thôi.
Khi chúng ta quán xét và nhìn thấy sự vô thường, khổ, và vô ngã, thì lúc đó
không còn quan niệm có một cái ‘ta’, một ‘con người’, ‘ta đây’, ‘ông ấy’, ‘chị
ấy’... riêng biệt nào cả, không còn ‘ngã chấp’. Cái tâm mà nhìn thấy (giác ngộ)
được sự thật này sẽ khởi sinh ra sự từ bỏ, sự chán bỏ ( nibbidā), nó không còn mê
chấp vào tấm thân giả lập và giả tạm này nữa. Tâm sẽ nhìn thấy tất cả mọi sự thể
đều chỉ là thứ vô thường, khổ và vô ngã.
Lúc đó tâm dừng lại. Tâm là Giáo Pháp. Tham sân si sẽ dần dần giảm bớt,
giảm bớt cho đến cuối cùng chúng không còn nữa, chỉ còn lại cái tâm—đó là cái
https://thuviensach.vn
tâm tinh khiết và sáng tỏ: chân tâm. Toàn bộ cách tu tập này được gọi là ''thiền tập'' (hay tu thiền, thực hành thiền).
Do vậy, tôi mong muốn ông bà nhận lấy món quà Giáo Pháp này, khi về cố
gắng học hiểu và quán xét trong sự sống hàng ngày của mình. Mong ông bà đón
nhận món quà này của chùa Wat Pah Pong và chùa Wat Pah Nanachat, như là một
sự truyền thừa của chùa gửi cho ông bà. Tất cả những tăng sĩ ở đây, gồm có người con trai của ông bà, cùng tất cả các sư thầy, thành tâm gửi tặng ông bà món
quà này để mang về nước Pháp. Nó sẽ chỉ cho ông bà con đường đi đến sự bình
an và sáng tỏ. Thân của quý vị có thể bất ổn, nhưng tâm thì không, nó sẽ được
bình an tự tại, sau khi đã được tu tập. Dù ở đâu bạn sống vẫn có đầy những người
ngu mờ và sự vô minh, bạn sẽ không bị ngu mờ bởi vì tâm của bạn không còn vô
minh, tâm đã nhìn thấy rõ mọi sự như chúng là, tâm là Giáo Pháp. Đây là con
đường đạo đúng đắn và khả thi.
Mong quý vị luôn nhớ được giáo lý này.
Cầu cho quý vị được an lạc và hạnh phúc.
https://thuviensach.vn
44
Bản Chất Tự Nhiên của Giáo Pháp
10Đôi khi, cây đang ra hoa kết nhụy, một cơn gió nhẹ thổi qua, làm các nhụy hoa rụng xuống đất. Một số nhụy vẫn còn trên cây và sau đó lớn thành trái búp
non xanh. Một con gió khác lại thổi qua, làm một số trái búp rụng xuống đất. Vẫn
còn lại một số trái búp có thể lớn thành trái. Sau đó già và chín, trước khi cũng
rụng xuống đất.
Và con người cũng vậy. Cũng như nhụy hoa và trái cây sống trong những
cơn gió, cũng rụng xuống một lúc nào đó trong cuộc đời. Một số người chết ngay
khi còn trong bào thai của mẹ, một số khác chết yểu chỉ sau vài ngày được mẹ
sinh ra. Một số người chỉ sống một số năm rồi chết trẻ, chưa kịp lớn lên. Nhiều
đàn ông, đàn bà cũng chết trẻ. Nhưng vẫn có những người sống lâu đến lúc già
yếu trước khi cũng chết.
Khi quán chiếu về con người, hãy xem xét bản chất của trái cây trước những
cơn gió: cả người và trái cây đều không chắc chắn; chẳng biết ‘rụng’ lúc nào.
Bản chất không-chắc-chắn của mọi thứ cũng có thể được nhìn thấy trong đời
sống tu sĩ nơi chùa chiền tự viện. Một số người đến chùa với ý định thọ giới đi tu,
nhưng rồi đổi ý quay về. Một số khác thì quyết tâm đi tu, cạo đầu sẵn trước khi
đến chùa. Một số khác đã thành sa-di, nhưng vài năm lại quyết định bỏ tu. Một số
chỉ thọ giới tu được một mùa An Cư (được một tuổi Hạ) rồi bỏ y, hoàn tục. Cũng
giống như những nhụy hoa và trái búp trên cành—tất cả đều không chắc chắn!
Tâm của chúng ta cũng vậy. Một nhận thức của tâm (tưởng) khởi sinh, thúc
kéo cái tâm, làm tâm ngã rụng—cũng như trái cây.
Phật đã hiểu biết rõ cái bản chất không chắc chắn của tất cả mọi thứ trên thế
gian. Phật đã quan sát những hiện tượng trái cây trước gió và quán chiếu về tình
trạng của các sa-di và Tỳ kheo là những đệ tử của Phật thời đó. Phật tìm thấy họ
và trái cây về căn bản có chung bản chất—không chắc chắn! Mà làm sao khác
nhau được? Bởi đó là bản chất của tất cả mọi thứ mọi sự trên thế gian.
https://thuviensach.vn
Do vậy, đối với ai đã biết tu tập với sự tỉnh-giác thì không cần thiết phải có người khác chỉ dạy nhiều nhiều đủ thứ thì mới có thể nhìn thấy và hiểu biết (sự
thật). (Vì mọi sự chỉ dạy và hướng dẫn cũng chỉ là tương đối, chứ chúng cũng
không phải là chắc-chắn). Ví dụ theo kinh điển, Đức Phật trong một kiếp trước là
vị Vua Mahajanaka. Ông chẳng cần phải tu học gì nhiều hết. Tất cả những gì ông
vua làm là ngồi quan sát một cây xoài.
Một ngày, khi đang đi thăm khu vườn cùng với đoàn tùy tùng của mình, từ
trên ghế ngồi trên lưng voi, nhà vua để ý thấy có nhiều trái chín nằm bên trong
những lá cây xoài. Nhưng không kịp dừng lại, nhà vua quyết định sẽ quay lại để
hái vài trái ngon. Nhưng nhà vua không biết, những đại thần đi theo thấy xoài thì
tham ăn, nên ngay sau đó đã đến hái sạch những trái xoài. Họ dùng sào móc để
kéo giựt tất cả các nhánh xoài, làm lá cành rớt đầy xung quanh gốc xoài.
Chiều đó nhà vua quay lại, tưởng tượng trong đầu về những trái xoài thơm
ngọt. Nhưng nhà vua giựt mình nhìn thấy không còn trái xoài nào, là cành bị phá
nát, rơi rớt đầy dưới đất.
Nhà vua rất thất vọng và bực tức, nhưng rồi nhà vua nhìn sang cây xoài
khác, lá và cành của nó vẫn còn nguyên vẹn. Ông thắc mắc. Rồi ông nhận ra vì
nó không có trái. Nếu cây không có trái thì chẳng ai đụng đến, nên lá cành vẫn
còn nguyên trên cây, tươi tốt. Bài học này làm cho nhà vua đắm chìm trong suy
nghĩ trên suốt đoạn đường về. ''Làm vua cũng không sướng, đầy phiền não và
khó khăn. Lúc nào cũng phải để ý đến tất cả những thần dân. Điều gì xảy ra nếu
một ngày họ sẽ cố tấn công, lật đổ, chiếm ngai vua?''. Đó là điều làm các nhà vua
không thể yên ngủ suốt đời; ngay cả khi ngủ cũng nằm mơ thấy mình có thể bị lật
đổ bất cứ lúc nào.
Nhà vua lại tâm niệm, cây xoài không trái thì cành lá còn nguyên lành. ''Nếu
chúng ta cũng giống cây xoài đó, thì ‘lá’ và ‘cành’ của chúng ta sẽ không bị làm
hại''.
Nhà vua đã ngồi xuống và thiền trong phòng của mình. Cuối cùng nhà vua
quyết định đi tu, nhân duyên từ bài học về cây xoài. Ông ví mình như cây xoài và
kết luận rằng nếu một người trở nên không còn dính líu gì với những cách của thế
gian, thì người ấy sẽ thực sự độc lập, tự do, không còn lo lắng hay bị khó khổ.
Tâm sẽ không còn bị quấy nhiễu hay phiền não. Quán chiếu như vậy, nhà vua đi
tu.
https://thuviensach.vn
Từ đó về sau, mỗi khi ông đến đâu người ta đều hỏi sư thầy của ông là ai, ông trả lời: ''Một cây xoài''. Ông không cần phải học hay được dạy nhiều nhiều đủ
thứ về giáo lý. Một cây xoài là nguyên nhân của sự Thức Tỉnh (giác ngộ) đến Giáo Pháp hướng vào tâm mình ( Opanayiko-Dhamma). Và nhờ sự Thức Tỉnh
này, nhà vua đã trở thành thầy tu, không còn nhiều thứ lo lắng, sống giản dị, và
sống lánh trần. Ngai vàng đã từ bỏ, tâm cuối cùng đã được bình an.
Chuyện theo kinh, kiếp đó Phật còn là một Bồ-tát tu tập theo cách đó một
cách liên tục không ngừng. Cũng giống như nhà vua lúc đó, chúng ta nên biết nhìn và quan sát, bởi mọi thứ trên đời đều sẵn sàng dạy chúng ta.
Chỉ cần có một chút trí tuệ trực giác, chúng ta sẽ có thể nhìn thấu những đường lối của thế gian. Chúng ta sẽ đi đến hiểu rằng mỗi thứ trên thế gian đều là
một người thầy của chúng ta. Với trí tuệ, không cần phải hỏi ai, không cần phải
học. Chúng ta có thể học từ tự nhiên đủ để giác ngộ, giống như trong câu chuyện
vị vua Mahajanaka, bởi mọi thứ đều đi theo đường lối của lẽ tự nhiên. Nó không
sai lệch khỏi sự thật tự nhiên.
Đi cùng với trí tuệ là sự tự giác bản thân và kiềm chế bản thân, hai thứ đó có
thể dẫn đến những trí tuệ minh sát nhìn thấu suốt hơn vào bên trong những đường
lối của tự nhiên. Bằng cách này, chúng ta đi đến hiểu biết sự thật tuyệt đối của tất
cả mọi thứ trên thế gian, đó là '' vô thường—khổ— vô ngã'' ( anicca-dukkha-anattā' ). Lấy ví dụ cây cối, tất cả cây cối trên trái đất đều như nhau, chỉ là Một, nếu ta nhìn thông qua cái thực tại ''vô thường—khổ—vô ngã''. Đầu tiên, chúng có
mặt, sinh rồi trưởng, và già, thay đổi không ngừng, cuối cùng rồi cũng chết như
tất cả các cây khác.
Cũng cách như vậy, người và thú vật được sinh ra, lớn lên và thay đổi không
ngừng trong suốt thời gian sống cho đến lúc chết. Những thay đổi và biến đổi nhiều vô số kể xảy ra trong suốt tiến trình từ sinh đến chết cho thấy rõ Đường Lối
của Giáo Pháp. Đường lối của tự nhiên, đó là lẽ thật, là chân lý. Nói cách khác,
tất cả mọi thứ đều là vô thường, luôn thay đổi, đi đến hư hoại và tan rã, đó là
đường lối tự nhiên của chúng.
Nếu chúng ta có sự tỉnh giác và hiểu biết, nếu chúng ta tu học bằng trí tuệ và
sự chánh niệm, thì chúng ta sẽ thấy được Giáo Pháp là thực tại. Vậy là, chúng ta
https://thuviensach.vn
nhìn thấy người người cứ liên tục được sinh ra, thay đổi liên tục, và cuối cùng chết đi. Tất cả mọi người đều bị dính vào vòng luân hồi sinh tử, và bởi lý do này,
mọi người trong vũ trụ này là Một. Vậy là, xem xét và nhìn thấy một cách rõ rệt
và riêng biệt một người thì cũng giống như xem xét và nhìn thấy mọi người trên
thế gian.
Tương tự ý nghĩa trên, tất cả mọi thứ đều là Giáo Pháp. Không phải chỉ
riêng những thứ nhìn thấy được bằng mắt thường, mà bao gồm cả những thứ
chúng ta nhìn thấy được bằng tâm, bằng ‘con mắt’ của tâm. Một ý nghĩ khởi sinh,
rồi nó thay đổi và biến mất. Đó chỉ đơn giản là một nhận thức của tâm (tưởng), là
một pháp của tâm ( nāma dhamma' ), khởi sinh và biến mất. Đó là bản tính đích
thực của cái tâm. Nói tóm lại, đây là chân lý tuyệt đúng của Giáo Pháp. Nếu ta
không nhìn và quan sát theo cách nhìn này, thì chúng ta không thực sự nhìn thấy
sự thật!. Nếu ai nhìn thấy, người ấy sẽ có trí tuệ để lắng nghe Giáo Pháp mà Đức
Phật đã nói:
Phật ở đâu?
Phật ở trong Giáo Pháp.
Pháp ở đâu?
Pháp ở trong Phật.
Ngay tại đây, bây giờ!
Tăng ở đâu?
Tăng ở trong Giáo Pháp.
Phật, Pháp, Tăng có mặt trong tâm chúng ta, nhưng chúng ta cần phải nhìn
thấy Tam Bảo trong tâm một cách rõ ràng. Một số người chợt nói: ''À, Phật, Pháp,
Tăng có ở trong tâm tôi''. Trong khi sự tu tập của họ còn chưa phù hợp hay đúng
đắn, thì không thể nói Tam Bảo có mặt trong tâm họ, bởi cái ''tâm'' đó trước tiên
phải là cái tâm hiểu biết Giáo Pháp trước.
Nói đi nói lại về điểm Giáo Pháp, chúng ta sẽ đi đến biết rằng, trên thế gian
này chân lý có mặt, và do vậy chúng ta có thể tu tập và chứng ngộ chân lý đó.
Ví dụ những pháp của tâm (danh pháp, nāma dhamma), như những cảm
giác, ý nghĩ, ý tưởng... đều là không chắc chắn. Khi sân giận khởi sinh, nó lớn lên
và thay đổi và cuối cùng biến mất. Hạnh phúc cũng vậy, sướng khởi sinh, biến
https://thuviensach.vn
đổi, rồi biến mất. Chúng là sinh diệt. Chúng là trống không. Chúng chẳng phải là
‘cái gì’ cả. Đây chính là đường lối của tất cả mọi thứ thuộc vật chất và mọi sự
thuộc tâm. Hướng về bên trong, có thân này và tâm này. Bên ngoài thì có cây cối,
dây leo và tất cả đường lối sinh diệt của tất cả mọi thứ theo quy luật tự nhiên của
vũ trụ. Đó là quy luật về sự không chắc-chắn, về sự sinh, trưởng, hoại, diệt.
Dù là cây, là núi, hay con vật, nó đều là Giáo Pháp, mọi thứ đều là Giáo Pháp. Giáo Pháp ở đâu? Nói ngay ra, cái gì không phải là Giáo Pháp thì không có
mặt. Giáo Pháp là tự nhiên. Đây được gọi là Giáo Pháp Tuyệt Đối hay chân pháp
( Sacca Dhamma). Nếu ai nhìn thấy tự nhiên, người đó thấy Giáo Pháp; ai nhìn
thấy Giáo Pháp thì nhìn thấy tự nhiên. Nhìn thấy tự nhiên là hiểu biết Giáo Pháp.
Và do vậy, học nhiều giáo lý để làm gì trong khi thực tại rốt ráo của sự sống,
trong từng giây phút, trong từng hành vi của nó, chỉ là một vòng luân hồi sinh tử
bất tận? Nếu chúng ta chánh niệm và tỉnh giác rõ ràng khi đang ở trong mọi tư
thế [ngồi, đứng, đi, nằm], thì sự tự-hiểu-biết sẵn sàng phát sinh; đó là, sự hiểu
biết về sự thật Giáo Pháp đã có sẵn ngay tại đây và bây giờ.
Ngay trong hiện tại, Đức Phật, Phật đích thực, vẫn đang sống, bởi Phật
chính là Giáo Pháp, là Chân Pháp ( Sacca Dhamma' ). Và Chân Pháp, là phương
tiện giúp một người trở thành vị Phật, thì vẫn đang có mặt. Giáo Pháp chẳng bao
giờ mất đi ở đâu! Giáo Pháp giúp khởi sinh ra hai loại Phật: Phật trong thân này
và Phật trong tâm này.
''Giáo Pháp đích thực chỉ có thể được chứng ngộ bằng việc tu tập'', Đức Phật
đã từng nói với ngài Ananda như vậy. Ai nhìn thấy Phật là nhìn thấy Giáo Pháp.
Điều này nghĩa là sao? Trước kia chưa có vị Phật có mặt, trước đó chỉ có tu sĩ
Cồ-đàm Tất-đạt-đa ( Siddhattha Gotama)11, và sau khi giác ngộ Giáo Pháp người ấy trở thành Phật. Nếu chúng ta lý giải theo cách này thì Phật cũng giống chúng
ta. Khi chúng ta còn si mê, chúng ta còn là chúng sinh; khi chúng ta thức tỉnh và
giác ngộ Giáo Pháp, chúng ta cũng thành Phật. Nên chỗ này được gọi là Phật ở
trong tâm, hay Tâm Pháp ( Nāma Dhamma).
Chúng ta phải chánh niệm về mọi thứ chúng ta làm, bởi chúng ta là kẻ thừa
tự của tất cả các nghiệp tốt và xấu của chúng ta. Làm điều tốt thiện, hưởng điều
tốt thiện. Làm đều xấu ác, lãnh điều xấu ác. Tất cả mọi chuyện phải làm là quan
sát tất cả mọi hành động của mình để hiểu biết về những nghiệp đang làm là gì.
https://thuviensach.vn
Đức Phật đã nhìn ra lẽ thật nhân duyên về nghiệp này, Phật giác ngộ về lẽ thật này và trở thành vị Phật. Tương tự vậy, nếu mỗi người cũng tu tập để chứng ngộ
lẽ thật này, thì họ cũng thay đổi và có thể thành Phật.
Vậy là, Phật vẫn đang có mặt. Một số người mừng rỡ: ''Nếu Phật còn có
mặt, tôi có thể tu tập Giáo Pháp!''. Thực vậy, Phật vẫn luôn có mặt, Giáo Pháp
vẫn luôn có mặt. Bạn hãy yên tâm và nên cố gắng tu tập để nhìn thấy điều đó.
Giáo Pháp mà Đức Phật đã chứng ngộ là Giáo Pháp có mặt thường hằng trên
thế gian. Có thể ví như nước ngầm luôn luôn có mặt bên dưới mặt đất. Khi một
người bỏ công đào một cái giếng, anh ta phải đào đủ sâu để gặp được mạch nước.
Mạch nước ngầm có sẵn ở đó. Anh ta không tự tạo ra nước, nhưng anh ta tìm ra
nó. Tương tự vậy, Giáo Pháp đã luôn có mặt khắp thế gian, Phật không phải là
người làm ra Giáo Pháp, những Phật đã tìm ra Giáo Pháp, Phật không chế phát
hay đặt ra Giáo Pháp. Phật chỉ đơn giản tìm ra và chỉ ra Giáo Pháp đã có sẵn tự
bao giờ. Về thực hành thì là, thông qua sự thiền tập Phật đã nhìn thấy những chân
lý của Giáo Pháp. Do vậy, chúng ta nói rằng Đức Phật đã giác ngộ, bởi giác ngộ
có nghĩa là nhìn thấy Giáo Pháp. Giáo Pháp là sự thật của thế gian này. Nhìn thấy
sự thật thế gian, tu sĩ Cồ- đàm Tất-đạt-đa trở thành một vị Phật. Và Giáo Pháp là
thứ giúp cho mọi người nhìn thấy để trở thành một vị Phật, thành một người-biết,
thành ''bậc Giác Ngộ'': người hiểu biết Giáo Pháp.
Với sự hiểu biết, chúng ta thấy rằng chúng ta không thực sự quá cách xa
Phật, nhưng chúng ta đây đang ngồi trực diện với Phật. Khi chúng ta hiểu biết
Giáo Pháp thì lập tức chúng ta nhìn thấy Phật. (Cứ chịu khó tu tập Giáo Pháp rồi
khi nhìn thấy Giáo Pháp sẽ nhìn thấy kết quả tu tập là nhìn thấy Phật).
Nếu một người thực sự tu tập thì người ấy sẽ nghe thấy Phật-Pháp khi đang
ngồi dưới gốc cây, khi đang nằm, hay khi đang ở trong tư thế nào. Đây không
phải là cái mình nghĩ ra. Mà đó là cái khởi sinh từ cái tâm trong sạch. Nhưng không phải chỉ ghi nhớ đúng về điều này là đủ, bởi điều này có được hay không
tùy thuộc vào sự tự mình nhìn thấy Giáo Pháp, chứ không phải là điều gì khác.
Do vậy, chúng ta phải quyết tâm tu tập để có thể nhìn thấy Giáo Pháp, và sự tu
tập của chúng sẽ đến lúc viên thành. Dù đang ngồi, đang đi, đang nằm, chúng ta
sẽ nghe thấy Phật-Pháp.
Để tu tập giáo lý này của Phật, Phật đã dạy chúng ta phải sống ở một nơi yên
tĩnh để chúng ta có thể tu tập sự tập trung của tâm (định tâm) và kiềm chế những
https://thuviensach.vn
giác quan mắt, tai, mũi, miệng, thân và tâm. Đây là lý nền tảng để thực hành, bởi vì sao, bởi vì đó là những chỗ mà tất cả mọi sự khởi sinh, và chỉ tại những chỗ đó mà thôi. Vậy là, chúng ta hội tụ tâm (định tâm) và kiềm chế sáu giác quan (phòng
hộ sáu căn) để biết điều kiện (duyên) khởi sinh ở đó. Mọi sự tốt xấu, thiện ác đều
khởi sinh thông qua sáu giác quan này. Chúng là các cơ quan cảm giác đã có sẵn
trong thân (từ khi sinh). Mắt có sẵn để nhìn, tai có sẵn để nghe, mũi để ngửi, miệng để nếm, thân để chạm xúc với nóng, lạnh, cứng, mềm, sướng đau..., và tâm
có mặt ngay trong sự khởi sinh của các nhận thức tâm (tâm tưởng). Tất cả có mặt
ở đó để chúng ta thiết lập sự tu tập xung quanh những chỗ đó.
Việc tu tập là dễ nhìn thấy, bởi vì tất cả những điều cần tu (lẽ sinh diệt, lý tu
tập, chỗ nền tảng, đối tượng tu tập) đã được Đức Phật thiết lập và truyền lại. Điều
này cũng giống như Phật đã bỏ công trồng một vườn cây và mời chúng ta đến để
bỏ thêm công ra hái trái, hưởng quả. Chúng ta không cần phải tự mình lập vườn
cây nữa.
Cho dù là đức hạnh, thiền định hay trí tuệ (giới, định, tuệ), không cần phải
tạo lập, chế tác, hay suy đoán, bởi vì những gì chúng ta cần làm là làm theo những điều mà Đức Phật đã dạy.
(Phật đã làm ra con đường, và Phật đã đi hết con đường đó, và thành Phật.
Và Phật chỉ lại con đường đó cho chúng ta. Con đường đó đã được chứng minh là
con đường đúng đắn. Vậy là, chúng ta chỉ cần bước đi. Chúng ta không cần phải
bỏ công sức, thời gian để phát quang hay tạo lập một con đường nào mới để đi
thử. Cũng như công cộng đã tính, thử nghiệm và làm xong con đường chạy thẳng
về nhà mình, vậy là mình cứ đi để về đến nhà. Tội gì cứ ngồi nghĩ đến việc tự
mình làm con đường nào khác để đi lại. Làm sao làm nổi).
(Nhưng vì sao chúng ta có được sẵn cái vườn cây hay con đường đó?).
Chúng ta là những chúng sinh có nhiều công đức và duyên lành được tái sinh làm
người, được nghe những giáo lý của Phật. Vườn cây đã có sẵn, những trái quả
đang chờ chúng ta bỏ phần công còn lại để hái và thụ hưởng. Mọi thứ đều đã đầy
đủ và hoàn thiện bởi Phật. Chỉ thiếu là thiếu người chịu đi đến để hái vài trái ngon lành, thiếu những người có đủ lòng tin để bước vào đó, thiếu người có được
lòng tin đó để tu tập theo Phật!
Chúng ta nên biết những công đức và phúc lành được làm người trong kiếp
này là vô cùng quý hiếm!. Chúng ta chỉ cần nhìn quanh và thấy những chúng sinh
https://thuviensach.vn
khác đang trong kiếp khổ đau, thấp hèn, ngu si. Hãy lấy những con chó, heo, trâu, bò, giòi, bọ và những súc sinh khác làm ví dụ. Chúng không có một cơ hội nào để
học hay biết Giáo Pháp, không có cơ hội nào để tu tập Giáo Pháp. Đó là những
chúng sinh mang nhiều nghiệp ác, đang chịu nghiệp quả xấu, nên đã bị tái sinh
thành những loài thấp hèn, ngu si và đầy đau khổ như vậy. Khi chúng sinh không
có cơ hội nào để học, biết, tu tập Giáp Pháp thì chúng sinh đó không có cơ hội
nào để giải thoát khỏi Khổ Đau.
Là người, chúng ta không nên để mình sau này sẽ tái sinh thành loài súc sinh
hay ngạ quỷ đầy khổ đau như vậy chỉ vì mình sống không có đạo đức, không giới
hạnh và không kiềm chế. Đừng để mình bị rớt vào những cảnh giới tái sinh kinh
khủng và khổ đau bất tận đó! Nói thẳng ra, ai trong chúng ta không có hy vọng
đạt đến con đường dẫn đến sự Tự do, Giải thoát, đến Niết-bàn, thì người đó cũng
không có hy vọng tu dưỡng đức hạnh. Đừng vội nghĩ chúng ta đã hết hy vọng.
Chỉ cần nghĩ mình không có hy vọng bước vào con đường đạo để đi đến sự giải
thoát, Niết-bàn, thì bạn đã tự mình để mình rớt vào những cảnh giới khổ đau bất
tận như những con vật kia kia.
Chúng ta là những chúng sinh được tái sinh vào cõi này có sự có mặt và sự
trợ giúp của Đức Phật. Nói vậy có nghĩa chúng ta được sinh vào cõi này trong
kiếp này (sau muôn vàn kiếp không thể đếm được ở địa ngục, làm ma quỷ, làm
súc sinh...) là đã có quá nhiều công đức, có thể nói là đã có đủ công đức và những
tiềm năng (để tu hành, tu tập hướng về phía giải thoát khỏi vòng sinh tử). Nếu
chúng ta tu sửa và phát triển sự hiểu biết, ý kiến, quan niệm (chánh kiến) và kiến
thức (tri kiến) ngay bây giờ, thì mọi sự sẽ dẫn dắt chúng ta đến hành vi và tu tập
theo một cách đúng đắn (chánh đạo) để nhìn thấy và hiểu biết Giáo Pháp ngay
trong kiếp này, ngay trong kiếp quý hiếm nhất đang được làm người.
Vậy thì, chúng ta mới là chúng sinh khác so với những chúng sinh khác.
Chúng ta cần phải giác ngộ Giáo Pháp. Phật dạy rằng ngay trong phút giây này,
Giáo Pháp đang có mặt ngay trước mắt chúng ta. Phật cũng đang ngồi trực diện
với chúng ta ngay đây và bây giờ!. Vậy, còn chờ đến khi nào và đến chỗ nào khác
thì các bạn mới muốn nhìn thấy?
Nếu ta không nghĩ đúng đắn thì ta không tu tập đúng đắn, chúng ta sẽ bị rớt
xuống lại thành súc sinh, hoặc bị rớt vào địa ngục, thành ma trôi ngạ quỷ12. Là sao? Chỉ cần nhìn vào tâm mình. Khi sự tức giận (sân) khởi sinh, đó là gì vậy?
https://thuviensach.vn
Đó chỉ là vậy, chỉ cần nhìn nó! Khi sự ngu mờ (si) khởi sinh, nó là gì vậy?
Nó chỉ là nó, chỉ cần nhìn nó! Khi thèm muốn (tham) khởi sinh, nó là gì vậy?
Nhìn vào nó!
Chúng ta chỉ cần nhìn xem và nhận ra nó là gì; là tham, là sân, hay là si. Nếu
ta không nhận ra và hiểu biết một cách rõ ràng những trạng thái tâm đó, thì tâm
sẽ thay đổi từ cái tâm con người qua những tâm thức của cảnh giới khác. Tất cả
mọi điều kiện đều ở trong trạng thái đang trở-thành (nghiệp hữu, sinh thành). (Ví
dụ, tâm sân giận là điều kiện đang trở-thành trạng thái địa ngục của tâm. Tâm tham ăn, ích kỷ là điều kiện sinh-thành quỷ đói). Sự trở-thành tạo ra sự sinh hay
sự hiện hữu được quyết định bởi chính những điều kiện (duyên) hiện tại. Do vậy,
chúng ta trở thành (sinh thành) và có mặt (hiện hữu) theo như cách mà các tâm
của chúng ta tạo ra chúng ta. Nói cách khác, các trạng thái tâm khác nhau của
chúng ta là những điều kiện tạo ra sự sinh hay sự hiện hữu của chúng ta.
(Mọi chuyện đều ở chỗ trạng thái của tâm. Ví dụ, nếu sân giận khởi sinh, ta
không nhìn xem và không biết nó, ta chạy theo trạng thái đó và dính vào đó, và
tâm trạng đó đưa ta vào cảnh giới địa ngục. Ngay trong giây khắc sân giận, ta trở
thành và sinh thành vào địa ngục. Nhưng nếu ta nhìn thấy nó là sân và buông bỏ
nó, ta không bị trôi theo và không bị sinh vào địa ngục).
(Thực ra, những cảnh giới này cũng chính là những trạng thái của tâm mà chúng ta trải nghiệm liên tục trong sự sống này của mình). Thiền sư Ajahn Chah luôn nhấn mạnh rằng chúng ta cần phải luôn nhìn thấy những trạng thái tâm ngay trong hiện tại. Sinh tử và tái sinh thực sự xảy ra trong từng giây phút hiện tại. Nó xảy ra tùy theo trạng thái tâm của ta ngay trong hiện tại. Chẳng hạn, ta bị
tái sinh vào cảnh giới địa ngục khi tâm ta đang giận dữ ngay bây giờ và tại đây].
https://thuviensach.vn
45
Hai Mặt Của Hiện Thực
13Trong đời chúng ta có hai khả năng: hưởng lạc trên thế gian và vượt lên khỏi thế gian. (Thế tục và siêu thế). Phật là người đã tự mình có thể giải thoát
khỏi thế gian và vì vậy đã nhận ra con đường giải thoát tâm linh.
Tương tự, có hai loại hiểu biết: sự hiểu biết thế tục và sự hiểu biết về tâm
linh, đó là trí tuệ đích thực. Nếu chúng ta chưa tu tập và huấn luyện bản thân, thì
dù chúng ta có được hiểu biết gì, đó cũng chỉ kiến thức thế tục, và loại kiến thức
đó không giúp giải thoát chúng ta.
Hãy suy nghĩ và nhìn kỹ về điều này! Đức Phật nói rằng mọi thứ trên thế
gian làm quay cuồng điên đảo thế gian. Nếu chạy theo thế gian, tâm sẽ bị dính
mắc và điên đảo theo thế gian, nó tự làm ô nhiễm nó theo mọi hướng, chẳng bao
giờ hài lòng hay bình an. Người thế tục luôn luôn tìm kiếm đủ thứ, đó là những
người chẳng bao giờ thấy đủ. Kiến thức phàm tục thực sự chỉ là sự si mê vô minh; nó không phải là loại kiến thức với sự hiểu biết rõ ràng và đúng đắn (chánh
kiến), do vậy nó chẳng đi đến đâu (về mặt giải thoát). Loại kiến thức đó chỉ dùng
cho việc sinh tồn, chỉ để xoay sở những mục tiêu phàm tục như tích cóp của cải,
để làm ra tiền bạc, để đạt đến chức vị, bằng cấp, danh vọng, để được khen ngợi
và được hưởng dục lạc; đó chỉ là một đống si mê và vô minh cứ thúc giục chúng
ta lăng xả vào đời sống phàm tục liên tục và liên tục.
Ngay khi chúng ta đạt được thứ gì, lập tức có mặt sự ghen tỵ, lo lắng và ích
kỷ. Và khi chúng ta cảm thấy bị đe dọa và không thể phòng hộ bằng tay chân,
chúng ta dùng tâm trí để chế tạo ra đủ loại dụng cụ, vũ khí và thậm chí bom nguyên tử, đạn hạt nhân, chỉ để tàn sát lẫn nhau. Tại sao nhân loại chúng ta lại rơi
vào cái vòng lẩn quẩn và khó khổ và bế tắc như vậy?
Đó là đường lối của thế gian. Thế gian cứ quay cuồng vì si mê, dục vọng và
tranh chấp. Phật đã nói nếu ai cứ chạy theo thế gian quay cuồng thì chẳng biết khi
nào mới kết thúc khổ đau.
https://thuviensach.vn
Vậy sao không bước vào tu tập vì mục đích giải thoát! Không dễ gì sống theo sự hiểu biết (trí tuệ) đích thực, (vì sự thật phũ phàng về sự sống, về thế gian
và về cái ‘ta’ dễ làm người ta hụt hẫng, bi quan và lo sợ). Nhưng những ai thiệt
tâm đi tìm con đường đạo và đạo quả và nguyện hướng về phía Niết-bàn thì có
thể chịu đựng, chịu khó và chịu nỗ lực tu hành. Đó là những người biết hài lòng
và sống với những điều kiện giản dị, không ăn uống nhiều, không ngủ nhiều,
không nói nhiều, và sống thanh đạm. Bằng cách sống như vậy, những người đó
có thể chấm dứt những điều phàm tục.
Nếu hạt giống (chủng tử) phàm tục chưa được bứng nhổ tận gốc thì chúng ta
vẫn còn bị phiền khổ và ngu mờ trong vòng luân hồi sinh tử bất tận. Ngay cả đối
với những người xuất gia thọ giới vào tăng đoàn trở thành những tăng ni thoát
tục, hạt giống phàm tục đó vẫn còn tiếp tục níu kéo, thúc đẩy bên trong họ. Chính
nó tạo ra những ý kiến, cách nhìn, nó tô màu và thêm thắt vào trong mọi ý nghĩ
của chúng ta—đó là đường lối của nó.
Người ta không nhận ra! Họ nói rằng họ sẽ hoàn thiện mọi thứ trên thế gian
này. Họ luôn có kỳ vọng làm xong mọi thứ trên thế gian này. Cũng giống như
một vị bộ trưởng (ở Thái Lan) mới nhậm chức luôn luôn nôn nóng bắt tay vào
làm và làm mọi thứ với đội ngũ mới của ông. Ông ta nghĩ mình có thể đáp ứng và
giải quyết được mọi vấn đề, vì vậy ông ta dẹp bỏ hết mọi thứ mà những người
tiền nhiệm đã làm. Dẹp hết, tôi sẽ tự mình làm lại mọi thứ. Cứ như vậy, hết người
này xuống đến người khác lên làm bộ trưởng, họ cứ bỏ cái này, đưa vào cái kia,
sửa cái này, chỉnh cái khác. Rốt cuộc, chẳng ai trong họ làm xong mọi việc ở đó.
Họ đã cố gắng, nhưng chẳng bao giờ hết việc, chẳng bao giờ mọi việc hoàn tất
theo ý họ.
Bạn khó bao giờ có thể làm được cái gì làm hài lòng một ai. Chín người
mười ý. Người thích ít, người thích nhiều; người thích ngắn, người thích dài; người thích mặn, người thích cay. Để gom mọi người lại với nhau để đồng ý đồng
tình về một điều gì đó là điều không thể làm được.
Tất cả chúng ta đều muốn hoàn tất việc gì đó trong đời, nhưng thế gian, với
tất cả mọi thứ phức tạp và phức hợp của nó, thì không dễ gì cho chúng ta hoàn tất
sự nghiệp mà ta vẫn đang cố làm. Ngay cả Đức Phật đã được sinh ra với rất nhiều
cơ hội và lợi thế là một thái tử, nhưng Phật đã nhận thấy không thể nào hoàn thiện một việc gì trong đời sống thế gian này.
https://thuviensach.vn
• Cạm Bẫy của Các Giác Quan
Đức Phật nói về dục vọng và sáu thứ làm dục vọng thỏa mãn, đó là: hình
sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị, chạm xúc, và những đối tượng của tâm. (Sắc,
thanh, hương, vị, xúc, pháp). Dục vọng và tham muốn được sướng, được khổ,
được tốt, xấu, và vân vân, nằm bên trong tất cả mọi sự!
Hình sắc... chẳng có gì sánh bằng hình sắc của một người phụ nữ. Không
phải vậy sao? Không phải một người phụ nữ quyến rũ làm cho ta muốn nhìn
ngắm hay sao? Một người phụ nữ với thân hình quyến rũ bước qua đẫy đà—bạn
chẳng thể nào cưỡng lại không ngắm nhìn!. Còn âm thanh thì sao? Chẳng có thứ
âm thanh nào làm xao động thân tâm mình bằng tiếng nói của một người phụ nữ.
Nó đâm xuyên qua trái tim bạn! Mùi hương cũng vậy; mùi của một phụ nữ là lôi
cuốn người ta nhất. Chẳng có mùi nào sánh được mùi hương của thân thể một
phụ nữ. Mùi vị, mùi vị của những thức ăn thơm ngon nhất cũng không quyến rũ
đàn ông bằng mùi vị của đàn bà. Chạm xúc còn hơn nữa; khi bạn chạm xúc với
một phụ nữ, bạn sẽ bị kích thích, đầu óc bay bổng, quay cuồng, tim đập không
kịp, tâm trí ngu mờ.
Xưa có một thầy bùa đến từ xứ Taxila thời Ấn Độ cổ xưa. Ông ta đã dạy tất
cả mọi kiến thức, bí kíp hành nghề và thần chú cho người học trò của ông. Khi
người học trò đã thông thuộc và sẵn sàng ra đường tự mình hành nghề, vị thầy
căn dặn một điều cuối cùng: ''Ta đã dạy cho anh tất cả mọi thứ ta biết về bùa giải
và thần chú hộ mệnh. Khi gặp những loài vật có răng nanh, răng nhọn, ngà to,
sừng cong... anh không cần phải sợ. Anh đã được hộ mệnh khỏi tất cả những loài
nguy hiểm đó. Nhưng chỉ còn một thứ ta không bảo đảm anh đã được phòng hộ,
đó là sắc đẹp của đàn bà14. Ta không thể giúp gì được anh. Chẳng có thứ bùa giải hay thần chú nào có thể đối trị được sắc đẹp của phụ nữ, anh phải tự mình bảo
trọng''.
Những đối tượng của tâm khởi sinh trong tâm. Chúng phát sinh từ dục vọng:
dục vọng được của cải giàu có, dục vọng có được danh vọng, được ăn ngon, được
ngủ sướng, (bốn dạng dục vọng trong năm dạng ngũ dục “tài, sắc, danh, thực, thùy”), và vì vậy suốt đời cứ chạy theo tìm kiếm mọi thứ. (Người nghèo luôn khát vọng có được những thứ đó.
https://thuviensach.vn
Người giàu cũng không ngừng tìm kiếm tìm thêm những thứ đó cho đến phút gần chết). Nhưng những dạng dục vọng đó vẫn còn nhẹ đô, không sâu nặng,
không mạnh bạo, không đủ làm bạn điên dại, quay cuồng và mất trí ngay. Chỉ có
thứ dục vọng còn lại, đó là sắc dục hay tính dục, khi nó đã khởi lên, nó làm bạn
mất phương hướng, mất cân bằng, mất lý trí, mà người ta hay gọi là si mê. Khi đã
dính vào vòng ái dục, ta thậm chí không còn nhớ đến cha mẹ mình, những người
đã có công nuôi dưỡng ta!
Đức Phật dạy rằng những đối tượng của giác quan là cạm bẫy—cạm bẫy của
ma vương Māra. 15 Māra nên được hiểu là những thứ làm hại chúng ta. Cạm bẫy là trói buộc chúng ta, giống như một bẫy hầm, bẫy sập, bẫy lưới để bắt chết thú
vật, chim, cá. Đó là bẫy của Ma Vương, bẫy của kẻ săn, và kẻ săn là Ma Vương.
Nếu bị dính vào bẫy của kẻ săn thì đó là một tình cảnh đau thương. Thú vật,
chim muông, cá tôm một khi đã dính bẫy dính lưới, không còn đường để sống
thoát!. (Vì vậy Ma Vương cũng có nghĩa là hiện thân của sự chết chóc).
Cạm bẫy của những hình sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị, chạm xúc và
những đối tượng của tâm cũng giống như vậy. Chúng bẫy dính ta và trói buộc ta
ngay tức khắc. Nếu chúng ta dính vào các giác quan thì cũng giống như cá cắn
câu biết đâu mà gỡ vậy. Khi người câu đến bắt, dù ta có cố vùng quẫy để thoát ra,
ta vẫn không thể nào thoát khỏi được lưỡi câu hàm ếch. Thực ra thì ta không bị
bắt như một con cá, mà giống như một con ếch. Cá chỉ bị mắc lưỡi câu ở miệng,
nhưng ếch thì bị lưỡi câu móc xuống tận ruột gan. (Cá còn có khi vùng vẫy rách
miệng và thoát khỏi lưỡi câu còn sống thêm một thời gian bị thương. Nhưng ếch
thì vô phương thoát ra khỏi lưỡi câu, vì lưỡi câu nuốt vào đã móc sâu vài trong
ruột, có vùng quẫy thì cũng đứt ruột chết ngay).
Ai bị dính vào các giác quan đều giống vậy. Nhưng họ cứ nghĩ là chuyện
nhỏ. Giống như người uống rượu có lá gan vẫn còn sống được ít lâu—nhưng
người đó chẳng biết đến lúc gan sẽ bị sơ cứng, nên cứ tiếp tục nhậu nhẹt một cách bất cẩn, rồi đến lúc ngã bệnh và chết trẻ. Anh ta bị dính vào con ma rượu và
sau đó là bệnh, đau và chết.
Một người đang đi trên đường, rất khát nước và đang thèm uống nước. Gặp
người có nước nói với anh ta rằng: ''anh có thể uống nước này nếu muốn, nước
này màu trong sạch, mùi trong sạch, vị ngon sạch, nhưng uống vào sẽ bệnh. Tôi
https://thuviensach.vn
phải nói anh trước về điều này, uống vào sẽ bệnh thập tử nhất sinh đó''. Người đàn ông đang khát chả thèm nghe. Cứ uống cho đã cơn khát. Anh ta đang khát
còn hơn người bệnh bị mổ trong nhà thương đã nhiều ngày không được uống
nước vậy, giờ người đó đang gào thét đòi uống nước!
Đó cũng giống như người khát dục, thèm muốn khoái lạc giác quan, chạy
theo cảm giác của các giác quan. Phật đã dạy các giác quan (sáu căn) là những
thứ độc hại—những hình sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị, chạm xúc và những
đối tượng của tâm; chúng là những cạm bẫy nguy hại. Nhưng nếu người đang
khát cháy và chả thèm lắng nghe nước đó là nguy hại; cũng giống như người
bệnh kia đang gào thét “nước đâu, đưa nước đây, tôi uống xong chết cũng được!”.
Rồi họ cứ uống vào, từng hớp nhỏ, từng hớp lớn, cho đến khi “đã” cơn khát, họ
bắt đầu dính bệnh dễ chết hơn sống. Họ không biết lắng nghe, không biết kiềm
chế bởi vì sự thèm muốn đã áp đảo lý trí.
Đó là cách một người sống trong từng giây phút hàng ngày bị dính vào cạm
bẫy của khoái lạc giác quan. (Cái sướng của giác quan chỉ là cạm bẫy). Người đó
uống với tất cả hình sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị, chạm xúc và những đối
tượng của tâm—tất cả chúng đều quá ngon, quá sướng, quá “đã”!. Chúng ta cứ
thèm muốn và uống vào những thứ đó một cách không ngừng, rồi đến một ngày
chúng ta dính nặng bệnh (bệnh tham, sân, si càng trở nên nặng “đô”), hết thuốc
chữa, và chúng ta chết. Mang theo cả những căn bệnh nan y đó. (Đời người là
vậy. Sống và chết. Và mang theo một đống nghiệp và mầm bệnh (chủng tử) tham,
sân, si, và tà kiến).
• Đường Lối Thế Tục và Sự Giải Thoát
Có người đã chết, những người khác rồi cũng chết—đó là cách mọi người bị
dính kẹt trên thế gian này, đó là đường lối của thế gian. Trí khôn thế tục là để
chạy theo những giác quan và những đối tượng giác quan. (Tiền tài, danh vọng,
sắc dục, thức ăn và ngủ, để thỏa mãn nhu cầu khoái lạc của các giác quan). Tuy
nhiên, dù khôn trí đến đâu thì đó cũng chỉ là trí khôn thế tục. Dù trí khôn đó có
tinh diệu và hiểu quả đến đâu, thì nó vẫn là trí khôn của thế tục. Dù cho sướng
khoái đến mức nào, thì những khoái lạc đó cũng chỉ là khoái lạc đó cũng là hạnh
phúc phàm tục. Đó không phải là hạnh phúc của sự giải thoát; loại hạnh phúc đó
không giúp ta giải thoát khỏi thế gian.
https://thuviensach.vn
Chúng tôi trở thành những tăng ni là để thâm nhập vào cái trí tuệ đích thực, để mong giải thoát chúng tôi khỏi những ràng buộc với thế gian ô trược này. Tu
hành là để giải thoát khỏi sự ràng buộc đó!. Điều tra quán xét về thân, điều tra
quán xét về mọi thứ xung quanh cho đến khi ta trở nên chán ngán và chán
chường với tất cả mọi thứ và tâm bắt đầu từ bỏ, chán bỏ, và không còn mê đắm
vào bất cứ thứ gì ở trên đời. Sự không còn tham đắm (vô tham, từ bỏ) sẽ không
khởi sinh nếu tâm không nhìn thấy được bản chất giả tạm, giả lập, phù du, vô thường, khổ và vô ngã của tất cả mọi sự thể ở trên đời, kể cả thân và tâm của ta.
Chúng tôi đến đây và thọ giới vào tăng đoàn—chúng tôi học, chúng tôi đọc,
chúng tôi tu tập, chúng tôi thiền. Chúng tôi đã quyết tâm làm cho tâm kiên định,
nhưng điều này cũng không dễ làm. Chúng tôi quyết tâm tu tập một số phương
pháp, chúng tôi tâm nguyện sẽ tu tập theo bài bản đó—nhưng chỉ sau vài ngày,
thậm chí vài giờ, chúng tôi đã quên mất lời tâm nguyện đó. Rồi sau đó chúng tôi
nhớ lại và tiếp tục cố gắng làm cho tâm vững chắc, chúng tôi nghĩ rằng ''Đây là
lúc phải tu tập rồi, còn chờ đến lúc nào nữa!''. Nhưng liền sau đó, chúng tôi bị
kéo đi bởi một giác quan nào đó, và tất cả kế hoạch tu tập đều bị “bể”. Rồi chúng
tôi bắt đầu trở lại từ đầu. Đó là cách mọi chuyện tu hành thường diễn ra. (Nên tôi
đã nói đó là việc không dễ làm).
Cũng giống như con đập nước được xây sơ sài, sự tu hành của chúng tôi lúc
đầu còn rất yếu. Chúng tôi vẫn không thể nhìn ra cách tu tập thực thụ để tu theo
đó. Và cứ như vậy, chúng tôi cứ tu và chẳng đi đến đâu, tu rồi ‘bể’, tu đi, tu lại...cho đến khi chúng tôi đạt đến trí tuệ thực thụ. Nhưng khi đã đạt đến trí tuệ
thực thụ, khi chúng tôi đã thâm nhập nhìn thấy vào sự thật thì chúng tôi mới được
tự do và giải thoát khỏi mọi sự trên đời. Chỉ còn lại sự bình an.
Tâm chúng ta không được bình an bởi do những thói tâm cố hữu của chúng
ta. Chúng ta kế thừa những thói tâm (tập khí) bởi do những hành động (nghiệp)
quá khứ, và vì vậy những thói tâm cứ theo chúng ta suốt đời, suốt kiếp, trong từng giây phút và phủ hại cả đời ta. Chúng ta cố chống chế và tìm cách thoát ra
khỏi chúng, nhưng chúng ta bị trói chặt vào chúng và chúng cứ kéo giựt chúng ta.
Những thói tâm đó không bao giờ quên căn cơ cố hữu của chúng. Chúng vớ lấy
tất cả mọi thứ quen thuộc cố hữu để dùng, cứ theo thói xưa tật cũ đã nằm trong
máu, chứng nào tật nấy—đó là cách chúng ta sống. (Chúng ta sống với những
https://thuviensach.vn
thói tâm, thói tật, tánh khí, khuynh hướng, tà kiến, tà chấp...đã được tích tụ từ
trong nhiều kiếp quá khứ và một phần trước của kiếp sống này).
Đàn ông và phụ nữ-- phụ nữ làm khó khổ cho đàn ông, đàn ông làm khó khổ
cho phụ nữ. Đó là đường lối của mối quan hệ nam giới và nữ giới, vì họ đối ngược với nhau. Nếu nam sống gần nam, có chuyện gì không. Nếu nữ sống gần
nữ, có chuyện gì không. (Chắc cũng có đầy, nhưng có lẽ cũng ít chuyện hơn khi
nam và nữ ở gần nhau). Khi một đàn ông nhìn thấy một phụ nữ, tim anh ta đập
như cối giã gạo. Cái gì vậy? Tại sao có những xung lực đó? Rồi người nam đó
dính vào luyến ái—nhưng không ai để ý cái giá phải trả sau đó suốt cả đời là gì!
Điều này cũng tương tự với mọi thứ khác. Dù bạn có cố giải thoát mình như
thế nào, bạn sẽ chẳng bao giờ làm được, cho đến khi nào bạn nhìn thấy rõ thế nào
là sự khổ đau của sự ràng buộc và giá trị của sự tự do giải thoát. Người ta thường
tu theo kiểu chịu khổ, cố giữ giới luật, làm theo rập khuôn một cách mù quáng và
không đúng với mục đích theo hướng giải thoát. Trước hết, bạn phải nhìn thấy
được giá trị của sự buông-bỏ những tham dục của mình trước khi bạn có thể bắt
tay vào tu tập thực sự; chỉ có như vậy thì mới có một sự tu tập thực sự.
Mọi thứ làm phải được làm bằng một sự hiểu biết rõ ràng và sự tỉnh giác.
Khi bạn nhìn thấy rõ ràng thì bạn không còn cần phải ép mình chịu khổ trong tu
hành như vậy. Bạn gặp khó khăn và chịu khổ trong khi tu là do bạn không hiểu
được lý tu hành chỗ này! Sự an lạc chỉ có khi đã làm một cách hoàn thiện mọi
việc với thân và tâm của mình. Điều gì còn dang dở sẽ khiến cho bạn cảm thấy
không hài lòng. Những điều đó cứ ràng buộc, làm bạn lo lắng mọi lúc mọi nơi.
Bạn muốn hoàn thành mọi thứ, nhưng khó mà làm tất cả mọi thứ được hoàn
thành.
Lấy ví dụ những người thương buôn hay đến gặp tôi. Họ nói với tôi: ''À, khi
nào nợ nần đã được trả hết và nhà cửa được đàng hoàng, con sẽ đi tu''. Họ cứ nói
vậy, nhưng biết bao giờ họ mới làm xong những điều đó một cách rốt ráo cho được? Chẳng bao giờ hết việc, chẳng bao giờ chấm dứt. Họ vay mượn để trả nợ,
trả hết cái này, lại vay mượn và trả cho việc làm ăn khác, cứ liên tục như vậy, dễ
gì thoát ra khỏi cái vòng làm ăn. (Những nhà kinh doanh cứ nghĩ khi nào hết nợ
nần và hết việc, họ sẽ đi tu. Nhưng những nhà kinh doanh đang phát đạt cũng đâu
có bao giờ ngừng lại để đi tu đâu. Họ thậm chí không muốn ngừng công việc một
ngày. Nhiều người nằm trên giường bệnh chờ chết còn luyến tiếc duy nhất sự
https://thuviensach.vn
nghiệp đang phát đạt và dở dang. Lấy đâu ra chờ đến lúc họ trả hết nợ và kết thúc mọi việc để đi tu. Con người là vậy). Đó là đường lối thế gian cứ cám dỗ, lôi kéo,
thúc giục ta. Chúng ta cứ đi trong cái vòng lẩn quẩn mà chẳng bao giờ nhận ra
tình cảnh của mình.
• Tu Tập Đều Đặn
Trong cách tu tập của chúng tôi, chúng tôi chỉ nhìn trực chỉ vào tâm. Khi
nào sự tu tập bắt đầu chểnh mảng, chúng tôi nhìn tâm. Nhưng sau khi ổn định lại,
sau một thời gian ngắn, việc tu tập cũng lại bị chểnh mảng. Đó là cách việc tu tập
cứ kéo xô chúng tôi, lúc được lúc không, lúc tốt lúc xấu. Nhưng một người tu có
sự chánh niệm tốt sẽ luôn luôn giữ chắc tâm, thường xuyên thiết lập bản thân mình hướng về việc tu tập nghiêm túc, kéo mình về lại mỗi khi bị chểnh mảng.
Luyện tập, thực hành, tu tập và phát triển bản thân theo một cách kiên trì và đều
đặn như vậy.
Người có chánh niệm yếu thì dễ buông xuôi, để mặt cho mọi sự chểnh
mảng, người ấy luôn bị thất niệm, trầy trật, trật hướng khỏi con đường. Người ấy
không mạnh mẽ để giữ chắc tâm theo hướng tu tập kiên trì. Người ấy dễ bị lôi
kéo bởi những tham dục thế tục—thứ này cám dỗ, thứ kia lôi kéo anh ta khỏi sự
tu tập. Người ấy tu, nhưng thực ra sống theo những dục vọng và thói tật của tâm
mình, chẳng bao giờ chấm dứt được cái vòng luân hồi phàm tục.
Đi tu không phải là việc dễ làm. Bạn phải quyết tâm, làm cho tâm vững
chắc. Bạn phải tin tưởng vào việc tu hành và kết quả tu hành. Phải có lòng tự tin
vào việc tu tập, tự tin đủ để tiếp tục việc tu tập mỗi khi bị chểnh mảng, tu tập cho
đến khi nào bạn nhìn thấy lẽ thực của mọi sự sống và bạn bắt đầu thấy chán ngán
với tham và sân của mình, thấy chán chường với những cảm nhận thích/ghét,
sướng/khổ...của tâm mình, và bắt đầu nhìn mọi thứ đúng như chúng đích thực là.
Thường thì khi ta bất mãn với thứ ta không thích, nếu ta thích thứ gì thì ta không
dễ gì buông bỏ nó. Nhưng ta đã tu tập đến mức tâm đã nhìn thấy bản chất thực sự
của mọi thứ và của mọi cảm nhận của tâm, nhờ đó bạn trở nên chán chường và từ
bỏ cả sự thích và không thích, cả sướng và khổ. Không thiên về bên nào.
Quý vị chưa nhìn ra chính chỗ này là cốt lõi của Giáo Pháp! Giáo Pháp của
Phật là thâm sâu và tinh tế. Mới nói ra thì không dễ hiểu ngay. Khi trí tuệ đích
thực chưa khởi sinh, ta vẫn chưa thể nhìn thấy giáo pháp đó. Đừng nhìn tới, nhìn
lui. Đừng nhìn này thành nọ, đừng phóng tâm này nọ. Khi trải nghiệm sướng, chỉ
https://thuviensach.vn
biết đó chỉ là sướng. Khi trải nghiệm khổ, chỉ cần biết đó chỉ là khổ. Đừng đánh giá hay “để tâm” theo một cảm nhận hay trạng thái nào cả. Bạn không biết rằng,
mọi thứ chỉ là vậy, hễ có lớn là có nhỏ, có nhỏ là có lớn. Không cần phải bận tâm
đối đãi. Bạn chỉ nhìn thấy một mặt của vấn đề, do vậy chẳng bao giờ chấm dứt
được mọi sự trong tâm.
Mọi thứ đều có hai mặt; ta phải nhìn cả hai. Rồi, khi sướng khởi sinh, ta không bị lạc tâm; khi khổ khởi sinh, ta không bị lạc tâm. Khi sướng khởi sinh, ta
không quên khổ, bởi vì sướng chỉ là mặt kia của khổ, chúng tương quan với nhau.
Ví dụ, thức ăn là có lợi cho tất cả sinh vật để duy trì cơ thể và sự sống.
Nhưng thực ra thức ăn cũng chính là nguồn độc hại, vì tất cả những bệnh tật cũng
phần lớn do thức ăn mà ra. (Ăn ít cũng bệnh, ăn nhiều cũng bệnh. Ăn không đúng
cách càng bệnh nhanh hơn, nặng hơn. Thực ra đa số những món ngon, béo, ngọt,
cao lương mỹ vị thường là những món gây ra các bệnh nặng). Khi ta nhận biết sự
thuận lợi của thứ gì, ta cũng nhận biết luôn sự khó khổ mà thứ đó mang lại, và
ngược lại. Mọi thứ đều có hai mặt. Khi bạn đang thù ghét, sân hận, bạn nên quán
niệm về tình thương, lòng từ bi và sự hiểu biết cùng là đồng loại. Theo cách như
vậy, ta sẽ trở nên được cân bằng hơn, và tâm ta sẽ được an định hơn nhiều.
• Gió Động hay Phướn Động
Có lần tôi đọc một quyển sách của Thiền Tông. Trong Thiền Tông, họ
không dạy bằng nhiều chữ nghĩa ngôn từ. (chủ trương bất lập văn tự). Chẳng hạn,
khi một thiền sinh ngủ gục khi đang thiền, người thầy đến “quất” một roi xuống
lưng. Khi thiền sinh ngủ gục bị đánh, anh ta nhận ra lỗi của mình, và cảm ơn người thầy hay người quản thiền đã đánh mình. Trong Thiền Tông, một người tu
được dạy phải nên biết ơn với tất cả mọi cảm thọ vì chúng là cơ hội để mình tu
tập tiến bộ.
Một lần có một nhóm nhà sư đang ở trong thiền đường. Bên ngoài sảnh có
một tấm phướn (cờ vải) đang bay phất phơ trong gió. Có hai nhà sư tranh luận
với nhau, một nhà sư nói đó là do gió động, nhà sư kia thì nói là do phướn động.
Họ cứ cãi nhau như vậy mà không ai chịu đồng ý với người kia. Họ bèn hỏi vị sư
thầy (đó là Lục tổ Huệ Năng của Thiền Tông Trung Hoa), Huệ Năng liền nói:
''Chẳng ai đúng cả. Không phải gió động cũng không phải phướn động, mà là tâm
của hai thầy động thôi''.
https://thuviensach.vn
Đây là sự thực hành, không có gì cả, không có gió động cũng không có phướn động. Nếu có phướn thì có gió; nếu có gió thì có phướn. Chúng ta cần quán xét xuyên suốt điều này để nhìn thấy theo đúng như sự thật. Nếu quán xét
một cách khéo léo, thì chẳng có gì cả. Tất cả là trống không—tính không; sự
không có cờ và không có gió. Đó là cái tính không lớn lao không có cờ, không có
gió. Không có sinh, không có già, không có bệnh, không có chết. Cách nhìn bình
thường về phướn và gió chỉ là khái niệm. Hiện thực thì không có gì. Tất cả chỉ là
vậy. Chẳng có gì ngoài tính không.
Nếu chúng ta tu tập theo hướng như vậy, chúng ta sẽ đạt đến kết quả và tất
cả mọi vấn đề khó khổ đều chấm dứt. Trong cái tính không tuyệt vời đó, Thần
Chết sẽ không còn tìm ta nữa. Chẳng còn già, bệnh, chết theo ta nữa. Khi chúng
ta nhìn thấy và hiểu rõ theo đúng sự thật, tức bằng chánh kiến, thì chỉ thấy mọi sự
chỉ là sự trống không. Rằng không có cái ''ta'', ''chúng ta'', ''họ'', không còn cái
''ngã'' nào cả.
• Rừng Cảm Giác
Thế gian với những đường lối bất tận của nó cứ tiếp diễn và tiếp diễn. Nếu
chúng ta cố hiểu tất cả thế gian thì điều đó chỉ làm chúng ta quẫn trí và ngu mờ
thêm mà thôi.
Tuy nhiên, nếu chúng ta quán xét thế gian một cách rõ ràng thì trí tuệ sẽ
khởi sinh. Bản thân Đức Phật lịch sử là người hiểu rõ thế gian. Phật có nhiều khả
năng ảnh hưởng và dẫn dắt người khác bằng kiến thức thế gian. Phật đã chuyển
hóa kiến thức thế gian thành trí tuệ siêu thế, Phật đã thâm nhập và chứng ngộ trí
tuệ siêu thế, để trở thành một người siêu xuất thực sự.
Vậy, nếu chúng ta tu tập theo giáo pháp của Phật, đưa giáo pháp vào bên
trong để quán xét, thì chúng ta có thể đạt đến một sự hiểu biết hoàn toàn theo một
mức độ mới. Khi chúng ta nghe âm thanh, không có âm thanh. Khi ngửi, chúng ta
có thể nói không mùi hương. Tất cả các giác quan đều hiện diện, nhưng chúng
không phải là thứ gì ổn định. Chúng chỉ là những cảm nhận khởi sinh và biến mất.
Nếu chúng ta hiểu theo đúng hiện thực thì các giác quan không còn là thứ gì
nữa. Chúng chỉ là những cảm nhận đến và đi, sinh và diệt. Thực ra, chúng chẳng
là ''thứ gì'' cả. Nếu không có cái 'ta' nào như là một thực thể ‘con người’ cố định,
https://thuviensach.vn
thì chẳng có gì là thuộc cái 'ta' cả. Hiểu ra như vậy thì mọi sự khó khổ cũng đâu còn. Khổ cũng được diệt. Chẳng có ‘ai’ bị dính khổ, vậy thì đâu có cái ‘ai’ nào
phải chịu khổ?
Khi khổ khởi sinh, chúng ta dính theo sự khổ và do vậy chúng ta mới thực
thụ bị khổ. Tương tự, khi sướng khởi sinh, chúng ta dính theo sự sướng và do đó
chúng trải nghiệm sự sướng. Do sự dính chấp theo những cảm giác như vậy làm
khởi sinh cái khái niệm về một cái 'ta' (ngã) và do đó những ý nghĩ về cái 'ta'
(chúng ta, họ, anh kia, bà kia, ông A...) tiếp tục hiển hiện. Rắc rối là từ đó. Đó là
nơi tất cả bắt đầu và rồi chúng mang chúng ta đi quay cuồng trong vòng luân hồi
sinh tử bất tận.
(Nếu không có khái niệm cái ‘ta’ (ngã kiến, ngã chấp) thì không có gì.
Chính do có ý nghĩ cái ‘ta’ nên mới sinh ra mọi thứ cảm giác sướng, khổ, buồn,
vui, nóng, lạnh, tranh đấu, tham, sân... Ngã kiến và ngã chấp chỉ là một sự si mê,
ngu mờ mà thôi.)
Do vậy, chúng tôi cần đến để thiền tập và sống theo Giáo Pháp. Chúng tôi
rời bỏ nhà cửa, cha mẹ, anh em để vào sống trong rừng và tìm thấy sự bình an.
Chúng tôi xuất gia đi tu là để hài lòng với bản thân mình, chứ không phải vì sợ
hãi, sợ chết, hay vì trốn chạy. Nhưng một số người sống tu quen trong rừng và
dần dà bị dính chấp theo lối sống trong rừng; cũng giống như những người ở phố
thị thì bị dính theo lối sống phố thị. Họ đánh mất lối sống của mình theo phố thị
khi ở phố thị, họ đánh mất lối sống của mình theo rừng khi ở trong rừng.
Đức Phật khen ngợi việc vô sống trong rừng vì đó là nơi yên tĩnh để dễ tu
tập giải thoát. Tuy nhiên, Phật không phải muốn chúng ta bị dính hay phụ thuộc
vào lối sống ở rừng, hoặc thậm chí bị dính hay tham đắm vào sự tĩnh lặng và bình
an mà chúng ta có được khi ở trong rừng. Mục tiêu chúng ta đến đây là tu tập để
trí tuệ khởi sinh. (Đó là mục tiêu của việc tu hành và thiền tập). Ở trong rừng này, chúng tôi có thể cày cấy, gieo trồng hạt giống trí tuệ. Sống ở nơi phố thị đông đúc
ồn ào những hạt giống đó khó mọc lên được. Nhưng sau thời gian chúng tôi tu
sống trong rừng, chúng tôi có thể trở lại phố thị và có thể sống hài lòng với cảnh
trần ở đó và hài lòng với những kích thích giác quan khi ở đó. Sống tu trong rừng
có nghĩa là làm cho trí tuệ khởi sinh và phát triển. Sau đó, chúng ta có thể dụng
những trí tuệ đó ở bất cứ nơi đâu chúng ta đi đến.
https://thuviensach.vn
Thói thường, khi các giác quan bị kích thích chúng ta bị kích động và các giác quan trở thành những kẻ quấy động chúng ta. Chúng quấy động chúng ta vì
chúng ta vẫn là những kẻ ngu và không có trí tuệ để xử lý chúng. Nhưng thực ra,
chúng là những người thầy của chúng ta, nhưng, lại nữa, do chúng ta còn ngu si,
nên chúng ta không nhìn thấy điều đó. Trước kia chúng tôi tu sống ở phố chợ
nhưng chúng tôi chẳng nghĩ ra các giác quan có thể dạy chúng tôi. Khi đó trí tuệ
vẫn chưa có nên chúng tôi cứ coi những giác quan và những đối tượng giác quan
là những kẻ thù của chúng tôi, kẻ thù của người tu hành. Khi đã có trí tuệ, các
giác quan không còn là kẻ thù của chúng tôi nữa, mà trở thành cánh cửa để đi đến
trí tuệ minh sát và sự hiểu biết rõ ràng.
Ví dụ về con gà rừng ở trong khu rừng này. Chúng ta đều biết gà rừng rất sợ
người. Tuy nhiên sống lâu ở đây, tôi có thể dạy chúng và học được nhiều từ
chúng. Lúc đầu tôi rãi gạo ra cho chúng ăn, chúng còn sợ và không dám đến gần.
Sau này những con gà thấy quen và đến ăn và hằng ngày vẫn đến chờ để được rãi
đồ ăn. Bạn thấy không, chúng ta học được điều ở đây—ban đầu gà tưởng gạo là
thứ nguy hiểm với chúng. Thực tế thì không có nguy hiểm gì trong gạo hết. Sau
này gà biết được nên đến ăn tự nhiên.
Gà rừng học cách như vậy một cách tự nhiên. Sống trong rừng chúng tôi
cũng học cách như vậy. Trước kia chúng tôi nghĩ các giác quan là vấn đề khó khăn, và chúng tôi không biết cách dụng chúng, cho nên chúng mới quấy động
chúng tôi. Tuy nhiên, từ kinh nghiệm chúng tôi bắt đầu học cách sống thuận theo
với lẽ thật. Chúng tôi học cách dụng theo các giác quan như cách những con gà
học cách quen dần với gạo, với người. Khi các giác quan không còn đối nghịch
với chúng tôi nữa thì vấn đề khó khăn không còn nữa.
Khi nào chúng ta còn nghĩ, suy xét, điều tra và hiểu biết một cách sai lạc, thì
mọi sự sẽ đối nghịch với chúng ta. Nhưng khi chúng ta bắt đầu suy xét, điều tra
một cách đúng đắn, thì sự trải nghiệm của ta sẽ mang lại trí tuệ và sự hiểu biết rõ
ràng, cũng giống như những con gà rừng sau đó đã hiểu được sự thật về gạo, về
người. Tu tập theo cách như vậy được gọi là sự ''minh sát'' ( vipassanā). Chúng ta nhìn thấy và hiểu biết sự thật một cách rõ ràng, một cách minh bạch và minh mẫn, đó là trí tuệ minh sát của chúng ta. Những con gà hiểu ra sự thật về người,
về gạo, đó là trí tuệ của chúng.
https://thuviensach.vn
Trong tu tập, chúng ta có các giác quan (sáu căn) làm công cụ, nếu biết dụng chúng một cách đúng đắn, trí tuệ sẽ khởi sinh và chúng ta trở nên giác ngộ Giáo
Pháp. Đây là điều mà tất cả mọi thiền sinh phải nên tâm niệm. (Đây là lý tu hành). Nếu chúng ta không nhìn ra lý này, chúng ta cứ lẩn quẩn, loay hoay, xung
khắc với sự tu hành của mình.
Do vậy, chúng tôi sống ở nơi tĩnh mịch trong rừng núi, chúng tôi tiếp tục tu
tập những cảm thọ vi tế và chuẩn bị nền tảng cho việc tu dưỡng trí tuệ. Đừng nghĩ rằng sống tu ở trong rừng tâm được bình an là đủ, là tu xong. Đó không phải
là mục tiêu! Hãy luôn nhớ rằng mọi sự ta làm và tu tập là để gieo trồng những hạt
giống trí tuệ.
Khi trí tuệ chín muồi và ta bắt đầu hiểu biết theo đúng lẽ thật của thế giới thì
ta sẽ không còn trồi lên hụp xuống theo mọi sự xảy ra trong sự sống của ta. Thói
thường, khi ta có một trạng thái dễ chịu, chúng ta phản ứng theo một cách; khi
chúng ta có một trạng thái khó chịu, chúng ta phản ứng theo một cách khác. Khi
chúng ta thích cái gì, chúng ta vui lên; khi chúng ta không thích cái gì, chúng ta
xìu xuống. Cứ như vậy, chúng ta cứ luôn xung khắc với những kẻ thù. Khi mọi
thứ không còn đối nghịch với chúng ta, mọi thứ trở nên ổn định và cân bằng.
Chẳng còn gì lên và xuống, vui và buồn, cao và thấp, thích hay ghét, sướng và
khổ gì gì nữa. Chúng ta hiểu rõ những lẽ thực của thế giới và biết rõ đó chỉ là
cách mọi thứ diễn ra theo tự nhiên. (Còn lên xuống, buồn vui, sướng khổ, thích
ghét...chỉ là do cái cảm nhận của thân (thân thọ) và nhận thức của tâm (tâm tưởng) của chúng ta mà thôi). Đó chỉ là ''pháp của thế gian''.
''Pháp thế gian'' ( dhamma)16 thay đổi để trở thành con đường ''đạo'' 17. Pháp thế gian có tám cách. Con đường đạo (Bát chánh đạo) cũng có tám phần. Hễ khi
nào còn những pháp thế gian thì vẫn còn có con đường đạo. Khi chúng ta sống
với sự hiểu biết rõ ràng, thì tất cả mọi trải nghiệm thế tục của chúng ta trở thành
sự thực hành của con đường tám phần (Bát chánh đạo) đó. Khi sự hiểu biết đúng
đắn (chánh kiến) khởi sinh, sự giải thoát (khỏi khổ đau) đang nằm ngay trước mắt
chúng ta. Chúng ta không thể nào tìm thấy sự giải thoát bằng cách chạy đi tìm
kiếm chỗ kia chỗ nọ!
Do vậy, đừng cố hấp tấp hay cố ép sự tu tập của mình. Cứ thiền tập một cách
nhẹ nhàng, từ từ, từng bước, từng bước. Đối với sự bình an, nếu bạn được bình
an, chấp nhận nó. Nếu bạn không được bình an, chấp nhận nó. Đó là bản tính tự
https://thuviensach.vn
nhiên của tâm. Chúng ta phải tìm cách tu tập phù hợp cho mình và kiên trì thực hành theo đó.
Thường thì trí tuệ không dễ khởi sinh!. Tôi đã thường nghĩ rằng, đối với sự
tu tập của tôi, khi không phát sinh trí tuệ thì tôi có thể thúc ép mình tu tập để có
đạt được trí tuệ. Nhưng điều đó không có tác dụng gì, vẫn không đạt được gì đâu.
Sau đó, sau khi đã xem xét kỹ càng, tôi thấy rằng để quán xét về những thứ mình
không có điều không thể làm. Vậy thì cách nào là tốt nhất? Cách tốt hơn là cứ tu
tập với một sự buông xả, thư thái. Nếu chẳng có gì làm chúng ta lo lắng thì cũng
chẳng có gì cần giải pháp. Nếu chẳng có khó khăn gì, chúng ta cũng chẳng cần
phải giải quyết. Chỉ khi nào có vấn đề khó khăn, thì ta mới cần giải quyết nó!
Đừng cố đi tìm thứ gì đặc biệt, mang nghĩa cao siêu to tát, chỉ cần sống một cách
bình thường. Nhưng biết rõ tâm mình là gì!. Sống một cách chánh niệm, tỉnh giác
và hiểu biết rõ ràng. Hãy để trí tuệ tự khởi sinh và dẫn dắt chúng ta, đừng dính
sâu vào những trạng thái của mình. Luôn chú tâm và tỉnh giác!. Nếu chẳng có gì,
tốt thôi; nếu có gì khởi sinh, quán xét và chánh niệm về nó.
• Hướng Về Trung Tâm, Hướng Về Tâm
Thử quan sát con nhện. Con nhện giăng tơ thành mạng nhện và ngồi ở giữa
trung tâm mạng nhện, yên lặng và bất động (tĩnh lặng và tĩnh tại). Lát sau có con
ruồi bay qua và đậu lên mạng nhện. ''Bụp!''– con nhện nhún mạng và cuộn dính
con ruồi vào mạng nhện. Nó bắt dính con ruồi ở đó và tiếp tục quay lại trung tâm
mạng nhện ngồi yên lặng và bất động.
Quan sát con nhện làm vậy có thể làm khởi sinh trí tuệ trong ta. Sáu giác
quan có tâm là trung tâm với mắt, tai, mũi, miệng, lưỡi và thân ở xung quanh.
Khi một giác quan bị kích thích, ví dụ như khi có hình sắc tiếp xúc với mắt, nó
kích hoạt và truyền đến tâm. Tâm là cái biết, là cái biết về hình sắc đó. Chỉ điều
này cũng có thể khởi sinh trí tuệ. Đơn giản là vậy.
Giống như con nhện trên mạng nhện, chúng ta phải sống giữ mình hướng
vào chính mình. Ngay khi con nhện cảm giác một con côn trùng tiếp chạm vào
mạng nhện, nó lập tức chụp bắt ngay, bắt kịp, và tiếp tục quay về ngồi giữa trung
tâm mạng nhện. Cách đó cũng không hề khác cách cái tâm của chúng ta phản
ứng. ''Hướng về tâm'' có nghĩa là sống một cách chánh niệm với sự hiểu biết rõ
ràng, luôn luôn tỉnh thức và làm mọi thứ với một sự chính xác và đúng đắn—đây
là trung tâm của chúng ta. Không cần phải làm gì nhiều; chúng ta chỉ cần cẩn https://thuviensach.vn
thận sống theo cách như vậy. Nhưng điều đó cũng không có nghĩa là chúng ta sống ‘vô tư’, không để tâm, không chú tâm; không cần phải ngồi thiền hay đi thiền gì cả; và rồi quên hết việc tu tập của mình. Đó là sự chểnh mảng. Chúng ta
không thể chểnh mảng! Chúng ta phải luôn luôn tỉnh thức, giống như con nhện
đợi bắt con mồi để làm thức ăn.
Đó là những gì chúng ta phải biết—ngồi và quán sát về con nhện. Chỉ cần
như vậy trí tuệ cũng khởi sinh ngay. Tâm chúng ta có thể ví như con nhện; những
trạng thái và tâm tưởng của chúng ta thì giống như những con côn trùng khác nhau. Tất cả chỉ là vậy!. Khi các giác quan ‘chụp bắt’ các đối tượng và liên tục
kích thích cái tâm; khi bất kỳ giác quan nào tiếp xúc với thứ gì, nó liền lập tức
truyền đến cái tâm. Rồi cái tâm điều tra, xem xét đối tượng đó một cách thấu suốt, sau đó tâm quay trở lại trung tâm. Đây là cách chúng ta sống (an trú)—tỉnh
thức, hành động với một sự chính xác và luôn luôn hiểu biết một cách chánh niệm bằng trí tuệ. Chỉ cần như vậy và sự tu tập của chúng ta sẽ thành tựu.
Chỗ này rất quan trọng! Đó không phải là chúng ta phải ngồi thiền suốt ngày
suốt đêm, hoặc phải đi thiền suốt ngày suốt đêm. Nếu hiểu như vậy thì bạn đã tự
chuốc lấy khó khăn cho mình. Chúng ta cứ làm như có thể, tùy theo sức lực và
năng lực của mình, dùng khả năng của mình một cách phù hợp.
Điều rất quan trọng là phải biết rõ về tâm và các giác quan của mình. Biết rõ
cách nó sinh và diệt, cách nó đến và đi, cách nó khởi sinh và biến mất. Hiểu rõ
điều này một cách thấu suốt! Theo ngôn ngữ của Giáo Pháp chúng ta cũng có thể
nói rằng, giống như con nhện đang bẫy bắt những côn trùng khác nhau, tâm cũng
đang trói buộc các giác quan bằng lý “vô thường-khổ-vô ngã” ( anicca-dukkha-
anattā). Chúng có thể chạy đâu? Chúng ta ‘giữ’ chúng để làm thức ăn, những thức ăn đó được giữ đó để làm thực dưỡng18. Như vậy là đủ; không cần phải làm gì nữa, chỉ cần làm như vậy!.
(Ý là: chỉ cần hướng vào trung tâm, hướng về cái tâm của mình. Đối với mọi
đối tượng kích thích các giác quan và các giác quan truyền kích thích về tâm, tâm
chỉ cần ‘bắt lấy’ và quán xét bằng sự hiểu biết về lẽ thật “vô thường-khổ-vô ngã”;
và sau đó tâm trở lại vị trí trung ương của mình trong sự tĩnh lặng và tĩnh tại. Cứ
minh sát như vậy, giống như con nhện ở trung tâm mạng nhện đã làm).
https://thuviensach.vn
Đây là cách nuôi dưỡng (thực dưỡng) cho cái tâm của chúng ta, là thực dưỡng cho người tỉnh giác và hiểu biết.
Nếu chúng ta biết được mọi thứ đó đều là vô thường, đều bị trói chặt trong
sự khổ và chẳng có thứ nào là ‘ta’ (vô thường, khổ và vô ngã), thì chúng ta có
điên khùng mới còn chạy theo thứ đó nữa! Nếu chúng ta không thấy rõ bản chất
của mọi thứ theo cách này, chúng ta còn bị khổ hoài. Khi chúng ta nhìn kỹ và
nhìn thấy mọi thứ đích thực là vô thường, thì ngay cả chúng trông có vẻ chắc chắn, ngon lành, đáng chạy theo đi nữa, chúng đích thực không phải là như vậy.
Sao chúng ta còn tham muốn những thứ đó trong khi ta đã biết rõ bản chất của
chúng là khổ đau và đau khổ? Chúng không phải là ‘ta’, không phải là ‘của ta’,
chẳng có gì thuộc về ‘ta’ hay ‘của ta’ gì hết. Vậy thì mình chạy theo chúng làm
gì? Mọi khó khổ sẽ chấm dứt ở đây (khi chúng ta không còn chạy theo thứ gì ở
thế gian nữa). Đây chính là chỗ kết thúc khổ. Chứ còn chỗ nào khác để làm việc
này?
Chỉ cần nhìn vào con nhện và quay vào trong bên trong tâm mình. Khi tâm
đã nhìn thấy bản tính vô thường-khổ-vô ngã, nó sẽ buông bỏ mọi thứ và giải tỏa
chính nó. Nó không còn dính theo khổ hay sướng. Đây chính là thực dưỡng của
cái tâm của người đang tu tập và đang thực sự huấn luyện tâm mình. Chỉ có vậy,
đơn giản là vậy! Bạn không cần tìm kiếm ở nơi nào! Do vậy, dù bạn có đang làm
gì, bạn đang ở đâu, không cần phải bận tâm này nọ. Bằng cách thực hành theo lý
như vậy, động lực và năng lượng tu tập của bạn sẽ tiếp tục tăng trưởng và chín
chắn.
• Trốn Thoát
Động lực (cái đà) tu tập như vậy sẽ giúp chúng ta đi đến và đạt đến sự tự do
giải thoát khỏi vòng luân hồi sinh tử. Chúng ta hiện chưa thể thoát khỏi vòng sinh
tử đó bởi vì chúng ta vẫn còn dính chấp vào tham muốn và dục vọng. Chúng ta
không còn làm những việc bất thiện thất đức, nhưng như vậy thì chúng ta chỉ mới
sống được đúng theo Giáo Pháp về mặt giới hạnh mà thôi. Ví dụ nhiều người vẫn
còn tụng niệm cầu xin cho mình khỏi bị chia cách với những người mình yêu
thương và những thứ gì yêu thích. Kiểu tụng niệm đó cứ như con nít. Đó là cách
và ý của những người còn chưa chịu buông bỏ.
Bản chất tham dục của con người là: muốn mọi thứ trở thành theo cách mình
muốn chứ không muốn mọi thứ theo cách tự nhiên của chúng. Chúng ta cứ muốn
https://thuviensach.vn
được trường thọ, muốn không bị chết, muốn không bị bệnh: điều đó là trái với tự
nhiên. Tự nhiên của sự sống là sinh, già, bệnh, chết. Đó, con người cứ kỳ vọng
(ảo vọng) và tham muốn như vậy, cho đến khi mọi sự không diễn ra theo như ảo
vọng và tham muốn của họ, họ trở nên khổ sở, sầu muộn, thậm chí điên tiếc. Họ
có thể nói gì? Chẳng nói gì được, bởi đó là lẽ thật tự nhiên của mọi sự sống! Đó
là sự thật. Chúng ta hãy chỉ thẳng vào cái tham muốn của con người.
Khi nói về tham dục, chúng ta biết rằng ai cũng có những tham dục và muốn
những tham dục đó được thỏa mãn. Nhưng chẳng có ai chịu dừng tham muốn,
chẳng có ai muốn thoát khỏi những tham muốn đó. Do vậy, chúng ta phải cố tu
tập từ từ từng bước để dần dần rửa sạch bớt những tham dục. Những người tu tập
chuyên cần, đều đặn, liên tục, không thoái chí, không lạc lối, không chểnh mảng,
và luôn giữ phong cách nhẹ nhàng và kiềm chế, luôn luôn vững tâm, đó là những
người sẽ đi đến sự thấy biết và giác ngộ. Dù cho có chuyện gì khởi sinh, dù đang
thăng trầm trong tám pháp thế gian, họ vẫn vững tâm và không bị lay chuyển.
https://thuviensach.vn
46
Việc Tu Tập Cái Tâm
19Vào thời của các thiền sư Ajahn Mun20 và Ajahn Sao21, cuộc sống giản đơn hơn nhiều, rất ít phức tạp hơn thời bây giờ. Vào thời đó, những nhà sư có rất ít
phận sự và lễ nghi phải làm. Họ sống trong rừng, vừa tu vừa đi, không ở cố định
lâu một nơi nào. (Giống như cách tăng đoàn thời Đức Phật). Nhờ vậy, họ có thể
dành hết thời gian vào việc tu hành và thiền tập.
Thời đó họ khó gặp những thứ tiện nghi xa xỉ như ngày nay, đơn giản là thời
đó chẳng có gì. Mọi người đều phải tự chế cho mình từng cái ly uống nước, chén,
đũa...và những Phật tử thí chủ cũng hiếm khi ghé đến thăm. Họ cũng chẳng trông
đợi gì từ bên ngoài và họ rất hài lòng với những gì họ có. Người tu có thể sống,
thở và thiền!
Các tu sĩ thời đó chịu đựng nhiều thứ khổ cực cho thân mình. Họ bị sốt rét
và đến xin thuốc, sư phụ nói rằng: ''Thầy không cần thuốc! Cứ lo tu đi''. Nhưng,
đơn giản thời đó cũng chẳng có thuốc thang gì như bây giờ. Họ chỉ có những rễ
cây, lá cây trong rừng hái về làm thuốc để trị bệnh. Trong cảnh như vậy, người tu
hành phải có nhiều sức kiên nhẫn và chịu đựng khó khổ; họ không để tâm đến
những bệnh đau nếu chưa nặng. Còn bây giờ khi mới hơi bệnh chút xíu là các
thầy đã vọt đến nhà thương ngay!
Thời gian đó, nhiều lúc họ phải đi bộ mười đến mười hai cây số để khất
thực. Họ phải đi ngay khi trời rạng sáng và có thể trở về khoảng 11-12 giờ. Họ
cũng chẳng khất thực được nhiều nhỏi thức ăn gì, chỉ vài miếng cơm, ít muối và
ớt. Nhưng dù họ có khất thực được gì để ăn hay không, họ cũng vui lòng. Thời đó
là như vậy. Không ai dám than phiền vì đói khát hay mệt mỏi; đơn giản là họ
không còn thói quen hay khuynh hướng than phiền, nhưng chỉ lo học cách tự
chăm sóc bản thân. Họ tu tập trong rừng với sự kiên trì và chịu đựng khó khổ
cùng với những hiểm nguy rình rập xung quanh. Có nhiều loài thú hoang hung dữ
trong rừng, nhiều khó khăn về thân và tâm trong việc tu theo khổ hạnh (giới đầu-
đà, dhutanga) của những tu sĩ trong rừng. Thực vậy, sự kiên nhẫn và chịu đựng
https://thuviensach.vn
của những tu sĩ ngày đó thật xuất chúng bởi hoàn cảnh bắt buộc họ phải kham nhẫn như vậy.
Thời bây giờ, những hoàn cảnh thì bắt chúng ta theo hướng ngược lại. Thời
xưa người ta đi chân trần; rồi đi bằng xe bò, rồi bây giờ thì đi bằng xe máy, xe
hơi. Ý muốn và kỳ vọng tăng lên, đến nỗi bây giờ đi xe hơi không có máy lạnh
người ta cũng không thèm đi, không thể đi được nếu không có máy lạnh! Đức
hạnh kiên nhẫn và chịu khổ xưa kia bây giờ cứ yếu dần đi. Những chuẩn mực về
thiền tập cũng càng ngày càng lỏng lẻo, ít nghiêm hơn, đến nỗi ngày nay nhiều
người thiền cứ làm theo ý kiến và ý muốn của riêng mình. Khi những trưởng lão
kể về cảnh tu hành ngày xưa, họ nghe cứ như nghe chuyện cổ tích hay thần thoại
vậy. Họ nghe một cách hờ hững và họ chẳng hiểu gì. Những chuyện ngày xưa
chẳng thấm vào tai người tu thời bây giờ!
Nếu chúng ta muốn tu tập theo truyền thống của người xưa, mỗi tu sĩ phải ở
học tu với sư phụ của mình ít nhất năm năm. Một số ngày phải im lặng, không
nói chuyện với bất cứ ai. Đừng để mình mở miệng nói nhiều. Đừng đọc sách!
Hãy đọc trái tim (tâm) mình. Ví dụ ở chùa Wat Pah Pong. Ngày nay có nhiều sinh
viên đã học xong đại học đến đây xin thọ giới để tu. Tôi cố ngăn việc họ đã đến
đây những cứ tiêu phí thời giờ vào việc đọc kinh sách giáo lý, họ cứ luôn luôn
đọc kinh sách. Họ đã có quá nhiều cơ hội đọc sách, nhưng hiếm khi họ đọc cái
tâm của mình. Vậy khi họ đến đây để tu theo truyền thống tu thiền của Thái Lan
thì họ phải nên đóng hết sách vở, cẩm nang. Trong khi họ thọ giới để tu tập, họ có
cơ hội tuyệt vời để đọc cái tâm mình.
Lắng nghe trái tim mình thật là một điều thú vị. (Thiền sư thường dùng
nghĩa trái tim và tâm là một). Cái tâm chưa được tu tập cứ chạy lăng xăng, lòng
vòng theo những thói quen (tập khí) chưa được tu sửa. Nó cứ động vọng, nhảy
lên nhảy xuống, bởi vì nó chưa được tu tập. Vậy hãy tu tập cái tâm! Thiền Phật
giáo là nhắm đến cái tâm; để tu dưỡng, phát triển cái tâm, tu dưỡng và phát triển
cái tâm của chính mình. Điều này là rất quan trọng. Việc tu tập cái tâm là trọng
tâm của đạo Phật. Đạo Phật là ‘tôn giáo’ của tâm. Chỉ có vậy! Người tu tập để
phát triển tâm chính là người đang thực hành đạo Phật.
Tâm của chúng ta sống trong một hang động, và gì nữa trong hang động đó
có một con cọp đói hung dữ. Cái tâm chưa thuần hóa của chúng ta khi không có
được cái nó muốn, nó sẽ gây rối. Ta phải khép nó vào lỷ luật bằng việc thiền tập,
https://thuviensach.vn
bằng sự định tâm ( samādhi). Việc này được gọi là ''việc tu tập cái tâm''. Lúc đầu, nền tảng tu tập là thiết lập giới hạnh đạo đức (sīla). Sīla là tu tập những hành vi và lời nói.
Tu tập chánh nghiệp và chánh ngữ. Điều này làm sinh ra sự xung khắc và
khó xử. Vì sao, bởi vì ta không để cho bản thân làm như theo những điều nó muốn làm và nói, nên xảy ra sự xung đột với bản thân.
Ăn ít! Ngủ ít! Nói ít! Bất cứ thứ gì thuộc những thói quen phàm tục thì đều
bị hãm bớt lại, người tu cưỡng lại sức mạnh của những thói quen đó. Đừng cứ
thích gì làm nấy, đừng chạy theo những ý nghĩ (ý hành) thúc giục này nọ. Đừng
chạy theo nó một cách mù quáng và hèn hạ. Ta phải liên tục đi ngược lại dòng
chảy si mê và ngu mờ đó. Việc này gọi là ''kỹ luật'' (kiêng cữ, kiềm chế, giới hạnh). Khi ta kiềm chế cái tâm, thường thì nó bất chấp và bắt đầu chống cự. Nó
trở nên bị kiềm chế và đè nén. Khi tâm đang bị ngăn cản không cho làm những
điều nó muốn thì nó bắt đầu lăng xăng và chống cự. Khổ ( dukkha)22 có mặt rõ ràng đối với chúng ta trong từng giây phút.
Khổ này, dukkha này, là sự thật thứ nhất mà Phật đã chỉ ra. Đó là một chân
lý. Hầu hết mọi người đều muốn tránh khổ. Họ không muốn khổ, không muốn bị
khổ, không muốn gặp bất kỳ loại khổ nào. Đích thực thì chính sự khổ đau mới
mang lại trí tuệ; nó làm cho ta quán xét và chánh niệm về khổ, về dukkha. Sướng
( sukha) thì thường khiến ta nhắm mắt, đóng tai. Sướng không bao giờ giúp chúng
ta tu dưỡng tính nhẫn nhục và chịu đựng. Nó chẳng bao giờ để ta tu tập tính kiên
nhẫn. Tiện nghi và sướng khoái làm cho chúng ta thêm ỷ lại, bất cẩn, chểnh mảng, lạc lối. Trong hai thứ sướng khổ ( dukkha và sukkha), dukkha là dễ nhìn thấy nhất. Do vậy, chúng ta phải đặt sự khổ lên trên để tu tập và chấm dứt khổ.
Chúng ta cần phải biết rõ khổ, dukkha, là gì trước khi chúng ta bước vào tu tập
thiền.
Trước tiên, chúng ta cần tu tập cái tâm theo cách như vầy. Bạn có thể chưa
hiểu điều gì đang xảy ra hoặc chưa hiểu lý của việc mình tập làm, nhưng khi sư
thầy nói bạn làm điều gì, bạn cứ nên làm theo. (Hãy tin vào sư thầy chỉ dạy về
bước căn bản). Bạn sẽ tu dưỡng hạnh kiên nhẫn và chịu khó. Bất cứ điều gì xảy
đến, bạn cứ chịu khó, bởi vì đó là cách nó diễn ra. Ví dụ, khi bạn bắt đầu tu tập sự
định tâm ( samādhi), bạn muốn đạt được sự tĩnh lặng và bình an. Nhưng bạn không làm được. Bạn không làm được gì bởi bạn chưa bao giờ thực tập theo cách
https://thuviensach.vn
đó. Tâm bạn nói rằng: ''Tôi sẽ ngồi xuống thiền cho đến khi nào đạt đến sự tĩnh lặng''. Nhưng rồi sự tĩnh lặng chẳng có được, bạn thấy khổ, vì thất vọng. Và khi
thấy khổ, bạn đứng dậy và bỏ đi! Thực tập kiểu đó thì không thể gọi là ''sự tu tập
cái tâm''. Đó là sự ''bỏ cuộc''.
Thay vì si mê chạy theo những trạng thái khác nhau của mình, ta huấn luyện
bản thân bằng Giáo Pháp của Đức Phật. Dù thấy lười biếng hay siêng năng, cứ tu
tập tiếp. Đây là cách tốt hơn. Chứ cái cách chạy theo những trạng thái của thân
tâm mình thì chẳng bao giờ tu tập gì được để đạt đến Giáo Pháp. Nếu ta tu tập
Giáo Pháp thì dù thân tâm có đang ở trong trạng thái nào, ta cứ tu tập, tiếp tục tu
một cách đều đặn. Cách bỏ mặc hay ngã theo những trạng thái của thân tâm
không phải là cách của Phật. Khi chúng ta cứ chạy theo quan điểm và ý kiến riêng của mình về Giáo Pháp, thì chúng ta sẽ không bao giờ nhìn thấy được rõ
ràng điều gì là đúng, điều gì là sai. Ta không thấy biết về tâm. Ta không thấy biết
về chính mình.
Do vậy, nếu tu tập theo kiểu riêng, theo ý kiến riêng của mình, thì đó là cách
chậm nhất. Tu tập theo Giáo Pháp là con đường trực chỉ nhanh nhất. Đang lười
biếng, tu; đang thấy siêng, tu. Ta luôn tỉnh giác về thời gian và nơi chốn. Cách
này được gọi là ''sự tu tập cái tâm''.
Nếu cứ chạy theo quan điểm và ý kiến riêng của mình và tu tập theo kiểu
của mình, bạn sẽ đi đến nghĩ ngợi đủ thứ và nghi ngờ đủ kiểu. Bạn cứ nghĩ:
''Chắc mình có ít công đức quá. Mình không chút vận may. Nên mình không tu
được. Mình tu bao nhiêu năm rồi vẫn chưa giác ngộ được gì. Mình vẫn chưa nhìn
thấy Giáo Pháp gì cả''. Tu tập theo kiểu đó không thể gọi là ''sự phát triển tâm''.
Đó chỉ là sự ''phát triển tai nạn''.
Nếu, bây giờ bạn như thế này, nhưng sau khi tu tập thiền tập bạn vẫn không
biết gì, không nhìn thấy gì, không cải tạo được bản thân, thì đó là do bạn đã tu tập
một cách sai lạc. Bạn không tu theo Giáo Pháp của Phật. (Nếu ai cũng tự mình tu
được theo cách của mình thì Phật đã bỏ công sức 45 năm ra để giảng dạy Giáo
Pháp để làm gì? Nếu ai cũng tự mình tu tập và giải thoát được thì họ cần gì phải
theo đạo của Phật? Và nếu đã tin Phật và theo đạo Phật, nhưng lại tu tập theo cách của riêng mình, thì điều đó là không hợp lý). Đức Phật đã dạy rằng: ''Này
Ananda, hãy tu tập nhiều! Tu tập một cách đều đặn! Sau đó mọi nghi ngờ, mọi
điều không chắc chắn của mình sẽ biến mất''. Những nghi ngờ sẽ không bao giờ
https://thuviensach.vn
biến mất bằng sự suy nghĩ, bằng sự lý giải lý thuyết, bằng sự phỏng đoán, hay bằng sự thảo luận. Những nghi ngờ cũng không biến mất bằng cách không làm gì
cả. Tất cả mọi sự chướng ngại và ô nhiễm đều biến mất bằng sự tu tập và phát
triển cái tâm, chỉ bằng sự tu tập đúng đắn.
Cách tu tập và phát triển cái tâm mà Phật đã dạy là ngược lại hoàn toàn với
cách của thế gian, bởi giáo lý của Phật là xuất phát từ một cái tâm tinh khiết và
thanh tịnh. Một cái tâm tinh khiết, không còn dính ô nhiễm, là Con Đường của
Phật và các vị thánh đệ tử.
Nếu bạn tu tập theo Giáo Pháp thì phải hướng tâm theo Giáo Pháp. Đừng
hướng Giáo Pháp theo mình. Khi bắt đầu tu tập theo Giáo Pháp, khổ sẽ khởi sinh.
Chẳng ai thoát khỏi khổ hết. Nên khi bạn bắt đầu tu tập, khổ đã có mặt ngay đó.
Nhiệm vụ của người thiền là chú tâm chánh niệm, tập trung và hài lòng.
Những điều này dừng chúng ta lại. Chúng dừng những thói quen của tâm của
những người chưa tu tập trước đó. Nhưng tại sao chúng ta phải dừng những thói
tâm lại? Vì nếu chúng ta không tu tập cái tâm, nó vẫn luôn hoang dại và chạy
theo thói tâm tự nhiên của nó. (Lưu ý: những thói tâm tự nhiên cố hữu của cái
tâm chưa được tu tập là khác với bản chất tự nhiên của chân tâm, “tâm xưa”, tâm
nguyên thủy, theo định nghĩa của Đức Phật. Bản chất của chân tâm là không có
gì, trong sạch và sáng tỏ, không bị ô nhiễm, không có “thói tâm” nào hết. Còn
thói tâm tự nhiên đang nói là những thói tâm (tập khí) của cái tâm của chúng ta,
cái tâm chưa được tu tập). Chúng ta có thể thuần hóa những thói tâm tự nhiên đó
và dùng nó vào việc có ích. Chỗ này có thể ví như các cây. Nếu chúng ta để các
cây cối như chúng đang mọc tự nhiên ở trong rừng thì chúng ta không thể dụng
chúng để xây nhà, làm cửa, làm vật dụng được. Chúng ta không thể biến chúng
thành ván, thành thanh để xây nhà. Các thợ mộc thợ cưa phải chặt cây đem về đo
đạc, cưa ra thành ván, thành thanh rồi mới xây nhà, đóng thành các đồ đạc. Sau
đó, họ có thể xây nên ngôi nhà nhanh chóng.
Thiền và việc phát triển tâm cũng giống như vậy. Bạn phải lấy cái tâm chưa
tu tập, giống như người ta lấy cây thô về, sau đó nắn sửa, huấn luyện cái tâm để
nó được tinh tế hơn, giống như cưa gỗ thô thành những ván thành thanh tinh chế
hơn, và sau đó dùng chúng một cách hữu dụng. Khi tâm được tu tập tinh tế hơn,
nó sẽ càng tỉnh giác về nó hơn và nhạy bén (hiểu biết nhanh) hơn với mọi trạng
thái khởi sinh trong nó. Mọi thứ đều ở trong trạng thái tự nhiên, thô sơ của nó.
https://thuviensach.vn
Chúng ta hiểu tự nhiên, rồi chúng ta thay đổi nó, và tách ly khỏi nó, chúng ta có thể buông bỏ nó. Rồi chúng ta không còn phải bị khổ nữa. (Chúng ta đã chỉnh
sửa, thay đổi cái tâm tự nhiên thô sơ thành cái tâm tinh tế và nhạy bén, sau đó
dụng nó để đối trị và hiểu biết mọi sự sinh diệt, và sau khi đã hiểu biết, ta có thể
buông bỏ mọi sự, và ta không còn bị khổ vì ta không còn dính theo mọi sự nữa).
Bản chất của tâm chúng ta là hễ khi nó chấp hay dính theo thứ gì thì sân si
sẽ có mặt. Đầu tiên, nó cứ lăng xăng, chạy nhảy, chỗ này, chỗ nọ. Khi chúng ta
quan sát về sự sân, chúng ta có thể nghĩ rằng khó mà điều phục cái tâm sân, nên
chúng ta khổ. Chúng ta không hiểu cách của tâm. Chúng ta luôn có những ý nghĩ
và cảm giác này nọ khi đang tu tập, khi đang cố đạt đến sự bình an. Đó là cách sẽ
xảy ra khi bạn tu tập.
Khi chúng ta quán xét nhiều lần về bản chất cái tâm, chúng ta sẽ đi đến hiểu
rằng tâm này là như vậy, không thể khác đi được. Chúng ta sẽ biết đường lối của
tâm chỉ là vậy, như nó là. Đó là bản chất của nó. Nếu chúng ta hiểu được như vậy,
chúng ta không còn những ý nghĩ hay cảm giác này nọ về nó nữa (vì ta đã biết
‘tẩy’ nó chỉ là như vậy). Khi tâm thực sự hiểu biết, nó buông bỏ mọi sự. Những
suy nghĩ và cảm giác thì có thể vẫn còn đó, nhưng những suy nghĩ và cảm giác đã
bị tước đi sức mạnh, không còn ảnh hưởng gì đến tâm nữa.
Điều này tương tự như một đứa trẻ thích chơi đùa nghịch ngợm, làm ta khó
chịu đến mức ta có thể đánh đít hay la rầy nó. Chúng ta nên hiểu biết rằng chơi
đùa là bản chất tự nhiên của trẻ con. (Nhiều phụ huynh xưa nay ít hiểu được như
vậy). Nếu đã hiểu được vậy, chúng ta sẽ để yên cho trẻ chơi đùa theo tính của nó.
Như vậy thì sự khó chịu của chúng ta cũng không còn. Tại sao không còn khó
chịu? Bởi vì chúng ta đã chấp nhận tính cách tự nhiên của trẻ con. Cách nhìn của
ta đã thay đổi và ta biết chấp nhận với bản chất tự nhiên của mọi sự trên đời.
Chúng ta buông bỏ và tâm ta sẽ được bình an. Chúng ta đã có ''sự hiểu biết đúng
đắn'' (chánh kiến).
Nếu chúng ta có sự hiểu biết sai lầm (tà kiến) thì dù chúng ta có ở trong hang động sâu, tối, vắng tanh, thì tâm ta cũng động vọng và khổ như thường. Dù
có sống trên mây trên trời thì cũng vậy. Tâm chỉ được bình an khi có ''chánh https://thuviensach.vn
kiến''. Được vậy thì chẳng còn gì bí ẩn để giải quyết và chẳng còn gì khó khổ
nữa.
Đây là cách tu hành. Đây là cách tâm sẽ được bình an! Bạn buông bỏ. Bạn
đừng để tâm. Bạn tách ly. Khi có cảm giác dính chấp, ta tách ly khỏi nó, bởi chúng ta đã biết cái cảm giác đó chỉ là đơn giản là một cảm giác như nó là. Nó
thực sự không xảy đến để quấy nhiễu chúng ta. Chúng ta cứ nghĩ cảm giác đó là
quấy rầy, làm khổ, hay làm khó chịu chúng ta, nhưng thực sự thì nó chỉ là nó, nó
chẳng làm gì cả. Nếu chúng ta có nghĩ này, nghĩ nọ, gán cho cảm giác đó là này
là nọ, thì nó cũng chỉ là nó, chỉ là một cảm giác. Nhưng nếu chúng ta buông bỏ,
thì hiện thực hình sắc chỉ là hình sắc, âm thanh chỉ là âm thanh, mùi hương chỉ là
mùi hương, mùi vị chỉ là mùi vị, chạm xúc chỉ là chạm xúc, và tâm chỉ là tâm.
Cũng giống như dầu và nước. Đổ hai thứ vào một chai, chúng không hòa tan lẫn
nhau bởi vì tính chất của chúng khác nhau.
Dầu và nước khác nhau giống như người ngu si và kẻ trí hiền khác nhau vậy.
Phật đã sống với đủ các thứ hình sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị, chạm xúc và
tâm ý. Phật là vị A-la-hán đầu tiên [bậc giác ngộ], nên Phật sống quay lưng lại
với mọi thứ chứ không ngã theo (chạy theo, dính, chấp theo) mọi thứ. Phật quay
lưng và tách ly từng chút, từng chút từ khi Phật đã hiểu được tâm chỉ là tâm, ý
nghĩ chỉ là ý nghĩ như chúng là. Phật không lẫn lộn hay hòa trộn những thứ đó
với nhau. (Như người ta không lẫn lộn dầu và nước).
Tâm chỉ là tâm; ý nghĩ (hành) và cảm giác (thọ) chỉ là ý nghĩ và cảm giác.
Cứ để mọi thứ tự nhiên như nó chúng là! Cứ để hình sắc chỉ là hình sắc, âm thanh
chỉ là âm thanh, ý nghĩ chỉ là ý nghĩ, cảm giác chỉ là cảm giác. Việc gì ta phải
dính mắc vào chúng? Nếu chúng ta biết nghĩ và cảm giác theo cách như vậy, thì
sẽ tạo ra sự tách ly, sự quay lưng, sự buông bỏ với mọi thứ. Những ý nghĩ và cảm
giác của chúng ta để một bên và tâm chúng ta để một bên. Giống như dầu và nước—dù có tiếp xúc nhau trong cùng một chai, nhưng dầu là dầu, nước là nước.
Dầu mặc kệ nước dù nước (có trong, có đục, có chua, có mặn, có thơm, có ngon)
như thế nào.
Đức Phật và những thánh đệ tử đã giác ngộ của Phật thời đó đã sống chung
với những người bình thường, phàm phu, chưa giác ngộ. Họ không những đã
sống chung với mọi người phàm phu mà họ còn chỉ dạy cho những người phàm
phu ngu tối cách (tu tập) để trở thành người thánh thiện, hiền trí và giác ngộ. Phật
https://thuviensach.vn
và các thánh đệ tử làm được như vậy vì họ đã biết rõ cách tu tập. Họ biết rõ mọi chuyện chỉ là vấn đề tâm, mọi khó khổ đều nằm chỗ tâm, như tôi đã nói nhiều lần
với quý vị.
Do vậy, dù bạn đã tu tập đến đâu, đừng để tâm nghi ngờ về điều đó. Dù
chúng ta có bỏ nhà xuất gia chạy đến chùa để tu, thì việc đó không nên là sự chạy
trốn để bị lạc vào sự ngu mờ, ngu si. Cũng không nên là vì sợ chết hay sợ sệt gì
đó mà bỏ nhà đi tu. Sự bỏ nhà đi tu là để tu sửa cái tâm, để huấn luyện cái tâm, để
có thể làm chủ được chính mình. Nếu hiểu như vậy thì mới nên đi tu, thì mới có
thể tu tập theo Giáo Pháp. Giáo Pháp sẽ càng ngày càng rõ ràng hơn. Người hiểu
biết Giáo Pháp, thì hiểu biết chính mình; người hiểu biết chính mình, thì hiểu biết
Giáo Pháp. Thời nay, thấy thì chỉ có những điển tích (kinh điển) vô tri vô giác
của Giáo Pháp trở thành những quy tắc được chấp nhận. Nhưng đúng thực thì
Giáo Pháp có mặt khắp nơi (chứ không phải chỉ ở trong kinh điển hay theo kinh
điển). Không cần phải trốn chạy đến nơi nào khác. Thay vì vậy, nên trốn chạy
bằng trí tuệ. Trốn chạy bằng trí khôn. Trốn chạy bằng kỹ năng tu tập thiện xảo.
Đừng chạy trốn bằng sự ngu si, vô minh. Nếu bạn muốn bình an, thì đó nên là sự
bình an từ trí tuệ. Như vậy là đủ!
Khi chúng ta nhìn thấy Giáo Pháp thì sẽ có con đường đúng đắn, có chánh
đạo. Những ô nhiễm chỉ là những ô nhiễm. Khi chúng ta quay lưng, tách ly khỏi
chúng, thì những ô nhiễm chỉ là những ô nhiễm, như chúng đích thực là, lúc đó
chúng chỉ đơn thuần là những đối tượng đối với chúng ta mà thôi. Khi chúng ta ở
trên đường chánh đạo, chúng ta khó bị lầm lẫn hay dính nhiễm, ta đi thênh thang
và tự do mọi lúc mọi nơi.
Phật dạy: ''Này các Tỳ kheo. Các thầy đừng dính vào bất kỳ pháp nào''. Ở
đây các pháp ( dhamma) nghĩa là gì? Các pháp là tất cả mọi hiện tượng, mọi thứ, mọi sự thể; không có thứ gì không phải là pháp. Yêu và ghét là các pháp, sướng
và khổ là các pháp, thích và ghét là các pháp; tất cả mọi sự, tất cả mọi thứ, dù có
nghĩa hay vô nghĩa, đều là các pháp. Khi chúng ta tu tập Giáo Pháp, khi chúng ta
hiểu biết, thì chúng ta buông bỏ. Và như vậy chúng ta có thể tu theo giáo lý của
Phật là không dính chấp vào bất kỳ pháp nào.
Tất cả mọi trạng thái đều sinh ra từ tâm này của chúng ta, đó là những trạng
thái của tâm, chúng luôn luôn ở trong trạng thái biến đổi. Đức Phật dạy không
dính vào bất kỳ trạng thái nào trong đó. Phật dạy các học trò phải tách ly, quay
https://thuviensach.vn
lưng lại, không dính chấp vào tất cả những trạng thái đó và không tu tập (với mục đích, với tham chấp) để đạt đến bất kỳ trạng thái nào trong đó.
Nếu chúng ta tu theo lời dạy của Phật, chúng ta đi đúng. Chúng ta đi đúng
đắn nhưng cũng sẽ gặp rắc rối. Không phải giáo lý của Phật là sai, là gây rắc rối,
nhưng những ô nhiễm của chúng ta gây rắc rối, trở ngại. Những ô nhiễm chưa
được nhìn thấy một cách đúng đắn, những ô nhiễm từ lâu làm mờ mắt tâm ta, mới
gây ra rắc rối cho chúng ta. Rắc rối từ ô nhiễm của chúng ta chẳng liên quan gì
đến giáo lý của Phật. (Mà giáo lý của Phật là để dạy cách xử lý và tu sửa và tiêu
diệt những ô nhiễm đó). Chúng ta có thể nói như vầy, nếu bạn dính líu vào con
đường đạo của Phật thì không gây ra khổ, bởi con đường đạo đó đơn giản là sự
''buông bỏ'' tất cả mọi thứ, tất cả mọi sự, tất cả mọi trạng thái, tất cả mọi pháp!
Tận cùng ý nghĩa rốt ráo của việc tu tập thiền Phật giáo, Phật đã dạy đó là tu
tập sự ''buông bỏ''. Đừng dính thứ gì. Đừng mang thứ gì! Tách ly! Buông bỏ!.
Thấy điều gì sai, buông bỏ. Thấy điều gì đúng, buông bỏ. Thấy tốt, buông bỏ.
Chữ ''buông bỏ'' không có nghĩa là chỉ buông bỏ chứ không tu tập gì. Buông bỏ
đâu dễ làm như bạn nghĩ. Buông bỏ đòi hỏi một sự tu tập cả đời. Nó có nghĩa là
ta phải tu tập theo phương pháp ''buông bỏ''. Đức Phật đã dạy bài bản rằng chúng
ta phải quán xét về tất cả mọi pháp (dhamma) để phát triển con đường đạo bằng
cách quán xét (xem xét, điều tra, tìm hiểu, quán chiếu, quán niệm đều có một nghĩa thực hành ở đây) về thân và tâm của chúng ta. Giáo Pháp là ngay ở chỗ
này, không phải ở đâu xa. Nó ở ngay đây!. (Tu tập theo Phật Pháp là quán xét
ngay bên trong thân và tâm của mình để nhìn thấy sự thật của mọi sự sống). Nó ở
ngay bên trong cái thân này và tâm này của chúng ta.
Do vậy, các thiền sinh phải tu tập một cách nhiệt thành. Làm cho tâm mở
rộng hơn và sáng tỏ hơn. Làm cho tâm được tự do và độc lập. Làm một việc thiện
(công đức), đừng mang nó theo trong tâm. Kiêng cữ né tránh được việc ác, đừng
mang theo việc đó trong tâm. Buông bỏ hết. Phật dạy chúng ta sống ngay trong
giây phút hiện tại, ngay bây giờ và tại đây. Đừng để mình lạc vào quá khứ hay tương lai.
Giáo lý mà người ta ít hiểu biết nhất, làm đối nghịch với ý kiến của nhiều
người nhất, có lẽ là giáo lý về sự ''buông bỏ'', tức là sự ''làm bằng một cái tâm
trống rỗng''. Nói như vầy là nói theo ''ngôn ngữ Giáo Pháp''. Nói theo cách thông
thường thì như vầy: giống ta mang vác một tảng đá nặng. Sau một lúc thấy mệt
https://thuviensach.vn
nhưng không biết cách buông bỏ nó. Vì vậy, cứ chịu đựng gánh nặng đó cả đời.
Nếu ai đó kêu ta bỏ nó đi, ta lại nói nếu bỏ đi thì ta chẳng có gì. Nếu ai đó phân
tách chỉ ra cho ta những lợi lạc có được sau khi ‘giục’ bỏ tảng đá đó đi, ta vẫn
không chịu tin, cứ nghĩ rằng “nếu giục tảng đá đi, ta chẳng còn có gì”. Vậy là ta
cứ mang vác gánh nặng đó cả đời cho đến khi ta mệt, yếu, bệnh và kiệt sức, không còn chịu được nữa, thì lúc đó mới chịu buông bỏ nó.
Nêu chịu buông bỏ nó, ta sẽ lập tức trải nghiệm một cảm giác dễ chịu và giải
thoát tuyệt vời, đó là những lợi lạc có được từ sự buông bỏ. Lập tức cảm thấy nhẹ
hơn, tốt hơn, nhìn ra sự mang vác gánh nặng đó là khổ sở như thế nào. Trước khi
quăng bỏ tảng đá có lẽ ta chưa biết được những lợi lạc của việc quăng bỏ nó đi.
Do vậy, nếu có ai khuyên ta buông bỏ, một kẻ ngu si chưa giác ngộ như ta có thể
sẽ không nghe theo, vì không nhìn ra sự lợi lạc của việc buông bỏ. Ta cứ mù quáng và cố chấp mang vác những gánh nặng suốt đời, cho đến khi nó quá nặng
không còn chịu được nữa, ta mới chịu buông bỏ. (Còn tốt hơn một số người vẫn
không chịu buông bỏ thứ gì ngay cả khi đang nằm chờ chết trong phút chốc trên
gường bệnh).
Nhiều gánh nặng ta cứ cố chấp mang vác cho đến khi kiệt sức mới chịu
buông bỏ, thì dù đã muộn, nhưng ta vẫn trải nghiệm được sự lợi lạc và tự do sau
khi buông bỏ nó. (Trễ vẫn còn hơn không). Đó là kinh nghiệm ta cần phải học.
Lần sau, khi ta phải gánh vác những gánh nặng khác, ta hãy nhớ lại kinh nghiệm
đó, và nhờ đó ta có thể quyết định buông bỏ sớm hơn, dễ hơn.
Cái tự ngã, cái cảm nhận về cái ‘ta’ của chúng ta, cũng giống như tảng đá
nặng đó. (Phật cũng nói đó là một trong những cái gông cùm ta mang suốt đời,
suốt bao đời, cho đến khi giác ngộ mới hết). Cũng như tảng đá, khi chúng ta nghĩ
mình phải ‘giục bỏ’ cái tự ngã là ‘ta’, là cái ‘của ta’, thì mình sẽ còn gì cả.
(Người đời sợ mình sẽ không còn một cái ‘ta’ hay một ‘linh hồn ta’ trong thân
thể này, và nếu vậy thì mình là ‘ai’ bây giờ. Phật đã không trả lời thẳng câu hỏi
này). Nhưng nếu chúng ta chịu buông bỏ cái ‘ta’, chúng ta sẽ lập tức trải nghiệm
một sự nhẹ nhàng, thanh thản, hạnh phúc có được từ sự buông bỏ đó; giống như
sự nhẹ nhàng, sảng khoái và sung sướng sau khi đã bỏ đi tảng đá nặng. Đó là niềm hạnh phúc có được từ sự từ bỏ, từ bỏ sự dính chấp.
Khi tu tập cái tâm, bạn không nên dính chấp vào những điều khen chê. Thế
gian ai cũng muốn được khen và muốn không bị chê. Cách của đạo của Phật là
https://thuviensach.vn
chấp nhận khen nếu đó là phù hợp, chấp nhận chê nếu đó là đúng. Ví dụ, khi nuôi dạy trẻ con, tốt nhất là đừng chửi mắng con nhiều. Nhiều người cứ chửi mắng rổn
rảng cả ngày. Bậc hiền trí thì biết lúc nào nên la rầy, lúc nào nên khen. Tâm chúng ta cũng vậy. Hãy dùng trí khôn để biết tâm. Dùng kỹ năng thiện khéo để
chăm sóc tâm. Thì sau đó bạn sẽ trở thành người khôn khéo trong việc chăm dạy
tâm. Và khi tâm được khôn khéo, nó có thể trừ bỏ những khổ đau cho chúng ta.
Khổ đau nằm ngay bên trong tâm này của chúng ta. Những khổ đau là phức tạp,
nó tạo ra những trạng thái tâm và làm cho tâm nặng nề. Khổ đau sinh ra từ trong
tâm này. Nó cũng chết tại trong tâm này. Diệt trừ khổ là diệt trừ tại tâm này.
Cách của tâm là như vầy. Lúc có ý nghĩ tốt, lúc có ý nghĩ xấu. Lúc nghĩ này,
lúc nghĩ nọ. Bản chất của tâm là đánh lừa. Đừng tin vào nó!. Thay vì vậy, ta chỉ
cần nhìn thẳng vào những trạng thái của tâm. Cứ nhận biết những trạng thái đó
như chúng là. Dù nó có tốt, xấu, hay gì gì đi nữa, đó là cách của nó, nó là vậy.
Nếu ta chấp nê hay dính líu theo những trạng thái tâm đó, chúng sẽ trở thành này
nọ, nhiều hơn, ít hơn, tốt hơn, xấu hơn, dễ chịu hơn, khó chịu hơn... hơn là mức
độ đích thực như-chúng-là của chúng. Nếu chúng ta dính chấp vào chúng, ta cứ
như bị cắn và do vậy ta cảm thấy khổ. (Ví như con chó nhà bên cứ sủa, ta không
cần để ý nó làm gì. Nhưng nếu chúng ta không bỏ qua, cứ lắng nghe và bực tức,
ta sẽ khổ vì nó. Mặc dù nó không hề biết hay cố ý làm ta khổ. Khổ là do ta dính
chấp vào tiếng sủa của nó).
Nếu có cách nhìn đúng (chánh kiến) thì chỉ có sự bình an. Rồi chánh định
( samādhi) được sinh ra và trí tuệ có mặt.
Dù ta đang ngồi hay nằm, luôn có sự bình an. Bình an khắp nơi, dù ta đang ở
đâu.
Do vậy hôm nay các vị đệ tử đến đây để nghe Giáo Pháp. Các vị có thể hiểu
ít nhiều, có cái chưa hiểu. Để các vị hiểu dễ dàng hơn, tôi nói về việc tu tập thiền.
Dù bạn có nghĩ thiền là đúng hay sai, bạn hãy nên thử tập và suy xét về nó.
Là một người thầy, tôi cũng đã từng ở trong hoàn cảnh của các bạn. Tôi
cũng thèm nghe Giáo Pháp, vì tôi đi đâu cũng giảng về Giáo Pháp nhưng tôi
không có cơ hội nghe Giáo Pháp. Do vậy, giờ quý vị thực sự lắng nghe từ một sư
thầy. Thời gian qua nhanh khi quý vị đang ngồi và nghe. Quý vị đói Giáo Pháp
nên quý vị muốn nghe. Trước tiên, nói Giáo Pháp (pháp thí) cho người khác là
một niềm vui, nhưng ngay sau đó, niềm vui cũng không còn. Vì thấy quý vị bắt
https://thuviensach.vn
đầu mệt mỏi và chán. Khi quý vị thực sự muốn nghe thì quý vị mới dễ nghe và dễ
hiểu những lời giảng. Khi nào già đi, người ta thường thèm nghe Giáo Pháp hơn,
vì của nó lúc đó thấm hơn, ngon hơn.
Khi làm một sư thầy, các thầy làm gương của họ, làm người tu hành gương
mẫu cho những tăng ni và Phật tử khác. Các thầy là tấm gương của các học trò đệ
tử của mình. Lúc đó, các thầy không còn nghĩ về mình nữa. Các thầy làm gương
cho mọi người noi theo, vì vậy đừng quên chính mình. Đừng nghĩ gì cho mình,
nhưng đừng quên chính mình. (Đừng nghĩ mình là sư thầy, là tấm gương, là cao
tăng. Chỉ cần đừng quên chính mình thì mình sẽ tự trở thành người chân tu và là
tấm gương cho các Phật tử noi theo). Nếu những ý nghĩ mình là này là nọ có khởi
sinh, bỏ qua nó. Nếu làm như vậy, các thầy sẽ trở thành người hiểu biết đúng về
mình.
Có cả triệu cách để tu tập Giáo Pháp. Nói về thiền tập thì nói không bao giờ
hết (vì đó chỉ là mượn ngôn ngữ để giảng bày, chứ đâu phải đích thực là sự tu tập
và nhìn thấy đâu mà nó đơn giản). Có quá nhiều điều khi nói bằng lời có thể làm
chúng ta nghi ngờ. Cứ dẹp sạch hết mọi điều, lúc đó bạn sẽ hết nghi ngờ! Khi bạn
hiểu được nguyên lý chỗ này, tức hiểu biết đúng đắn nguyên lý chỗ này, thì dù
bạn đang ngồi hay đi, bạn vẫn có sự bình an. Khi bạn ngồi thiền, đó là lúc là nơi
mang lại sự tỉnh giác của bạn. Nhưng không phải chỉ có lúc ngồi thiền, mọi chỗ
mọi lúc đều là nơi tu tập. Sự tỉnh giác có thể có mặt mọi lúc và trong mọi tư thế.
Sự chánh niệm cũng vậy. Chúng ta có thể thấy rõ mọi sự sinh-diệt của thân và
tâm mọi lúc, và chúng ta không tích giữ chúng lại trong tâm. Bỏ qua, liên tục buông bỏ mọi thứ sinh-diệt. Nếu thương đến, cứ quay về lại tâm. Nếu tham đến,
cứ quay lại tâm. Nếu sân đến, cứ quay lại tâm. Nếu chúng đi, cứ tiễn chúng đi,
không giữ lại gì hết. Quay về lại tâm. Nhìn mọi sự đến, quay về lại nhà. Nhìn mọi
sự đi, quay về lại nhà. Cứ tu như vậy, rồi bạn sẽ trở thành một ngôi nhà trống
không. Hoặc nói theo cách khác, đây là cái tâm trống không, một cái tâm trống
không và không còn một thứ ô nhiễm, bất thiện nào. Chúng ta gọi là một ''cái tâm
trống không'', nhưng nó không phải là trống không theo nghĩa là “không có gì”,
nó trống không theo nghĩa là “không còn chút ô nhiễm nào”, nhưng chứa đầy trí
tuệ. Như vậy bạn làm gì, bạn làm với trí tuệ. Bạn nghĩ bằng trí tuệ. Ở đó chỉ có trí
tuệ.
https://thuviensach.vn
Đây là giáo lý hôm nay tôi nói với các thầy. Tôi có thu âm lại trong băng ghi âm. Nếu việc nghe Giáo Pháp giúp tâm bạn thấy bình an, như vậy cũng đủ rồi.
Các thầy không cần phải nhớ lấy điều gì cả. Một số các thầy có thể không tin những giáo lý này. Nếu các thầy muốn làm cho tâm bình an, chỉ cần lắng nghe,
nghe xong cứ để mọi điều trôi qua, đừng cố nghiền ngẫm, suy gẫm, ôn nhớ
những điều lý thuyết, nếu làm vậy thì chẳng khác gì cái băng ghi âm. Khi nào
cần, cứ bật lên lại, mọi thứ vẫn còn đó (không cần phải liên tục ôn nhớ, chạy theo
tất cả những gì đã nghe). Đừng sợ lâu ngày sẽ không có gì trong băng. Khi nào
cần bật lên, mọi thứ đã ở trong đó.
Tôi muốn gửi bài giáo lý này đến các vị Tỳ kheo và mọi người. Một số các
thầy ở đây chỉ biết sơ sơ tiếng Thái mà tôi đang nói, nhưng điều đó không sao.
Các thầy có thể học được ngôn ngữ của Giáo Pháp. Như vậy là đủ rồi!.
https://thuviensach.vn
47
Sống Chung Rắn Hổ Mang
23Đây là câu chuyện ngắn nói ra để lợi ích cho một vị đệ tử mới đến tu nhưng sắp quay về lại nước Anh. Mong rằng câu chuyện này sẽ giúp cho chị hiểu được
giáo lý mà chị đã tu học ở chùa Wat Pah Pong này. Nói đơn giản hơn, đây là nói
về cách tu tập để giải thoát khỏi vòng luân hồi sinh tử.
Để tu tập cách này, chị cần phải coi tất cả mọi hành vi khác nhau của tâm,
tất cả mọi thứ chị thích hay không thích, là như nhau, giống như cách chị coi một
con rắn hổ mang vậy. Rắn hổ mang là rất độc, độc đủ để giết chết ta khi nó cắn ta.
Và ở đây, rắn được ví như những trạng thái tâm của chúng ta; trạng thái ta thích
cũng là độc hại, trạng thái ta không thích cũng là độc hại. Chúng cản trở, không
cho tâm được tự do và cản trở sự hiểu biết của chúng ta về sự thật (chân lý) mà
Phật đã chỉ ra.
Do vậy, điều cần thiết là phải cố duy trì chánh niệm suốt ngày đêm. Dù chị
đang làm gì, đang đứng, đang ngồi, đang nằm, đang nói, hay đang làm gì, chị
phải làm với sự chánh niệm. Khi chị có thể thiết lập sự chánh niệm, chị sẽ thấy có
“sự hiểu biết rõ ràng” (sự tự tỉnh giác) khởi sinh cùng chánh niệm. Và hai điều
kiện chánh niệm (sati) và sự hiểu biết rõ ràng ( sampajañña) sẽ tạo ra trí tuệ. Như
vậy, chánh niệm, sự hiểu biết rõ ràng và trí tuệ sẽ cùng làm việc với nhau, và chị
sẽ trở thành người tỉnh thức suốt cả thời gian ngày và đêm.
Những giáo lý của Phật đã để lại cho chúng ta hôm nay không phải là những
giáo lý chỉ để nghe hay để hiểu cho biết, cho có kiến thức. Mà đó là những giáo
lý dùng để tu tập để thấy biết tâm của mình. Dù chúng ta đi đâu hay làm gì, chúng ta luôn có những giáo lý này. “Có những giáo lý này” hoặc “có được sự
thật” có nghĩa là dù chúng ta làm gì hay nói gì, chúng ta làm và nói bằng suy nghĩ
và quán xét, chúng ta nghĩ và quán xét với trí tuệ. Chúng ta nói rằng ai có sự
chánh niệm và sự hiểu biết rõ ràng được kết hợp với nhau với trí tuệ, thì người đó
đang gần với Phật.
Khi chị rời khỏi đây, chị nên thực tập để mang mọi thứ về lại trong tâm.
Nhìn vào tâm bằng sự chánh niệm và sự hiểu biết rõ ràng và phát triển trí tuệ. Với
https://thuviensach.vn
ba điều kiện đó thì sẽ khởi sinh sự ''buông bỏ''. Chị sẽ nhìn thấy sự khởi sinh và biến mất liên tục của tất cả mọi hiện tượng.
Chị sẽ biết được sự khởi sinh và biến mất (sinh diệt) chính là hoạt động của
tâm. Khi có thứ gì khởi sinh thì nó biến mất, và theo sau là thứ khác khởi sinh và
biến mất. Theo Cách của Giáo Pháp chúng ta gọi sự khởi sinh và biến mất là sự
sinh và chết, là sự sinh-diệt; và đó chính là mọi sự-- mọi sự chỉ là vậy! Khi khổ
khởi sinh, nó biến mất, và, khi khổ biến mất, nó lại khởi sinh24. Chỉ có khổ khởi sinh và biến mất. Khi chị nhìn thấy điều đó nhiều lần, chị sẽ có khả năng biết rõ
lẽ sinh diệt đó một cách thường trực; và, khi sự thấy biết là thường trực, chị sẽ
thấy lẽ thật đó luôn luôn có mặt. Mọi thứ chỉ là sinh và diệt, đến và đi. Chẳng có
gì được mang theo, chỉ là sự khởi sinh và biến mất—tất cả chỉ là vậy.
Kiểu thấy biết như vậy sẽ làm khởi sinh một cảm giác tĩnh lặng buông bỏ
đối với thế giới. Khi đã có được cảm giác buông bỏ thì chẳng còn gì đáng để ta
tham muốn nữa; vì sự thật chỉ có sự dinh diệt, một người được sinh ra để rồi chết
đi mà thôi. Đó là lúc tâm đạt đến chỗ ''buông bỏ'', buông bỏ mọi thứ để chúng
diễn ra theo đường lối tự nhiên của chúng. Mọi thứ khởi sinh và biến mất trong
tâm chúng ta, và chúng ta biết rõ điều đó. Khi sướng khởi sinh, ta biết rõ; khi khổ
khởi sinh, ta biết rõ. Sự biết rõ về sướng, biết rõ về khổ đích thực là gì thì có nghĩa là ta không nhận chúng là của ta. Với sướng và khổ, chúng ta biết rõ chúng,
và không nhận chúng là của chúng ta. Khi chúng ta không còn nhận lấy sướng
khổ, không còn dính chấp vào sướng khổ, chúng ta chỉ đơn thuần để mọi thứ diễn
ra theo cách tự nhiên của chúng.
Vậy chúng ta nói rằng hành vi của tâm giống như rắn độc. Nếu chúng ta
đừng đụng gì đến nó, nó sẽ tự nhiên đi theo cách của nó. Dù nó là rất độc hại
nhưng ta không bị ảnh hưởng gì; nếu chúng ta không đến gần hay nắm bắt nó, thì
nó không cắn ta. Rắn hổ mang sẽ đi theo cách của nó. Chúng ta cứ làm như vậy.
Đó là cách khôn ngoan nếu bạn để yên nó. Cứ để yên với mọi thứ tốt. Cứ để yên
với mọi thứ xấu— để yên với mọi sự theo cách tự nhiên của nó. Để yên với mọi
sự thích hay không thích của chị, cũng như cách chị để yên không động gì đến
rắn hổ mang.
Vậy, người khôn ngoan sẽ giữ thái độ như vậy đối với những trạng thái khác
nhau khởi sinh trong tâm. Khi sự tốt khởi sinh, cứ để yên nó tốt, nhưng ta biết rõ
về nó. Ta hiểu rõ bản chất (sinh diệt) của nó. Khi có sự không tốt khởi sinh, cứ để
https://thuviensach.vn
yên nó không tốt, ta để yên với bản chất (sinh diệt) của nó. Đừng nắm bắt, dính líu theo nó, vì chúng ta chẳng tham muốn gì. Ta không muốn tốt, không muốn
xấu, không muốn thiện, không muốn ác. Ta cũng không muốn nặng, không muốn
nhẹ, không tham muốn sướng, không tham muốn khổ. Theo cách như vậy, khi sự
tham muốn của chúng ta đã tận hết, sự bình an sẽ được thiết lập vững chắc.
Khi chúng ta có được loại bình an như vậy được thiết lập, chúng ta có thể
nương tựa vào đó. Chúng ta nói rằng sự bình an đó khởi sinh nhờ phá bỏ hết sự
ngu mờ. Sự ngu mờ, ngu si, vô minh đã chấm dứt. Đức Phật gọi đó là sự đạt đến
giác ngộ cuối cùng là ''sự tắt ngấm'', giống như cách ngọn lửa đã tắt ngấm. Ta đã
dập tắt và làm nguội sạch lửa nóng. Đó là sự giác ngộ, niết-bàn. Niết-bàn được
tìm thấy bên trong vòng luân hồi sinh tử samsāra. Giác ngộ và si mê (sinh tử)
nằm trong cùng một chỗ, giác và mê cũng giống như nóng và lạnh. Mê nằm trong
chỗ giác, giác có được từ chỗ mê. Khi đang mê, không có giác, khi có giác, mê
không còn. Niết bàn và luân hồi sinh tử cũng vậy. Còn luân hồi sinh tử là không
thấy Niết-bàn. Khi Niết-bàn thì không còn luân hồi sinh tử.
Chúng ta được khuyên dạy để chấm dứt vòng luân hồi sinh tử, làm dừng lại
cái vòng quay bất tận si mê và vô minh. Việc chấm dứt vô minh là dập tắt ngọn
lửa. Khi lửa bên ngoài được dập tắt, nơi đó trở thành mát nguội. Khi lửa bên trong của tham, sân, si đã bị thổi tắt, nơi đó trở nên mát dịu.
Đó là tính chất của sự giác ngộ; đó là sự tắt ngấm của lửa, là sự làm mát dịu
nơi cháy nóng. Đó là sự bình an. Đó là sự chấm dứt vòng luân hồi sinh tử. Khi
chị đạt đến sự giác ngộ, mọi sự diễn ra như vậy. Đó là sự chấm dứt mọi tham,
sân, si quay cuồng điên đảo trong tâm trong bao nhiêu kiếp sinh tử. Chúng ta thường gọi đây là nơi hạnh phúc (an lạc) để mọi người nhắm đến như lý tưởng để
tu tập đạt đến, nhưng thực ra trạng thái đó cao hơn, vượt xa trên chữ hạnh phúc
an lạc đó. Nó vượt trên cả lạc và khổ. Đó là một sự bình an hoàn hảo.
Vậy, khi chị về nước, chị nhớ mang theo giáo lý này với chị và suy xét về nó
một cách kỹ càng. Thời gian chị ở đây cũng không dễ dàng lắm và tôi cũng
không có nhiều cơ hội để hướng dẫn cho chị, nhưng đó cũng là thời gian chị có
thể học được của việc tu tập đích thực của chúng ta có nghĩa là gì. Cầu mong cho
sự tu tập của chị sẽ dẫn chị đến an lạc; cầu mong những lời này giúp chị lớn lên
cùng chân lý. Cầu mong chị mau thoát khỏi khổ đau của vòng sinh tử.
https://thuviensach.vn
48
Hiểu Được Cái Tâm Tự Nhiên
25Cách thực hành của chúng ta là nhìn sâu sát vào mọi sự thể và thấy chúng một cách rõ ràng. Chúng ta tu chuyên cần và kiên trì, chứ không vội vã hay cố ép.
Nếu làm ngược lại thì sẽ chậm tiến. Vấn đề là phải dần dần cảm giác bắt kịp cách
tu của mình và hòa hợp với mọi thứ.
Đối với hầu hết chúng ta, khi chúng ta bắt đầu tu thì chẳng có gì ngoài sự
mong cầu. Chúng ta bắt đầu tu tập vì mong muốn. Lúc đó, sự mong cầu của
chúng ta là một sự mong muốn sai lạc. Thực vậy, đó là do ngu mờ. Đó là sự
mong cầu cộng với sự hiểu biết sai lạc.
Ngược lại, khi sự mong cầu không đi kèm với sự hiểu biết sai lạc thì ta gọi
đó là sự mong muốn bằng trí tuệ ( paññā)26. Đó không phải là ngu mờ-- đó là sự
mong muốn với một sự hiểu biết đúng đắn. Trong trường hợp này, chúng ta nói
rằng đó là nhờ công đức ba-la-mật ( pāramī) của mỗi người được tích lũy trong
quá khứ. Tuy nhiên, không phải ai cũng được như vậy. Một số người không muốn
có sự mong cầu, hoặc họ cũng chẳng muốn không có sự mong cầu. Tuy nhiên,
nếu không có sự mong cầu thì không có gì để tu tập.
Chúng ta có thể tự mình nhìn thấy điều này cho mình. Phật và các vị thánh
đệ tử đã tu tập để diệt trừ những ô nhiễm của mình. Chúng ta cũng phải muốn tu
tập và muốn diệt trừ những ô nhiễm của mình. Chúng ta phải mong cầu có được
sự bình an của tâm và không muốn mình bị ngu mờ. Tuy nhiên, nếu sự mong cầu
bị trộn lẫn với sự hiểu biết sai lạc (tà kiến), thì nó chỉ mang lại thêm khó khăn
khó khổ cho chúng ta mà thôi.
Mọi người, kể cả Đức Phật, cũng bắt đầu tu như vậy, cũng bắt đầu tu bằng
sự mong cầu— mong muốn có được sự bình an của tâm và mong muốn không bị
ngu mờ, mong muốn không bị khổ. Hai cái mong muốn đó thực ra chỉ là một thứ.
Nếu không hiểu biết đúng đắn, thì hai loại mong muốn đó, mong muốn không bị
ngu mờ và mong muốn không bị khổ, chỉ là những loại ô nhiễm. Chúng chỉ là
một cách mong muốn ngu si— đó là sự mong cầu không có trí tuệ.
https://thuviensach.vn
Khi tu tập, chúng ta nhận thấy sự mong cầu này là sự tham đắm hoặc sự
hành xác. Đây chính là chỗ xung khắc mà vị thầy của chúng ta, Đức Phật, cũng
đã từng bị dính; đây là chỗ khó khăn, chỗ dính danh, tiến thoái lưỡng nan. Ban
đầu, Phật đã tu theo nhiều cách tu để rồi chỉ kết thúc bằng hai cực đoan như vậy.
Và thời bây giờ chúng ta cũng bị dính y như vậy. Chúng ta vẫn còn dính vào hai
mặt đối đãi (nhị nguyên), cứ chạy theo hai cực đoan, và rốt cuộc chúng ta cứ trồi
lên, sụt xuống, liên tục bị rớt ra khỏi con đường Đạo.
Tuy nhiên, đó là cách chúng ta phải trải qua lúc đầu tu tập. Chúng ta bắt
đầu là những kẻ phàm tục, là những chúng sinh với đầy ô nhiễm bất thiện, với sự
mong cầu không có trí tuệ đi kèm, với sự mong muốn mà không có sự hiểu biết
đúng đắn. Nếu chúng ta không có sự hiểu biết đúng đắn (chánh kiến) thì hai thứ
mong cầu nói trên sẽ cản trở chúng ta. Cho dù mong cầu hay không mong cầu, đó
cũng là dục vọng ( tanhā). Nếu chúng ta không hiểu biết đúng về hai điều đó thì
chúng ta sẽ không biết xử lý khi chúng khởi sinh. Chúng ta sẽ cảm thấy đi tới
cũng sai mà đi lùi lại cũng sai, và nhưng cũng không thể dừng lại. Chúng ta làm
gì cũng thấy mình thêm mong muốn này nọ. Đó là do thiếu trí tuệ và do dục vọng.
Ngay chính chỗ này, chỗ mong cầu và không mong cầu này, mà chúng ta có
thể hiểu được Giáo Pháp. Giáo Pháp mà chúng ta đang tìm kiếm đang có mặt ở
ngay đây, nhưng chúng ta không nhìn thấy nó. Hơn nữa, chúng ta kiên nhẫn nỗ
lực để dừng tham muốn. Chúng ta muốn mọi thứ phải như vầy, như vậy, và
không được khác đi. Hoặc chúng ta muốn mọi thứ không được như vầy, không
được như vậy, và phải như cách khác. Thực sự hai cách mong muốn đều như
nhau. Chúng chỉ là hai mặt của sự đối đãi. (Chúng ta muốn tâm được bình an và
muốn tâm không bị ngu mờ chỉ là cách ‘muốn’ như nhau; muốn được giải thoát
và không muốn bị khổ là cách ‘muốn’ như nhau).
Có lẽ chúng ta không nhận ra rằng Phật và các vị thánh đệ tử cũng đã từng
có loại mong muốn như vậy. Tuy nhiên, Phật hiểu rõ về sự mong cầu và không
mong cầu. Phật hiểu được chúng chỉ là hành vi của tâm, chúng chỉ là những thứ
chớp nhá, khởi sinh và biến mất. Những loại mong muốn đó diễn ra liên tục suốt
thời gian. Khi có trí tuệ, chúng ta không nhận lầm mình với những sự mong
muốn đó—chúng ta không bị dính mắc vào chúng. Dù đó là mong cầu hay không
mong cầu, chúng ta chỉ đơn giản nhìn nó như vậy. Về thực tại, nó chỉ là hành vi
https://thuviensach.vn
(hoạt động) của cái tâm tự nhiên mà thôi. Khi chúng ta nhìn sâu sát, chúng ta sẽ
nhìn thấy rõ ràng rằng đó chỉ là cách tự nhiên của nó.
• Trí Tuệ của Trải Nghiệm Hàng Ngày
Ngay tại đây việc thực hành thiền quán sẽ dẫn chúng ta đến sự hiểu biết. Lấy
ví dụ có một ngư dân đang kéo lưới có một con cá lớn trong đó. Các thầy nghĩ
ông ta cảm thấy ra sao về việc kéo con cá lớn đó? Nếu ông ta sợ con cá chạy mất,
ông ta vội vã kéo nhanh lưới, chụp nắm tùm lum thì con cá sẽ tuột mất khỏi lưới
—ông ta đã quá vội.
Ngày xưa người ta khuyên dạy chúng ta phải làm mọi sự một cách từ từ,
chậm mà chắc. Việc tu hành cũng vậy, chúng ta tu tập từ từ và đều đặn, chúng ta
dần dần “cảm giác được cách tu” của mình như vậy, từ từ tiến bộ, không bị lạc
mất bước đi. Nhiều lúc chúng ta cảm thấy ta không muốn tu tập. Có thể chúng ta
không muốn nhìn xem, hoặc không muốn biết, nhưng cứ nên kiên trì. Ta tiếp tục
cảm nhận việc tu của mình. Đây là việc tu tập: nếu cảm thấy thích tu, thì ta tu tập
và nếu không cảm thấy thích tu tập, thì ta vẫn cứ tu tập. Hứng hay không hứng
chúng ta vẫn tu tập. Cứ kiên trì như vậy.
Nếu chúng ta nhiệt thành trong việc tu tập, sức mạnh của lòng tin thành tín
đó sẽ tạo năng lượng cho việc ta đang làm. Nhưng ở giai đoạn này chúng ta vẫn
chưa có trí tuệ. Dù cho nỗ lực hết sức, việc tu tập vẫn chưa mang lại nhiều lợi ích.
Có thể chúng ta còn phải tu tập một thời gian lâu và cảm giác rằng mình chẳng đi
đến đâu, chẳng tìm thấy con đường Đạo. Ta cảm giác như mình không thể tìm
thấy sự bình an và tĩnh lặng, hoặc như ta chưa được trang bị đầy đủ để tu hành.
Hoặc ta cảm giác như con đường Đạo là điều không thể làm được nữa. Do vậy ta
thoái chí và bỏ tu!
Ngay lúc này, chúng ta phải rất rất cẩn thận. Chúng ta phải dùng sự kiên
nhẫn và sự chịu khó rất lớn. Giống như việc kéo một con cá lớn vậy—ta phải từ
từ cảm nhận từng bước tu. Phải cẩn thận. Không cần phải kéo mạnh, làm mạnh
hay cố sức, chỉ cần từ từ cảm nhận, không ngừng, để cuối cùng chúng ta có thể
kéo được con cá lớn. Chúng ta cứ tu tập từ từ, đều đặn, kiên trì, rồi sẽ đến lúc ta
đạt đến mọi thứ.
Đó là cách chúng ta quán niệm. Nếu chúng ta không có kiến thức hay học
thức về những mặt lý thuyết của giáo lý, chúng ta cứ quán sát mọi sự theo trải
https://thuviensach.vn
nghiệm hàng ngày của ta. Chúng ta dùng kiến thức mà mình đã có được, kiến thức có được từ những kinh nghiệm hàng ngày. Loại kiến thức này là tự nhiên đối
với tâm. Đúng thực ra, dù chúng ta có học về loại kiến thức này hay không, chúng ta đã có sẵn thực tại của tâm ngay tại đây rồi. Tâm là tâm cho dù chúng ta
có học về nó hay chưa. Đó là lý tại sao chúng ta vẫn thường nói rằng dù Đức Phật
có sinh ra trên thế gian này hay không thì mọi thứ vẫn diễn ra nhưng chúng là.
Mọi thứ đều có mặt theo lẽ tự nhiên của chúng. Lẽ tự nhiên là tất hữu, nó không
thay đổi hay khác đi cho dù có Phật hay không có Phật khám phá ra nó. Đó chỉ là
cách tự nhiên của tự nhiên, của mọi pháp. Lẽ thật này được gọi là chân lý, tức
chân pháp ( Sacca Dhamma). Tuy nhiên, nếu ta chúng ta không hiểu biết về chân
pháp, thì chúng ta không thể nào chứng ngộ chân pháp.
Vậy chúng ta cứ quán niệm theo cách như vậy. Nếu cúng ta không giỏi về
kinh điển, chúng ta cứ lấy tâm mình để học và đọc hiểu nó. Cứ quán niệm một
cách liên tục [nguyên văn nói: cứ nói chuyện với bản thân mình] và sự hiểu biết
về bản tính tự nhiên của tâm sẽ dần dần tăng lên. Đừng cố ép, đừng thúc ép thứ
gì.
• Nỗ Lực Chuyên Cần
Cho đến khi nào chúng ta có khả năng dừng tâm lại, cho đến khi chúng ta
đạt đến sự tĩnh lặng, tâm vẫn cứ tiếp diễn theo cách xưa nay của nó. Đó là lý do
các sư thầy thường nói: ''Cứ tu, cứ tiếp tục tu tập!''. Có thể chúng ta nghĩ rằng:
''Nếu ta chưa hiểu, làm sao ta tu được?''. Nhưng nếu chúng ta không chịu tu tập
một cách đúng đắn thì trí tuệ không khởi sinh (nên cũng chẳng hiểu biết gì về sự
tu tập của mình sẽ đi đến đâu). Do vậy, chúng tôi vẫn cứ khuyên mọi người hãy
tu tập và chuyên cần tu tập. Nếu chúng ta tu tập liên tục không ngừng, thì chúng
ta sẽ bắt đầu nghĩ về việc mình đang tu cái gì. Chúng ta bắt đầu xem xét về việc
tu tập.
Chẳng có gì xảy ra nhanh chóng, nên lúc đầu tu tập chúng ta không thể thấy
được ngay kết quả. Việc tu tập phải kiên trì và liên tục giống như người xưa cọ
sát hai thanh tre khô cho đến khi tạo ra lửa vậy. Tôi thường dùng ví dụ đó để dạy
về cách tu. Người xưa nhìn thấy lửa bên trong các thanh tre khô. Nhưng nếu người ấy cố sức, vội vã cọ sát các thanh tre, lửa không phát sinh nhanh. Rồi nếu
người ấy ngừng tay, sau đó lại cọ sát lại, thì cũng không tạo ra lửa, bởi khi ngừng
https://thuviensach.vn
tay gián đoạn người ấy phải bắt đầu lại với hai thanh tre nguội lạnh, và tất cả bắt đầu lại từ số không. Người xưa phải rất kiên nhẫn, cọ sát liên tục các thanh tre
khô, không ngừng, đều đặn, cho đến khi các thanh tre tích nhiệt và tạo ra lửa.
(Việc tu tập cũng vậy, nếu người tu vội vã, nôn nóng, thúc ép thì không tạo
ra kết quả gì. Nếu người tu tu không chuyên cần, không liên tục, lúc tu lúc không,
thì cũng chẳng tạo ra được kết quả gì. Chỉ có người tu chuyên cần, đều đặn, liên
tục, không gián đoạn thì đến một lúc nào đó người ấy đạt đến kết quả, trí tuệ khởi
sinh).
Ai cũng mong muốn có được lửa nhanh, nhưng giục tất bất đạt. Loại kinh
nghiệm này làm cho các thiền sinh nản chí tu tập, và do vậy họ cứ bất an thay đổi
cách tu tập này sang cách tu tập khác. Và loại kinh nghiệm này cũng giống kinh
nghiệm của chúng tôi. Ai cũng trải qua vậy. Tại sao? Tại vì chúng ta đều vẫn còn
dính sâu trong những ô nhiễm. Phật ngày xưa cũng có những ô nhiễm, nhưng
Phật có nhiều trí tuệ về chuyện này. Khi còn là những người phàm chưa giác ngộ,
Phật và các vị A-la-hán thì cũng như chúng ta. Khi chúng ta còn là kẻ phàm phu
thì chúng ta chưa nghĩ một cách đúng đắn. Do vậy, mỗi khi có tham muốn khởi
sinh thì chúng ta không nhìn thấy nó, và khi không có tham muốn khởi sinh
chúng ta cũng không nhìn thấy nó. Lúc thì chúng ta cảm thấy động vọng, lúc thì
ta cảm thấy hài lòng. Khi chúng ta không có tham muốn, chúng ta có một kiểu
hài lòng nhưng chúng ta cũng có một kiểu ngu mờ. Khi có tham muốn, nó có thể
là sự hài lòng hoặc là sự ngu mờ. Tất cả cứ lẫn lộn qua lại như vậy.
• Hiểu Biết Mình và Hiểu Biết Người
Đức Phật dạy chúng ta quán xét về thân, ví dụ: tóc, lông, móng, răng,
da...toàn bộ cơ thể. Hãy nhìn thử! Chúng ta được dạy phải xem xét điều tra ngay
tại chỗ này. Nếu chúng ta không nhìn thấy một cách rõ ràng những bộ phận đó
ngay trong thân của mình, thì ta cũng chẳng hiểu biết gì về người khác. Chúng ta
nhìn thấy gì về người khác và bản thân mình. Tuy nhiên, nếu chúng ta hiểu biết
và nhìn thấy rõ ràng bản chất của thân ta, thì sự nghi ngờ và nghi vấn về người
khác sẽ không còn. Điều này là bởi thân và tâm (sắc và danh, rūpa và nāma) của mọi người là tương tự như nhau, cùng một loại. Không cần phải đi xem xét, mổ
xẻ người khác thì mới hiểu về họ, ta biết họ cũng giống như ta mà thôi, nếu ta
hiểu biết rõ về bản thân ta. Nếu ta có loại hiểu biết như vậy, gánh nặng của ta sẽ
vơi nhẹ đi. Không có loại hiểu biết này, tất cả mọi sự chúng ta làm đều làm cho
https://thuviensach.vn
gánh nặng càng thêm nặng. Không hiểu biết như vậy, ta cứ đi xăm soi, điều tra, xem xét về mọi người trên cả thế gian này để hiểu biết về họ. Điều đó quá khó
làm. Rồi ta sẽ trở nên nản chí.
Giới Luật ( Vinaya) nhà Phật cũng tương tự như vậy. Khi chúng ta nhìn vào
Giới Luật Tỳ kheo, chúng ta thấy quá khó để thực hiện. Chúng ta phải học từng
giới luật, kiêng giữ từng giới luật, xem xét việc tu hành của chúng ta với từng
giới luật. Nếu chúng ta cứ nghĩ như vậy, chúng ta sẽ la lên: ''Ồ, không thể nào
thực hiện được!''. Khi chúng ta đọc từng điều luật được đánh số và ý nghĩa của
chúng, nếu chúng ta cứ chạy theo suy nghĩ về chúng, chúng ta có thể cho rằng
toàn bộ số lượng điều luật đó là vượt qua khả năng thực hiện của chúng ta. Mọi
người ai cũng nghĩ vậy, khi nhìn số lượng các điều luật trong Giới Luật Tỳ kheo.
Kinh điển nói rằng chúng ta phải xem xét chính mình so với từng mỗi giới
luật và tuân giữ theo chúng một cách nghiêm khắc. Chúng ta phải hiểu biết hết
các giới luật và tuân giữ theo chúng một cách hoàn hảo. Điều này cũng giống như
nói rằng để hiểu biết hết tất cả mọi người chúng ta phải đi xăm soi, xem xét, điều
tra tuyệt đối từng người. Đây là một thái độ quá nặng nề. Và điều nặng nề này là
do bởi chúng ta cứ ‘y kinh diễn nghĩa’. Điều này giống như chúng ta học sách
giáo khoa thì chúng ta phải làm theo y như nó. Một số thầy cô dạy theo cách như
vậy—phải làm như sách vở đã ghi. Nhưng thực tế thì điều đó không thực hiện
được là mấy. 27
Thực là, nếu chúng ta học lý thuyết theo kiểu đó thì sự thực hành của chúng
ta cũng chẳng đi đến đâu. Thực tế, lòng tin của chúng ta sẽ biến mất, lòng tin vào
con đường Đạo cũng bị tiêu diệt. Điều này là do chúng ta chưa hiểu rõ. Khi nào
ta có trí tuệ, ta sẽ nhìn thấy toàn bộ thế gian này thực sự cũng giống một người
mà thôi. Tất cả mọi người đều giống nhau. Do vậy, chỉ cần quán xét và hiểu biết
về thân và tâm mình. Khi đã hiểu biết về bản chất của thân và tâm mình, thì ta có
thể hiểu biết về bản chất của thân và tâm của người khác. Và nhờ vậy, theo cách
đó, gánh nặng về sự tu tập của chúng ta trở nên nhẹ nhàng hơn.
Đức Phật đã dạy phải tự mình dạy và hướng dẫn chính mình—không ai có
thể làm điều đó cho ta. Khi ta quán xét và hiểu biết về bản chất sự sống của chính
mình, thì ta có thể hiểu biết bản chất của tất cả mọi sự sống khác. Mọi người thực sự là như nhau. Chúng ta đều được ‘tạo ra’ như nhau và cùng một ‘loại’—
chỉ khác nhau một chút bóng dáng. Cũng giống như nhiều thứ thuốc giảm đau,
https://thuviensach.vn
thực ra có cùng dược chất, ví dụ chất paracetamol, chúng chỉ khác nhau về tên gọi, nhãn hiệu, hình dáng viên thuốc. Thực ra chúng chẳng khác nhau.
Các thầy sẽ thấy rằng cách nhìn này sẽ càng ngày càng dễ hơn khi các thầy
biết quy về một mối để quán xét. Chúng tôi gọi điều này là '' cảm giác được cách tu của mình'' (“bắc” được cách tu), và đó là cách chúng ta bắt đầu tu tập. Chúng
ta sẽ trở nên thiện thạo tu tập như vậy. Chúng ta cứ tu, liên tục tu cho đến khi nào
sự hiểu biết này khởi sinh, và khi sự hiểu biết này khởi sinh, chúng ta có thể nhìn
thấy hiện-thực một cách rõ ràng.
• Lý Thuyết và Thực Hành
Do vậy, chúng ta tiếp tục thực hành cho đến khi chúng ta có một cảm giác về
điều đó. Sau một thời gian, tùy thuộc vào những căn cơ và khả năng của mỗi người, một loại hiểu biết mới sẽ khởi sinh. Điều này chúng ta gọi là sự điều tra về
mọi sự, sự điều tra các pháp (trạch pháp, dhamma-vicaya), và đây là một trong
bảy yếu tố giúp giác ngộ (thất giác chi) khởi sinh trong tâm. Điều tra pháp là một
yếu tố trong bảy yếu tố đó. Các yếu tố khác là: chánh niệm, năng lực tinh tấn,
hoan hỷ, tĩnh lặng, chánh định và buông xả.
Nếu chúng ta học về bảy yếu tố giúp giác ngộ thì chúng ta biết kinh sách
viết gì nói gì, nhưng chúng ta không thể nào thấy được những yếu tố giác ngộ
đích thực là gì. Những yếu tố giác ngộ đích thực khởi sinh ở trong tâm. Do vậy,
Phật đã chỉ cho chúng ta tất cả những giáo lý khác nhau. Tất cả các bậc giác ngộ
đều dạy con đường thoát khỏi khổ và những lời dạy của họ đã được ghi chép lại
được gọi là những giáo lý. Và những giáo lý đó được rút ra từ việc thực hành,
nhưng sau khi được ghi chép lại thì chúng chỉ là sách vở.
Những yếu tố giác ngộ đích thực đã biến mất bởi chúng ta không biết về
chúng bên trong chúng ta, chúng ta không nhìn thấy chúng bên trong tâm chúng
ta. Nếu chúng có khởi sinh thì khởi sinh từ việc tu tập, thực hành. Mà nếu chúng
khởi sinh từ việc tu tập thì chúng là những yếu tố dẫn đến giác ngộ Giáo Pháp và
chúng ta có thể coi sự khởi sinh đích thực của chúng là dấu hiệu xác định việc tu
tập của chúng ta là đang đúng hướng. Nếu chúng ta tu tập không đúng đắn,
những yếu tố giác ngộ đó chẳng bao giờ khởi sinh.
Nếu chúng ta tu tập đúng đắn, thì chúng ta có thể nhìn thấy Giáo Pháp. Do
vậy, chúng tôi nói rằng cứ tu, cứ tu tập liên tục, và dần dần “cảm giác được cách
https://thuviensach.vn
tu của mình” thông qua sự tìm hiểu, điều tra các pháp. Ta cảm giác được việc tu tập của mình bằng việc trạch pháp liên tục. Tìm hiểu, suy xét, quán xét liên tục
ngay chỗ này, trong thân tâm này, đừng nghĩ sẽ tìm thấy gì ở nơi khác.
Một trong những đệ tử thâm niên của tôi đã từng học tiếng Pali ở một chùa
trước khi đến đây tu. Thầy ấy đã không học giỏi tiếng Pali ở chùa đó nên thầy ấy
nghĩ rằng chỉ có những người ngồi thiền mới có thể nhìn thấy và hiểu biết mọi
pháp, do vậy thầy ấy đến đây tu thiền theo cách ở đây. Thầy ấy đến chùa Wat Pah
Pong này với ý định ngồi thiền để sau đó có khả năng dịch các kinh điển Pali.
Thầy ấy nghĩ như vậy. Tôi giải thích cách tu tập ở đây là vậy, nhưng thầy ấy hiểu
lầm ý tôi hoàn toàn. Thầy ấy nghĩ rằng ngồi thiền là dễ dàng và sẽ nhìn thấy mọi
pháp một cách rõ ràng.
Nếu chúng ta nói về sự hiểu biết Giáo Pháp thì các tăng ni học giáo lý và các
tăng ni thực hành đều dùng những ngôn từ giống nhau. Nhưng sự hiểu biết thực
sự từ việc học giáo lý kinh điển và từ việc tu tập thực hành không phải là giống
nhau, cái thứ hai là sâu sắc hơn. Đó là sự hiểu biết từ việc tu tập thực hành, nó
sâu sắc hơn sự hiểu biết từ giáo lý. Sự hiểu biết từ việc tu hành dẫn đến sự từ bỏ,
sự buông bỏ. Chúng ta đeo đuổi việc tu tập cho đến khi đạt đến sự buông bỏ hoàn
toàn—khi nào còn chưa đạt đến đó, chúng ta vẫn kiên trì quán xét, quán niệm,
thiền quán như vậy. Nếu tham, sân và ghét khởi sinh trong tâm, chúng ta không
làm ngơ với chúng. Chúng ta không rời bỏ chúng mà đón nhận chúng, rồi điều tra
quán xét xem nó khởi sinh cách nào và khởi sinh từ đâu. Nếu những trạng thái đó
đã có trong tâm từ trước, thì chúng ta sẽ điều tra quán xét coi chúng làm khó chúng ta ra sao. Chúng ta nhìn thấy chúng một cách rõ ràng và hiểu rõ những khó
khăn mà chúng ta tự gây ra cho chính mình khi chúng ta cứ chạy theo và tin theo
những trạng thái đó. (Chúng ta làm khổ mình vì chạy theo những trạng thái vui,
buồn, tham, sân, ghét, chán đó). Loại hiểu biết và nhìn thấy như vậy để đi đến
buông bỏ không thể tìm thấy ở đâu khác hay ở bên ngoài, mà ngay bên trong cái
chân tâm này của chúng ta.
Vì chỗ này mà những người giỏi giáo lý và những người tu tập thường hiểu
lầm nhau. Thường thì người đề cao giáo lý hay nói theo kiểu: ''Những tăng ni chỉ
chuyên thiền tập là chỉ tu theo thiển ý của mình. Họ không có căn bản giáo lý''.
Thực là, theo một ý nghĩa, hai việc tu học giáo lý và tu tập thực hành chính xác là
một. Chỉ giống như hai mặt của bàn tay mình mà thôi. Nếu lật bàn tay lên thì có
https://thuviensach.vn
vẻ như mu bàn tay không có; nếu úp bàn tay thì có vẻ như lòng bàn tay không có.
Thực ra, mu bàn tay không biến mất, nó chỉ bị che khuất bên dưới bàn tay.
Nhưng khi chúng ta nói chúng ta không nhìn thấy nó, điều đó không có nghĩa là
nó không có hay biến mất, nó chỉ nằm khuất bên dưới mà ta không nhìn thấy. Khi
trở bàn tay lại, thì điều tương tự cũng xảy ra với lòng bàn tay; ta chỉ nhìn thấy mu
bàn tay, và tưởng rằng lòng bàn tay không có hay biến mất; thực ra lòng bàn tay
chỉ bị che khuất bên dưới mà thôi.
Chúng ta nên ghi nhớ trong tâm điều này khi chúng ta suy xét về sự tu tập
của mình. Nếu chúng ta nghĩ sự tu tập của mình “không có” hay “biến mất”,
chúng ta sẽ từ bỏ thực hành và chuyển sang tu học theo giáo lý để mong có kết
quả. Nhưng dù các thầy có tu học về Giáo Pháp đến đâu, thì các thầy cũng chẳng
hiểu biết gì, bởi các thầy sẽ không hiểu biết đúng theo sự thật. Nếu chúng ta thực
sự hiểu biết bản chất đích thực của Giáo Pháp, thì điều đó sẽ dẫn chúng ta đạt đến
sự buông bỏ. Cốt lõi ở đây là sự buông bỏ, sự phá bỏ những kiến chấp và dính
mắc ( upādāna), không còn dính mắc, không còn chấp thủ nữa; hoặc nếu còn ít
nhiều dính mắc thì nó sẽ càng ngày càng ít đi, ít đi, phai biến đi. Đó là sự khác
biệt giữa hai cách tu học giáo lý và cách tu tập giáo lý. (Một cái là học giáo lý để
mong hiểu biết Giáo Pháp; một cái là thực hành Giáo Pháp để tự tâm hiểu biết
Giáo Pháp. Sự hiểu biết thứ hai nếu có được là sự hiểu biết dẫn đến sự buông bỏ).
Khi chúng ta nói về học, chúng ta có thể hiểu nôm na như vầy: mắt là một
đề tài để học, tai là một đề tài để học— mọi thứ là đề tài để học. Chúng ta có thể
biết hình sắc là như vầy và như vậy, nhưng chúng ta vẫn dính mắc vào sắc và không biết đường thoát ra. Chúng ta có thể phân biệt âm thanh, nhưng chúng ta
vẫn dính mắc vào nó (hay, dở, ồn, êm dịu...). Những hình sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị, những chạm xúc và những tâm tưởng đều là cái bẫy bắt dính tất cả
chúng sinh vào chúng.
Điều tra, suy xét về những thứ đó là cách tu tập Giáo Pháp của chúng ta ở
đây. Khi có một cảm giác (thọ) khởi sinh, chúng ta dùng sự hiểu biết để trân trọng nó. Nếu chúng ta có tu học giáo lý bài bản, chúng ta sẽ lập tức chuyển tâm
qua nó và nhìn xem nó khởi sinh ra sao, từ đâu, rồi trở thành cái gì, như vầy, như
vậy...vân vân. Còn nếu chúng ta không học giáo lý bài bản, thì chúng ta cứ để cho
cái tâm tự nhiên xử lý với cảm thọ đó. Chỗ này là Giáo Pháp của chúng ta. Nếu
chúng ta có trí tuệ, chúng ta có thể xem xét cái tâm tự nhiên này của chúng ta và
https://thuviensach.vn
dùng nó như một đối tượng để học. Đó cũng là một cách như nhau. Cái tâm tự
nhiên của chúng ta là lý thuyết. Phật đã dạy chúng ta đón nhận tất cả mọi ý nghĩ
và cảm thọ khởi sinh và điều tra suy xét về chúng. Dùng cái thực-tại của cái tâm
tự nhiên của chúng ta làm lý thuyết. Chúng ta dựa vào thực-tại đó.
(Tâm tự nhiên xử lý theo cách của nó khi nó có một ý nghĩ hay cảm thọ. Ta
cứ nhìn theo nó, lấy cái tâm tự nhiên đó để làm đề mục quán xét (thiền quán).
Chúng ta cứ khách quan quan sát cái tâm tự nhiên đó hành vi theo cách tự nhiên
của nó).
• Thiền Minh Sát ( Vipassanā)
Nếu chúng ta có lòng tin thì dù chúng ta có học hiểu về giáo lý hay không,
điều đó không thành vấn đề. Nếu cái tâm tin-tưởng của chúng ta dẫn dắt chúng ta
đến việc tu hành, dẫn dắt chúng ta thường xuyên tu dưỡng năng lực tinh tấn và
tính kiên nhẫn, thì có học giáo lý hay không không là vấn đề. Chúng ta có sự
chánh niệm là nền tảng cho việc tu tập của mình. Chúng ta chánh niệm vào tất cả
mọi tư thế của thân, dù đang ngồi, đang đứng, đang đi, hay đang nằm. Và nếu có
sự chánh niệm (sati) thì sẽ luôn có sự hiểu biết rõ ràng ( sampajañña, tự tỉnh giác) đi theo nó. Sự chánh niệm và sự hiểu biết rõ ràng sẽ cùng khởi sinh với nhau. Tuy
nhiên, chúng khởi sinh rất nhanh, chúng ta khó mà nói chúng là riêng nhau.
Nhưng, khi nào có mặt sự chánh niệm, thì khi đó có mặt sự hiểu biết rõ ràng.
Khi tâm chúng ta vững vàng và ổn định, sự chánh niệm sẽ có mặt nhanh
chóng và dễ dàng, và lúc đó cũng là lúc chúng ta có trí tuệ. Mặc dù vậy, đôi lúc
trí tuệ không có đủ hoặc không khởi sinh đúng lúc. Nhiều lúc có mặt sự chánh
niệm và sự hiểu biết rõ ràng, nhưng chỉ riêng hai thứ đó thì không đủ để kiểm
soát tình huống. Thông thường, nếu sự chánh niệm và sự hiểu biết rõ ràng là một
nền tảng của tâm, thì trí tuệ sẽ có mặt ở đó để trợ giúp. Tuy nhiên, chúng ta cần
phải tu dưỡng trí tuệ đó một cách đều đặn, liên tục bằng phương cách thiền minh
sát. Về thực hành là, bất kỳ sự gì khởi sinh trong tâm có thể là đối tượng của chánh niệm và của sự hiểu biết rõ ràng. Nhưng chúng ta phải nhìn thấy đúng theo
lẽ thật ‘vô thường, khổ và vô ngã’ ( anicca, dukkha, anattā). Lẽ thực về vô-thường là căn bản, là cơ sở của các lẽ thực kia. Khổ là chỉ về bản tính bất toại nguyện của
mọi sự sống. Và vô-ngã có nghĩa là không có một bản ngã, không có một tự tính
bên trong tất cả mọi hiện tượng và sự thể của sự sống. Chúng ta nhìn thấy đơn
giản chỉ là một cảm nhận khởi sinh, rằng nó không có cái bản ngã hay tự tính nào
https://thuviensach.vn
trong đó, nó hiện lên rồi biến mất, nó khởi sinh và biến diệt theo cách tự nhiên của nó. (Chẳng có ai điều khiển cái sự khởi sinh và biến mất đó). Tất cả chỉ là
vậy, sinh diệt, sinh diệt! Một số người còn ngu mờ, không có trí tuệ sẽ lỡ mất cơ
hội đó, họ không biết tận dụng cái cảm nhận sinh diệt đó để phát huy trí tuệ hiểu
biết về lẽ sinh-diệt của mọi sự sống.
Nếu trí tuệ có mặt thì chắc chắn sự chánh niệm và sự hiểu biết rõ ràng đang
có mặt ngay đó với nó. Tuy nhiên, trong thời gian tu tập ban đầu trí tuệ có thể
không rõ rệt, không có mặt rõ ràng. Do đó, sự chánh niệm và sự hiểu biết rõ ràng
chưa thể bắt kịp từng đối tượng, nhưng rồi trí tuệ sẽ có mặt để trợ giúp. Trí tuệ có
thể nhìn thấy chất lượng của sự chánh niệm đang có ở đó (mạnh hay yếu) và nhìn
thấy loại cảm thọ nào đã khởi sinh (sướng hay khổ, tham hay sân, thiện hay bất
thiện, mạnh hay yếu...). Hoặc là, nói theo cách chung nhất, dù sự chánh niệm đang có mặt ở đó hoặc cảm thọ đang khởi sinh đó là thuộc loại gì, thì tất cả chúng
đều là Giáo Pháp.
Phật đã dùng cách tu thiền minh sát làm nền tảng của mình. Phật nhìn ra
rằng chính sự chánh niệm và sự hiểu biết rõ ràng đều là không chắc chắn và không ổn định. Mọi thứ đều không ổn định, nhưng chúng ta cứ muốn mọi thứ ổn
định và trường tồn cho nên chúng ta khổ. Chúng ta cứ muốn mọi sự như theo ý
mình, rồi chúng ta phải bị khổ bởi mọi sự đâu diễn ra theo ý của mình, chúng
diễn ra theo đường lối tự nhiên của chúng. Đó là do tác động của cái tâm chưa
trong sạch, tác động của cái tâm chưa có trí tuệ.
Khi tu tập, chúng ta thường hay bị dính vào cái ý ‘muốn việc tu được dễ
dàng’, muốn sự tu tập phải theo ý muốn hay mong cầu của mình. Chúng ta không
cần đi đâu xa để hiểu được thái độ mong muốn kiểu này. Chỉ cần nhìn vào thân
này! Đó có phải là cách chúng ta muốn nó như vậy không? Một phút ta muốn nó
như vầy, phút sau ta muốn nó như kia. Nhưng, chúng ta có bao giờ có được nó
như ý muốn của ta không? Bản chất của thân và tâm của chúng ta cũng như vậy,
nó chẳng bao giờ theo ý ai. Đơn giản, nó diễn ra theo lẽ tự nhiên của nó.
Điểm này trong tu tập rất dễ bị bỏ quên. Thói thường, bất cứ thứ gì ta cảm
thấy không hòa hợp với ta, ta từ đẩy nó đi; bất cứ thứ gì không làm vui lòng chúng ta, chúng ta chối bỏ nó, kháng cự với nó. Chúng ta không chịu dừng (tâm)
lại để suy nghĩ rằng cách mình thích hay không thích về mọi sự thể là thực sự
đúng đắn hay không! Chúng ta cứ nghĩ (chấp thủ, tà kiến, ngu mờ) rằng thứ gì
https://thuviensach.vn
không hòa hợp với ta (không làm mình sướng, vui, dễ chịu) là sai, xấu, dở; và thứ
gì hòa hợp với ta (làm ta sướng, vui, dễ chịu) thì là đúng, tốt, hay.
Chính đây là nơi dục vọng khởi sinh. Mỗi khi chúng ta nhận kích thích
thông qua mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và tâm, thì một cảm thọ thích hay không thích
khởi sinh. Điều này cho thấy tâm còn đầy những dính mắc. Do vậy, Phật đã chỉ
dạy cho chúng ta về lẽ “vô thường”. Phật chỉ cho chúng ta cách quán xét về mọi
sự thể và hiện tượng. Nếu chúng ta cứ chấp thủ vào một thứ gì là thường hằng bất
biến, thì điều đó chỉ làm chúng ta khổ mà thôi, (bởi vì làm gì có thứ gì thường
hằng bất biến trên thế gian này). Chẳng có lý do gì chúng ta cứ mong muốn có
mọi thứ như theo ý của chúng ta; chẳng có lý do gì chúng ta phải nhìn nhận mọi
sự thể theo ý thích hay không thích của chúng ta. (Mọi sự thể thì đang ở ngoài tự
nhiên, chúng đang ở trong trạng thái biến đổi tự nhiên của chúng, nhưng chúng ta
cứ bắt chúng lại, và nhận lầm chúng theo ý thích hay không thích của ta, theo dục
vọng của chúng ta. Điều đó là sai với bản chất tự nhiên thực sự của chúng). Bắt
mọi sự hay nhìn nhận mọi thứ theo ý của ta là điều không thể. Chúng ta đâu có
cái ‘quyền’ đó hay ‘năng lực’ đó. Dù chúng ta có thích thứ gì theo ý mình, thì nó
vẫn diễn ra theo cách tự nhiên của nó. Dù ta có ghét thứ gì, nó vẫn là nó, nó vẫn
có mặt và biến đổi theo đường lối tự nhiên của nó như tự bao giờ. Cứ tham muốn,
mong muốn, mong cầu, dục vọng theo kiểu như vậy thì không phải là cách để
giải thoát khỏi khổ.
Ở đây chúng ta có thể nhìn thấy cách cái tâm ngu mờ hiểu biết theo một
cách, và cách cái tâm không còn ngu mờ hiểu biết theo cách khác. Khi cái tâm có
trí tuệ đón nhận một cảm nhận, ví dụ, nó sẽ nhìn thấy đó là thứ không đáng để
dính chấp, không đáng để nắm giữ và không đáng để nhận lấy đó là cảm nhận
‘của ta’. Cách này cho thấy trí tuệ có mặt. Nếu không có trí tuệ, chúng ta chỉ đơn
thuần chạy theo sự ngu mờ của mình, (cứ chạy theo những cảm nhận đó và nhận
lầm chúng là ‘mình’). Sự ngu mờ đó là không nhìn thấy bản chất ‘vô thường, khổ
và vô ngã’ (của cái cảm nhận đó). Ngu mờ là cứ coi những thứ mình thích là tốt
và đúng; coi những thứ mình ghét là xấu và bậy. Cách như vậy chẳng bao giờ đạt
đến Giáo Pháp—trí tuệ chẳng bao giờ khởi sinh. Nhưng nếu chúng ta nhìn thấy
rõ sự ngu mờ của chúng ta thì trí tuệ khởi sinh.
Đức Phật đã thiết lập vững chắc trong tâm cách tu tập thiền minh sát và
dùng nó để điều tra quán xét tất cả những nhận thức khác nhau của tâm. Bất cứ
https://thuviensach.vn
thứ gì khởi sinh trong tâm, Phật điều tra quán xét như vầy: ngay cả khi ta thích nó, nó cũng là không chắc chắn. Nó là khổ, bởi mọi thứ đều luôn luôn khởi sinh
và biến mất không theo tác động của tâm. Tất cả mọi thứ đều không phải là ta,
không phải của ta, không thuộc về ta. Phật đã dạy chúng ta nhìn xem chúng đúng
như chúng là. Đó là nguyên lý và nguyên tắc của thiền minh sát.
Sau đó chúng ta hiểu rằng ta không thể làm gì để tạo ra những trạng thái tâm
theo ý muốn của ta. Cả trạng thái tốt và trạng thái xấu đều xảy đến. Có thứ hữu
ích, có thứ không. Nếu chúng ta không hiểu biết một cách đúng đắn về mọi thứ
thì chúng ta không thể nào phán đoán một cách đúng đắn. Do vậy, ta cứ chạy theo
dục vọng hoặc trốn chạy vì dục vọng.
Có lúc ta thấy vui, có lúc ta thấy buồn, nhưng điều đó là tự nhiên. Có lúc
chúng ta thấy hài lòng, có lúc chúng ta thấy thất vọng. Cái gì ta thích ta chấp nó
là tốt, và thứ gì ta không thích ta chấp nó là xấu. Cứ như vậy thì chúng ta càng
ngày càng tự cách xa với Giáo Pháp. Khi có điều gì xảy đến, ta không thể hiểu ra
hay nhận ra Giáo Pháp, và do vậy chúng ta cứ mãi ngu mờ về mọi thứ. Tham muốn càng tăng bởi tâm chúng ta chẳng có gì ngoài sự ngu mờ.
Đây là cách chúng ta bàn về cái tâm. Không cần phải đi đâu xa mới hiểu
được. Đơn giản chúng ta nhìn vào tâm và thấy nó không phải là một thứ thường
hằng, ổn định, nhất quán. Chúng ta thấy nó là vô thường, và do đó là khổ và bất
toại nguyện, không phải là một ‘cái gì’ cố định (như kiểu một linh hồn như mọi
người vẫn lầm tưởng). Nếu cứ tu tập theo phương pháp này, chúng ta gọi đó là
phương pháp minh sát (có nghĩa là nhìn thấy mọi sự thể một cách rõ ràng, minh
mẫn, thấu suốt). Đó là vipassanā, là thiền minh sát. Nói nôm na hơn, đó là nhận
biết những gì có mặt trong tâm ta, và bằng cách nhận biết từng thứ có mặt trong
tâm như vậy, chúng ta phát triển trí tuệ.
• Thiền Định (Samatha)
Cách tu tập thiền định của chúng ta là như vầy: chúng ta thiết lập sự tu tập
“sự chánh niệm vào hơi-thở vào ra” trở thành một nền tảng hay một phương tiện
để kiểm soát tâm. Bằng cách đặt tâm chú tâm theo luồng hơi thở, thì tâm sẽ nó sẽ
trở nên vững vàng, tĩnh lặng và tĩnh tại (mạnh mẽ, yên lặng và bất động). Cách tu
tập làm cho tâm được tĩnh lặng như vậy được gọi là thiền định ( samatha). Điều
cần thiết là phải thực tập nhiều cách tu tập này, bởi tâm này luôn đầy sự động
vọng và bất an. Nó rất là ngu mờ và lầm lẫn. Rất khó nói tâm đã ngu mờ và động
https://thuviensach.vn
vọng như vậy đã bao nhiêu năm hay bao nhiêu kiếp sống. Nếu chúng ta ngồi xuống và quán sát chúng ta sẽ thấy có cả đống thứ làm cho tâm không bình an và
tĩnh lặng, cả đống thứ làm cho tâm lầm lẫn và ngu mờ!
Vì lẽ này, Phật đã dạy chúng ta phải tìm một đề mục thiền phù hợp với căn
cơ của mình, tìm một cách tu tập phù hợp với tính khí của mình. Ví dụ, việc ngồi
quán sát liên tục về những bộ phận của thân này: tóc, lông, móng, răng và da, là
một cách làm cho tâm rất tĩnh lặng. Tâm có thể rất bình an với cách tu tập này.
Nếu việc quán niệm về năm bộ phận đầu tiên đó của tâm giúp tâm được bình
lặng, thì năm bộ phận đó hẳn là những đối tượng phù hợp cho việc quán niệm đối
với căn cơ của ta. Cái gì phù hợp theo cách như vậy thì chúng ta có thể coi đó là
cách tu tập của mình và dùng nó để chinh phục những ô nhiễm trong tâm. (Nếu
làm cho tâm được bình lặng và bất động, thì trước nhất ta có thể khống chế
những ô nhiễm không còn khởi sinh trong tâm. Đó là giá trị của thiền định).
Một ví dụ khác, theo kinh mà Phật đã chỉ dạy, đó là cách quán niệm hay
quán tưởng về sự chết. Đối với những ai còn quá nặng tham, sân, si, khó ở, khó
chịu với mọi thứ và mọi người, người đó nên lấy đề tài cái chết làm đề mục để
thiền. Chúng ta đi đến hiểu biết mọi người đều phải chết, dù ai giàu hay nghèo,
dù ai tốt hay xấu. Tất cả mọi người đều phải chết! Tu tập cách đó giúp hiểu biết
về lẽ thực này sẽ giúp khởi sinh sự chán bỏ, sự không còn tham chấp vào cuộc
đời này nữa. (Không còn bảo vệ cái ‘ta’ và chiến đấu bằng mọi giá cho cái ‘ta’
đoản mệnh này nữa). Càng tu tập (thiền quán) về lẽ thực này, tâm càng được tĩnh
lặng. Đó là nhờ có cách tu tập phù hợp và đúng đắn. Nếu cách thiền định (đối
tượng, đề mục thiền) không phù hợp với căn cơ của chúng ta, thì nó sẽ không tạo
ra thái độ chán bỏ hay từ bỏ. (Ví dụ thiền về sự chết mà người thiền vẫn không
“thấm nhuần” lẽ thực về cái chết thì làm sao người ấy chịu buông bỏ tham, sân, si
hoặc chịu chán bỏ cái ‘ta’ và những cái ‘của ta’). Nếu đối tượng thiền là đúng
phù hợp với ta thì sự chán bỏ sẽ khởi sinh thường xuyên, không mấy khó khăn,
và chúng ta sẽ luôn suy nghĩ và thấm nhuần về sự chán bỏ đó.
Về chỗ này, ta có thể nhìn thấy trong sự sống hàng ngày. Khi những Phật tử
tại gia mang đồ ăn đến chùa cũng dường cho các tăng, chúng tôi nếm tất cả các
món để biết những món nào chúng tôi thích. Và sau đó chúng tôi biết món nào
phù hợp nhất với khẩu vị của chúng tôi. Ví dụ này, chúng tôi chọn những món
chúng tôi thích, và sau đó chúng tôi chọn ra món nào là thích hợp nhất. Lúc đó
https://thuviensach.vn
chúng tôi không cần đụng đến những món còn lại (chẳng hạn, để nguyên cho người khác ăn, vì những món đó có thể rất phù hợp với khẩu vị của người khác).
Việc tu tập thiền định bằng cách chú tâm vào hơi-thở vào và ra là ví dụ về
một loại thiền phù hợp cho hầu hết tất cả chúng ta. (Giống như cơm là món chính
phù hợp cho hầu hết mọi người vậy, bên cạnh những món khác nhau phù hợp cho
mỗi người khác nhau). Dường như khi chúng ta cứ tu nhiều cách tu khác nhau,
chúng ta không cảm thấy tốt. Nhưng khi chúng ta ngồi xuống và quan sát hơi-thở
chúng ta cảm thấy tốt, chúng ta có thể nhìn thấy hơi thở một cách rõ ràng. Không
cần phải đi tìm ở đâu xa, chúng ta có thể dùng cái gần gũi nhất của ta, và cách đó
chắc là tốt nhất. Chỉ cần quan sát hơi-thở. Nó đi vào, đi ra—chúng ta cứ quan sát
nó. Chúng ta cứ liên tục quan sát hơi thở đi vào đi ra trong một thời gian thì tâm
sẽ từ từ lắng lặn xuống. Những hành vi khác của tâm vẫn còn khởi sinh, nhưng
chúng ta cảm thấy chúng ở xa. Giống như chúng ta đã sống cách xa khỏi chúng
và không còn cảm thấy gần với chúng nữa. Chúng ta không còn tiếp xúc mạnh
với chúng nữa, hoặc có lẽ không còn tiếp xúc với chúng nữa.
Khi chúng ta đã “bắc” được cách tu tập chánh niệm về hơi-thở như vậy, sự
tu tập sẽ trở nên dễ dàng. Nếu chúng ta tiếp tục tu tập phương pháp này chúng ta
sẽ đạt được những trải nghiệm và trở nên thiện thạo trong việc hiểu biết bản chất
của hơi-thở. Chúng ta biết được hơi thở dài và hơi thở ngắn là gì.
Theo một cách nhìn khác, chúng ta có thể nói về hơi thở như thức ăn. Khi
đang ngồi hoặc đang đi, chúng ta thở; khi đang ngủ, chúng ta thở; khi đang thức,
chúng ta thở. Nếu chúng ta không thở, ta chết. Người ta thường chỉ nghĩ về
những thứ thức ăn khác, nếu không ăn trong vài giờ, vài ngày, chưa chắc chúng ta
phải chết. Nhưng nếu chúng ta không thở trong một chốc lát, hay trong năm mười
phút, chúng ta chết ngay. Hãy thử đi!. Vậy “thức ăn hơi-thở” mới là quan trọng
nhất.
Người bắt đầu chú tâm đến hơi thở, bắt đầu tu tập chánh niệm vào hơi thở sẽ
có được sự hiểu biết đó. Kiến thức có được từ sự tu tập này đúng thực là rất hay.
Nếu chúng ta không quán xét theo (chánh niệm) về hơi thở, chúng ta sẽ không
biết được hơi thở là một loại thức ăn quan trọng nhất, thực là, chúng ta phải “ăn”
dưỡng khí liên tục liên tục, và không ngừng...thở vào, thở ra suốt mọi thời gian.
Thêm nữa, ta nhận ra rằng khi chúng ta càng tu tập chánh niệm về hơi thở, ta càng thu được nhiều lợi lạc từ việc tu tập đó, và hơi thở càng lúc càng trở nên tế
https://thuviensach.vn
nhị. Hơi thở càng trở nên vi tế đến nỗi ta cứ nghĩ là ta ngừng thở, hoặc như hơi thở đã ngừng lại. Thực ra, hơi thở đi qua các lỗ chân lông trên da. Điều này chúng ta gọi là ''sự thở vi tế''. Khi tâm ta đã hoàn toàn tĩnh lặng, hơi thở bình thường sẽ ‘ngừng’ thở theo cách như vậy. Chúng ta không cần phải sợ hay hốt
hoảng về điều này. Nếu hơi thở không còn thì ta nên làm gì? Chỉ cần nhận biết nó
như vậy! Nhận biết rõ sự không còn hơi thở, chỉ cần làm vậy. Đây là cách tu tập
đúng đắn.
Ở đây chúng ta đang nói về phương pháp thiền định ( samatha), cách tu để
tạo ra sự tĩnh lặng của tâm, đó là sự định tâm. Nếu đối tượng thiền ta chọn là đúng đắn và phù hợp, nó sẽ dẫn chúng ta đến loại trải nghiệm như vậy. Đây là
bước khởi đầu, nhưng tu tập như vậy cũng đủ để chúng ta tu tiến suốt con đường,
hoặc ít nhất cũng đạt đến chỗ chúng ta có thể nhìn thấy rõ ràng và tiếp tục tu tập
với một lòng tin tưởng về phương pháp tu tập này. Nếu chúng ta tiếp tục quán
niệm theo phương pháp này, năng lượng sẽ sản sinh trong ta. Giống như nước
trong lu. Chúng ta tiếp tục đổ nước vào và giữ nước đầy. Nỗ lực tu tập hằng ngày
theo cách như vậy, đừng để nước bị lưng hay vơi cạn trong lu. Cứ luôn luôn quay
lại tu tập. Chúng ta sẽ thấy rất tốt lành và bình an.
Sự bình an có được từ sự nhất-điểm của tâm. Tuy nhiên, trạng thái nhất-
điểm này của tâm cũng rất nhiêu khê, rắc rối, bởi chúng ta không muốn những
trạng thái tâm khác xen vào quấy nhiễu ta. Thực ra, trạng thái khác của tâm cũng
xảy đến, mà bản thân nó cũng có thể là trạng thái nhất-điểm của tâm. Cũng giống
như khi ta nhìn những đàn ông và phụ nữ khắp nơi, nhưng chúng ta không có cùng cảm giác mà chúng ta có đối với cha và mẹ mình. Thực là, mọi người đàn
ông đều giống như cha mình và mọi người phụ nữ cũng giống như mẹ mình,
nhưng do ta không cảm giác về họ như cảm giác về cha và về mẹ mình. Chúng ta
cảm giác cha mẹ quan trọng hơn, vì cha mẹ có giá trị với ta nhiều hơn mọi người.
Ta nên có cách nhìn khách quan và công bằng hơn đối với trạng thái nhất-
điểm của tâm. Giống như cách chúng ta nên nhìn mọi người với cảm giác giống
như cha mẹ mình. Tất cả mọi hành vi khởi sinh thì chúng ta trân trọng như nhau,
mọi trạng thái tâm đều được coi như nhau. Chúng ta không ngừng xem xét từng
mỗi trạng thái, xem xét từng cái một cách ‘vô tư’, đơn giản chúng ta nhận biết sự
có mặt của chúng và đừng nên thiên vị trạng thái nào.
• Tháo Gỡ Nút Thắt
https://thuviensach.vn
Khi sự tu tập thiền định của chúng ta đạt đến sự tĩnh lặng, tâm sẽ được trong sáng và sáng tỏ. Hoạt động của tâm sẽ dần dần ít đi. Những nhận thức khác nhau
của tâm (tâm tưởng) sẽ trở nên ít đi. Lúc này khởi sinh sự bình an và hạnh phúc
lớn lao, nhưng chúng ta có thể bị dính mắc (tham đắm) vào niềm hỷ lạc đó.
Chúng ta nên quán niệm rằng trạng thái hỷ lạc đó cũng là không chắc chắn. Hỷ
lạc là không chắc chắn và vô thường, bất hạnh và khổ đau cũng là không chắc
chắn và vô thường: chúng ta cũng nên quán niệm như vậy. Chúng ta hiểu biết rõ
tất cả mọi cảm thọ khác nhau đều không tồn tại lâu và không đáng để chúng ta
bám chấp vào chúng. Chúng ta nhìn thấy mọi thứ theo cách như vậy, bởi vì cách
đó là trí tuệ. Chúng ta hiểu biết mọi sự theo cách như vậy đúng theo bản chất sinh-diệt tự nhiên của chúng.
Nếu chúng ta có được loại hiểu biết như vậy thì điều đó giống như nắm chắc
một đầu dây thừng tạo nên nút thắc. Nếu ta kéo ra đúng hướng, nút thắt sẽ lỏng
ra, bung ra và bị tháo ra. Không còn bị thắt rối thắc chặt ở đó nữa. Điều này cũng
sự hiểu ra rằng mọi thứ không phải nhất thiết luôn luôn là vầy, là vậy. Trước đó,
chúng ta cứ nghĩ mọi thứ luôn luôn là như vậy, nên chúng ta cứ chấp cứng như
vậy, và do đó cứ như càng ngày càng siết chặt thêm nút thắt, càng thêm khó gỡ.
Những nút thắt là sự dính mắc và khổ ở trên đời. Sống theo kiểu bị dính mắc ràng
buộc như vậy là khổ đau. Vì vậy, chúng ta phải tháo gỡ nút thắt để bớt bị xiết
chặt, bớt bị khổ đau. Tại sao chúng ta cần phải tháo lỏng nút thắt? Bởi vì nó bị
thắt chặt!. Nếu chúng ta không thắt chặt, không bị dính chặt vào chúng, chúng ta
có thể tháo gỡ và tự do khỏi chúng. Mọi trạng thái đều là vô thường và có thể
được thay đổi. Không phải các nút thắt là bế tắc, là bó tay, là khổ mãi mãi.
Chúng ta dùng giáo lý về vô thường làm căn bản tu hành. Chúng ta nhìn
thấy sướng và khổ đều không cố định, luôn luôn thay đổi. Chúng ta thấy chúng
không phải là thứ ổn định để chúng ta bám giữ. Tuyệt đối không có gì là thường
hằng cả. Với loại hiểu biết này, chúng ta dần dần không còn tin vào (hay chạy
theo) những trạng thái và những cảm thọ khác nhau xảy đến trong tâm. Sự hiểu
sai lầm (tà kiến) cũng sẽ dần dần giảm bớt tương ứng với mức độ bớt tin của chúng ta. Điều này giống với ý nghĩa của việc tháo gỡ nút thắt. Nó sẽ càng lúc
càng nới lỏng ra. Sự dính mắc, ràng buộc, chấp thủ, tà kiến sẽ dần dần được gỡ
bỏ.
• Sự Chán Bỏ
https://thuviensach.vn
Khi ta đi đến nhìn thấy tính ‘vô thường, khổ và vô ngã’ bên trong ta, trong tấm thân và tâm này, trong thế giới này, thì lúc đó chúng ta sẽ thấy một loại sự
chán-bỏ khởi sinh trong tâm. Nó không phải là sự chán bỏ chán chường thông
thường, không phải là sự chán nhìn, chán ăn, chán làm... mang tính tiêu cực theo
nghĩa thông thường. Những cái chán đó không phải là sự chán bỏ thực sự, vì trong đó vẫn còn cả đống dính mắc và ràng buộc và tham chấp, vì trong đó người
chán vẫn chưa hiểu biết gì về những lẽ thực của sự sống. Trong những cái chán
thông thường, chúng ta vẫn còn tức giận, ghét bỏ, sân, si và vẫn còn dính chấp
vào những thứ làm chúng ta khổ sở và chán chường.
Loại chán-bỏ mà Đức Phật đã nói là một tình trạng chán-bỏ không có sân
giận, tham chấp hay tham dục gì trong đó. Sự chán-bỏ đó khởi sinh từ việc nhìn
thấy mọi sự thể và mọi sự sống đều là vô thường. Khi cảm giác dễ chịu khởi sinh,
chúng ta nhìn thấy và biết nó không tồn tại lâu. Đó là sự chán bỏ ta có được. Đó
là sự chán-bỏ, sự từ bỏ ( nibbidā), sự không còn mê chấp vài thứ gì trên thế gian.
Điều đó có nghĩa là không còn dính líu với dục vọng và si mê nữa. Chúng ta nhìn
thấy chẳng có thứ gì đáng để tham muốn nữa. Dù mọi sự có làm ta vui hay buồn,
có làm ta sướng hay khổ, có diễn ra theo ý ta hay không... điều đó cũng chẳng
ảnh hưởng gì đến ta, vì chúng ta không nhận chúng là gì của ‘ta’ cả. Chúng ta
chẳng coi chúng là một chút giá trị nào. Đó chỉ là những thứ vô thường, có rồi
mất, đến đi, sinh diệt, phù du, tạm bợ, bất toại nguyện.
Tu tập theo hướng tâm như vậy không tạo ra lý do để mọi thứ gây khó khổ
cho chúng ta. Chúng ta đã nhìn thấy khổ đau và đã nhìn thấy sự chạy theo (dính
chấp) những trạng thái tâm không thể nào tạo ra niềm hạnh phúc đích thực nào.
Cách đó chỉ tạo ra sự dính mắc và ràng buộc và tham đắm vào những thứ hạnh
phúc và bất hạnh, sướng và khổ, và dính chấp theo sự thích và không thích vốn là
nguồn gốc của mọi sự khổ. (Còn dính chấp là còn khổ). Khi chúng ta còn chấp nê
đối đãi như vậy, chúng ta không có được một thái độ bình-tâm và buông-xả đối
với mọi sự. Ta cứ dính líu, thích trạng thái này, ghét trạng thái kia; tham chỗ này,
sân chỗ kia. Nếu chúng ta cứ thích và không thích thì hạnh phúc và bất hạnh cũng
đều là khổ. Đây là loại gông cùm tạo ra khổ đau. Đức Phật dạy bất cứ thứ gì bản
thân nó là bất toại nguyện thì sẽ gây khó khổ cho chúng ta.
• Tứ Diệu Đế
https://thuviensach.vn
Chúng ta đã từng nghe giáo lý của Phật là hiểu biết về khổ và hiểu biết nguyên nhân tạo ra khổ. Và thêm nữa, chúng ta hiểu biết về sự tự do khỏi khổ và
con đường dẫn đến sự tự do đó. Phật dạy chúng ta chỉ cần biết về bốn điều này.
Khi chúng ta hiểu biết về bốn điều này, chúng ta sẽ có thể nhận biết khổ đau khi
nó khởi sinh và biết rõ về nguyên nhân của nó. Chúng ta biết khổ không phải tự
dưng mà có! Khi chúng ta muốn giải thoát khỏi khổ đau thì chúng ta phải trừ diệt
nguyên nhân gây ra khổ.
Vì sao chúng ta có cảm giác khổ, cảm giác bất toại nguyện? Chúng ta sẽ
nhìn thấy: sở dĩ chúng ta khổ là do chúng ta còn dính mắc vào đủ loại sự thích và
không thích liên tục liên tục. Chúng ta đi đến hiểu biết rằng chúng ta bị khổ là do
những hành động (nghiệp) của chúng ta. Chúng ta khổ vì chúng ta gán này gán
nọ, gán giá trị vào những thứ vô thường và vô giá trị. Do vậy chúng ta nói: Biết
về khổ, biết về nguyên nhân khổ, biết về sự thoát khổ, và biết về con đường Đạo
dẫn đến sự thoát khổ. Khi chúng ta hiểu biết về khổ, chúng ta tiếp tục tháo gỡ nút
thắt. Nhưng chúng ta phải nhớ tháo gỡ nó bằng cách kéo ra theo hướng đúng đắn.
Nói cách khác, chúng ta phải biết rõ đó là cách mọi sự có mặt, biết cách của nút
thắt thì mới gỡ được nút thắt. Sự dính chấp, ràng buộc, tà kiến sẽ bị phá bỏ. Đây
là cách tu tập để chấm dứt mọi sự khổ của chúng ta.
Biết (sự thật) về khổ, biết nguyên nhân (nguồn gốc) khổ, biết về sự tự do
(giải thoát) khỏi khổ, và biết về con đường (đạo) dẫn đến chấm dứt khổ. Đây là
con đường đạo ( Magga). Con đường chánh đạo là có tám phần hữu quan với nhau: hiểu biết đúng đắn (chánh kiến), suy nghĩ đúng đắn (chánh tư duy), lời nói
đúng đắn (chánh ngữ), hành động đúng đắn (chánh nghiệp), công việc nghề
nghiệp đúng đắn (chánh mạng), tu tập sự chú tâm tỉnh giác đúng đắn (chánh
niệm), và tu tập sự định tâm đúng đắn (chánh định). Khi chúng ta có cách nhìn
đúng đắn (chánh kiến) về mọi sự vật và hiện tượng thì ta có được con đường (đạo). (Chánh kiến đi đầu trong chánh đạo. Tà kiến thì đi hoài trong tà đạo và vòng luân hồi sinh tử). Những phần trong Bát Chánh Đạo có thể dẫn đến chấm
dứt mọi sự khổ và sinh tử luân hồi. Tám phần đó dẫn chúng ta đạt đến đức hạnh
(giới), sự định tâm (định) và sự hiểu biết minh sát, trí tuệ (tuệ). Tám phần đó tạo
thành ba mảng của con đường đạo, đó là giới-định-tuệ ( sīla, samādhi, paññā).
Chúng ta phải hiểu biết một cách rõ ràng về bốn điều. Ta phải muốn hiểu
biết rõ. Ta phải muốn nhìn thấy bốn điều sự thật đó bằng thực-tại. Khi chúng ta
https://thuviensach.vn
nhìn thấy bốn sự thật đó trong thực-tại đúng là chân lý không thể chối cãi được, ta gọi bốn chân lý đó là Chân Pháp ( Sacca Dhamma). Dù chúng ta có nhìn vào trong, nhìn trước, nhìn trái, hay nhìn phải, tất cả những gì ta nhìn thấy luôn là Chân Pháp. Có nghĩa là chúng ta chỉ nhìn thấy mọi sự đúng thực như chúng là,
nhìn thấy mọi sự diễn ra theo cách tự nhiên của chúng. Đối với ai đã đạt đến Giáo
Pháp ( Dhamma), ai đã thực sự hiểu biết Giáo Pháp, thì dù người đó có đi đâu,
mọi sự sẽ đều là Giáo Pháp.
https://thuviensach.vn
49
Cứ Làm Như Vậy!
28Cứ thực tập thở ra-thở vào như vầy. Đừng quan tâm đến thứ gì khác. Cho dù có ai đang chổng mông lên trời chống đầu xuống đất trước mặt bạn. Đừng
thèm chú ý đến đó. Cứ ở yên với hơi thở-vào và hơi thở-ra. Tập trung sự chú tâm
vào hơi thở. Cứ làm như vậy. Cứ tập như vậy.
Đừng để ý thứ gì. Không cần phải nghĩ đến việc đạt được thứ gì. Đừng để ý
thứ gì. Chỉ đơn thuần biết hơi thở-vào và hơi thở-ra. Hơi thở-vào và hơi thở-ra.
Thầm đọc (niệm) chữ Bud khi thở vào; niệm chữ dho khi thở ra. (Giống niệm chữ
Đức khi thở vào, niệm chữ Phật khi thở ra). Cứ an trú vào hơi thở theo cách như
vậy cho đến khi bạn ý thức (tỉnh giác) được về hơi thở vào và ý thức được về hơi
thở ra… tỉnh giác về hơi thở vào và tỉnh giác về hơi thở ra. Ý thức tỉnh giác theo
cách như vậy cho đến khi tâm được bình an, không còn bị kích thích, không còn
bị quấy động, chỉ còn lại hơi thở đi vào và đi ra. Để yên cho tâm ở trong trạng
thái này. Chưa cần có mục tiêu gì cả. Đây chính là trạng thái đầu tiên của giai
đoạn tu tập đầu tiên.
Nếu tâm được dễ chịu, nếu tâm được bình an thì tự nhiên nó sẽ tỉnh giác.
Khi bạn cứ tiếp tục thực tập như vậy, hơi thở sẽ dần dần dịu êm, nhẹ đi. Thân trở
nên dễ chịu, dễ ở; tâm trở nên dễ chịu, ngoan ngoãn. Đó là tiến trình tự nhiên. Sự
ngồi cũng dễ chịu: bạn không đờ đẫn, không gục đầu, không buồn ngủ. Tâm có
một sự trôi chảy, nhạy bén với bất cứ việc gì nó làm. Nó tĩnh tại. Nó được bình
an. Và khi bạn rời khỏi trạng thái đạt định ( samādhi), bạn tự hỏi mình rằng: 'Ồ,
đó là cái gì vậy?'. Bạn tưởng nhớ lại trạng thái bình an mà bạn mới vừa trải nghiệm. Và bạn chẳng bao giờ quên trạng thái đó.
Hai thứ theo ta sau đó được gọi là sự nhớ, hay sự “niệm” (sati): khả năng
tưởng nhớ, niệm lực, khả năng chú tâm và “sự hiểu biết rõ ràng” ( sampajañña):
sự tự tỉnh giác, sự luôn ý thức, sự thường biết. ( Sati là niệm, vì chúng ta luôn nói về sự tu tập sự chú tâm một cách đúng đắn, nên thường dùng luôn chữ “chánh
niệm”). Khi ta đang làm gì, khi ta đang nói, khi ta đang đi, khi ta đang đi khất
https://thuviensach.vn
thực, khi ta đang ăn, khi ta đang uống, khi ta đang rửa chén…, ta luôn ý thức (tỉnh giác) về điều đang làm. Chánh niệm một cách liên tục. Chú tâm liên tục.
Thường biết, luôn ý thức rõ về mọi điều mình đang làm.
Khi thực tập cách đi thiền (đi kinh hành, cankama), hãy chọn một lối đi, ví
dụ từ một cây này đến một cây kia, khoảng 20-30m. Đi thiền cũng tương tự như
ngồi thiền. Tập trung sự chú tâm tỉnh giác: ''Bây giờ tôi sẽ nỗ lực. Với sự chánh
niệm mạnh mẽ và sự hiểu biết rõ ràng, tôi sẽ làm cho tâm tôi được bình an''. Đối
tượng tập trung là tùy chọn bởi mỗi người. Chọn đối tượng nào phù hợp với
mình. Một số người phóng trải tâm từ ( mettā) đến mọi người và chúng sinh, rồi
bắt đầu nhấc bàn chân phải, bước đi theo bước bình thường, dùng chữ chú niệm
'Bud-dho' (Đức-Phật) theo mỗi nhịp bước chân. Tiếp tục chú tâm vào đối tượng
đó. Nếu tâm bị kích thích, thì dừng lại, làm tâm an tĩnh lại, rồi tiếp tục bước đi.
Tiếp tục và liên tục tự tỉnh giác, hiểu biết rõ ràng. Tỉnh giác từ vào chỗ bắt đầu
đoạn đường, tỉnh giác vào từng chỗ của đoạn đường, từ bắt đầu, giữa, và kết thúc
đoạn đường. Làm cho sự hiểu biết này liên tục và rõ ràng trong suốt đoạn đường
đi thiền.
Đây là một phương pháp, tập trung vào bước đi kinh hành. Đi thiền có nghĩa
là đi qua và đi lại trên một đoạn đường. Thấy vậy chứ không dễ tập đâu. Nhiều
người nhìn chúng ta đi thiền, đi qua đi lại, họ nghĩ chúng ta khùng. Họ không biết
đi thiền giúp khởi sinh trí tuệ lớn lao. Đi qua và đi lại. Nếu mệt, ta cứ dừng lại và
làm tâm an tĩnh. Tập trung vào làm cho hơi thở thoải mái, dễ chịu. Khi tâm được
dễ chịu, thoải mái, thì ta chuyển sự chú tâm về lại bước chân.
Những tư thế thiền sẽ tự nhiên hoán đổi lẫn nhau. Đứng, đi, ngồi, nằm.
Chúng ta tự thay đổi, thay phiên. Chúng ta không thể đứng hoài, hay ngồi hoài,
hay nằm hoài, hay đi hoài. Chúng ta phải phân bổ thời lượng thích hợp cho
những tư thế khác nhau, làm cho các tư thế thiền đều mang lại ích lợi cho việc tu
thiền của mình. Đó là hành động, đó là hành thiền, thực hành thiền. Chúng ta thực hành liên tục. Đó là việc không dễ dàng lắm đâu.
Để dễ hình dung, hãy lấy một cái ly và đặt xuống đây khoảng hai phút. Sau
hai phút đặt cái ly ra trước. Sau hai phút, đặt cái ly về lại đây. Cứ làm như vậy.
Cứ làm như vậy cho đến khi bạn bắt đầu thấy mệt chán, đến khi bạn nghi ngờ,
đến khi trí tuệ khởi sinh. ''Tôi đang nghĩ gì vậy, sao cứ đặt ly chỗ này, rồi đặt qua
https://thuviensach.vn
chỗ kia, rồi đặt lại chỗ này, giống như đồ khùng vậy''. Tâm sẽ nghĩ theo cách thói quen chạy theo hiện tượng của nó. Nó không quan tâm ai nói gì. Nó chỉ liên tục
cầm đặt cái ly ở đây, đặt lên trước, đặt lại ở đây. Cứ mỗi hai phút, ừ vậy—không
phải năm phút. Ngay khi khoảng hai phút kết thúc, nó cầm ly đặt lại chỗ đây, sau
hai phút nó cầm ly đặt lên phía trước. Tập trung vào đó. Đó là vấn đề hành động.
Nhìn vào hơi thở-vào và hơi thở-ra như nhau. Ngồi với bàn chân phải đặt lên
chân trái, ngồi thẳng, quan sát hơi thở vào đến tận lúc nó biến mất dưới bụng. Sau
khi hết hơi thở vào, để hơi thở ra đi ra cho đến khi không còn trong phổi. Đừng
thúc hay ép hơi thở. Dù hơi thở có ngắn, có dài, có mạnh, hay mềm, cứ để nó tự
nhiên như nó là. Cứ ngồi và quan sát sự thở vào và sự thở ra, làm cho thân tâm dễ
chịu bằng sự quan sát đó. Đừng để tâm bị lạc đi chỗ khác. Nếu tâm bị lạc hay
lăng xang qua thứ khác, thì dừng lại, xem nó đang chú tâm đến cái gì, xem tại sao
nó không còn chú tâm theo hơi thở nữa. Theo hơi thở và kéo nó quay trở lại chú
tâm vào hơi thở. Cứ luôn kéo tâm về lại hơi thở, và một điều chắc chắn, một ngày
nào đó bạn sẽ thấy được phần thường cho việc tập luyện đó. Cứ tập luyện như
vậy, cứ tu tập như vậy, cứ tập chú tâm vào hơi thở như vậy. Cứ làm một cách vô
tư, vô sự, như thể bạn chẳng đạt được điều gì, như thể chẳng điều gì hay ho hay
kỳ diệu sẽ xảy ra cả, như thể bạn không biết ai đang làm như vậy, nhưng, cứ thực
tập như vậy!. Cứ như lúa ở trong bồ. Bạn cứ lấy lúa ra quăng rải khắp đồng, chẳng cần nghĩ ngợi gì cả. Rồi đến khi lúa mạ mọc lên, bạn nhổ và cấy xuống
ruộng, cây lúa lớn lên, đến ngày nào đó lúa nở ra lúa gạo ngọt ngào. Chắc chắn là
như vậy.
Việc thiền tập cũng vậy. Cứ ngồi xuống. Đôi lúc các bạn tự hỏi: ''Tại sao ta
cứ ngồi quan sát hơi thở một cách chú tâm như vậy. Dù có quan sát hay không,
hơi thở vẫn tự thở vào thở ra như tự hồi nào đến giờ mà''.
Là vầy, bởi bạn luôn luôn tìm kiếm thứ gì đó để suy nghĩ. Đó là một cách
nhìn. Đó là một sự thể hiện của tâm. Quên nó đi, đừng tìm kiếm suy nghĩ gì nữa.
Chỉ cần tập làm như vậy, tập chú tâm vào hơi thở liên tục, thì bạn sẽ thấy tâm
được bình an.
Khi tâm được bình an, hơi thở sẽ dần dần êm nhẹ và gần như biến mất, thân
sẽ được thư giãn, tâm trở nên vi tế. Tất cả chúng đều ở trong trạng thái cân bằng
cho đến lúc dường như không còn hơi thở, nhưng bạn chẳng bị sao cả. Khi bạn tu
tập đến lúc này, hơi thở dường như biến mất, đừng hoảng hốt, đừng đứng dậy bỏ
https://thuviensach.vn
chạy vì nghĩ rằng mình đã ngưng thở. Tình trạng đó chỉ có nghĩa là tâm đang ở
trong trạng thái bình an. Bạn không cần phải làm gì cả. Chỉ cần ngồi đó và nhìn,
dù đó là gì.
Đôi lúc bạn có thể phân vân: ''Ê, ta có còn thở không?''. Chỗ này là sai. Đó
là cái tâm vẫn đang suy nghĩ. Bất cứ điều gì xảy ra, cứ để mặc nó xảy ra theo lẽ
tự nhiên của nó, cảm giác khởi sinh ra sao cứ để mặc nó. Chỉ cần nhận biết nó,
nhìn nó, quan sát nó. Nhưng đừng bị ngu mờ hay bị tác động bởi nó. Chỉ cần làm
vậy, chỉ cần làm vậy. Chỉ cần tập luyện như vậy. Tập luyện một cách đều đặn,
liên tục. Sau khi ăn, chỉnh y chỉnh áo một chút và bước ra đi thiền. Tiếp tục nghĩ
và niệm 'Buddho, Buddho' (Đức Phật, Đức Phật). Nghĩ về chữ chú niệm đó suốt
thời gian đi thiền. Tập trung vào chữ 'Buddho' (Đức Phật) khi bước đi. Bước mòn
đường luôn, đi mòn đường cho đến khi nó trũng thành một cái mương, sâu đến
ống chân ta, sâu đến đầu gối ta. Ta cứ bước đi. Ta cứ tập luyện đi thiền.
Nói vậy không có nghĩa là cứ đi qua đi lại một cách nhàm chán, hãy suy
nghĩ về điều này, hãy suy nghĩ việc đi thiền là gì mà bản thân Đức Phật cũng đã
tu tập. (Phật cũng đã thường xuyên đi thiền ngay cả ngay sau khi Phật đã giác
ngộ nơi gốc cây Bồ-Đề... và suốt mấy chục năm sau đó). Hãy nghĩ đến đoạn
đường đi thiền, chứ đừng chạy vào phòng hay cốc của mình nhìn xuống tấm nệm
êm ấm, quá hấp dẫn, và nằm xuống lăn ra ngủ như một con heo. Nếu ngủ như
vậy thì việc tu tập của bạn sẽ chẳng đi đến đâu, vì đâu có làm gì đến nơi đến chốn. (Nếu tu tập chểnh mảng, không đều đặn, không liên tục, không nỗ lực, mau
nản chí như vậy, thì chẳng ai đạt đến kết quả gì cả; tu như vậy cũng chẳng tốt hơn
người không đi tu là bao nhiêu).
Cứ làm vậy cho đến khi nào bạn thấy chán ngán và thấy lười biếng đến mức
nào. Cứ nhìn xem sự lười biếng đó cho đến khi chấm dứt được nó. Khi nào sự
chán ngán và lười biếng có mặt, bạn phải trải qua nó từ đầu đến cuối thì mới có
thể vượt qua được nó. Không phải như kiểu bạn chỉ cần nhẩm đọc chữ “bình an”
và ngồi xuống thiền thì tâm sẽ được bình an trong tích tắc đâu, và khi sự bình an
không có được, bạn chán chường, lười biếng, và bỏ cuộc. Nếu trường hợp tu tập
của bạn như vậy, bạn sẽ chẳng bao giờ được bình an.
Nói thì dễ, làm thì rất khó. Cũng giống như những tu sĩ chuẩn bị bỏ y hoàn
tục thì nói rằng: ''Làm ruộng có vẻ dễ hơn đối với tôi. Thôi tôi thà quay về quê
làm ruộng''. Họ bắt đầu làm ruộng mà chẳng biết ất giáp gì về trâu bò, cái cày, cái
https://thuviensach.vn
cuốc, việc cày đất, bừa đất. Họ nhận ra họ đã nói làm ruộng có vẻ dễ, nhưng khi họ làm thiệt thì mới biết là quá khó nhọc.
Ai cũng muốn đi tìm sự bình an theo kiểu như vậy. Thực là, sự bình an có
sẵn ở đó, chỉ là họ chưa biết thôi. Họ có thể chạy tìm kiếm nó, họ có thể nói về
nó, nhưng thực là họ chẳng biết gì về nó.
Do vậy, cứ làm, cứ thực hành. Tu tập như vậy như vậy cho đến khi bạn biết
mình đã bắt nhịp hòa hợp với hơi thở, biết tập trung vào hơi thở dùng chữ niệm
chú 'Buddho' ( Đức Phật). Chỉ cần được như vậy. Đừng để cái tâm lăng xăng chỗ
này chỗ nọ. Ngay lúc này, chỉ cần biết như vậy. Cứ tập luyện như vậy. Bạn có thể
nghĩ làm vậy chẳng có kết quả gì đâu. Ngay cả khi nghĩ vậy, bạn cứ tiếp tục tập
luyện. Cứ thực tập như vậy và bạn sẽ biết hơi thở sẽ ra sao.
Được không, vậy cứ thử tập luyện!. Nếu bạn ngồi xuống tu tập theo cách
như vậy và tâm chưa quen với việc đó, thì tâm vẫn đạt đến trạng thái tốt nhất của
nó, tâm cũng ‘tốt’ thôi. Khi tâm được bình an thì sự hiểu biết rõ ràng (sự tự tỉnh
giác) sẽ khởi sinh một cách tự nhiên. Rồi lúc đó bạn muốn ngồi thiền cả đêm, bạn
cũng chẳng thấy gì khó, bởi vì tâm đang tự thưởng thức nó, (thưởng thức trạng
thái bình an và tự tỉnh giác của nó). Khi bạn đã tu tập sâu hơn, khi bạn đã thuần
thục về cách thiền này, có lẽ bạn thấy mình muốn nói chuyện tu tập với bạn bè
mình từ sáng cho đến lúc tối người ta lùa bò về chuồng. Đó là cách sự tu tập như
vậy diễn ra, đôi lúc bạn hứng thú đến vậy đó.
Giống chuyện trước đây khi Por Sang còn là người đang xin được thọ giới
vào Tăng đoàn. Một đêm nọ sau khi anh ta đi thiền và bắt đầu ngồi xuống. Tâm
của an ta trở nên sáng suốt và nhạy bén. Anh ta cứ muốn giảng bày về Giáo Pháp.
Anh ta không thể cưỡng lại. Tôi nghe tiếng ai đó đang thuyết giảng ở trong khóm
tre gần đó, thực sự như đang hát ra. Tôi nghĩ ''Giờ này mà nghe như có ai đang
thuyết pháp vậy, hay là tiếng ai đang rầy la điều gì?''. Tiếng nói không ngừng. Do
vậy, tôi cầm đèn pin và đi đến chỗ đó. Tôi đã đoán đúng. Trong khóm tre đó là
Por Sang đang ngồi tréo chân bên ngọn đèn lồng và đang nói rất nhanh tôi không
nghe theo kịp.
Tôi gọi anh ta: ''Por Sang, anh bị điên hay sao vậy?''. Anh ta trả lời: ''Con
không biết đó là gì, con cứ muốn nói về Giáo Pháp. Con ngồi xuống và cứ muốn
nói, con đi và cứ muốn nói. Con chỉ muốn giảng bày về Giáo Pháp suốt đêm. Con
không biết khi nào chuyện này mới hết''.
https://thuviensach.vn
Tôi tự nghĩ: ''Khi người ta thực hành Giáo Pháp thì không có giới hạn nào cho những sự việc có thể xảy ra''. (Có nhiều sự việc và trạng thái rất kỳ diệu đều
có thể xảy ra đối với người tu).
Vậy, cứ tu tập, đừng ngưng, đừng bỏ dở. Đừng chạy theo những tâm trạng
hay cảm giác của mình. (Đừng dính theo thói tâm là: nôn nóng, chán chường,
lười biếng, bi quan, thấy khó, hứa hẹn ngày sau sẽ tu lại...). Cứ làm ngược lại với
thói tâm của mình. Cứ tu tập khi mình thấy siêng năng và cứ tu tập cả khi mình
thấy lười biếng, chán nản. (Đó là cách tu tập, chẳng có bí quyết nào khác!). Tu
tập khi đang ngồi và tu tập khi đang đi. Tu tập khi đang nằm; khi nằm, tập trung
sự chú tâm vào hơi-thở và tự nói với mình rằng: ''Tôi sẽ không vùi mình vào cảm
giác sướng khoái khi nằm''. Dạy tâm mình như vậy. Khi nào thức dậy thì ngồi dậy
ngay, và tiếp tục nỗ lực thực hành.
Khi ăn, tự nói với mình: ''Ta ăn thức ăn này, không phải vì tham dục thèm
khát, mà coi nó như thuốc để nuôi dưỡng thân này một ngày và một đêm, chỉ để
ta có thể tiếp tục tu tập''.
Khi bạn nằm xuống thì dạy tâm mình ngay. Khi bạn bắt đầu ăn thì dạy tâm
mình ngay. Giữ đúng thái độ đó một cách thường trực. Nếu bạn sắp đứng dạy thì
tỉnh giác về việc đó. Nếu bạn sắp nằm xuống, tỉnh giác về việc đó. Khi đang làm
bất cứ việc gì, tỉnh giác về việc đó. Khi nằm xuống để ngủ, nằm nghiêng bên phải
và chú tâm vào hơi thở, dùng niệm chú 'Buddho' (Đức Phật) cho đến khi bạn ngủ
đi. Làm như vậy thì khi bạn thức dậy thì cứ như Đức Phật vẫn luôn ở đó trong
suốt thời gian bạn ngủ, không hề bị gián đoạn. Để có được sự bình an, để cho sự
bình an khởi sinh, để cho tâm được bình an, ta cần phải luôn luôn chánh niệm
mọi lúc mọi nơi (từ sau khi thức dậy cho đến trước khi ngủ). Đừng nhìn vào người khác. Đừng để ý hoặc xía vô chuyện người khác; chỉ cần để ý quan tâm
đến việc của mình.
Khi bạn thực tập việc ngồi thiền, ngồi thẳng lưng; đừng chúi đầu về trước,
đừng ngả đầu ra sau. Giữ một tư thế ngồi thăng bằng và cân bằng, giống như
tượng Phật vậy. Tập làm như vậy rồi thì tâm ta sẽ trong sáng và sáng tỏ.
Cố chịu giữ tư thế ngồi càng lâu càng tốt cho đến khi không còn chịu được
nữa thì mới nhích đổi tư thế. Nếu ngồi bị đau, cứ để nó đau. Đừng vội vàng loay
hoay chuyển đổi tư thế. Đừng bao giờ lụp chụp, nản chí, đừng bao giờ nghĩ: https://thuviensach.vn
“Ừm, vậy đủ rồi. Thôi đi nghỉ”. Hãy cố kiên nhẫn cho đến khi sự đau đến lúc đau nhất, rồi cố chịu thêm nữa.
Chịu đau, chịu đau cho đến khi ta không còn giữ được niệm chú 'Buddho'
(Đức Phật), theo nhịp hơi thở. Sau đó, hãy lấy ngay cái trạng thái đau nhất đó làm
đối tượng chú tâm của mình. ''Ồ! Đau. Đau. Đau, Đau thiệt''. Lúc đó ta có thể lấy
sự đau đó làm đối tượng thiền thay vì hơi thở hay chữ chú ‘ Buddho’ (Đức Phật).
Tập trung chú tâm vào sự đau đó một cách liên tục. Tiếp tục ngồi. Khi sự đau đạt
đến đỉnh đau nhất, hãy nhìn xem điều gì xảy ra.
Phật đã nói sự đau tự nó khởi sinh và tự biến mất. Nó tự sinh, tự diệt. Cứ để
nó diệt; (rồi sẽ hết đau), đừng bỏ cuộc. Nhiều khi bạn đuối sức, đổ mồ hôi. Như
có một chuỗi hột, như hột bắp, lăn xuống qua vùng đường ngực. Nhưng khi bạn
trải qua sự đau một lần, thì bạn sẽ biết rõ về nó. Cứ làm vậy. Đừng cố thúc ép
mình. Cứ luyện tập đều đặn và chắc như vậy.
Tỉnh giác khi đang ăn. Ta nhai và nuốt. Thức ăn đi đâu? Biết rõ thức ăn nào
hợp với mình và thức ăn nào không hợp với mình. Cố lường lượng thức ăn. Khi
ăn nhìn thức ăn và khi nghĩ rằng mình sẽ no sau khi đưa vào miệng năm lần nữa
thì ta ngừng lại và uống nước; như vậy là ta đã ăn một lượng thức ăn vừa đủ.
Tập như vậy. Coi thử mình tập như vậy được không. Nhưng đó là cách mà ta
thường không làm trước đó. Trước kia, khi mình cảm thấy no, mình lại thường ăn
ráng ‘lùa’ thêm năm lần vào miệng nữa. Đó là do cái tâm xúi ta như vậy, đó là
thói tâm. Tâm chẳng biết cách dạy bản thân nó.
Phật đã dạy chúng ta phải để ý khi chúng ta ăn. Nếu biết mình ăn thêm năm
lần vào miệng nữa mình sẽ no thì ngừng lại, và uống nước. Như vậy là vừa đủ no.
(Đừng để quá no rồi mới ngừng, và sau đó uống thêm nước thì sẽ bị no tức bụng).
Ăn uống vừa đủ no thì sau đó ngồi hay đi cũng cảm thấy nhẹ người, không bị
nặng bụng, mệt não. Ăn uống vừa phải như vậy giúp cho thân tâm thiền mau tiến
bộ. Nhưng thói thường chẳng ai muốn làm điều tốt như vậy. Ai cũng muốn ‘lùa’
thêm năm lần bảy lượt nữa vào miệng sau khi đã cảm thấy no. Đó là những người
vẫn còn tham dục và còn đầy ô nhiễm; còn tham ăn, tham uống là còn làm ngược
lại lời khuyên dạy của Phật. Những người thường quên tâm nguyện và lý do tu
tập của mình thì thường không thể giữ được sự ăn uống điều độ, vừa đủ. Các thầy
hãy nên để ý cái tâm mình.
https://thuviensach.vn
Nên cảnh giác với sự ngủ của mình. Sự thành công của bạn phụ thuộc vào
sự tỉnh-giác của những phương tiện thiện xảo. Nhiều lúc giờ ngủ của bạn bị thay
đổi khác nhau theo mỗi ngày, có đêm ngủ đúng giờ, có đêm ngủ trễ. Nhưng hãy
cố tập như vầy: dù bạn đi ngủ mấy giờ, khi ngủ thì ngủ một giấc liền!. Và khi nào
thức dậy, thì ngồi dậy ra khỏi giường ngay!. (Đừng để tâm tiếp tục thưởng thức,
thèm muốn cái cảm giác nằm ngủ trên giường). Đừng bao giờ nằm ngủ lại. Dù
mỗi lần đi ngủ ngủ nhiều hay ngủ ít, chỉ ngủ một giấc liền. Hạ quyết tâm rằng:
ngay sau khi thức dậy, dù chưa ngủ đủ giấc, vẫn cứ ngồi dậy và ra khỏi chỗ nằm,
rửa mặt, và bắt đầu đi thiền kinh hành hoặc ngồi thiền. Nên biết rõ cách luyện tập
bản thân mình theo cách như vậy. Đó không phải là chuyện ta biết chỉ nhờ nghe
người khác nói. Ta phải biết rõ nhờ vào việc tự mình luyện tập bản thân, nhờ tự
thân thực hành, nhờ tu tập theo cách như vậy.
Việc tu tập cái tâm là việc khó làm. Khi bạn đang ngồi thiền, hãy để tâm
mình với một đối tượng duy nhất!. Hãy để tâm an trú vào duy nhất là hơi thở vào
và ra, và làm như vậy tâm sẽ dần dần được an tĩnh. Khi tâm ta đang lăng xăng
động vọng là lúc nó đang có nhiều đối tượng. Ví dụ, ngay khi bạn ngồi xuống,
bạn có nhớ nhà không? Một số người bỗng nhớ (thèm) món mỳ kiểu Tàu. Ngày
đầu sau khi thọ giới vào chùa, bạn cảm thấy rất đói bụng phải không? Bạn muốn
ăn, muốn uống như bình thường. Bạn thèm nhớ đến rất nhiều món ăn ngon. Tâm
trí bạn thèm nhớ như điên. Nếu điều đó xảy ra, cứ để tâm trí như vậy. Nhưng đến
khi nào bạn vượt qua được sự thèm muốn đó, nó sẽ tự biến mất.
Cứ tu như vậy! Các thầy có từng đi thiền chưa? Khi đi thiền thì đi ra sao?
Tâm của các thầy có lăng xăng không? Nếu nó lăng xăng thì đứng lại và để tâm
quay về lại. Nếu nó lăng xăng quá nhiều thì đừng thở. Giữ hơi thở cho đến khi
nào buồng phổi căng tức. Lúc đó tâm sẽ tự nó quay về hướng tâm vào đó. Không
cần biết, nếu nó quá lăng xăng chạy nhảy khắp nơi, các bạn cứ nín thở. Khi phổi
bắt đầu tức, tâm sẽ quay về lại. Các thầy phải tạo năng lượng cho tâm. Huấn luyện tâm không phải giống như huấn luyện thú. Tâm thực sự khó huấn luyện
hơn nhiều. Đừng dễ bị nản chí, đừng để bị thất vọng. Khi nín giữ hơi thở, các
thầy sẽ không thể nghĩ về bất cứ thứ gì khác, và tâm sẽ quay trở về lại với mình.
Giống như nước trong chai này. Khi chúng ta đổ nghiêng từ từ thì nước nhỏ
ra theo giọt. Nhưng nếu chúng ta dốc đứng chai đổ ra, nước sẽ chảy thành dòng
liên tục, chứ không phải theo từng giọt riêng như lúc đầu. Sự chánh niệm của https://thuviensach.vn
chúng ta cũng vậy. Nếu chúng ta gia tăng nỗ lực, tu tập một cách đều đặn và liên tục, thì sự chánh niệm của chúng ta sẽ ‘chảy’ liên tục như dòng nước. Dù chúng
ta đang đứng, đang đi, đang nằm hay đang ngồi, trí hiểu biết của chúng ta sẽ
không bị gián đoạn, giống như một dòng chảy liên tục.
Sự tu tập tâm cũng giống như vậy. Sau một thời gian đầu tu tập, tâm chỉ là
nghĩ này nghĩ nọ. Nó bị kích thích, bị kích động và sự chánh niệm không được
liên tục. Nhưng dù lúc đó tâm cứ nghĩ gì, cứ mặc kệ nó, chỉ cần nỗ lực thực tập
như đã nói. Cũng giống như những giọt nước đổ sẽ dần dần trở nên đều đặn cho
đến khi chúng hợp lại với nhau trở thành một dòng nước chảy. Lúc đó, trí hiểu
biết của chúng ta sẽ bao trùm. Đứng, ngồi, đi hay nằm, dù bạn đang làm gì, sự
hiểu biết đó sẽ hộ phòng cho bạn.
Này các thầy (vừa mới thọ giới vào chùa), hãy bắt đầu ngay từ bây giờ. Hãy
thử thực tập. Nhưng đừng hấp tấp, vội vã. Nếu chỉ ngồi không chờ nhìn thấy kết
quả chỉ phung phí thời gian trôi qua mà thôi. Do vậy hãy chú tâm, hãy thận trọng.
Nếu các thầy cố quá thì các thầy cũng không thành công, giục tốc bất đạt. Nhưng
nếu cứ lơ là, chểnh mảng, trì hoãn, khất thời thì các thầy cũng không thành công
gì.
https://thuviensach.vn
50
Hỏi và Trả Lời
29Hỏi:
Thưa thầy, con đang rất nỗ lực cố gắng tu tập nhưng dường như con chẳng
đi tới đâu.
Trả lời:
Chỗ này rất quan trọng. Đừng cố đi đến đâu hay đạt đến đâu trong khi tu tập.
Chính cái tham muốn được giải thoát hay được giác ngộ đã ngăn cản sự giải thoát
của thầy. Thầy có thể nỗ lực hết sức theo ý mình, tu tập một cách nhiệt thành cả
ngày lẫn đêm, nhưng nếu trong tâm vẫn còn tham muốn chứng đắc gì gì đó, thì
thầy khó tìm thấy sự bình an. Năng lượng từ sự tham muốn đó sẽ là nguyên dân
tạo ra sự nghi ngờ và bất an (là hai trong mấy thứ gông cùm chướng ngại cho
việc tu tập). Dù cho thầy có cố công tu tập nhiều bao nhiêu hay lâu bao nhiêu, trí
tuệ vẫn không bao giờ khởi sinh từ sự tham muốn chứng đắc. Do vậy, hãy buông
bỏ. Chỉ cần ngồi quan sát cái tâm và thân một cách chánh niệm, nhưng đừng cố
đắc đạt điều gì cả. Đừng dính danh theo mong muốn, ngay cả khi mục đích tu tập
là để giác ngộ.
Hỏi:
Còn về việc ngủ thì sao? Con nên ngủ bao nhiêu?
Trả lời:
Đừng hỏi tôi, tôi không thể nói được cho thầy. Thời lượng trung bình tốt là
khoảng bốn giờ trong một đêm. Nhưng điều quan trọng là thầy để ý và biết về
bản thân mình. Nếu thầy cố ngủ quá ít thì thân sẽ không được khỏe và sự chánh
niệm khó mà duy trì. Còn ngủ quá nhiều thì làm cho tâm bị đờ đẫn, ngu mờ và
bất an. Hãy tự tìm ra thời lượng cân bằng tự nhiên của bản thân mình. Quan sát
một cách kỹ càng thân và tâm và theo dõi nhu cầu ngủ của mình cho đến khi thầy
tìm ra thời lượng nào là tốt nhất cho mình. Nếu thầy thức dậy nhưng lăn qua ngủ
https://thuviensach.vn
ráng thì đó là điều ô nhiễm. (Tâm vẫn còn thèm thích việc ngủ). Hãy lập tức thiết lập chánh niệm ngay sau khi mở mắt dậy.
Hỏi:
Còn về ăn thì sao? Con nên ăn bao nhiêu?
Trả lời:
Việc ăn cũng như ngủ thôi. Thầy phải tự biết nhu cầu của bản thân mình.
Thức ăn được ăn để đáp ứng nhu cầu của thân. Hãy nhìn thức ăn như là thuốc.
Nếu các thầy ăn nhiều quá thì các thầy chỉ thấy buồn ngủ sau khi ăn và các thầy
mập lên từng ngày. Hãy bớt lại! Xem xét lại thân và tâm mình. Không phải là nhịn ăn hay kiêng cữ. Nhưng nên thử lượng thức ăn mình ăn vào bao nhiều là
nhiều, là ít, là vừa. Tự tìm ra lượng thức ăn cân bằng tự nhiên của bản thân mình.
Hãy lấy các loại đồ ăn bỏ vào bình bát theo cách người tu khất thực. Sau đó bạn
có thể dễ dàng suy đoán lượng thức ăn vừa đủ để ăn. Hãy để ý quan sát mình một
cách kỹ càng khi ăn. Biết rõ mình. Cốt lõi của việc tu tập chúng ta chỉ là như vậy.
(Luôn quan sát mình một cách chánh niệm). Không cần phải làm những việc đặc
biệt. Chỉ cần quan sát. Rồi các thầy sẽ biết rõ lượng thức ăn nào là cân bằng tự
nhiên cho việc tu tập thân tâm của mình.
Hỏi:
Tâm của người Á Đông và người phương Tây có khác nhau không?
Trả lời:
Về căn bản thì không có khác nhau. Phong tục, lỗi sống và ngôn ngữ bề
ngoài nhìn thì thấy khác nhau, nhưng tâm của nhân loại thì đều mang những tính
chất giống nhau. Tham và sân thì xứ nào cũng có. Khổ và sự hết khổ ở mọi người
thì cũng như nhau.
Hỏi:
Có nên học hay nghiên cứu nhiều kinh điển như là một phần cần thiết của
việc tu hành?
https://thuviensach.vn
Trả lời:
Giáo Pháp của Đức Phật không nằm trong sách vở. Nếu các thầy thực sự
muốn tự mình nhìn thấy những điều Phật đã nói thì các thầy không cần phải lăng
xăng lo học về kinh sách. Chỉ cần quan sát cái tâm của mình. Xem xét để thấy
cách những cảm giác đến và đi, cách những suy nghĩ đến và đi, và đừng dính mắc
theo thứ gì trong chúng nó. Chỉ cần chánh niệm vào bất kỳ thứ gì mình nhìn thấy
nó đang khởi sinh và biến mất. Đây chính là cách đi đến những sự thật như Đức
Phật đã nói. Cứ tự nhiên. Mọi thứ mình làm trong đời sống ngay tại đây chính là
cơ hội để tu tập. Đây chính là Giáo Pháp. Giáo Pháp là ở đây. Khi làm những việc
thường nhật, hãy cố chánh niệm. Khi đang chùi rửa nhà tắm, bồn cầu, hãy chánh
niệm, đừng cảm giác là ta đang chùi rửa cho người khác. Ngay khi đang đổ bô
phân, đang chùi rửa bồn cầu là có Giáo Pháp ngay đó. Đừng nghĩ chỉ có khi ngồi
tréo nhân và thiền thì mới là tu hành. Một số các thầy thường than rằng mình không đủ thời gian để thiền tập. Vậy các thầy có đủ thời gian để thở không? Chỗ
này chính là sự thiền của các thầy, đó là: Sự chánh niệm, sự tự nhiên trong bất kỳ
mọi việc mình đang làm.
Hỏi:
Tại sao chúng ta không có thảo luận hay hỏi đáp hằng-ngày với sư phụ hay
sư huynh?
Trả lời:
Nếu có câu hỏi, thắc mắc thì các thầy cứ thoải mái đến hỏi các vị đó vào bất
cứ lúc nào. Nếu tôi trả lời từng câu hỏi nhỏ của các thầy, thì các thầy sẽ chẳng
bao giờ hiểu được tiến trình nghi ngờ trong tâm mình. Điều cốt lõi là thầy phải
học cách xem xét chính mình, tự hỏi-đáp với chính mình và về chính mình. Lắng
nghe kỹ càng lời giảng dạy trong vài ngày, sau đó dùng những giáo lý đó để đối
chiếu, so sánh với sự tu tập của mình. Thấy nó có giống không? Hay nó khác?
Tại sao mình có nghi ngờ? Chỉ có cách tự quán xét về chính mình thì thầy sẽ có
thể tự mình hiểu được.
Hỏi:
https://thuviensach.vn
Đôi lúc con thắc mắc về các giới luật Tỳ kheo. Liệu việc con vô tình giết chết những côn trùng là điều xấu ác hay không?
Trả lời:
Giới (sīla), giới luật và đức hạnh là căn bản không thể thiếu đối với việc tu
hành, nhưng các thầy không nên dính chấp một cách mù quáng vào những điều
luật đó. Đối với việc sát sanh hay việc phạm các giới khác, điều quan trọng là ý
(tâm ý, ý định, ý muốn, ý hành). Biết về tâm mình là điều quan trọng. Biết giữ
giới luật thì sẽ trợ giúp tốt cho việc tu tập, nhưng có một số thầy vì quá lo lắng,
canh cánh, lo sợ về nhiều giới luật nên bị bất an, mất ngủ. Giới luật không nên bị
mang vác như một gánh nặng. Đối với việc tu hành ở đây, giới luật là nền tảng,
giới luật tốt cộng thêm những quy định và 13 giới luật khổ hạnh khất sĩ (13 điều
luật dhutanga, giới đầu-đà). Cần luôn chú tâm chánh niệm về những quy định lớn
nhỏ trong chùa cũng như 227 giới luật căn bản của Tỳ kheo, điều đó sẽ mang lại
nhiều lợi ích cho việc tu hành nói chung. (331 giới luật đối với Tỳ kheo ni). Điều
đó làm cuộc sống rất đơn giản. Không nên lo lắng về việc mình phải hành vi hành
xử ra sao, nhờ đó thầy tránh khỏi các suy nghĩ này nọ và thay vì vậy, chỉ đơn thuần chánh niệm. Giới luật giúp chúng ta ở đây sống hòa hợp với nhau; cả tăng
đoàn được êm xuôi. Tất cả mọi người đều hành xử như nhau. Giới luật và đức
hạnh là những viên đá bậc cấp để bước lên đến thiền định và trí tuệ. Bằng cách áp
dụng một cách phù hợp và đúng mực các giới luật Tỳ kheo và 13 giới khổ hạnh
khất sĩ, chúng ta được “ghép” vào một lối sống giản dị, thanh đạm, không được
có tài sản của cải gì để đáng lo. Do vậy, ở đây chúng ta có đầy đủ sự tu tập theo
cách của Phật: tránh điều ác, làm điều thiện; sống thanh đạm, chỉ giữ những thứ
cần thiết (nhu yếu); làm trong sạch tâm. Điều cốt lõi bàng bạc là, luôn để ý quán
sát tâm và thân của mình trong mọi tư thế: ngồi, đứng, đi, nằm—hiểu biết rõ về
bản thân mình.
Hỏi:
Con có thể làm gì khi có những nghi ngờ? Có nhiều ngày con bị suy sụp vì
những nghi ngờ về cách tu tập, hoặc về sự tiến bộ của mình, hoặc về sư phụ của
mình.
Trả lời:
https://thuviensach.vn
Nghi ngờ là chuyện tự nhiên, thường tình. Mọi người đều bắt đầu bằng những nghi ngờ. Các thầy có thể học hỏi nhiều từ chúng. Điều quan trọng là mình
không nên nhận lấy những nghi ngờ đó là mình: tức là, không bị dính mắc vào
chúng. Nếu bị dính vào chúng, chúng sẽ cuốn tâm trí mình vào vòng xoáy bất tận.
Thay vì vậy, hãy quan sát toàn bộ tiến trình nghi ngờ, toàn bộ quá trình thắc mắc
phân vân đó. Nhìn coi nghi ngờ đó là ai. Nhìn coi nghi ngờ đó đến từ đâu. Nhìn
coi nghi ngờ đến và đi. Rồi mình sẽ không còn bị là nạn nhân của những nghi
ngờ đó nữa. Ta có thể nhìn thấy các tất cả mọi sự đến và đi. Buông bỏ hết những
thứ mình bị dính vào. Buông bỏ những nghi ngờ và chỉ đơn thuần ngồi quan sát
mọi thứ. (Quán sát, chỉ cần quán sát. Đừng nghĩ ngợi hay nghi ngờ rằng quán sát
có đạt được gì hay không đạt được gì). Đó chính là cách chấm dứt nghi ngờ.
Hỏi:
Còn về những phương pháp tu tập khác thì sao? Thời bây giờ dường như có
rất nhiều sư thầy và rất nhiều pháp môn khác nhau về tu thiền nên nhiều người
cũng bối rối.
Trả lời:
Chuyện đó giống như đi vào thành thị vậy. Chúng ta có thể vào thành từ
hướng bắc, hướng nam, hướng đông nam, từ nhiều con đường khác nhau.
Thường thì những pháp môn tu chỉ khác nhau về bên ngoài. Dù bạn có đi đường
này hay đường kia, đi chậm hay đi nhanh, nhưng nếu bạn biết chánh-niệm thì tất
cả đều như nhau. Một điều cốt lõi mà chúng ta phải nói đi nói lại nhiều lần đó là:
Tất cả những cách tu tập tốt thì cuối cùng sẽ dẫn đến sự không-còn-dính-chấp.
(Pháp môn nào không dẫn đến buông bỏ sự dính chấp thì có lẽ đó là không tốt).
Rốt cuộc, tất cả mọi hệ thống (phương pháp, pháp môn) tu thiền đều phải nhắm
đến sự buông-bỏ. Buông bỏ luôn cả sự dính chấp vào người thầy (sư phụ). Nếu
một pháp môn tu tập dẫn đến sự lìa bỏ, sự không còn dính chấp, thì đó là cách tu
tập đúng đắn.
Các thầy có thể muốn đi xứ này xứ nọ, thăm viếng và học hỏi những sư thầy
khác và những pháp môn khác. Một số các thầy chắc đã làm điều này. Sự mong
muốn đó là điều tự nhiên, thường tình. Điều đó cũng tốt. Tốt vì trước sau gì các
thầy cũng nhận ra rằng: dù ta có hỏi đáp một ngàn câu hỏi và dù ta có nhiều kiến
https://thuviensach.vn
thức của những pháp môn trường phái khác nhau, thì những thứ đó cũng chẳng hề dẫn dắt ta đến sự thật chân lý. Rồi cuối cùng ta cũng thấy chán ngán, bất mãn
mà thôi. Cuối cùng các thầy cũng thấy rằng: chỉ bằng cách dừng lại và quán xét
cái tâm của mình thì ta mới có thể tìm thấy những sự thật mà Đức Phật đã chỉ ra.
Không cần phải đi tìm kiếm từ bên ngoài. Rốt cuộc rồi ta cũng phải quay lại đối
diện và nhìn vào bản chất đích thực của chính mình. Chính tại đây ta mới có thể
hiểu biết về Giáo Pháp.
Hỏi:
Con thưa thầy, rất nhiều lần con thấy nhiều Tỳ kheo ở đây không tu tập gì.
Họ có vẻ tà tà lơ là và không chánh niệm. Điều này làm con băn khoăn.
Trả lời:
Để ý dòm ngó đến những người khác là điều không đúng. Điều này sẽ
không giúp thầy tu tập tốt. Nếu thầy thấy băn khoăn, khó chịu, hãy quán sát sự
khó chịu đang có mặt trong tâm mình. Nếu những người khác không giữ tốt
thanh quy giới luật thanh ở đây, hoặc họ không phải là những tu sĩ tốt thì điều đó
cũng không phải để cho thầy phán xét. Thầy sẽ không phát huy được trí tuệ nào
từ việc để ý dòm ngó những người khác. Giới luật Tỳ kheo là một công cụ dùng
để trợ giúp cho việc tu thiền của chúng ta. Nó không phải là vũ khí chúng ta dùng
để chỉ trích, phê bình hay bắt lỗi người khác. Không ai có thể tu tập giùm cho ta,
hoặc ta cũng chẳng bao giờ tu tập tu sửa giùm cho người khác. Chỉ cần chánh
niệm về những việc của mình. Đây mới chính là cách tu tập.
Hỏi:
Thưa thầy, con đã cực kỳ cố gắng cẩn thận để tu tập sự kiềm chế giác quan
(các căn). Con luôn giữ mắt nhìn thấp và chánh niệm vào mọi hành động nhỏ
nhất của mình. Chẳng hạn, khi ăn con ăn chậm rãi và cố nhìn xem từng sự tiếp
xúc: nhai, nếm, nuốt... Con chánh niệm từng bước một cách ý thức và kỹ càng.
Như vậy con có đang tu tập đúng đắn không?
Trả lời:
https://thuviensach.vn
Kiềm chế giác quan (phòng hộ các căn) là cách tu tập đúng đắn. Chúng ta
nên chánh niệm về việc này trong suốt ngày. Nhưng đừng làm quá lố!. Cứ đi và
ăn và làm một cách tự nhiên. Và sau đó tu tập phát triển sự chánh niệm tự nhiên
về mọi thứ đang diễn ra bên trong mình. Đừng ép sự thiền của mình hay miễn
cưỡng bản thân mình vào những khuôn khổ cứng nhắc, thiếu tự nhiên. Gượng ép
theo khuôn khổ là một dạng khác của tham dục. Hãy kiên nhẫn. Kiên nhẫn và
chịu khó là điều cần thiết. Nếu ta hành động một cách tự nhiên và luôn chánh niệm thì trí tuệ cũng sẽ khởi sinh một cách tự nhiên.
Hỏi:
Có cần thiết phải ngồi trong một khoảng thời gian rất lâu không?
Trả lời:
Không, ngồi nhiều tiếng đồng hồ là không cần thiết. Nhiều người vẫn hay
nghĩ rằng ngồi thiền càng lâu thì càng thêm trí tuệ. Tôi đã từng thấy mấy con gà
ngồi miết mấy ngày ở trong ổ mà có thấy con nào trở nên khôn ngoan hơn bình
thường đâu! Trí tuệ khởi sinh từ việc chánh niệm trong tất cả mọi tư thế! Sự tu
tập của chúng ta phải bắt đầu ngay sau khi chúng ta thức dậy vào buổi sáng. Nó
sẽ liên tục cho đến lúc ta ngủ vào buổi tối. Đừng quan trọng mình ngồi thiền được bao nhiêu. Điều quan trọng là phải luôn giữ mình quan sát chánh niệm cho
dù mình đang làm gì hoặc mình đang đi vào phòng vệ sinh.
Mỗi người có nhịp độ riêng tự nhiên của mình. Có người sẽ chết vào độ tuổi
năm mươi, số khác chết vào độ sáu mươi lăm, và có số chết vào độ tuổi chín mươi. Do vậy, tương tự, sự tu tập của mỗi người là không giống hệt nhau. Đừng
lo về chuyện đó. Cố gắng chánh niệm và cứ để cho mọi sự diễn ra theo tiến trình
tự nhiên của chúng. Làm vậy tâm ta sẽ trở nên tĩnh lặng hơn và tĩnh lặng hơn trong bất kỳ hoàn cảnh nào. Nó sẽ trở thành giống như một hồ nước trong suốt
tĩnh lặng ở trong rừng. Rồi thì tất cả các loài thú kỳ diệu và quý hiếm sẽ đến uống
nước ở hồ. Ta sẽ nhìn thấy một cách rõ rệt bản chất của tất mọi thứ [mọi thứ hữu
vi, sankhārās] trên thế gian này. Ta sẽ nhìn thấy nhiều thứ kỳ diệu và kỳ lạ đến và đi. Nhưng ta thì vẫn luôn tĩnh lặng và tĩnh tại. 30 Những thứ khó khổ sẽ khởi sinh và ta sẽ lập tức nhìn thấu rõ chúng. Đây chính là niềm hạnh phúc của Đức Phật.
https://thuviensach.vn
Hỏi:
Thưa thầy, con cứ luôn có rất nhiều ý nghĩ. Tâm con cứ lăng xăng chạy nhảy
liên tục ngay cả khi con đang cố gắng chánh niệm.
Trả lời:
Đừng lo lắng chuyện đó. Cứ cố giữ tâm mình có mặt trong hiện tại. Dù có
bất cứ thứ gì (ý nghĩ nào) khởi lên trong tâm, chỉ cần nhìn nó. Mặc kệ nó, buông
bỏ nó. Thậm chí đừng cố dẹp bỏ hay xua đuổi những ý nghĩ. Đừng làm gì hết.
Rồi tâm sẽ đi đến trạng thái tự nhiên của nó. Không phân biệt xấu tốt, nóng lạnh,
nhanh chậm. Không tôi, không anh, không có ‘ai’ cả. Khi ta đang đi khất thực,
không cần phải làm gì đặc biệt. Chỉ đơn thuần bước đi và nhìn xem thứ gì đang
có mặt. Không dính chấp vào việc ở cách ly hay sống ẩn dật. Dù đang ở đâu, cứ
hiểu bằng cách hành sự một cách tự nhiên và luôn quan sát mình. Nếu có nghi
ngờ khởi sinh, cứ nhìn xem nó đến và đi, nó sinh và diệt. Rất đơn giản như vậy.
Không nắm giữ điều gì, không nắm chấp sự gì. Cứ như bạn đang bước đi trên
đường. Đôi lúc bạn gặp phải những chướng ngại. Khi gặp những ô nhiễm ô trược,
cứ nhìn chúng khởi sinh và vượt qua chúng bằng cách để mặc chúng biến qua.
Chỉ nhìn xem, và buông bỏ. Đừng quay đầu nhìn lại hay nghĩ lại về những
chướng ngại mình đã vượt qua. Đừng lo lắng về những thứ chướng ngại bạn chưa
gặp phải. Bám vào hiện tại, an trú trong hiện tại, chỉ biết hiện tại. Đừng lo lắng về
chiều dài của con đường hay suy nghĩ về đích đến của con đường. Mọi thứ đều
luôn thay đổi. Cái gì mình đã đi qua, đừng dính chấp hay để ý đến nó nữa. Cứ
làm như vậy, rồi cuối cùng cái tâm cũng sẽ đạt đến sự cân bằng tự nhiên của nó,
đó là nơi sự tu tập trở nên tự động. Tất cả mọi thứ sẽ tự đến và tự đi như chúng
là.
Hỏi:
Thầy có bao giờ coi qua giáo lý trong Pháp Bảo Đàn Kinh của ngài Lục Tổ
Huệ Năng (Hui Neng) của Thiền Tông Trung Hoa chưa?
Trả lời:
Trí tuệ của ngài Huệ Năng là rất sắc bén, thấu suốt. Đó là giáo lý rất thâm
sâu, không dễ gì hiểu được đối với người sơ cơ. Nhưng nếu các thầy tu tập theo
pháp môn của mình và với sự kiên trì, nếu các thầy tu tập sự không-dính-chấp
https://thuviensach.vn
(phá chấp), thì cuối cùng các thầy cũng hiểu được nó thôi. Ngày trước tôi có một đệ tử sống trong túp lều tranh. Mùa mưa năm đó mưa dầm dề liên tục và một bữa
kia gió mạnh thổi bay một nửa mái lều. Thầy ấy chẳng buồn sửa lại nó, cứ để
mưa xối vào. Sau vài ngày, tôi hỏi thầy ấy về túp lều ra sao. Thầy ấy nói thầy ấy
đang tu tập sự không-dính-chấp. (Nhưng theo tôi), đó thực ra là sự không-dính-
chấp không có trí tuệ. (Sự cố tình không-dính-chấp, đó chỉ là sự dính danh). Điều
đó cũng giống như sự không-thèm-phản ứng (sự bình thản vô trí) của một con
trâu mà thôi (không trí tuệ). (Con trâu cứ bình thản nằm, đi, gặm cỏ, phớt lờ mọi
chuyện xảy ra xung quanh, nhưng điều đó không có nghĩa là con trâu có trí tuệ
phá chấp). Nếu bạn sống một đời sống tốt lành và sống một cách giản đơn, nếu
bạn kiên nhẫn và không còn vị kỷ, thì bạn sẽ hiểu được trí tuệ của Huệ Năng.
Hỏi:
Thầy đã nói rằng thực ra thiền định ( samatha) và thiền tuệ minh sát
( vipassanā) chỉ là một. Xin thầy giải thích thêm cho chúng con?
Trả lời:
Điều này rất đơn giản. Sự định tâm hay thiền định ( samatha) và thiền tuệ
minh sát ( vipassanā) cùng làm việc với nhau. Trước tiên tâm trở nên tĩnh tại nhờ
việc hướng sự chú tâm vào một đối tượng thiền. Tâm được tĩnh lặng chỉ khi bạn
đang ngồi thiền nhắm mắt. Sự tĩnh lặng hay sự định-tâm được tạo ra bằng cách
này được gọi là thiền định. Thiền định ( samatha) và cuối cùng đạt đến trạng thái
định tâm ( samādhi) như vậy sẽ là nguyên nhân giúp trí tuệ hay trí tuệ minh sát
( vipassanā) khởi sinh. Sau khi đạt đến trí tuệ thì tâm bạn luôn tĩnh tại cho dù bạn đang ngồi thiền nhắm mắt hay đang đi quanh ngoài phố chợ. Giống như vầy. Lúc
xưa bạn là đứa bé nhỏ. Giờ bạn đã thành người lớn. Đứa bé và người lớn đó là
cùng một người phải không? Bạn có thể nói đúng vậy, nhưng bạn cũng có thể
nhìn theo một cách khác và nói rằng đó là hai ‘người’ khác nhau. Tương tự, thiền
định và thiền tuệ minh sát cũng có thể được coi là hai thứ khác nhau. Hoặc như
thức ăn và phân, Thức ăn và phân có thể được coi là cùng một thứ, hoặc có thể
coi là hai thứ khác nhau. Đừng vội tin vào lời tôi đang nói, hãy tu tập thiền tập và
bạn sẽ tự mình hiểu ra điều đó. Không cần làm đặc biệt, không cần xác định cách
này là thiền định hay thiền tuệ gì gì cả. Nếu bạn xem xét cách mà định và tuệ
khởi sinh, bạn sẽ tự mình biết rõ. Thời bây giờ người ta cứ bám chấp vào từ ngữ.
https://thuviensach.vn
Họ gọi cách thiền của mình là thiền tuệ, thiền minh sát. Họ coi thường thiền định.
(Đó là một phái). Hoặc họ tự gọi cách tu của mình là thiền định. Họ lại nói phải
tu thiền định trước, rồi mới tu thiền tuệ minh sát. (Phái khác thì nói vậy). Tất cả
những cách nói như vậy đều là ngớ ngẩn. Đừng để tâm đến những cách gọi như
vậy. Cứ tu tập cái tâm một cách đúng đắn, và rồi bạn sẽ tự mình hiểu rõ cái gì là
thiền định, cái gì là thiền tuệ, hay “thiền chỉ là thiền”.
Hỏi:
Trong cuộc tu tập, có phải điều cần thiết là chúng ta phải tu được khả năng
chứng nhập tầng thiền định?
Trả lời:
Không, trạng thái tầng thiền định là không cần thiết phải có. Bạn phải thiết
lập được mức độ tĩnh-lặng và nhất-điểm của tâm. Rồi bạn dùng nó để xem xét
bản thân mình. Không cần làm điều gì đặc biệt. Nếu có đạt đến tầng thiền định,
điều đó cũng tốt. Nhưng đừng cố chấp là phải tu được tầng thiền định. Một số
người cứ cố chấp về điều này, nghĩ rằng cần phải đạt đến trạng thái tầng thiền
định thì mới tu tiếp được đến trí tuệ được. Tầng thiền định là một trò chơi lớn.
Nhưng bạn cần nên biết giới hạn đúng đắn của nó. Nếu bạn khôn khéo, có trí tuệ,
thì bạn sẽ biết được những công dụng và giới hạn của tầng thiền định. Cũng như
cách bạn biết rõ những giới hạn của những đứa trẻ so với một người lớn.
(Những đứa trẻ không cần phải phát triển đến mức độ siêu thường thì mới
có thể trở thành một người trưởng thành tốt sau này. Những đứa trẻ quá siêu việt
lạ thường chưa chắc sẽ trở thành một người lớn khôn, hiền trí sau đó).
Hỏi:
Tại sao chúng ta phải sống theo giới luật khất sĩ, chẳng hạn như chỉ ăn từ
bình bát dùng để khất thực?
Trả lời:
Những giới luật khất sĩ (gồm 13 điều luật dhutanga) là để giúp chúng ta cắt
bỏ những tham dục và ô nhiễm (từ những việc ăn, uống, ngủ, nghĩ, tư thế trong
cuộc sống tu hành hàng ngày). Bằng cách tuân thủ theo những điều luật, ví dụ
https://thuviensach.vn
như phải ăn từ bình bát khất thực của mình, giúp cho chúng ta càng thêm chánh niệm về thức ăn như là thuốc để dưỡng thân (chứ không phải để thỏa mãn tham
muốn ăn uống, khoái lạc). Nếu chúng ta không còn những ô nhiễm và thèm muốn
khoái lạc, thì ăn cách nào cũng không còn là vấn đề. Nhưng ở đây chúng ta dùng
hình thức này để giúp cho việc tu tập của chúng ta hiệu quả hơn. Thực ra Đức
Phật đã không đưa 13 giới luật khất sĩ khổ hạnh vào Giới Luật Tỳ Kheo như là
những điều bắt buộc; 13 giới khất sĩ khổ hạnh là nằm ngoài, là để tự chọn. Phật
chỉ gợi ý và các Tỳ kheo nào thực sự muốn tu tập nghiêm túc và mau tiến bộ thì
tự chọn thêm 13 giới luật khất sĩ khổ hạnh đó để kiềm chế các ô nhiễm trong các
hành động ăn, uống, ngủ, nghỉ của mình. Nếu ai không thích chọn thì thôi. Đừng
để ý người khác tu tập ra sao. Hãy tự quan sát tâm của mình và nhìn xem điều gì
là lợi lạc cho mình. Ví dụ, điều luật rằng chúng ta ở đây phải chấp nhận bất kỳ
căn lều (cốc) nào được phân cho mình là một quy định có ích cho người tu ở đây.
Nó giúp các tu sĩ không bị dính chấp vào nơi ở của mình. (Khác với những nơi
khác, các thầy tu coi cái cốc, cái phòng, hay chùa của mình như là ‘nhà’ của mình
hay ‘tài sản’ của mình vậy. Họ thậm chí không muốn ai vào đó ở hoặc không muốn chia sẻ với bạn tu hoặc thậm chí không muốn rời đi khỏi chỗ đó. Điều đó là
sự dính mắc ràng buộc, một dạng tham dục). Ở đây, nếu tu sĩ nào đi nơi khác (vì
học hành, vì Phật sự) và quay về, họ phải nhận một kuti (cốc, phòng) khác. Đây
là cách tu tập của chúng tôi ở đây—không dính mắc vào bất cứ thứ gì.
Hỏi:
Thưa thầy, quy định là phải bỏ tất cả thức ăn vào trong bình bát rồi mới ăn.
Nếu quy định này là quan trọng, vậy tại sao thầy không làm theo đúng như vậy
để làm gương cho các học trò ở đây?
Trả lời:
Đúng rồi, một sư thầy phải nên làm gương cho các học trò noi theo. Tôi
không buồn gì khi thầy chỉ trích tôi như vậy. Thầy cứ việc hỏi những điều thầy
thắc mắc. Nhưng điều quan trọng là đừng nên dính chấp vào sư thầy hay sư phụ.
Nếu bề ngoài tôi tuyệt đối hoàn thiện, thì điều đó chắc sẽ là tệ hại. Vì nếu tôi tuyệt đối hoàn thiện thì mọi người sẽ quá ràng buộc theo tôi, suốt ngày dính chấp
vào sư phụ. Ngay cả Đức Phật đôi lúc nói với các đệ tử làm như vầy, nhưng bản
thân Phật thì lại làm khác đi. Sự nghi ngờ của thầy về sư phụ như vậy là có thể
https://thuviensach.vn
giúp ích cho thầy. Thầy nên quán sát phản ứng của mình. Theo thầy (theo giới luật) thì liệu tôi có thể lấy thức ăn từ trong bình bát để ra dĩa và đem đi mời những Phật tử tại gia đang làm việc xung quanh chùa này, hay không?
Trí tuệ là do mình tự quan sát và tu dưỡng. Học làm theo những điều gì tốt ở
sư thầy. Quan trọng là phải luôn biết tỉnh giác về việc tu tập của mình. Nếu tôi
nằm nghỉ trong khi tất cả các thầy phải ngồi, điều đó các thầy có bực tức hay không? Nếu tôi gọi màu xanh là đỏ, đàn ông là đàn bà, quý thầy có làm theo tôi
một cách mù quáng như vậy không? Một trong những sư phụ trước kia của tôi ăn
rất nhanh. Sư phụ ấy còn nhai rộp rộp ra tiếng khi ăn. Nhưng sư phụ ấy lại bắt
chúng tôi phải ăn một cách chậm rãi và chánh niệm. Tôi từng nhìn sư ấy ăn và tôi
rất bực bội. Tôi tự thấy khổ, còn sư ấy thì không! Vì tôi cứ lo nhìn bên ngoài. Sau
đó tôi học được bài học. Nhiều người lái xe rất nhanh, nhưng rất cẩn thận, vì họ
đã rất thiện khéo. Nhiều người lái xe chậm rì, nhưng hay gây ra tai nạn. Đừng cố
chấp vào những điều luật, quy định, vào những gì bên ngoài bản thân mình. Nếu
chúng ta để ý nhìn xem người khác 10% thời gian và nhìn vào quan sát mình 90% thời gian thì có lẽ là cách tu tập phù hợp nhất. Trước kia, ban đầu tôi cứ để ý
hòm ngó sư phụ tôi là Ajahn Tong Raht và có rất nhiều nghi ngờ về vị sư thầy
của mình. Nhiều người thậm chí nghĩ sư ấy bị khùng. Sư ấy hay làm những điều
lạ kỳ và hà khắc với những đệ tử của mình. Bên ngoài sư có vẻ như giận dữ, nhưng bên trong thì chẳng có gì. Chẳng có ‘ai’ ở trong đó. Sư ấy rất lỗi lạc. Sư
luôn an trú sáng suốt và chánh niệm cho đến ngày sư chết.
Nhìn ra bên ngoài bản thân là phân biệt, so sánh, đối đãi. Ta sẽ chẳng bao
giờ tìm thấy an lạc theo cách hướng ngoại đó. Hoặc chúng ta cũng chẳng tìm thấy
lợi lạc gì nếu cứ bỏ phí thời gian để nhìn ngắm một người hoàn thiện hay một vị
sư thầy hoàn thiện. Phật đã dạy kỹ chúng ta là phải nên hướng nội nhìn vào Giáo
Pháp, sự thật, chứ không phải hướng ngoại nhìn ra người khác.
Hỏi:
Làm sao chúng con có thể vượt qua sắc dục trong thời gian tu tập? Đôi lúc
con thấy mình như là kẻ nô lệ cho nhục dục của mình.
Trả lời:
https://thuviensach.vn
Nhục dục nên được cân bằng bằng cách quán niệm về sự gớm ghiếc của thân. Sự dính mắc vào sắc dục là một bên và chúng ta nên giữ trong tâm mình
đầu bên kia. (Đầu nhục dục càng nặng thì ta càng phải kiềm giữ đầu bên này càng
mạnh để tạo sự cân bằng, để ta khỏi bị hất tung lên). Hãy coi thân thể như một
xác chết và nhìn vào tiến trình thối rửa của nó, hoặc nghĩ đến những thứ sẽ bị thối
rửa như da, thịt, mỡ, phổi, phèo, phân cứt, và vân vân. Hãy ghi nhớ những điều
đó và hình dung (quán tưởng) về sự gớm ghiếc này của thân thể mỗi khi nhục dục
nổi lên. Cách này sẽ giúp ta thoát khỏi nhục dục. (Quán niệm, quán tưởng, thiền
quán về 32 bộ phận của thân và về tử thi).
Hỏi:
Về sân giận thì sao? Con phải làm gì khi thấy sân giận khởi sinh?
Trả lời:
Thầy phải dùng tâm từ ( metta). Khi có sân khởi sinh trong tâm trong khi thiền, hãy cân bằng nó bằng cách phát huy cảm giác về tâm từ. Nếu có người ta
làm gì sai với mình hay đang nổi giận với mình, đừng tự mình nổi giận. Nếu mình nổi giận theo thì mình còn ngu si hơn cả họ. Hãy khôn ngoan. Giữ trong
tâm lòng thương xót, bi mẫn dành cho họ, vì họ làm điều xấu hay sân giận là họ
đang bị khổ. Đổ đầy trong tâm bằng lòng từ như thể họ là anh em ruột thịt của
mình. Tập trung, chú tâm vào cái cảm-giác tâm từ như là một đối tượng thiền.
(Thiền về cảm thọ đó). Phóng trải cảm giác từ tâm đó cho tất cả mọi chúng sinh
trên thế gian. Lòng thù hận, sân giận chỉ có thể được chinh phục bằng tâm từ.
Đôi khi ta gặp những tăng khác đối xử một cách xấu. Ta có thể bị tức giận.
Đây là sự khổ, khổ một cách không cần thiết. Đó không phải là Giáo Pháp của
chúng ta. Các thầy có thể nghĩ như vầy: ''Vị tăng đó có thể không nghiêm túc bằng ta. Những tăng đó không phải là những thiền sinh nghiêm túc. Những tăng
đó là không phải là tăng tốt''. Nghĩ như vậy thì đó là một đống ô nhiễm về phần
mình. Đừng so sánh như vậy. Đừng phân biệt như vậy. Buông bỏ mọi ý kiến ngay
khi mình quan sát sự ý kiến của mình, và hướng vào quan sát bản thân mình. Đây
mới là Giáo Pháp của chúng ta. Ta không thể nào bắt, khiến, trông đợi hay muốn
người khác hành sự mọi thứ giống mình hay theo ý mình. Sự muốn kiểu đó chỉ
https://thuviensach.vn
làm ta khổ mà thôi. Đó là lỗi thông thường mà các thiền sinh hay bị dính phải, và việc để ý phán xét người khác chẳng bao giờ tạo ra trí tuệ. Cứ đơn thuần quan sát
bản thân mình, những cảm giác của mình. Đây là cách rồi các thầy sẽ hiểu.
Hỏi:
Con hay cảm thấy buồn ngủ. Điều đó làm cho con khó thiền tập.
Trả lời:
Có nhiều cách đối trị vượt qua sự buồn ngủ. Nếu bạn đang ngồi trong bóng
tối, chuyển ra ngồi chỗ có ánh sáng. Mở mắt ra. Đứng dậy và đi rửa mặt hay đi
tắm rửa. Nếu bị buồn ngủ, thay đổi tư thế. Đi thiền nhiều hơn. Đi lùi bước. Do sợ
sẽ tông trúng nhiều thứ sẽ giữ bạn tỉnh táo. Nếu làm như vậy cũng buồn ngủ thì
đứng yên, làm thông suốt cái tâm và tưởng tượng lúc đó là ban ngày sáng rỡ.
Hoặc đến trên cạnh một mỏm đá hoặc trên thành một giếng sâu. Bạn sẽ không
dám ngủ đâu! Nếu không còn cách nào có tác dụng, thì cứ đi ngủ. Nằm xuống
một cách cẩn thận và cố gắng tỉnh giác cho đến lúc ngủ. Rồi ngay thức giấc, thì
ngồi dậy ngay. Đừng nhìn đồng hồ hay lăn qua, nướng lại. Bắt đầu chánh niệm từ
lúc bạn thứ dậy. Nếu thấy mình hay bị buồn ngủ suốt ngày thì cố gắng ăn ít lại.
Xem xét bản thân mình. Ngay khi cảm thấy nếu ăn thêm năm muỗng nữa sẽ no
thì nên ngừng ăn. Sau đó uống nước tráng miệng vào để vừa đủ no. Rồi ra ngồi
nghỉ (để tiêu hóa thức ăn). Quan sát sự buồn ngủ và sự đói của mình. Hãy học
cách cân bằng trong ăn uống. Khi sự tu tập của bạn càng tiến bộ thì tự nhiên bạn
sẽ cảm thấy có thêm năng lượng và nhờ đó bạn sẽ tự động ăn ít lại. Nhưng trước
mắt bạn phải luôn điều chỉnh bản thân trong việc ăn uống sao cho phù hợp, vừa
đủ để tránh làm buồn ngủ và tránh những trở ngại khác cho việc tu tập hàng ngày.
Hỏi:
Tại sao chúng ta phải quỳ lạy úp mặt xuống đất nhiều như vậy?
Trả lời:
Lễ lạy là rất quan trọng. Đó là một nghi thức bên ngoài, nhưng là một phần
của việc tu tập ở đây. Nghi thức này nên được thực hiện một cách đúng đắn. Hạ
trán xuống sàn nhà. Để hai khuỷu tay gần hai đầu gối và lòng bàn tay úp lên sàn
https://thuviensach.vn
nhà cách mỗi bên đầu khoảng năm, sáu phân. Cúi lạy một cách chậm rãi, chánh niệm về thân. Đây là cách tốt để đối trị tính tự cao tự đại của mình. Chúng ta nên
cúi lạy thường xuyên. Nên lễ lạy như vậy ba lần mỗi ngày thì có thể ghi nhớ
trong tâm những phẩm hạnh của Đức Phật, Giáo Pháp, và Tăng Đoàn, đó là
những phẩm hạnh của cái tâm trong sạch, sáng tỏ và bình an. Do vậy chúng ta
dùng nghi thức ngoại biệt này để huấn luyện bản thân mình. Thân và tâm trở nên
hòa hợp. Đừng có sai lầm chỉ lo nhìn ngó người khác vái lạy. Nếu có một sa-di lễ
lạy không thẳng thớm, hoặc có một vị tăng già tỏ ra không chánh niệm khi lễ lạy
Tam Bảo thì đó cũng không phải là chuyện để ta dòm ngó hay phán xét. Người ta
có thể rất khó huấn luyện. Một số học hành rất nhanh, có người học chậm, hành
cũng chậm. Phán xét người khác chỉ làm tăng tính tự cao tự đại của mình mà thôi.
Thay vì vậy, chỉ cần hướng vào quan sát bản thân mình. Quỳ lạy thường xuyên
(theo nghi thức ở chùa), dẹp bỏ tính tự cao tự đại của mình.
Những người đã thực sự chan hòa với Giáo Pháp thì sẽ vượt trên xa khỏi
những nghi thức bên ngoài. Mọi thứ họ làm đều là một cách lễ lạy. Khi đi, họ lễ
lạy; khi ăn, họ lễ lạy; khi đi tiêu, họ lễ lạy. Điều đó là do họ đã vượt qua tính vị
kỷ bản thân.
Hỏi:
Vấn đề khó khăn lớn nhất của các đệ tử mới của thầy là gì?
Trả lời:
Những ý kiến. Đó là những quan điểm và những ý tưởng về tất cả mọi sự.
Về bản thân họ, về việc tu tập, về giáo lý của Đức Phật. Nhiều người đến đây tu
họ xuất phát từ thành phần cao hơn (giàu có, trí thức...) ở ngoài đời. Đó là những
thương gia giàu có, những cử nhân, tiến sĩ, những giáo sư và cả quan chức. Tâm
của họ đầy ắp những ý kiến và tư tưởng khác nhau về mọi thứ. Họ đã quá khôn
ngoan, lanh lợi, từng trải nên khó có thể nghe học liền từ người khác. Tâm của họ
giống cái ly dính chứa đầy nước dơ, nước cũ, nên cái ly đó không dùng được. Chỉ
khi nào trút bỏ và làm sạch cái ly đó thì nó mới dùng được để chứa thứ nước mới.
Họ cần phải dẹp hết tất cả mọi ý kiến và thành kiến đang chứa đầy ở trong tâm,
xả trống cái tâm, thì như vậy họ mới bắt đầu nhìn thấy. Sự tu tập của chúng ta là
vượt trên sự khôn lanh và vượt trên sự ngu ngốc. Nếu bạn cứ nghĩ ''Ta là người
https://thuviensach.vn
khôn ngoan, Ta giàu có, Ta là quan trọng, Ta hiểu biết mọi thứ về triết lý Phật giáo'', thì đó là vấn đề khó khăn. Bạn đã che lấp sự thật bằng cái “ngã” của mình. Tất cả những gì bạn nhìn thấy là cái ngã, cái ‘ta’, cái ‘của ta’. Nhưng đạo Phật là sự buông-bỏ cái ‘ta’, là tu tập để phá ngã. Đó là sự trống không, là tính không, Niết- bàn.
Hỏi:
Những ô nhiễm (trong tâm) như tham và sân chỉ là ảo hay chúng là có thực?
Trả lời:
Là cả hai. Những ô nhiễm chúng ta gọi là tham dục, hay sân giận, hay si mê
(tham, sân, si), đó chỉ là những cái tên bề ngoài, là những biểu hiện. Đơn giản
như khi chúng ta gọi cái bình bát là lớn, nhỏ, đẹp hay gì gì đó vậy. Đó không phải
là thực tại. Đó chỉ là khái niệm mà chúng ta đã tạo ra từ dục vọng ( tanha) của
chúng ta.
(Vì chúng ta ý muốn về lớn nhỏ, đẹp xấu, này nọ, nên chúng ta tạo ra những
khái niệm để uốn theo những dục vọng đó. Ví dụ, vì chúng ta nghĩ bình bát như
vầy mới là đẹp theo ý ta, cho nên ta tạo ra khái niệm như vậy là đẹp, và những
kiểu bình bát khác đó là xấu, chỉ là do ý muốn của chúng ta).
Khi chúng ta cái bình bát to hơn, ta gọi cái này là nhỏ. Dục vọng khiến ta
phân biệt này nọ. Nhưng dù vậy, sự thật vẫn là sự thật, thực tại vẫn là thực tại,
vẫn chỉ là như-nó-là. Nhìn theo cách như vậy. Bạn có phải là một ‘người’ không?
Bạn có thể trả lời “Phải”. ‘Người’ là cái bề ngoài. Nhưng thực ra bạn là một sự
kết hợp của nhiều yếu tố (tứ đại) hoặc của năm tập hợp (uẩn) vốn luôn luôn thay
đổi. Nếu tâm tự do, nó không phân biệt đối đãi gì cả. Không lớn và nhỏ, không
anh và tôi, không này và nọ. Chẳng có gì cả: không có bản ngã nào cả, vô ngã
( anattā). Nói đến tận cùng luôn, thực ra cũng chẳng có ngã hay vô ngã gì gì cả.
Hỏi:
Thầy có thể giải thích thêm về nghiệp ( kamma) giùm các con?
Trả lời:
https://thuviensach.vn
Nghiệp là hành động. Nghiệp là dính chấp. Thân, miệng và tâm đều tạo ra
nghiệp khi chúng ta còn dính chấp. Chúng ta tạo ra những thói quen (tập khí).
Những thói quen đó làm chúng ta khổ sau đó. Đó là kết quả của sự dính chấp của
chúng ta, của những ô nhiễm trước đây và trước kia của chúng ta. Tất cả mọi sự
dính chấp đều dẫn đến tạo nghiệp. Giả sử như bạn là một kẻ trộm trước khi bạn
trở thành một Tỳ kheo. Bạn đã từng ăn cắp, làm cho người mất bị khổ, làm cho
cha mẹ mình thấy khổ nhục. Bây giờ đã là một thầy tu, khi nghĩ lại về hành động
ăn cắp đó bạn cảm thấy tồi tệ và đến giờ vẫn thấy khổ vì hành động ăn cắp đó.
Nên nhớ, không phải chỉ có hành động của thân, mà lời nói và hành động của tâm
(ý) cũng tạo điều kiện cho các nghiệp quả sau đó. Nếu bạn từng làm chuyện tốt
trong quá khứ, giờ nhớ lại bạn sẽ thấy hạnh phúc. Trạng thái hạnh phúc này của
tâm là kết quả của nghiệp đã làm. Tất cả mọi điều đều do nguyên nhân mà khởi
sinh ngay trong tích tắc hay trong tương lai. Nhưng chúng ta không cần phải bận
tâm suy nghĩ về quá khứ, hay hiện tại, hay tương lai. Chỉ đơn giản quan sát thân
này và tâm này của chúng ta. Hãy tự mình hiểu rõ về nghiệp của mình. Quan sát
cái tâm. Tu tập và bạn sẽ thấy được rõ ràng. Tuy nhiên, cũng nên chắc là bạn hãy
để nghiệp của người khác cho họ, đừng dính vào hay xía vào nghiệp của người
khác. Nếu tôi uống thuốc độc, tôi dính độc. Bạn không cần phải chia sẻ chất độc
đó với tôi! Chỉ cần nhận lấy những gì tốt mà người thầy đã đưa ra. Rồi thì bạn sẽ
được bình an, tâm bạn sẽ được như tâm của người thầy. Nếu sau này suy xét về
chỗ này, bạn sẽ thấy rõ. Ngay cả bây giờ bạn không hiểu điều tôi đang nói, nhưng
sau này tu tập, nó sẽ trở nên rõ ràng với bạn. Bạn sẽ tự mình biết rõ. Đây được
gọi là Giáo Pháp.
Khi còn nhỏ, cha mẹ thường răn dạy, la rầy và nổi giận với chúng ta. Thực
ra cha mẹ chỉ muốn tốt cho con. Lâu ngày lớn dần lên chúng ta mới hiểu được lẽ
này. Khi cha mẹ và thầy cô la rầy, chúng ta thấy bực tức. Sau này lớn lên ta hiểu
tại sao họ làm vậy. Cũng vậy, có những điều bạn sẽ hiểu ra sau một thời gian dài
tu tập. Những người quá khôn lanh thường bỏ tu sau một thời gian ngắn. Bởi họ
chẳng bao giờ chịu học (vì họ nghĩ họ biết nhiều rồi). Bạn phải dẹp bỏ cái khôn
lanh và trí thức đó của mình. Nếu bạn nghĩ bạn giỏi hơn những người khác, bạn
chỉ sẽ khổ và khổ hoài mà thôi. Thật là đáng thương. Không cần phải bực tức hay
thất vọng nữa. Hãy bắt đầu tu tập thực sự. Đó là chỉ cần quan sát cái tâm và thân
của mình.
https://thuviensach.vn
Hỏi:
Đôi lúc con cảm thấy dường như từ khi con trở thành một Tỳ kheo con càng
có thêm nhiều khó khăn và khổ sở? Hay đi tu là phải gặp khó khổ?
Trả lời:
Tôi biết một số các thầy ở đây xuất tân từ nơi có nhiều tiện nghi ăn ở và nhiều sự tự do bên ngoài. Nếu so với những điều kiện tiện nghi đó thì ở đây các
thầy như đang sống trong điều kiện khắc khổ. Rồi trong việc tu hành, tôi lại bắt
các thầy phải ngồi và đợi hàng nhiều giờ. Thức ăn thì khác với mọi thứ được ăn ở
nhà mình. Nhưng mọi người đều phải cố trải qua những thứ ở đây. Đây là sự khổ
dẫn đến mục tiêu chấm dứt khổ. Đây là cách chúng ta tu học. Khi các thầy thấy
bực tức và thấy tiếc cho bản thân mình, thì đó là cơ hội để học hiểu tâm mình.
Phật đã gọi chính những ô nhiễm là những người thầy của chúng ta.
Tất cả các học trò ở đây đều giống như con cháu của tôi. Tôi chỉ có lòng từ
bi và sự tốt lành là ở trong tâm. Nếu sự có mặt của tôi làm cho các thầy khổ, điều
đó tốt cho các thầy. Tôi biết một số các thầy từng là người học cao và trí thức.
Những người có ít học vấn và ít kiến thức ngoài đời thì tu tập dễ dàng. Nhưng đối
với những tu sĩ người phương Tây như các thầy thì gặp nhiều khó khăn hơn về
tiện nghi, ăn ở, ngôn ngữ. Các thầy phải biết nhẫn nhục, kiên trì. Kiên nhẫn và
chịu khó là cốt lõi của việc tu tập. Khi tôi còn là thầy tu trẻ tuổi tôi không gặp
phải vấn đề khó khổ như vậy. Tôi nói tiếng Thái và ăn đồ Thái ở đây dễ dàng.
Thậm chí như vậy mà cũng đã có đôi lúc tôi thấy tuyệt vọng. Tôi đã từng chán
nản, mất kiêng nhẫn, muốn bỏ y hoàn tục, thậm chí muốn tự tử. Những điều đó
chỉ là do suy nghĩ còn lầm lạc. Tuy nhiên, khi nào các thầy nhìn thấy sự thật thì
các thầy không còn những suy nghĩ và thành kiến sai lầm như vậy nữa. Lúc đó
mọi thứ sẽ trở nên bình an.
Hỏi:
Thưa thầy, con đã tu tập lâu và đã phát triển những trạng thái rất bình an của
tâm. Giờ thì con nên làm gì tiếp?
Trả lời:
https://thuviensach.vn
Vậy là tốt. Cứ làm cho tâm được bình an và tập trung (định). Dùng sự định tâm đó để quán xét thân và tâm. Khi tâm không được bình an thì vẫn cứ quán sát
nó. Rồi thầy sẽ biết sự bình an thực sự là gì. Tại sao? Bởi lúc đó thầy sẽ thấy
được tính vô thường. Ngay cả sự bình an bạn cũng thấy ra nó là vô thường. Do
vậy, nếu ta dính chấp vào trạng thái bình an của tâm thì chúng ta sẽ bị khổ mỗi
khi tâm không được bình an. Ta sẽ bị khổ khi không có những trạng thái bình an
đó. Cứ buông bỏ mọi thứ, ngay cả đó là sự bình an.
Hỏi:
Có lần con nghe thầy nói rằng thầy sợ nhất những đệ tử tu tập quá siêng
năng, vậy là sao?
Trả lời:
Đúng rồi. Tôi sợ. Tôi sợ họ quá nghiêm túc, nghiêm trang. Họ cố tu hết sức,
nhưng trí tuệ thì không có. Họ tự đẩy mình vào sự khổ một cách không cần thiết.
Một số các thầy đã nhất tâm nhất nguyện phải tu để được giác ngộ. Họ nghiến
răng, nhắm mắt, gồng mình tu tập suốt ngày đêm. Tu quá mức. Tất cả mọi người
đều giống nhau: Họ không hiểu bản chất của mọi thứ hữu vi ( sankhārā). Tất cả
mọi thứ tạo-tác (hữu vi, hành), tâm và thân, đều là vô thường. Chỉ cần quan sát
nhìn và không dính mắc vào mọi thứ. Những người khác nghĩ rằng họ hiểu biết.
Họ khen chê, họ nhìn xem, họ đánh giá. Cũng chẳng sao. Họ có quyền có những
ý kiến. Sự phân biệt đối đãi là nguy hiểm. Giống như con đường với nhiều khúc
cua gấp. Nếu chúng ta cứ nghĩ những người khác là tốt hơn mình, tệ hơn mình,
hay giống mình, thì chúng ta đã cua lệch bánh xe khỏi con đường. Nếu chúng ta
còn phân biệt đối đãi, chúng ta sẽ còn khổ hoài.
Hỏi:
Con đã thiền tập nhiều năm. Tâm của còn mở rộng và bình an trong mọi
hoàn cảnh sống. Bây giờ con muốn quay lại tu tập những tầng thiền định thâm
cao. Như vậy có được không, thưa thầy?
Trả lời:
https://thuviensach.vn
Vậy cũng tốt. Đó là cách luyện tập tâm có ích. Nếu thầy đã có trí tuệ, thầy sẽ
không bị dính mắc hay tham đắm vào những tầng thiền định đó. Điều này cũng
giống như cái sự muốn ngồi thiền tập lâu hơn vậy. Điều đó cũng tốt, nhưng việc
thiền tập là khác với tư thế, nó không phải phụ thuộc vào một tư thế ngồi hay tư
thế nào. Vấn đề cốt lõi là phải nhìn vào tâm. Chỗ này mới là trí tuệ. Khi ta đã
quán xét tâm và hiểu được tâm, thì ta có trí tuệ để hiểu được những giới hạn của
thiền định, hoặc của kinh sách nói chung. Nếu thầy đã tu tập lâu và đã hiểu rõ về
sự không-dính-chấp, thì thầy có thể quay lại với kinh sách (đọc lại, coi lại, ôn lại). Lúc đó những kinh sách giống như những món tráng miệng ngọt ngào.
Chúng có thể giúp thầy để thầy chỉ dạy giáo lý lại cho những người khác một cách bài bản hơn. Hoặc thầy có thể quay lại tu tập các tầng thiền định (như đã
từng tu qua trước kia). Thầy có trí tuệ để biết không nên dính mắc hay tham đắm
vào bất kỳ thứ gì. Như vậy là ổn.
Hỏi:
Thưa thầy, thầy có thể nói lại một số điểm chính mà thầy đã giảng cho
chúng con trong mấy buổi hôm nay?
Trả lời:
Chúng ta phải quán xét về chính mình. Biết mình là ai. Biết thân này và tâm
này bằng cách chỉ cần quán xét. Khi ngồi, khi ngủ, khi ăn, ta biết những giới hạn
(kiêng cữ, kiềm chế) của mình. Dùng trí tuệ. Tu hành không phải để đắc đạt được
cái gì. Chỉ cần biết chánh niệm về mỗi mọi thứ đang diễn ra là gì. Toàn bộ sự
thiền tập của chúng ta là nhìn trực chỉ vào cái tâm của mình.
Chúng ta sẽ nhìn thấy khổ, thấy nguyên nhân khổ, và sự chấm dứt khổ.
Nhưng chúng ta phải có kiên-nhẫn; có nhiều sự chịu khó và kiên nhẫn. Dần dần,
tiệm tiến, rồi ta sẽ học được. Phật đã dạy các đệ tử nên ở tu học với sư thầy ít
nhất năm năm. Người tu phải biết học những giá trị của sự cho đi (bố thí), của
tính kiên nhẫn và của sự tận tâm, hết lòng vì tu tập.
Đừng tu tập một cách quá khắc khe, khuôn khổ. Đừng dính chấp vào những
nghi thức khuôn khổ bề ngoài. Quán xét về người khác là không tốt. Chỉ cần tự
nhiên và đơn thuần quan sát mọi sự của mình. Những giới luật Tỳ Kheo và những
thanh quy thiền môn ở đây là rất quan trọng. Chúng tạo ra một môi trường giản dị
https://thuviensach.vn
và hòa hợp để tu tập. Sử dụng các giới luật một cách tốt lành. Nhưng nhớ rằng, cốt lõi của Giới luật Tỳ kheo là quan sát tâm ý (ý hành), là quán xét cái tâm.
Chúng ta cần có trí tuệ. Đừng phân biệt, đối đãi. Các thầy có thấy mình nên bực
tức với một cái cây nhỏ trong rừng chỉ vì nó không cao, không to, hay không thẳng như những cây khác, hay không? Điều đó là lãng xẹt. Đừng phán đoán,
đánh giá về người khác. Nhân loại khác biệt nhau, nhân loại chín người mười loại. Không cần phải mang cái gánh nặng chỉ vì muốn thay đổi hay đồng hóa tất
cả họ. Do vậy, phải luôn nhẫn nhục, kiên nhẫn. Tu tập đức hạnh. Sống giản dị và
tự nhiên. Quan sát cái tâm. Đó chính là cách tu tập của chúng ta. Nó sẽ dẫn bạn
đến sự không còn ích kỷ. Dẫn đến sự bình an.
https://thuviensach.vn
Quyển 3
VỊ GIẢI THOÁT
https://thuviensach.vn
51
Tu Tập Tâm Này
31Tu tập tâm thực ra là... chẳng làm gì nhiều đối với tâm này. Đơn giản là nó tự sáng tỏ bên trong và tự chiếu sáng nó. Về bản chất tự nhiên, nó là bình an. Lý
do tâm không cảm thấy bình an ngay lúc này là do nó bị trôi lạc theo/vào những
trạng thái của chính nó. Đó không phải là bản thân nó tạo tác gì cho nó cả. Đó là
nó chỉ đơn thuần an trú vào bản tính tự nhiên của nó, chỉ là vậy thôi. Có lúc tâm
thấy bình an, có lúc tâm thấy không bình an, thì chỉ là do nó bị đánh lừa bởi những trạng thái đó của nó. Cái tâm chưa được tu tập thì thiếu trí tuệ. Nó ngu mờ.
Những trạng thái (sướng, khổ, vui, buồn...) xảy đến và đánh lừa nó chạy theo những sự sướng, khổ, khổ, sướng, vui, buồn...trong từng giây khắc. Vui rồi buồn.
Buồn rồi vui. Nhưng trạng thái tự nhiên của cái tâm nguyên thủy (chân tâm) thì
không phải là vui hay buồn gì cả. Cái trải nghiệm vui, trải nghiệm buồn đó không
phải là cái tâm nguyên thủy, mà đó chỉ là những trạng thái đã đánh lừa nó. Tâm bị
lạc mất, bị kéo đi bởi những trạng thái đó, nhưng nó không hề biết chuyện gì đang xảy ra với nó. Và kết quả là, chúng ta cảm nhận sướng và cảm nhận khổ
theo nó, bởi do cái tâm chưa được tu tập. Nó vẫn chưa được khôn ngoan. Và chúng ta cứ liên tục nghĩ rằng đó là tâm ta đang sướng hoặc tâm ta đang khổ, nhưng đích thực chỉ là cái tâm đó đang bị lạc mất theo những trạng thái sướng,
khổ...khác nhau mà thôi.
Điểm cần ghi nhớ, bản chất tự nhiên đích thực của tâm chúng ta là bình an.
(Giống như bản chất tự nhiên của một trái banh là nổi và ở yên trên mặt nước.
Nhưng nó luôn bị trăm chìm, ngàn nổi, lênh đênh, nhấp nhô, trôi giạt liên tục là
do bởi tác động bên ngoài của gió, sóng, nước, dòng chảy). Nó vốn là tĩnh tại và
tĩnh lặng giống như một chiếc lá không bị thổi bởi gió. Nhưng khi gió thổi thì nó
phất phơ, động đậy. Và tâm giống như vậy, nó động vọng là do những trạng thái
—nó dính theo những ý nghĩ. Nếu tâm không bị dính theo (chạy theo) những
trạng thái đó thì nó không bị động vọng, phất phơ này nọ, theo những trạng thái
đó. Nếu tâm “hiểu biết” được bản chất (sinh diệt) đích thực của các ý nghĩ, thì nó
sẽ ở yên, nó sẽ không dính mắc theo chúng. Trạng thái tự nhiên nguyên thủy của
https://thuviensach.vn
tâm là bình lặng. Và lý do tu tập của chúng ta là làm sao để có thể nhìn thấy tâm ở trong trạng thái bình lặng tự nhiên nguyên thủy vốn có của nó. Chúng ta nghĩ
rằng tâm tự nó thực sự thấy sướng, thấy khổ, thấy khoái, thấy đau, thấy vui, thấy
buồn. Nhưng, thực sự thì tâm không tạo ra bất kỳ sự sướng, khổ, vui, buồn... nào
cả. Những ý nghĩ (vọng tưởng) đã khởi lên và đánh lừa tâm và tâm bị dính theo
chúng. Do vậy, chúng ta thực sự phải tu sửa và huấn luyện cái tâm để nó phát huy
trí tuệ. Phát huy trí tuệ để ta hiểu rõ bản chất đích thực của các ý nghĩ (nhận thức,
vọng tưởng) thay vì cứ chạy theo chúng một cách ngu mờ, mù quáng.
Tâm này về bản chất là bình an. Hiểu rõ về lẽ thực này để chúng ta cùng
nhau thực hiện việc tu thiền khó khăn này một cách đúng lý.
https://thuviensach.vn
52
Về Thiền Tập
32Làm cho tâm tĩnh lặng là tìm ra điểm cân-bằng đúng đắn. Nếu chúng ta quá cố thúc cái tâm, nó sẽ đi lố điểm cân bằng đó; nhưng nếu chúng ta cố gắng không
đủ, thì nó sẽ không tới được điểm cân bằng đó.
Thông thường, tâm của chúng ta (người phàm) là không tĩnh tại và tĩnh lặng,
nó cứ động vọng, lăng xăng mọi lúc mọi nơi. Chúng ta phải làm cho tâm mạnh
mẽ. Làm cho tâm mạnh và làm cho thân mạnh là không giống nhau. Để làm cho
thân mạnh ta phải tập thể dục, gồng gánh, vận động để kết quả làm cho nó mạnh
chắc hơn. Nhưng làm cho tâm mạnh có nghĩa là làm cho nó bình an, chứ không
phải đi suy nghĩ này nọ. Đối với hầu hết kẻ phàm phu như chúng ta, tâm đã chưa
từng được bình an, nó cũng chưa bao giờ có được năng lực tập trung (định tâm,
samādhi)33, do vậy chúng ta phải thiết lập nó ở trong một giới hạn. Chúng ta ngồi thiền, ở cùng với cái “người biết”.
Nếu chúng ta cố ép hơi thở quá dài hay quá ngắn, chúng ta mất cân bằng,
tâm sẽ không được bình an. Giống như khi chúng ta bắt đầu đạp bàn đạp máy
may. Đầu tiên chúng ta phải thử, nhấp, nhịp sao cho bắt nhịp được với đà của bàn
đạp, sau khi nhịp và đà đã hòa hợp cân bằng chúng ta mới có thể may đồ thẳng
thớm một cách nhẹ nhàng. Theo dõi hơi thở cũng vậy. Chúng ta không quan tâm
nó ngắn hay dài, yếu hay mạnh ra sao, chỉ cần nhận biết nó. Đơn giản là cứ để
mặc nó, chỉ cần nhận biết theo nhịp thở tự nhiên của nó.
Khi nào được cân bằng, chúng ta lấy hơi thở làm đối tượng thiền của ta. Khi
thở vào, điểm bắt đầu hơi thở là ngay chóp mũi, điểm giữa là ngay giữa ngực và
điểm cuối là ở bụng. Đây là con đường hơi thở vào. Khi chúng ta thở ra, chỗ bắt
đầu là bụng, chỗ giữa là giữa ngực, và chỗ cuối là ngay chóp mũi. Cứ đơn thuần
nhận biết hơi thở ở chóp mũi, giữa ngực và bụng (theo hơi thở vào), rồi từ bụng,
đến chỗ giữa ngực và chóp mũi (theo hơi thở ra). Chúng ta chú tâm nhận biết ba
điểm tiếp xúc này của hơi thở để làm cho tâm mạnh vững, làm hạn chế các hành
vi khác của tâm, nhờ đó sự chú tâm chánh-niệm và sự tự-tỉnh giác có thể khởi
sinh và phát huy dễ dàng.
https://thuviensach.vn
Khi sự chú tâm đã an trú được vào ba điểm này, lúc đó chúng ta không cần chú tâm vào chúng nữa, mà chỉ cần nhận biết sự vào và sự ra của hơi thở, tập
trung sự chú tâm vào duy nhất nơi chóp mũi (hoặc điểm giữa môi trên), nơi mà
luồng hơi thở đi vào và đi ra. Chúng ta không cần theo hơi thở xuống ngực và
bụng như lúc đầu, lúc này chỉ cần thiết lập sự chú tâm chánh niệm vào duy nhất
chóp mũi trước mặt ta, và nhận biết hơi thở tại một điểm duy nhất này. Đi vào, đi
ra, đi vào, đi ra.
Không cần phải nghĩ đến điều gì đặc biệt. Lúc này chỉ tập trung vào công
việc đơn giản này, duy trì sự có mặt liên tục của tâm. Không cần phải làm gì thêm
nữa, chỉ đơn giản thở vào, thở ra.
Khi tâm trở nên tĩnh lặng, hơi thở được tinh lọc. Tâm và thân trở nên nhẹ
nhàng. Đây là trạng thái đúng của tiến trình thiền tập.
Khi ngồi thiền tâm trở nên được thanh lọc, nhưng dù tâm có ở trong trạng
thái nào thì chúng ta vẫn cứ chú tâm và tỉnh giác vào nó, vẫn liên tục nhìn nó,
biết nó. Hành vi của tâm đang ở đó, cùng với sự tĩnh lặng. Có vitakka, được gọi
là tầm (HV). Vitakka là hành động đưa tâm (hướng tâm) vào đề mục để quán xét
(đề mục thiền, đối tượng thiền). Nếu không có đủ sự chú tâm chánh niệm thì không có nhiều vitakka. Rồi có vicāra, được gọi là tứ (HV). Vicara là quán xét xung quanh đề mục đó. Nhiều loại nhận thức (tâm tưởng) yếu mờ khác nhau có
thể vẫn còn tiếp tục khởi sinh lúc này lúc khác, nhưng sự tự-tỉnh-giác
( sampajanna) là cái quan trọng—nhờ nó, mỗi thứ gì đang diễn ra chúng ta đều
biết rõ về thứ đó một cách liên tục. 34 Khi chúng ta tu tập sâu hơn, chúng ta sẽ
thường trực tỉnh giác về trạng thái thiền của chúng ta, biết rõ tâm có được thiết
lập một cách vững chắc hay không. Do vậy, sự tập trung (định) và sự tỉnh giác
(chánh niệm) đều có mặt.
Có một cái tâm bình an không có nghĩa là không có gì đang diễn ra, những
tâm tưởng (nhận thức) vẫn khởi sinh trong đó. Ví dụ, khi chúng ta nói về mức độ
bình an thứ nhất của tâm (tầng thiền định thứ nhất), chúng ta nói nó có năm yếu
tố. Cùng với vitakka (tầm) và vicāra (tứ), có yếu tố pīti (hỷ) khởi sinh trên nền tảng quán niệm và rồi có yếu tố sukha (lạc). Tất cả bốn yếu tố này nằm trong một
cái tâm đã được thiết lập trong sự tĩnh lặng. Chúng chỉ như là “một” trạng thái.
https://thuviensach.vn
Yếu tố thứ năm là ekaggatā (sự nhất-điểm). Bạn có thể thắc mắc làm sao chúng ta có được sự hội tụ nhất-điểm của tâm trong khi trong tâm cũng đang có
bốn yếu tố kia. Điều này là do bởi tất cả chúng đã hợp nhất với nhau trên nền
tảng sự tĩnh lặng. Tất cả chúng hợp lại được gọi là một trạng thái định-tâm ( samādhi). Năm yếu tố đó không phải là những trạng thái tâm thường ngày của
chúng ta, chúng là những yếu-tố của trạng thái tầng thiền định. Có năm yếu tố
(đặc tính) đó, nhưng chúng không quấy nhiễu nền tảng tĩnh lặng.
Có vitakka (tầm) kéo tâm đến đối tượng (đề mục) quán niệm, nhưng nó
không làm quấy nhiễu tâm. Có vicara (tứ) quán niệm xung quanh đối tượng quán
niệm, và có yếu tố hoan hỷ (hỷ) và hạnh phúc (lạc) khởi sinh, nhưng chúng
không quấy nhiễu tâm. Vì vậy, tâm là “một” với những yếu tố này. Tầng thiền
định ( jhana) bình an thứ nhất là như vậy.
Chúng ta không cần phải gọi tên là các tầng nhất thiền, nhị thiền, tam thiền,
tứ thiền... chỉ đơn giản gọi nó là “một cái tâm bình an”. Khi tâm càng lúc càng
tĩnh lặng hơn nó sẽ buông bỏ vitakha và vicara (tầm và tứ), chỉ còn lại yếu tố piti và sukha (hỷ và lạc). Tại sao tâm dẹp bỏ tầm và tứ? Bởi khi tâm càng được thanh
lọc tinh-tế hơn, những hành vi tầm và tứ trở nên quá thô-tế đối với tâm. (Đường
lối của thiền định là từ từ đi đến một cái tâm thanh lọc hơn và tinh tế hơn!). Ở
giai đoạn thiền này, khi tâm dẹp bỏ tầm và tứ, những cảm giác hân hoan tột cùng
(hỷ) có thể khởi sinh, nước mắt có thể chảy dài vì mừng vui. Nhưng đến khi tâm
càng đạt định thâm sâu hơn, thì yếu tố hoan hỷ (hỷ) này cũng bị dẹp bỏ, chỉ còn
lại yếu tố hạnh phúc (lạc) và sự nhất-điểm của tâm. Rồi cuối cùng tâm cũng dẹp
bỏ luôn yếu tố hạnh phúc (lạc), chỉ còn lại một cái tâm được thanh lọc tinh-tế
nhất. Trạng thái tâm lúc này chỉ còn có hai yếu tố là sự buông-xả ( upekkha) và sự
nhất-điểm ( ekaggata). Tất cả các yếu tố khác đều đã bị dẹp bỏ. Tâm tĩnh tại, bất
động.
Một khi tâm bình an thì điều đó (sự bất động của tâm) có thể xảy ra. Ta
không cần nghĩ nhiều về điều đó, nó tự xảy ra khi những yếu tố nhân duyên chín
muồi. Đây được gọi là năng lượng của một cái tâm bình an. Trong trạng thái này
tâm không bị đờ đẫn, ngu mờ; năm chướng ngại [tham, sân, bất an và lo lắng, đờ
đẫn và ngu mờ, và nghi ngờ] đều đã biến mất. Nhưng nếu năng lượng không đủ
mạnh và sự chánh niệm còn yếu, thì nhiều lúc sẽ khởi sinh những nhận thức (tâm
tưởng) gây phiền não. Tâm thì bình an nhưng dường như nó vẫn còn “một lớp
https://thuviensach.vn
mơ mờ” bên trong sự tĩnh lặng. Nhưng đó cũng không phải là sự đờ đẫn hay buồn ngủ thông thường, mà đó là một số tâm tưởng sẽ hiện lên– có thể ta sẽ nghe
thấy một âm thanh hoặc nhìn thấy một con chó hay thứ gì đó. Nó không rõ ràng,
nhưng đó cũng không phải trạng thái giấc mơ. Điều này là do năm yếu tố nói trên
đã bị mất cân bằng và yếu đi.
Tâm có xu hướng giở trò giả-thật bên trong những tầng tĩnh lặng. Khi tâm ở
trong trạng thái này, những tâm ảnh ( nimitta) nhiều lúc khởi sinh thông qua bất
kỳ giác quan nào đó, và người thiền không thể nào nhận ra chính xác thứ gì đang
diễn ra. “Ta đang ngủ? Không. Đó là mơ? Không, đó không phải là mơ...”.
Những nhận thức (tưởng) này khởi sinh ngay giữa sự tĩnh lặng; nhưng nếu tâm
thực sự tĩnh lặng và trong suốt thì chúng ta sẽ không nghi ngờ hay đặt câu hỏi gì
về những tâm tưởng hay tâm ảnh đó khi chúng khởi sinh. Những câu hỏi như “Ta
đang bị trôi? Ta đang ngủ hay sao? Ta đang bị lạc tâm?..” sẽ không khởi lên, bởi
vì những câu hỏi đó là đặc điểm của một cái tâm vẫn còn đang nghi ngờ. Câu hỏi
“Tôi đang ngủ hay tỉnh thức”... là tâm đang còn bối rối, ngu mờ. Đó là cái tâm
đang bị lạc lối bên trong chính nó. Nó giống như mặt trăng đi vào sau đám mây.
Ta vẫn còn nhìn thấy trăng nhưng mây đã làm nó mờ đi. Nó không giống mặt
trăng thoát ra khỏi đám mây mù, sáng rõ và tỏa sáng. Khi tâm được bình an và
được thiết lập vững chắc trong sự chánh-niệm và sự hiểu-biết-rõ-ràng thì ta sẽ
không còn nghi ngờ hay băn khoăn gì về những hiện tượng khác nhau khởi sinh
trong tâm. Tâm sẽ thực sự vượt trên những chướng ngại. Ta sẽ thấy biết một cách
rõ rệt mỗi sự xảy ra trong tâm như nó là. Ta không còn nghi ngờ nghi vấn bởi vì
tâm đang trong suốt và sáng tỏ. Cái tâm đạt đến trạng thái định ( samadhi) là như
vậy đó.
Một số người thấy khó đạt định bởi vì họ không có những khuynh hướng
đúng đắn. Họ có định, nhưng nó không mạnh, không chắc. Tuy nhiên, một người
có thể đạt sự bình an bằng cách dùng trí tuệ, bằng cách suy xét (quán xét, quán
niệm) và nhìn thấy sự-thật của mọi sự. Đây là cách dùng trí-tuệ (minh sát) thay vì
định-lực (thiền định). Chẳng hạn, không cần thiết phải ngồi xuống thiền thì mới
có được sự tĩnh lặng trong tu hành. Chỉ cần hỏi chính mình “Đây là gì”...và suy
xét và giải quyết vấn đề ngay tại đó!. Một người có trí tuệ là như vậy. Người ấy
không cần phải có định lực cao sâu, mặc dù cần phải có một mức định lực nào
đó: chỉ cần một mức định lực cần thiết đủ để phát triển trí tuệ. Điều đó giống như
https://thuviensach.vn
việc trồng lúa và trồng bắp vậy. Người ta có thể cần ăn gạo nhiều hơn ăn bắp. (Có nơi trồng nhiều bắp, có nơi họ trồng chủ lực nhiều lúa hơn, vì họ ăn nhiều gạo
hơn). Sự tu tập của chúng ta cũng vậy: chúng ta có thể dựa chủ lực vào trí-tuệ
(hơn là định-lực) để giải quyết những vấn đề. Khi ta nhìn thấy sự thật, thì sự bình
an sẽ khởi sinh.
Hai cách tu tập là không giống nhau. Một số người có trí tuệ minh sát và
mạnh về trí tuệ, nhưng họ không có nhiều định lực. Khi họ ngồi thiền họ không
được bình an cho lắm. Họ thường nghĩ nhiều, quán sát cái này, suy xét cái
kia...cho đến cuối cùng, họ quán xét một cách rõ ràng về sự khổ và sướng, và họ
nhìn thấy sự thật bên trong chúng. Một số nghiêng về cách tu tập này hơn là thiền
định. Khi đang đứng, đang đi, đang ngồi hay đang nằm, sự giác ngộ có thể xảy ra.
Bằng việc nhìn-thấy, bằng việc buông-bỏ, họ đạt đến sự bình an. Đạt đến sự bình
an thông qua sự thấy biết sự thật, thông qua sự vượt qua nghi ngờ; họ vượt qua
nghi ngờ bởi do họ đã tự thân nhìn thấy sự thật cho chính mình.
Một số người ít trí tuệ nhưng họ có khả năng định-tâm rất mạnh. Họ có thể
nhập định sâu một cách nhanh chóng, nhưng không có nhiều trí tuệ, họ không bắt
kịp những ô nhiễm của họ (khi chúng khởi sinh trong tâm), họ không biết về
chúng. Nên họ không giải quyết được những vấn đề.
Nhưng dù chúng ta có thiền theo bất cứ cách nào, điều quan trọng của thiền
là dẹp bỏ những cách nghĩ sai lầm (tà kiến), để còn lại cách nhìn đúng đắn (chánh kiến). Chúng ta cần loại bỏ sự bất ổn, để còn lại sự bình an!
Thực ra, cách tu nào cũng dẫn đến một nơi. Đó chỉ là hai-mặt của việc tu
tập, nhưng hai thứ đó, định và tuệ, đi chung với nhau. Chúng ta không thể tu cái
này và bỏ cái kia. Thiệt là không có chuyện như vậy. Định và tuệ phải đi chung
với nhau. (Đó là lẽ tự nhiên của việc thiền tập đúng đắn).
Cái đang quan sát những thứ khác nhau khởi sinh trong tâm trong khi ngồi
thiền thì được gọi là sự chánh-niệm (sati). Sự chánh niệm này là điều kiện, thông qua tiến trình tu tập, giúp cho những yếu tố khác khởi sinh. Chánh niệm là sống.
Khi chúng ta không có chánh niệm, chúng ta vô tâm, buông thả thì cũng giống
như ta đang chết. Nếu chúng ta không có chánh niệm, lời nói và hành động của
chúng ta không có ý nghĩa. Chánh niệm đơn giản chỉ là sự nhớ, niệm, hằng nhớ,
thường nhớ. Nó là nguyên nhân làm khởi sinh sự-hiểu-biết- rõ-ràng (sự tự-tỉnh-
giác) và trí tuệ. Những đức hạnh chúng ta đã tu tập cũng không hoàn hảo nếu https://thuviensach.vn
thiếu sự chánh niệm. Chánh niệm là cái quan sát chúng ta khi ta đang đứng, đang đi, đang ngồi, và đang nằm. Ngay cả khi ta không còn ở trong chánh định (đã thoát ra khỏi trạng thái định samadhi, đã ra khỏi tầng thiền định jhana), thì sự
chánh niệm cũng phải nên có mặt xuyên suốt.
Bất cứ điều gì ta làm, ta phải quan tâm. Một cảm nhận hỗ thẹn (do thấy
mình sai trái)35 sẽ khởi sinh. Chúng ta sẽ thấy hỗ thẹn về những điều mình làm là không đúng. Khi sự hỗ thẹn tăng lên thì niệm nhớ cũng tăng lên. Khi sự chánh
niệm tăng lên thì sự vô tâm vô ý thức sẽ bớt đi. Ngay cả khi chúng ta không đang
ngồi thiền, những yếu tố này vẫn có mặt trong tâm.
Và điều này khởi sinh nhờ có tu tập chánh niệm (sati). Hãy tu tập sự chánh
niệm! Đây chính là cái quan sát việc chúng ta đang làm trong hiện tại. Chánh niệm có giá trị đích thực. Chúng ta cần biết rõ chính mình trong suốt thời gian.
Nếu chúng ta hiểu biết rõ chính mình theo cách này, sự đúng-phải sẽ vượt lên trên
sự sai-trái, chánh sẽ vượt trội trên tà, con đường đạo sẽ trở nên rõ ràng, và nguyên nhân của tất cả mọi sự hỗ thẹn (thấy mình sai trái) sẽ tan mất. Trí tuệ sẽ
khởi sinh.
Chúng ta sẽ gom tất cả mọi việc tu hành theo công thức của Phật: tu dưỡng
đức hạnh, thiền định, trí tuệ [giới, định, tuệ]. Để tập trung, tự trọng, tự cân nhắc,
tự kiểm soát, thì tu tập giới hạnh đạo đức. Để cho tâm được thiết lập vững chắc
trong sự kiểm soát đó, thì tu tập sự định tâm, tức thiền định. Để được hoàn thiện, để có sự hiểu biết bao trùm bên trong mọi hành vi mình đang làm, thì tu tập trí
tuệ. Nói tóm lại, tu hành bao gồm giới, định, tuệ; hoặc nói cách khác, đó là con
đường đạo (Bát Chánh Đạo). Không có con đường nào khác.
https://thuviensach.vn
53
Con Đường Hòa Hợp
36Hôm nay, tôi muốn hỏi tất cả quý vị: ''Quý vị đã chắc chưa, quý vị đã chắc chắn về việc tu thiền chưa?''. Tôi hỏi vậy bởi thời bây giờ có nhiều thầy dạy thiền, có thầy là nhà sư và có thầy người tại gia, và tôi sợ rằng quý vị sẽ luôn
lung lạc hoặc hoài nghi. Chúng ta phải hiểu rõ thì mới có thể làm cho tâm bình an
và vững mạnh.
Chúng ta hiểu rõ con đường tám phần (Bát Chánh Đạo) là bao gồm ba
mảng: giới, định, tuệ. Tất cả con đường đơn giản là vậy. Việc tu tập của chúng ta
là làm sao cho con đường đạo đó khởi sinh bên trong ta.
Khi ngồi thiền, chúng ta được dạy là nhắm mắt lại, không nhìn ngó thứ gì
khác, bởi lúc này chúng ta đang nhìn một cách trực tiếp vào cái tâm. Khi chúng ta
nhắm mắt, sự chú tâm của chúng ta hướng vào trong. Chúng ta thiết lập sự chú
tâm vào hơi-thở, tập trung tất cả cảm giác của ta vào đó, hướng sự chánh niệm
của ta vào đó. Khi những yếu tố của con đường đạo hòa hợp với nhau thì chúng
ta có thể nhìn thấy hơi thở, những cảm giác, tâm và những đối tượng của tâm
‘đúng như chúng là’. Ở đây chúng ta nhìn thấy “điểm tập trung” (tiêu điểm), nơi
mà sự định tâm ( samādhi) và những yếu tố khác của con đường hội tụ về lại nhau
một cách hòa hợp.
Khi chúng ta ngồi thiền, theo dõi theo hơi thở, hãy tự nghĩ rằng ngay lúc này
mình đang ngồi một mình. Không có ai đang ngồi quanh ta, chẳng có gì cả. Phát
huy cái cảm giác rằng ta đang ngồi một mình cho đến khi tâm buông bỏ hết mọi
thứ bên ngoài, tập trung duy nhất vào hơi thở. Nếu bạn cứ nghĩ: ''Người này đang
ngồi đây, người kia đang ngồi kia'' thì không có được bình an, tâm không hướng
vào trong. Chỉ cần dẹp mọi thứ đó qua một bên cho đến khi bạn cảm thấy không-
ai ngồi quanh bạn, cho đến khi không-có-gì xung quanh bạn, cho đến khi bạn
không còn lăng xăng hay để ý những thứ xung quanh.
Cứ để hơi thở tự nhiên, đừng bắt nó thở dài hay ngắn hay gì gì đó, chỉ ngồi
và quan sát hơi thở đi vào và đi ra. Khi tâm buông bỏ tất cả mọi nhận thức bên
ngoài, thì tiếng xe chạy hay âm thanh khác cũng không còn quấy nhiễu ta. Không
https://thuviensach.vn
còn gì, dù là hình sắc hay âm thanh, còn quấy nhiễu ta nữa, bởi tâm không còn tiếp nhận chúng. Sự chú tâm của ta sẽ hội tụ nơi hơi thở.
Nếu tâm còn bị rối và không thể tập trung vào hơi thở, hãy hít vào thật sâu,
sâu đến mức có thể, rồi thở ra hết cho đến khi không còn gì. Làm như vậy ba lần,
rồi thiết lập lại sự chú tâm. Tâm sẽ trở nên yên lặng.
Tâm được yên lặng trong một chốc lát là chuyện bình thường; nhưng rồi nó
lại lăng xăng và rối động trở lại. Lúc này, ta lại tập trung, hít thật sâu lại như
trước, rồi thiết lập sự chú tâm vào lại hơi thở. Cứ làm như vậy, cứ luyện tập như
vậy. Tập luyện như vậy nhiều lần bạn sẽ trở nên thông thạo với cách đó, tâm sẽ
buông bỏ mọi thứ bên ngoài. Những nhận thức bên ngoài không thể chạm đến
tâm nữa. Lúc này sự chánh niệm (sati) đã được thiết lập vững vàng.
Khi tâm càng được thanh lọc tinh tế hơn, thì hơi thở cũng trở nên tinh tế
hơn. Những cảm giác sẽ dần dần trở nên tinh nhẹ hơn, thân và tâm sẽ thấy nhẹ
hơn. Sự chú tâm của ta chỉ hướng vào bên trong, ta nhìn thấy hơi thở-vào và hơi
thở- ra một cách rõ rệt, ta nhìn thấy tất cả mọi nhận thức một cách rõ rệt. Lúc này
ta sẽ nhìn thấy sự hòa hợp của giới, định, tuệ. Đây được gọi là con đường hòa
hợp. Khi có sự hòa hợp này, tâm của ta sẽ không còn bối rối, nó sẽ hợp nhất thành một. Đây được gọi là sự định-tâm ( samādhi).
Sau khi quan sát hơi thở một lúc lâu, hơi thở sẽ trở nên rất tinh tế; dần dần
sẽ không còn sự tỉnh giác vào hơi thở, mà chỉ còn lại đơn thuần một sự tỉnh giác
thuần túy. Hơi thở có thể trở nên rất vi tế gần như biến mất! Dường như chúng ta
'chỉ đang ngồi' đó chứ không có hơi thở nào hết. Thực là, hơi thở vẫn có đó, nhưng nó quá vi tế, quá nhẹ như thể nó không còn nữa. Điều này là do tâm đã đạt
đến trạng thái tinh tế nhất, chỉ còn có một sự thuần tỉnh giác. Nó đã vượt qua hơi
thở. Sự-biết rằng hơi thở đã biến mất đã được thiết lập. Vậy thì lấy gì để làm đối
tượng thiền lúc này? Chúng ta lấy ngay sự-biết đó làm đối tượng thiền, đó là sự-
biết hay sự tỉnh-giác rằng hơi thở đã biến mất.
Một số điều bất ngờ có thể xảy ra trong lúc này; chúng có thể xảy ra đối với
một số người, nhưng có thể không xảy ra đối với người khác. Nếu chúng xảy đến,
ta phải có sự chánh niệm vững chắc và mạnh mẽ. Một số người thiền khi thấy hơi
thở biến mất liền hoảng sợ, họ sợ rằng mình đã chết. Chúng ta cần hiểu biết rõ
tình huống này như nó là: đó chỉ là điều tự nhiên chứ không phải chết chóc gì hết.
https://thuviensach.vn
Chúng ta chỉ cần nhận biết rằng hơi thở không còn và lấy sự-biết đó làm đối tượng chú tâm tỉnh giác của chúng ta.
Chúng ta có thể nói chính đây là loại định ( samādhi) chắc chắn nhất, vững
chắc nhất: chỉ có duy nhất một trạng thái tâm vững chắc và bất động. Có lẽ lúc
này thân cũng trở nên rất nhẹ nhàng như thể không có thân nào hết vậy. Chúng ta
cảm giác như mình đang ngồi trên chân không, hoàn toàn trống không. Mặc dù
cảm giác này là lạ thường, nhưng chỉ cần biết rằng điều đó không có gì phải lo
lắng. Thiết lập tâm một cách vững chắc như vậy.
Khi tâm được hợp nhất một cách vững chắc, không còn nhận thức giác quan
nào quấy nhiễu tâm nữa, người thiền có thể duy trì trạng thái định-tâm đó bao
nhiêu lâu tùy theo ý mình. Không còn những cảm giác đau khổ quấy nhiễu chúng
ta. Khi sự định-tâm ( samādhi) đã đạt đến mức này, chúng ta có thể thoát ra khỏi
nó vào một thời điểm mà mình đã chọn. Nhưng chúng ta thoát ra khỏi trạng thái
định-tâm ( samādhi) (tức tầng thiền định jhana) là thoát ra một cách sảng khoái, hạnh phúc, chứ không phải bởi vì chúng ta thấy chán chê nó hoặc vì mệt mỏi.
Chúng ta thoát ra vì chúng ta đã nhập định đủ trong giờ thiền này, chúng ta cảm
thấy sảng khoái và thư thái, chúng ta không bị chút khó khổ nào hết.
Nếu chúng ta phát triển loại định này thì khi ta ngồi thiền, ví dụ 30 phút hay
1 tiếng, tâm sẽ được mát mẻ và yên tĩnh trong suốt mấy ngày sau. Khi tâm đã
được mát mẻ và yên tĩnh như vậy, thì nó là sạch sẽ. Bất cứ thứ gì ta trải nghiệm,
tâm sẽ lập tức nhận biết và điều tra về thứ đó. Đây là kết quả của sự định-tâm
( samādhi).
Giới hạnh có một chức năng, thiền định có chức năng khác, và trí tuệ có
chức năng khác. Ba yếu tố này giống như một vòng tròn. Chúng ta có thể nhìn
thấy tất cả chúng bên trong một cái tâm bình an. Khi tâm được tĩnh lặng, nó có
được sự hội-tụ và sự kiềm-chế nhờ có trí tuệ và năng lượng định tâm. Khi tâm
càng được hội tụ (gom lại) hơn, thì nó càng trở nên tinh tế hơn, nhờ đó nó càng
quay lại hỗ trợ sức mạnh cho giới hạnh tăng lên trong sự tinh khiết. Khi giới hạnh
được tinh khiết (trong sạch) hơn, nó lại giúp phát triển sự tập trung và định tâm.
Khi sự định-tâm được thiết lập một cách vững chắc, nó sẽ giúp làm khởi sinh ra
trí tuệ. Giới, định, tuệ trợ giúp lẫn nhau, chúng liên quan tương tức với nhau như
vậy.
https://thuviensach.vn
Cuối cùng, con đường đạo trở thành một và vận hành suốt mọi lúc mọi nơi.
Chúng ta nên chú ý giữ gìn cái sức mạnh có được từ con đường đạo đó (tức sức
mạnh của định, chánh định), bởi vì đó là sức mạnh dẫn đến sự thâm nhập minh
sát và trí tuệ.
Về Những Nguy Hại Của Sự Định-Tâm ( Samādhi)
Sự định-tâm ( samādhi) có khả năng làm hại hay làm lợi cho người thiền, chúng ta không thể nói nó chỉ toàn có hại hoặc chỉ toàn có lợi. Đối với những
người không có trí, nó là có hại. Nhưng đối với người có trí, nó thực sự có lợi, vì
nó sẽ dẫn đến trí tuệ minh sát.
Sự nguy hại có thể đối với người thiền chính là khi thâm nhập vào trạng thái
định sâu [tầng thiền định, jhāna], lúc này định ( samādhi) rất sâu và kéo dài. Loại định sâu này (tầng thiền định) mang lại sự bình an lớn lao, tuyệt trần. Khi có sự
bình an thì có hạnh phúc (lạc). Nhưng khi có hạnh phúc thì dễ khởi sinh sự tham
đắm và dính mắc vào đó. Người thiền không còn muốn suy xét (quán niệm) về
bất kỳ điều gì khác, người thiền chỉ muốn đắm mình vào cái cảm giác sướng
khoái dễ chịu ngất ngay đó. Khi chúng ta đã tu tập lâu năm, chúng ta có thể thành
thạo với việc nhập định một cách rất nhanh chóng. Ngay khi chúng ta bắt đầu nhận biết đối tượng thiền của ta, tâm nhập vào tĩnh lặng, và chúng ta không còn
muốn thoát ra để điều tra suy xét (quán xét, quán chiếu, quán niệm) về bất kỳ
điều gì nữa. Chúng ta bị dính kẹt vào ‘cảnh giới’ hỷ lạc ngất ngây đó. Đây là chỗ
nguy hại đối với những ai đang thiền tập ở giai đoạn đó.
Chúng ta cần phải dùng trạng thái cận-định ( upacāra samādhi): Ở đây, khi
ta nhập định, và rồi khi tâm đã đủ định sâu, chúng ta thoát ra và quán sát và xem
xét hoạt động bên ngoài37. Nhìn xem hoạt động bên ngoài (với cái tâm đạt định-sâu) sẽ làm khởi sinh ra trí tuệ. Chỗ này hơi khó hiểu, bởi vì hành động đó trông
giống như sự hướng ngoại, giống như sự nghĩ suy này nọ, giống như sự vọng
tưởng thường ngày của cái tâm bình thường của chúng ta. Khi có suy nghĩ hay ý
nghĩ, chúng ta có thể cho rằng tâm không được bình an, (về lý là vậy), nhưng thực ra sự suy nghĩ đó đang nằm trong một sự tĩnh lặng, nằm trong trạng thái định. Có sự quán xét, nhưng nó không làm quấy nhiễu trạng thái định. Chúng ta
có thể đưa ý nghĩ (tư tưởng) lên để điều tra suy xét nó, đó không phải là sự nghĩ
https://thuviensach.vn
ngợi vô mục đích hay chỉ là sự nghĩ đoán này nọ. Mà đó chính là “sự tỉnh giác bên trong sự tĩnh lặng và sự tĩnh lặng nằm trong sự tỉnh giác”. (Sự rõ biết trong
định, định với sự rõ biết). Nếu đó là sự nghĩ suy và vọng tưởng bình thường thì
tâm đâu có được bình an như vậy, nó sẽ bị quấy nhiễu và động vọng ngay. Nhưng
ở đây tôi đang không nói về sự suy nghĩ bình thường, mà về một cảm giác khởi
sinh từ cái tâm bình an đó. Đây được gọi là “sự quán- xét' (suy xét, quán chiếu).
Trí tuệ khởi sinh ở đây, ngay chỗ sự quán-xét này.
Như vậy, trạng thái đạt định có thể là định đúng đắn (chánh định) hoặc có
thể là định sai lạc (tà định). Định sai lạc có nghĩa là tâm tiến vào nhập định và
không còn sự tĩnh giác rõ biết nào hết. Người thiền có thể ngồi đó nhập định 2
tiếng đồng hồ hoặc cả ngày, nhưng tâm chẳng biết nó đang ở đâu hoặc điều gì
đang xảy ra. Nó chẳng biết gì hết. Có sự tĩnh lặng, có định, nhưng tất cả chỉ có
vậy. Điều đó cũng giống như ta có một con dao đã được mài luyện sắc bén và
cứng chắc nhưng ta chẳng biết dùng nó để cắt gọt thứ gì hữu ích. Đây là loại định
ngu mờ, chìm đắm, nó không có nhiều sự tự-tỉnh-giác, không có sự rõ-biết
( sampajanna). Người thiền có thể (sau đó) nghĩ rằng mình đã đạt đến sự tột cùng,
nên người thiền ‘không thèm’ nhìn xem hay xem xét bất kỳ thứ gì khác nữa.
Tầng thiền định này có thể trở thành một kẻ thù của mình mà người đó không
hay. Trí tuệ không thể nào khởi sinh bởi đâu có sự tỉnh-giác hay rõ-biết về cái
đúng, cái sai.
Định đúng đắn (chánh định) là định có đi kèm sự tỉnh-giác, sự rõ-biết.
Chánh định là có đầy đủ sự chánh niệm (sati) và sự hiểu biết rõ ràng (sự rõ biết, sự tự tỉnh giác, sampajanna). Nếu là chánh đinh thì dù là định-sâu ở mức nào cũng luôn có sự tỉnh giác. Chánh định là luôn có đầy đủ sự chánh niệm và sự hiểu
biết rõ ràng. Đây là loại định có khả năng làm khởi sinh trí tuệ, người thiền không
thể bị ‘chìm đắm’ hay bị ‘lạc hồn’ trong đó. Người thiền tập nên hiểu rõ chỗ này.
Bạn không làm gì được nếu không có sự tỉnh giác, sự tỉnh giác này phải có mặt từ
ngay lúc đầu cho đến cuối. Loại định này thì không có nguy hại.
Quý vị có thể thắc mắc: ích lợi là chỗ nào?, làm sao trí tuệ có thể khởi sinh
từ trạng thái đạt định đó? Khi chánh định đã được phát triển, thì trí tuệ luôn có cơ
hội khởi sinh. Khi mắt nhìn thấy hình sắc, tai nghe âm thanh, mùi ngửi mùi hương, lưỡi nếm mùi vị, thân đụng chạm xúc, hoặc tâm trải nghiệm những nhận
thức thuộc tâm - trong mọi tư thế - thì tâm luôn an trú với một sự hiểu-biết đầy đủ
https://thuviensach.vn
về bản chất đích thực của các nhận thức giác quan (tưởng) đó, nhưng nó không chạy theo những nhận thức hay tâm tưởng đó.
Khi tâm có trí tuệ, nó không còn ‘chọn lấy’ này nọ, (tức không còn chạy
theo thứ này thứ nọ, nhận khổ, nhận sướng, thích, ghét...). Khi đó, trong bất kỳ tư
thế nào, ta cũng hoàn toàn rõ-biết về sự khởi sinh của sướng và khổ. Đây được
gọi là sự tu tập đúng đắn, sự rõ-biết có mặt trong tất cả mọi tư thế. Chữ “tất cả
mọi tư thế” không chỉ dùng để chỉ các tư thế của thân, mà ở đây chỉ luôn về tâm,
cái tâm có sự chánh niệm và sự hiểu biết rõ ràng về sự thật mọi lúc, mọi nơi. Khi
định được tu tập và phát triển một cách đúng đắn, trí tuệ khởi sinh như vậy. Đây
được gọi là 'trí tuệ minh sát', 'trí tuệ thâm nhập', là sự hiểu-biết về sự thật.
Có hai loại bình an—loại thô tế và loại vi tế. Loại bình an có được từ trạng
thái định là loại còn thô tế. Khi tâm được bình an thì khởi sinh niềm hỷ lạc, hạnh phúc. Rồi tâm coi sự hạnh phúc đó là sự bình an. Nhưng hạnh phúc và không hạnh phúc, sướng và khổ chính là sự trở-thành và sự sinh. (Còn đối đãi sướng-khổ là còn sự trở thành và sự sinh, theo lý của vòng Duyên Khởi). Do vậy, ngay
đó vẫn còn chưa thoát ra khỏi vòng luân hồi sinh tử ( samsāra), bởi chúng ta vẫn
còn dính chấp vào sướng-khổ. Do vậy, hạnh phúc đó không phải là bình an, và sự
bình an kiểu đó chưa phải là hạnh phúc đích thực.
Loại bình an khác là loại bình an có được từ trí tuệ. Khi có trí tuệ, chúng ta
không nhầm lẫn giữa yếu tố hạnh phúc (lạc) với sự bình an; chúng ta rõ biết về
cái tâm quán sát và rõ biết về bản chất sướng khổ thì mới là sự bình an. Sự bình
an khởi sinh từ trí tuệ không phải là hạnh phúc, nhưng chính cái nhìn thấy sự thật về sướng khổ mới là sự bình an. (Cái đó là cái tâm thấy-biết). Sự dính mắc vào
sướng khổ không còn khởi sinh, vì cái tâm thấy biết đã vượt lên trên sự dính mắc
đối đãi đó. Đây mới chính là mục tiêu đích thực của việc thiền tập, của Thiền Phật giáo.
https://thuviensach.vn
54
Con Đường Trung Đạo Bên Trong
38Giáo lý đạo Phật là hướng về dẹp bỏ điều xấu ác, làm điều tốt lành. Rồi, khi những điều xấu ác được từ bỏ và những điều thiện lành được tạo lập, chúng ta
cần phải bỏ luôn cả hai điều xấu ác và thiện lành. (Không nghĩ thiện, không nghĩ
ác). Chúng ta đã từng nghe đủ về thiện về ác nhiều lắm rồi, nên hôm nay tôi nói
thêm về con đường Trung Đạo, đó là con đường vượt trên cả hai thứ thiện và ác
đó.
Tất cả những bài thuyết Pháp và giáo lý của Đức Phật đều có chung một
mục tiêu—đó là chỉ ra con đường giải thoát khỏi khổ cho những người chưa giải
thoát khỏi khổ. Những giáo lý có mục đích mang lại cho chúng ta sự hiểu biết
đúng đắn (chánh kiến). Nếu chúng ta không có chánh kiến, thì chúng ta không thể
đạt đến sự bình an.
Khi các vị Phật đã thành giác ngộ và bắt đầu chỉ giáo, họ đã nói rõ có hai
cực đoạn—đó là tham đắm vào khoái lạc và dấn thân vào khổ hạnh. (Một cách là
ham sướng, một cách là khổ hạnh). Hai cách đó chỉ là sự mê muội, mê đắm.
Những ai mê đắm vào khoái lạc giác quan hay sự đau đớn giác quan thì tâm luôn
đều luôn bị xáo động, không bao giờ đạt đến sự bình an. Hai cách đó là những
con đường lẩn quẩn cuốn xoáy trong vòng luân hồi sinh tử.
Bậc Giác Ngộ đã nhìn thấy tất cả mọi chúng sinh đều đang bị dính kẹt vào
hai cực đoan này, chưa bao giờ nhìn thấy lối đi ở giữa—con đường Trung Đạo
của Giáo Pháp, vì vậy Phật đã chỉ ra hai cực đoan đó để thấy những điều nguy hại
mà chúng mang lại. Bởi do chúng ta vẫn còn bị dính vào đó, bởi do chúng ta vẫn
còn tham muốn, nên chúng ta liên tục sống theo cách hai cực đoan đó. Phật đã
tuyên bố rằng hai cực đoan đó là hai cách độc hại, không phải cách của người
thiền trí, không phải cách dẫn đến sự bình an. Một hướng chỉ tham đắm dục lạc
đơn giản là cách buông thả bản thân, và một hướng chỉ dấn thân vào đau đớn hành xác đơn giản chỉ là cách căng xé bản thân.
Nếu bạn điều tra quán xét, từng lúc từng lúc, bạn sẽ nhìn thấy rằng sự căng
xé bản thân dẫn đến sân giận, đó là cách dẫn đến phiền não, ưu sầu. Chạy theo
https://thuviensach.vn
hướng này chỉ gặp toàn khó khổ và tuyệt vọng. Còn thả mình theo khoái lạc nhục dục thì cũng dẫn đến bất toại nguyện. Nếu bạn vượt lên khỏi thứ hạnh phúc từ
khoái lạc, thì bạn mới có được sự hạnh phúc đúng đắn và bình an. Hai cách, hạnh
phúc hay đau khổ, đều không phải là những trạng thái bình an. Đức Phật dạy phải
từ bỏ cả hai cực đoan sướng khoái và khổ đau đó. Đây chính là cách tu đúng đắn.
Đây là con đường Trung Đạo.
Chữ 'Trung Đạo' không phải chỉ về thân và lời nói, mà chỉ về tâm. Khi một
nhận thức (tưởng, tâm tưởng) khởi sinh mà ta không thích, nó tác động đến tâm
và sinh ra sự ngu rối. Tâm bị phiền rối, tâm bị 'quấy động'—đó không phải là cách đúng. Khi có một nhận thức (tưởng, tâm tưởng) khởi sinh mà ta thích, tâm
chạy theo khoái lạc—đó cũng không phải là cách đúng.
Người phàm chúng ta không ai muốn khổ, chúng ta muốn sướng. Nhưng
thực ra, sướng chỉ là một dạng tinh tế của khổ mà thôi. Khổ bản thân nó là một
dạng thô tế. Chúng ta có thể ví nó như một con rắn. Đầu rắn là khổ đau, đuôi rắn
là khoái sướng. Đầu rắn thì thực sự nguy hiểm, nó có nọc độc. Nếu ta đụng vô
nó, nó cắn ta ngay. Nhưng dù ta đụng chỗ đầu hay chỗ đuôi nó vẫn quay lại cắn
ta, bởi do đầu và đuôi đều thuộc về một con rắn độc.
Tương tự vậy, cả sướng và khổ, khoái lạc hay sầu chán, đều được sinh ra từ
một mẹ-- đó là sự tham muốn, dục vọng. Do vậy, khi ta sướng khoái, tâm không
được bình an. Thực ra là không bình an! Ví dụ, như khi ta có được thứ mình muốn, như tiền tài, danh vọng, lời khen, hạnh phúc, chúng ta vui lòng với điều
đó. Nhưng tâm vẫn chứa ẩn những thứ bất hài lòng, bất an, vì chúng ta luôn sợ
mất thứ đang có được. Chính nỗi sợ đó là sự bất an, là không bình an. Sau này,
khi có thể chúng ta bị mất dần đi những thứ đó, chúng ta sẽ thực sự khổ.
Do vậy, nếu bạn không ý thức rõ, không tỉnh giác rõ, thì ngay cả khi bạn
đang hạnh phúc, sự khổ đau vẫn đang tiềm tàng xảy đến sau đó. Cũng giống như
khi đang nắm vào đuôi rắn— nếu bạn không buông ra, nó sẽ quay lại cắn bạn ngay. Do vậy, nên dù đó là đuôi rắn hay đầu rắn, dù đó là sướng hay khổ, dù đó là
thiện hay ác, chúng cũng chỉ là những đặc tính của Vòng Sinh Tử, của sự đổi thay vô thường bất tận.
Đức Phật đã lập ra giới, định, tuệ là con đường dẫn đến sự bình an, con
đường dẫn đến sự giác ngộ. Nhưng sự thật là, những phần đó không phải là cốt
lõi của Phật giáo. Chúng chỉ là con đường. Phật đã gọi ba phần đó là ' Magga', có https://thuviensach.vn
nghĩa là đạo, là con đường. Cốt lõi của đạo Phật là sự bình-an, và sự bình-an khởi sinh từ sự “thực sự thấy biết” bản chất của tất cả mọi sự vật hiện tượng!
Nếu chúng ta điều tra kỹ sát hơn, chúng ta sẽ thấy rằng sự bình an là không còn
sướng không còn khổ, không còn sướng khổ gì nữa. Sướng hay khổ không phải
là sự-thật. (Sướng khổ chỉ là do cái tâm còn đối đãi và dính chấp của ta mà thôi). 39
Tâm người, là cái tâm mà Phật đã khuyên chúng ta phải nên biết rõ và quán
xét về nó, là cái mà chúng ta chỉ có thể biết nó thông qua những hành vi của nó.
Cái “tâm nguyên thủy” (chân tâm) thì đích thực không có gì để đo lường, không
có gì để biết về nó. Vì trong trạng thái tự nhiên nguyên thủy của nó, nó không
chuyển động, không lay động, không động vọng. Còn đối với tâm người phàm
phu của chúng ta, mỗi khi có sướng, tâm liền chạy lạc theo nhận thức sướng (lạc
tưởng) đó của nó, đó là chuyển động. Khi tâm chuyển động như vậy thì sẽ sinh ra
sự dính chấp và ràng buộc vào những cảm giác sướng (lạc thọ) và nhận thức
sướng (lạc tưởng) đó.
Phật đã thiết lập và truyền lại con đường tu tập một cách toàn diện, nhưng
chúng ta chưa chịu tu tập, hoặc nếu có thì chỉ mới tu cái miệng mà thôi. (Tức chỉ
mới tập ăn nói cho ra vẻ thanh từ con nhà Phật, chứ tâm thì chưa được tu tập cho
thanh tịnh). Tâm của chúng ta và lời nói của chúng ta chưa được hòa hợp với nhau, chúng ta chỉ đang say mê vào những lời nói trống rỗng. Nhưng căn bản của
đạo Phật không phải là thứ chỉ để nói bàn hay suy đoán về nó. Mà căn bản thực
thụ của đạo Phật là đầy sự hiểu biết về sự thật của thực tại. Nếu người ta hiểu biết
về sự thật này thì không cần học giáo lý nữa. Mà nếu người ta không hiểu biết thì
cho dù họ có lắng nghe giáo lý, họ cũng không thực thụ nghe. Đây là lý do tại sao
Đức Phật đã từng nói: ''Phật chỉ chỉ ra con đường (còn mọi người phải tự mình
bước đi trên con đường đó)''. Phật không thể tu giùm cho bạn, bởi vì sự thật không phải là thứ có thể được chuyển giao qua lời nói, hoặc có thể cho tặng lẫn
nhau.
Tất cả mọi lời dạy của Phật đơn thuần chỉ là những ví dụ, ẩn dụ, so sánh: có
nghĩa là để trợ giúp tâm nhìn thấy sự thật, chân lý. Nếu chúng ta chưa thấy được
sự thật, chúng ta phải bị khổ. Ví dụ, chúng ta thường nói đến chữ ‘pháp hữu vi’
( sankhāras, tiếng Thái là sungkahn) khi chỉ về thân này. Ai cũng nói được chữ
đó, nhưng thực ra chúng ta khó hiểu, đơn giản bởi vì chúng ta không hiểu được
https://thuviensach.vn
sự thật của những thân hành này là gì, và do vậy chúng ta mê chấp vào nó. Bởi chúng ta không hiểu biết sự thật của thân này, nên chúng ta bị khổ.
Đây là một ví dụ. Giả sử một buổi sáng đẹp trời bạn đang bước đi làm, tự
đâu đâu có một người đứng bên kia đường kêu réo, chửi bới bạn. Ngay khi nghe
tiếng chửi, tâm bạn thay đổi khỏi trạng thái bình thường của nó trước đó. Bạn không cảm thấy tốt lành, bạn cảm thấy giận và bị tổn thương. Kẻ kia cứ lòng vòng chửi bới bạn hoài, cả ngày lẫn đêm. Hễ khi nghe chửi, bạn tức giận, và thậm
chí khi đã về nhà bạn vẫn còn tức, bởi bạn thấy ấm ức, căm thù, muốn trả thù.
Vài ngày sau có một người khác đến nhà và nói sự thật với bạn: ''Này, cái
thằng cha chửi bới bạn hổm rày là một người khùng, nó bị điên, đã nhiều năm
rồi! Gặp ai nó cũng chửi chứ không riêng bạn đâu. Chẳng ai thèm để ý những lời
nó chửi cả''. Ngay sau khi nghe chuyện, bạn nguôi giận ngay. Những sự tức giận
và tổn thương bạn dồn nén trong mấy ngày qua bây giờ đã tan chảy hết. Vì sao?
Bởi vì giờ bạn đã biết được sự-thật. Trước giờ bạn không biết, bạn nghĩ người
điên đó là người bình thường xấu xa nên bạn mới tức giận anh ta. Vì hiểu sai như
vậy nên bạn bị khổ (khổ vì tức giận, căm thù, vì huyết áp tăng, vì suy nghĩ đủ
thứ...). Nhưng ngay khi bạn tìm thấy sự thật, mọi thứ liền thay đổi: ''Ồ vậy sao,
anh ta bị điên thật à!. Vậy là tôi hiểu ra rồi''. [Điều đó giải thích tất cả].
Khi bạn hiểu ra điều đó, bạn thấy tốt lành, vì bạn tự mình nghe và biết. Sau
khi biết, bạn lập tức buông bỏ. Nếu bạn không biết sự thật, bạn cứ dính vào sự
bực tức, căm thù. Người ta có thể tức giận đến mức giết kẻ chửi bới mình. Nhưng
khi bạn biết kẻ đó là người bệnh, là người bị điên, bạn cảm thấy nhẹ nhõm. Đây
là sự hiểu biết sự thật.
Người nhìn thấy Giáo Pháp cũng trải nghiệm như vậy. Sự dính chấp, sự
tham, sự sân, sự si khi biến mất cũng biến mất theo cách như vậy. Khi bạn chưa
hiểu biết mọi sự, bạn cứ nghĩ ''Tôi làm sao đây? Tôi có quá nhiều tham và sân''.
Lúc này chưa có được sự hiểu biết rõ ràng. Lúc này cũng giống như khi bạn vẫn
còn nghĩ rằng người điên đó là người bình thường xấu xa. Nhưng cuối cùng bạn
biết người đó là người bệnh điên thì tất cả mọi lo lắng và bực tức đều biến mất.
Chẳng ai có thể giúp hay khuyên bạn, chỉ khi cái tâm tự nó nhìn thấy sự-thật thì
nó sẽ tự dẹp bỏ và bứng bỏ tận gốc những sự sân, sự si và dính chấp đó.
Điều này cũng xảy ra tương tự đối với thân này mà chúng ta hay gọi là
những thân hành ( sankhāra), (là cái thân hữu vi được kết tạo bằng những yếu tố
https://thuviensach.vn
có điều kiện và do vậy đều là vô thường). Mặc dù Phật đã giải thích rằng nó là không chắc chắn, không bền lâu và không phải là một ‘con người’ cố định như
chúng ta nghĩ, nhưng chúng ta vẫn chưa chịu nghe Phật, chúng ta vẫn cố chấp
vào thân này. Nếu thân này biết nói, chắc nó sẽ nói suốt ngày rằng: ''Này ông, ông
không phải là chủ của ta''. Đó là tiếng nói của sự thật, của Giáo Pháp, nhưng chúng ta vẫn chưa hiểu được.
Chẳng hạn, các bộ phận giác quan mắt, tai, mũi, lưỡi và thân là thay đổi liên
tục, nhưng chúng ta đâu thấy chúng cần phải xin phép chúng ta đâu. Khi nó muốn
bệnh nó bệnh, nó đâu thèm hỏi ta tiếng nào, khi chúng ta bị đau đầu hay bị đau
bao tử, thân cũng đâu xin phép ta tiếng nào, nó cứ bệnh đau, ngược lại với ý của
chúng ta. Nhưng, đó là đường lối tự nhiên của nó. (Gặp nắng mưa thay đổi, thức
ăn không hợp thì tự nhiên nó đau đầu và đau bao tử thôi). Điều đó cho thấy thân
này chẳng cho phép ai làm chủ nó, nó không có chủ. Đức Phật mô tả thân này là
một thứ không thực, nó không phải là một thực thể bền lâu nào hết.
Nếu chúng ta không hiểu Giáo Pháp thì chúng ta không hiểu về những thân-
hành ( sankhāra) này. Chúng ta nhận lầm chúng là ‘ta’, là thuộc ‘của ta’, hoặc thân người khác là thuộc về người khác, thân ông A chính là của ông A. Nghĩ
như vậy nên sinh ra dính chấp. Khi có chấp thủ thì tạo ra sự trở-thành. Khi có sự
trở thành thì dẫn đến sự sinh. Khi có sự sinh dẫn đến sự già, bệnh, chết... cả một đống khổ đau khởi sinh theo.
Đây là lý Duyên Khởi ( paticcasamuppāda). 40 Chúng ta nói rằng do ngu mờ
( vô-minh) nên khởi sinh ra những hành động cố ý ( hành), rồi từ những hành động tâm ý này làm khởi sinh ra tâm thức ( thức) và...vân vân. Tất cả những thứ đó đơn
giản chỉ là những sự kiện trong tâm. Khi chúng ta tiếp xúc với thứ gì chúng ta
không ưa thì có sự ngu mờ ngay ở đó, nếu ta không có chánh niệm. Khổ khởi
sinh lập tức ở đó. Nhưng những thay đổi đó quá nhanh nên tâm chúng ta không
bắt kịp chúng. Giống như khi bạn té từ trên cây. Trước khi bạn biết mình té thì
đã: 'Bịch!'– bạn đã rớt xuống đất rồi. Thực ra có nhiều nhánh cây, cành cây trên
đường bạn rớt xuống, nhưng bạn đâu kịp đếm chúng, bạn không thể nhớ chúng
khi bạn rớt ngang qua chúng. Bạn chỉ té, và 'Bịch!'.
https://thuviensach.vn
Lý duyên khởi là như vầy. Nếu chúng ta phân chia theo như kinh điển, chúng ta nói rằng sự ngu mờ ( vô-minh) sinh ra những hành động tâm ý ( hành); những hành động cố ý đó sinh ra tâm thức ( thức); rồi những thức đó dẫn đến sinh
ra phần tâm và thân ( danh-sắc); rồi khi đã có phần tâm và thân thì sinh ra sáu cơ
sở giác quan ( sáu căn); khi đã có sáu giác quan thì sẽ xảy ra những sự tiếp xúc
( chạm xúc) của các giác quan với cảnh trần bên ngoài; khi có chạm xúc thì sẽ tạo
ra những cảm giác ( cảm thọ) sướng, đau, khoái, khổ...; rồi khi có cảm giác này nọ
thì lại sinh ra tham thích, thèm muốn đủ kiểu ( dục vọng); rồi từ dục vọng thèm
muốn đó thúc đẩy đi đến tạo tác thành này thành nọ theo ý dục vọng ( sự trở-thành); và những sự trở-thành này tạo tác thành sự sinh-ra ( sự sinh); sau khi sinh thì kéo theo những thứ hệ lụy khổ ( già, bệnh, chết... và không biết bao nhiêu những loại phiền não và khổ đau khác) trong một kiếp sống. Nhưng đúng với sự
thật, khi ta tiếp xúc với thứ ta không ưa, thì lập tức đã sinh ra khổ! Đúng là, cảm
giác khổ đúng thực là kết quả của một chuỗi hệ lụy duyên khởi
( paticcasamuppāda), (nhưng vì nó quá nhanh, nên cái tâm chưa giác ngộ của ta
không thể nào nhìn thấy). Điều này là lý do tại sao Phật đã luôn luôn khuyên dạy
những đệ tử phải điều tra, quán xét và biết rõ đầy đủ về cái tâm của họ.
Mọi người sinh ra trên thế gian này là vô danh– sau khi sinh, chúng ta đặt
tên. Đây chỉ là sự quy ước. Chúng ta đặt tên người theo quy ước để giao tiếp, để
gọi tên xưng hô với nhau, (để có nhân dạng trong gia đình và xã hội). Kinh điển
cũng vậy. Chúng ta phân chia bằng những nhãn hiệu để tiện hơn cho việc tìm hiểu sự thật thực tại. Tương tự vậy, tất cả mọi sự, mọi sự vật và hiện tượng được
gọi chung bằng tên là những sankhāras: mọi thứ tồn tại trong thế giới có điều kiện, những thứ hữu vi. Bản chất gốc của chúng chỉ là những thứ có điều kiện.
Phật nói rằng tất cả chúng đều là vô thường, bất toại nguyện và không có tự tính
hay bản ngã gì hết. Chúng là không chắc chắn, không ổn định. Vì chúng ta chưa
hiểu rõ điều này một cách chắc chắn, nên sự hiểu biết của chúng ta chưa được
“chính thẳng” (chánh kiến), và do vậy chúng ta có những cách nhìn sai lạc
(nghiêng, xéo, cong, một mặt, phiến diện, sai lệch). Cách nhìn sai lạc (tà kiến) là
nhận thân hành ( sankhāra) vô thường này là ‘ta’ và ‘của ta’, hoặc nhận sướng và
khổ là ‘của ta’, là ‘ta sướng’, ‘ta khổ’... Cách nhìn như vậy không phải là sự hiểu
biết rõ ràng và đầy đủ về bản chất đích thực của mọi sự vật hiện tượng. Một sự
thật là: chúng ta đâu thể nào bắt ép tất cả mọi thứ xảy ra theo ý muốn của chúng
ta, bởi rõ ràng chúng chỉ xảy ra theo đường lối bản chất của chúng.
https://thuviensach.vn
Một ví dụ so sánh đơn giản như vầy: giả sử bạn đi ra giữa đường xa lộ ngồi và xe cộ thì đang ào ào chạy tới. Bạn đâu thể tức giận vì những chiếc xe và la lên
''Đừng tông vào ta!''. Đó là đường xa lộ tự do, bạn đâu thể nói như vậy. Do vậy
bạn làm gì được? Bạn phải chạy ra khỏi đường! Đường xa lộ là chỗ để xe chạy,
nếu bạn muốn không có xe chạy thì tự bạn thấy khổ.
Điều này cũng tương tự như các thân hành. Khi ngồi thiền, ta nghe thấy âm
thanh và nói rằng những âm thanh quấy nhiễu ta. Tự đâu đâu ta nghĩ âm thanh
quấy nhiễu ta, nên tự ta thấy khổ thấy bực. Nhưng nếu ta chịu khó điều tra suy
xét lại, thì sẽ thấy chính ta cứ hướng tâm ra ngoài và chính ta ‘quấy rầy’ âm thanh! Âm thanh chỉ là âm thanh. Nếu hiểu được như vậy thì không cần phải nói
thêm gì nữa, cứ để mặc âm thanh. Chúng ta nên nhìn ra âm thanh là thứ khác,
chúng ta là thứ khác. Người cứ cho rằng âm thanh đến quấy rầy anh ta là người
không nhìn thấy bản thân mình là gì. Anh ta thực sự không thấy! Khi bạn nhìn
thấy bản thân mình là gì, bạn sẽ trở nên dễ chịu, thư thái, vô tư. Âm thanh chỉ là
âm thanh, tại sao ta phải chụp đến nó làm gì, dính mắc vào nó làm gì? Bạn nhìn
thấy rõ chính mình tự chụp lấy nó và quấy rầy nó, (chứ nó đâu ‘cố ý’ là gì với
mình, nó kêu lên cũng đâu phải vì mình).
Đây là sự hiểu biết thực sự về sự thật. Bạn nhìn thấy hai mặt (của sự thật),
nên bạn có được sự bình an. Nếu bạn chỉ nhìn thấy một mặt, bạn bị khổ. Khi bạn
nhìn thấy hai mặt, thì bạn chọn lối Trung Đạo. Đây là cách tu tập tâm đúng đắn.
Đây được gọi là sự “làm chính thẳng” sự hiểu biết của chúng ta.
Theo lý tương tự, bây giờ bản chất của tất cả mọi thứ hữu vi, tất cả thân hành đều là vô thường và chết, nhưng chúng ta muốn nắm giữ chúng, mang vác
chúng khắp nơi và thèm muốn chúng. Chúng ta muốn chúng là sự thật. Chúng ta
muốn tìm sự thật bên trong cái không phải là sự thật, bên trong cái không-thực.
Ai nhìn như vậy và chấp thủ rằng các thân hành ( sankhara) đó là mình, thì người
ấy bị khổ là phải rồi. (Nhận lấy cái vô thường hư giả là ‘mình’ thì khổ là phải rồi,
vì cái gì luôn biến đổi vô thường hư giả và tạm bợ làm sao không phải là thứ
khổ?)
Việc tu tập Giáo Pháp không nhất thiết người đó phải là sa-di, Tỳ kheo,
Tăng, Ni, hay một Phật tử tại gia; điều quan trọng là biết “làm chính thẳng” sự
hiểu biết của mình. Nếu sự hiểu biết chúng ta là đúng đắn, chúng ta sẽ đi đến sự
bình an. Dù có xuất gia vô chùa hay không thì cũng vậy thôi, mọi người đều có
https://thuviensach.vn
cơ hội tu tập Giáo Pháp, suy xét, quán xét, quán niệm về Giáo Pháp. Chúng ta tu đều đang quán xét quán niệm về cùng một thứ. Nếu bạn đạt được bình an, thì sự
bình an là giống nhau; đó là cùng một con đường, với cùng một phương hướng
và phương pháp.
Do vậy, Phật chưa bao giờ phân biệt giữa Tăng Ni xuất gia và người tại gia,
Phật đã chỉ dạy chung cho tất cả mọi người để tu tập để hiểu biết sự thật về mọi
thứ hữu vi ( sankhāras). Khi chúng ta hiểu biết sự thật này, chúng ta buông bỏ.
Nếu chúng ta thấy biết sự thật, thì chúng ta không còn tạo tác ra sự ‘trở-thành’
hay sự ‘(tái) sinh’ nữa (theo vòng duyên khởi). Vì sao không còn (tái) sinh nữa?
Không còn lối cho sự (tái) sinh xảy ra, bởi vì chúng ta đã thấy-biết hoàn toàn bản
chất sự thật của những thứ hữu vi, của các thân hành ( sankhāras). Nếu chúng ta
hiểu-biết hoàn toàn về sự thật, thì ngay đó có sự bình-an. Có hay không có đều
như nhau. Được và mất đều như nhau. Vinh và nhục đều như nhau. Phật đã dạy
chúng ta cách để hiểu-biết về chỗ này. Đây là sự bình an; sự bình an từ trong mọi
sự sướng, khổ, vui, buồn...
Chúng ta phải nhìn ra được chẳng có lý do gì phải được sinh ra nữa. Sinh ra
bằng cách nào? Sinh ra trong niềm vui: Khi chúng ta có thứ gì chúng ta thích, ta
vui mừng với nó. Nếu ta không dính mắc theo niềm vui mừng đó, thì không dẫn
đến sự sinh. Nhưng nếu có dính mắc (mê chấp, tham chấp) vào niềm vui đó, thì
tạo ra sự 'sinh'. Do vậy, khi ta được thứ gì, ta cũng không bị sinh [vào sự vui mừng đó]. Khi chúng ta mất thứ gì, chúng ta không bị sinh [vào sự buồn tiếc đó].
Đây là chỗ để không sinh, không tử. Cả hai sinh và tử được tìm thấy ngay chỗ sự
dính-chấp và cưng phụng cái thân hành của chúng ta, đó là những thứ hữu vi ( sankhāras).
Do vậy Phật đã nói: ''Không còn sự trở-thành (sinh, tái sinh) đối với ta nữa,
đời sống thánh thiện đã hoàn thành, đây là sự sinh cuối cùng của ta. '' Ngay đó!
Phật đã biết rõ về sự không sinh và không tử. (Không sinh thì không tử; còn sinh
là còn tử). Đây là chỗ Đức Phật đã khuyến giục các vị đệ tử nên hiểu biết. Đây là
cách tu đúng đắn. Nếu bạn không bước đến đó, nếu bạn không bước vào con
đường Trung Đạo, thì bạn khó mà chuyển hóa được khổ đau.
https://thuviensach.vn
55
Sự Bình An Là Trên Hết
41Thực hành theo Giáo Pháp là điều quan trọng. Nếu không thực hành thì sự
hiểu biết của chúng ta chỉ là sự hiểu biết bề ngoài, chỉ là cái vỏ bên ngoài. Giống
như chúng ta có mấy trái cây nhưng chưa hề ăn thử. Nên dù có trái cây trong tay
cũng chẳng hưởng được sự bổ ích nào từ nó. Chỉ khi nào chúng ta thực sự ăn trái
cây đó, ta mới thực sự biết được hương vị của nó là gì.
Đức Phật không khen những người chỉ biết tin vào người khác, Phật chỉ
khen người biết hiểu biết bên trong bản thân mình. Cũng như khi có trái cây, nếu
bạn đã ăn trái cây thì bạn không cần phải hỏi người khác về hương vị của nó là
ngọt hay chua. Vấn đề đã được giải quyết. Tại sao vấn đề đã được giải quyết? Bởi
chúng ta đã nhìn thấy theo đúng sự thật. Người đã chứng ngộ Giáo Pháp cũng
giống như người đã tự thân nếm trải vị chua vị ngọt của trái cây. Mọi nghi ngờ
đều chấm dứt ở đây.
Khi nói về Phật Pháp, chúng ta nói rất nhiều thứ, nhưng tựu chung có thể
tóm lược trong bốn điều. Đó là biết về Khổ, biết về Nguyên nhân Khổ, biết về sự
Chấm dứt Khổ, và biết về Con đường dẫn đến chấm dứt khổ.
Chỉ có vậy. Tất cả những gì chúng ta trải nghiệm trên con đường tu tập cũng
nằm trong bốn điều đó. Khi chúng ta hiểu biết được bốn điều đó thì những vấn đề
khó khổ sẽ không còn nữa.
Bốn điều đó sinh ra từ đâu? Chúng sinh ra từ bên trong thân và tâm này,
không từ đâu khác. Vậy thì tại sao giáo lý của Phật lại có quá nhiều chi tiết và lớn
rộng như vậy? Đó là do Phật đã dùng nhiều cách nói, nhiều cách dạy tinh tế khác
nhau về bốn lẽ thật đó (cho những loại người khác nhau), để giúp cho chúng ta
nhìn thấy bốn lẽ thật đó.
Thái tử Tất-đạt-đa (Siddhattha Gotama) đã được sinh vào thế gian, trước khi
nhìn thấy Giáo Pháp thì Phật cũng là một người bình thường. Khi người bình
thường đó đã hiểu biết những gì cần phải biết, đó là lẽ thật về Khổ, Nguyên nhân
https://thuviensach.vn
Khổ, Sự chấm dứt Khổ, và Con đường dẫn đến sự chấm dứt Khổ, thì người đó đã chứng ngộ Giáo Pháp và trở thành một vị Phật.
Khi chúng ta chứng ngộ Giáo Pháp, dù đang ngồi ở đâu chúng ta cũng hiểu
biết Giáo Pháp, dù đang ở đâu chúng ta cũng nghe thấy giáo pháp của Phật. Khi
chúng ta hiểu biết Giáo Pháp, Phật ở bên trong tâm này, Giáo Pháp ở bên trong
tâm này, và sự tu tập dẫn đến trí tuệ cũng ở bên trong tâm này của chúng ta. Có
Phật, Pháp, Tăng bên trong tâm này có nghĩa là dù hành động của ta là tốt hay
xấu, chúng ta cũng tự mình hiểu biết rõ bản chất đích thực của nó.
Do vậy Đức Phật đã dẹp bỏ những ý kiến thế tục, những điều khen và chê.
Khi có ai khen ngợi hay chê bai mình, Phật chỉ đơn giản chấp nhận những lời đó
như chúng là. Hai điều khen và chê đơn giản chỉ là những điều của người đời,
nên Phật không cần phải bị kích động bởi chúng. Tại sao không bị kích động?
Bởi vì Phật biết rõ về khổ. Phật biết nếu tin vào lời khen hay lời chê thì cũng dẫn
đến phiền khổ mà thôi.
Khi khổ khởi sinh, nó kích động tâm ta, chúng ta dễ bị khó chịu. Điều gì gây
ra sự khổ đó? Nguyên nhân là do ta chưa hiểu rõ sự thật. Khi có nguyên nhân khổ
thì khổ khởi sinh. Khi nó đã khởi sinh, ta không biết cách để chặn khổ. Ta càng
cố chặn, nó càng khởi thêm. Chúng ta cố gào: ''Đừng chê trách tôi nữa'', ''Đừng
chửi tôi nữa''. Cố gắng chặn cái khổ kiểu đó, khổ càng tăng lên, nó không chịu
ngừng lại.
Do vậy, Phật đã dạy cách để làm hết khổ là làm cho Giáo Pháp khởi sinh
như một hiện thực bên trong tâm này của chúng ta. Chúng ta trở thành những người chứng kiến Giáo Pháp cho chính mình. Nếu ai khen ta tốt, ta không mừng
và lạc tâm theo lời khen đó; nếu ai chê ta không tốt, ta không phản ứng với lời
chê đó. Cách như vậy giúp ta được tự do. 'Tốt' và 'xấu' chỉ là những pháp thế
gian, chúng chỉ là những trạng thái của tâm. Nếu chúng ta quên mình chạy theo
chúng, tâm chúng ta trở thành thế tục, chúng ta cứ lẩn quẩn trong ngu tối và không biết lối ra.
Nếu cứ như vậy thì chúng ta chưa biết cách quản trị bản thân mình. Chúng
ta cố thắng hơn người khác, nhưng làm vậy chúng ta chỉ đánh bại bản thân mình
thôi. Nhưng nếu chúng biết quản trị bản thân mình, thì chúng ta có thể quản trị
được tất cả những thứ trong thân-tâm, quản trị được tất cả mọi tâm hành tạo tác,
hình sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị và các cảm giác của thân.
https://thuviensach.vn
Giờ tôi nói về những thứ thuộc trần cảnh bên ngoài, chúng là vậy, nhưng cái bên ngoài cũng được phản ảnh ở bên trong. Người ta thường chỉ nhìn thấy bên
ngoài, họ không biết bên trong. Giống như khi chúng ta nói “nhìn thấy thân trong
thân” vậy. Nhìn bên ngoài thân là chưa đủ, chúng ta phải hiểu biết thân bên trong
thân. Rồi, khi điều tra quán xét cái tâm, chúng ta cũng nên biết cái “tâm bên trong
tâm.”
Tại sao chúng ta phải điều tra quán xét về thân? Còn “thân trong thân” nghĩa
là gì? Khi chúng ta nói ta hiểu biết tâm, thì đó là cái 'tâm' gì? Nếu chúng ta không
hiểu biết tâm thì chúng ta không hiểu biết những thứ bên trong tâm. Nếu như vậy
thì ta chính là người không hiểu biết khổ, không hiểu biết nguyên nhân khổ và
không hiểu biết con đường dẫn đến chấm dứt khổ.
Những thứ lẽ ra có thể giúp diệt trừ khổ thì chúng không giúp được, bởi do
chúng ta bị xao lãng bởi những thứ khác áp đảo chúng. Cũng giống như chúng ta
bị ngứa ở trên đầu mà đi gãi dưới chân vậy! Cũng giống như vậy, khi có khổ khởi
sinh, chúng ta không biết cách xử lý nó, chúng ta không biết tu tập cách để dẫn
đến làm hết khổ.
Ví dụ, lấy thân này, cái thân mà mỗi người chúng ta mang vác nó đến buổi
nói chuyện này. Nếu chúng ta chỉ nhìn thấy phần hình xác của thân, chúng ta chỉ
mới nhìn thấy bên ngoài của nó. Chúng ta chỉ nhìn thấy nó là thứ đẹp đẽ, là thứ
chắc chắn, là người “thực”. Phật nói rằng nếu chỉ biết vậy là không đủ. Chúng ta
nhìn bề ngoài bằng mắt thường; con nít cũng nhìn thấy được, mấy con vật cũng
nhìn thấy được, đâu khó gì. Bề ngoài của thân thì dễ nhìn thấy, khi chúng ta mê
giữ tấm thân, chúng ta không biết rõ sự thật về nó. Sau khi nhìn thấy thân ngoài,
chúng ta ôm giữ nó, trân quý nó, dính chấp vào nó, rồi nó sẽ ‘cắn’ ta!
Do vậy, chúng ta cần điều tra quán xét “thân bên trong thân”. Bất cứ thứ gì
trong thân, cứ nhìn nó và quán xét về nó. (Sự chánh niệm quán xét về những bộ
phận của thân trong thân được gọi là thiền quán về thân, như Phật đã chỉ trong
kinh Bốn Nền Tảng Chánh Niệm). Nếu chỉ nhìn bên ngoài, chúng ta không nhìn
thấy rõ. Chúng ta nhìn thấy tóc, móng, da,...vân vân, chúng chỉ là những bộ phận
bên ngoài hấp dẫn chúng ta; do vậy Phật đã dạy chúng ta nhìn vào bên trong thân,
để nhìn thấy thân trong thân. Hãy nhìn sâu sát vào bên trong! Chúng ta sẽ thấy
nhiều điều ngạc nhiên bên trong, bởi vì những điều đó ở bên trong ta, nhưng https://thuviensach.vn
chúng ta không thể nhìn thấy chúng. Chúng ta luôn mang cái thân này khi đi, khi chạy, khi ngồi trong xe, nhưng chúng ta không hiểu biết gì về nó!
Điều đó giống như, ví dụ, chúng ta đến thăm mấy người bà con và họ tặng
quà bánh để mang về. Chúng ta nhận, bỏ vào giỏ và chào ra về nhưng không nhìn
vô bên trong coi những quà bánh đó là gì. Nhưng khi về mở ra thấy đó là con rắn!
Thân này của chúng ta cũng giống như con rắn đó. Chúng ta chỉ nhìn thấy vỏ
ngoài của cái thân này, ta vội cho rằng nó đẹp đẽ và hấp dẫn. Chúng ta quên mất
bản thân mình. Chúng ta quên mất tính vô thường, khổ và vô ngã. Nếu chúng ta
chịu nhìn vào bên trong thân, ta sẽ thấy nó gớm ghiếc mức nào.
Nếu chúng ta nhìn đúng theo thực tại, không thêm đường thêm muối, chúng
ta sẽ nhìn thấy thân này thực là đáng chán hơn là đáng thương. Sự chán chường
sẽ khởi sinh. Cái cảm giác 'không còn ưa thích' đó không phải là sân giận hay ác
cảm đối với cuộc đời hay cái gì, mà đó chỉ đơn giản là cái tâm chúng ta đang dọn
sạch, tâm chúng ta đang buông bỏ.
(Trước đây chỉ nhìn thân ngoài, cộng với nhục dục và dục lạc, ta thấy trân
quý mình và tham đắm sắc thân người khác. Ai đụng đến thân ta thì ta liền kháng
cự, hoặc khi ta không có được sắc thân người khác thì ta ưu sầu, ghen tỵ. Giờ
chúng ta nhìn thấy sự gớm ghiếc của thân bên trong thân và nhìn thấy sự vô thường và sự không chắc chắn của cả tấm thân, nên ta có sự chán bỏ, không còn
tham đắm vào thân này của ta và sắc thân của người khác nữa).
Chúng ta nhìn thấy mọi thứ thuộc thân đều là không chắc chắn, không thực,
chúng đều phụ thuộc những điều kiện bảo trì mà tồn tại. (Chỉ cần không chăm
sóc, không cho ăn uống, hay không vệ sinh thì thân sẽ già, bệnh, chết nhanh chóng). Nhưng đó là cách tất cả mọi thứ của thân được kết tạo theo cách tự nhiên
của chúng như vậy. Chúng ta muốn nó đừng xấu đi, đừng già đi, đừng bị bệnh,
đừng chết, nhưng bạn thấy đó, thân tự nó cứ già đi, bệnh, chết; (dù chúng ta có cố
chăm sóc cách mấy thì tiến trình già, bệnh, chết cũng chậm hơn hay ít hơn chút ít
ở mỗi người mà thôi). Dù chúng ta có khóc than hay cười vui, thân vẫn cứ theo
tiến trình của nó. Những thứ không ổn định là không ổn định, những thứ tàn hoại
là tàn hoại, những thứ vô thường như vậy là khổ và bất toại nguyện.
Phật đã nói rằng, mỗi khi chúng ta trải nghiệm những hình sắc, âm thanh,
mùi hương, mùi vị, những cảm giác thân và những trạng thái tâm, thì chúng ta
nên buông bỏ chúng. Khi nghe thấy âm thanh, buông bỏ nó. Khi mũi ngửi thấy
https://thuviensach.vn
mùi vị, buông bỏ nó... cứ để mặc nó ở mũi! Khi những cảm giác (sướng khổ) của thân khởi sinh, buông bỏ cái sự thích hay không thích ngay sau đó, cứ để nó tự
quay về nơi nó khởi sinh. Làm tương tự đối với các trạng thái của tâm. Đối với
tất cả mọi thứ đó, ta cứ để yên chúng theo cách của chúng. Đây chính là sự hiểu
biết. Dù sướng hay khổ cũng như nhau, tất cả đều như nhau. Đây được gọi là thiền. Làm như vậy gọi là thiền.
Thiền có nghĩa là làm sao cho tâm được bình an, và nhờ đó trí tuệ khởi sinh.
Điều này đòi hỏi chúng ta phải tu tập bằng thân và tâm để nhìn thấy và hiểu biết
những nhận thức giác quan về âm thanh, mùi hương, mùi vị, chạm xúc và những
tạo tác của tâm (tâm hành). Nói ngắn gọn, đó chỉ là vấn đề sướng và khổ. Sướng
là cảm giác dễ chịu trong tâm và khổ chỉ là cảm giác khó chịu trong tâm. Phật
dạy phải tách ly hai thứ cảm giác sướng và khổ này ra khỏi tâm. Tâm là cái-biết.
Cảm giác42 là đặc tính của sướng và khổ, thích và ghét. Khi tâm chạy theo những thứ này, chúng ta nói rằng tâm dính theo và nhận lấy những thứ sướng và khổ,
thích và ghét. Sự dính theo là hành động của tâm, còn sướng hay khổ chỉ là cảm
giác.
Khi Phật dạy chúng ta phải tách ly tâm khỏi cảm giác, ý Phật không phải là
quăng bỏ các tâm ra chỗ khác. Ý Phật là tâm phải hiểu biết sướng và khổ. Ví dụ,
khi đang ngồi thiền đạt định và sự bình an có đầy trong tâm, thì dù sự sướng có
khởi lên, nó cũng không đụng đến tâm; dù khổ có khởi lên, nó cũng không với
đến tâm. Đây là sự tách ly những cảm giác khỏi tâm. Chúng ta có thể ví như dầu
và nước. Chúng không hòa hợp nhau. Dù ta có cố trộn chúng: dầu vẫn là dầu,
nước vẫn là nước.
Trạng thái tự nhiên của tâm là không sướng, không khổ. Khi cảm giác đi vào
tâm thì mới sinh ra (nhận thức) sướng hay khổ. Nếu chúng ta có chánh niệm, chúng ta biết rõ cảm giác sướng chỉ là cảm giác sướng, cảm giác khổ chỉ là cảm
giác khổ. Cái tâm hiểu biết sẽ không nhận lấy hay chạy theo những nhận thức (tâm tưởng) đó. Sướng có đó, nhưng để nó nằm 'bên ngoài' tâm, không bị chôn
trong tâm. Tâm chỉ cần nhận biết một cách rõ ràng cảm nhận sướng hay khổ là gì.
Nếu chúng ta tách ly khổ khỏi tâm, điều đó có nghĩa là không còn khổ, vậy
là ta không còn nếm trải nó? Vẫn còn, ta vẫn còn trải nghiệm nó, nhưng ta biết rõ
tâm là tâm, cảm giác là cảm giác. Chúng ta không dính theo cảm giác hay mang
nó theo. Đức Phật tách ly những thứ đó bằng sự hiểu biết. Phật có còn khổ
https://thuviensach.vn
không? Phật biết rõ về trạng thái khổ, nhưng Phật không còn dính theo nó, cho nên chúng ta nói rằng Phật đã cắt đứt khổ. Và Phật cũng còn có sướng, nhưng
Phật biết rõ về cảm giác sướng đó, vì nếu không biết rõ về nó thì nó cũng giống
như một con rắn độc. Phật không nắm giữ nó trong bản thân mình. Sướng có đó,
được nhận biết bằng sự hiểu biết, nhưng nó không dính vào trong tâm, chỉ ở
ngoài tâm. Do vậy, chúng ta nói rằng Phật đã tách ly sướng và khổ ra khỏi tâm.
Khi chúng ta nói Phật và những bậc Giác Ngộ đã diệt sạch mọi ô nhiễm,
điều đó không có nghĩa là họ đã thực sự ‘giết chết’ các ô nhiễm. Nếu Phật và những bậc Giác Ngộ đã giết sạch mọi ô nhiễm thì chúng ta đâu còn ô nhiễm nào
nữa!. Họ không giết sạch hết ô nhiễm; khi họ biết những ô nhiễm đích thực là gì,
và họ buông bỏ chúng. Một số người ngu dại nắm giữ nó, nhưng bậc Giác Ngộ
biết rõ những ô nhiễm trong tâm họ là chất độc, nên họ quét sạch chúng ta khỏi
tâm, tách ly chúng ra khỏi tâm. Họ quét sạch mọi thứ làm cho họ khổ, chứ không
phải giết sạch chúng. Người không hiểu biết thì thấy kiểu khác, chẳng hạn nhìn
sướng là tốt lành và do vậy nắm giữ và dính theo nó. Còn Phật thì biết quá biết rõ
chúng, nên Phật quét chúng ra khỏi tâm.
Nhưng khi cảm giác khởi sinh trong chúng ta, chúng ta dính theo nó, tức là
tâm dính theo nó và mang sướng hoặc khổ đó theo mình. Thực ra cảm giác và
tâm là hai thứ khác nhau. Những hành vi của tâm, cảm giác sướng (dễ chịu), cảm
giác khổ (khó chịu) và vân vân...đều chỉ là những nhận thức của tâm (tâm tưởng),
chúng là thế giới. Nếu tâm hiểu biết điều này, nó sẽ đối xử như nhau về sướng và
khổ. Khi tâm hiểu biết sự thật về sướng và khổ thì nó sẽ làm như vậy. Nhiều người không hiểu biết chúng nên coi chúng bằng những giá trị khác nhau, nhưng
người hiểu biết chúng thì coi chúng như nhau. Nếu ta dính theo sướng, nó sẽ là
nơi sinh ra của khổ sau đó, bởi sướng là không ổn định, không bền lâu, nó thay
đổi liên tục. Khi hết sướng, là khổ. Khi sướng biến mất thì khổ có mặt.
Phật biết rõ hai thứ sướng khổ đều là bất toại nguyện, chúng đều là phủ
phàng như nhau. Khi sướng khởi sinh, Phật buông bỏ. Phật đã thiết lập cách tu
đúng đắn, nhìn thấy cả hai cực sướng khổ đều như nhau, đều là không tốt. Chúng
xảy đến theo Quy luật của Giáo Pháp, rằng: chúng là bất ổn định và bất toại nguyện. Sau khi được sinh, chúng chết đi. Sướng hay khổ đều là sinh diệt. Khi
nhìn thấy điều này, cách nhìn đúng đắn (chánh kiến) sẽ khởi sinh, cách tu tập đúng đắn sẽ trở nên rõ ràng. Cho dù cảm giác nào hay ý nghĩ nào khởi sinh trong
https://thuviensach.vn
tâm, Phật biết rõ nó chỉ đơn giản là một trò chơi liên tục của sướng và khổ. Phật không còn dính mắc gì đến chúng.
Khi Phật vừa mới Giác Ngộ, Phật đã nói bài thuyết giảng đầu tiên về sự mê
đắm vào khoái lạc và sự dấn thân vào khổ hạnh. ''Này các Tỳ kheo! Sự mê đắm
vào khoái lạc là cách buông thả bản thân, sự dấn thân vào khổ hạnh là cách căng
ép bản thân''. Hai cực đoan này đã quấy phá sự tu tập của Phật cho đến ngày Giác
Ngộ, bởi ngay từ đầu Phật không biết buông bỏ hai cực đoan đó. Khi Phật đã biết
hai cực đoan đó là không lợi lạc, Phật đã dẹp bỏ chúng, và nhờ đó Phật đạt đến
Giác Ngộ. Do vậy, sau khi giác ngộ, Phật đã khai giảng về hai cực đoạn đó ngay
trong bài thuyết pháp đầu tiên.
Do vậy, chúng ta nói rằng người tu thiền không nên chạy theo sung sướng
hay dấn thân vào khổ hạnh, mà chỉ nên hiểu biết rõ về chúng. Biết rõ sự thật về
khổ, người đó sẽ biết rõ về nguyên nhân của khổ, về sự chấm dứt khổ và về con
đường dẫn đến sự chấm dứt khổ. Và con đường để thoát ra khỏi khổ chính là con
đường tu thiền, cách để thoát khổ chính là sự thiền tập. Nói đơn giản hơn, chúng
ta phải tu tập sự chú tâm chánh niệm (vì đơn giản đó công cụ làm phát sinh ra trí
tuệ).
Chánh niệm là sự thấy biết, là sự có-mặt của tâm. Ngay bây giờ, chúng ta
đang nghĩ gì, chúng ta đang làm gì? Chúng ta quán sát như vậy, chúng ta ý thức
tỉnh giác về cách chúng ta đang sống. Tu tập như vậy trí tuệ có thể khởi sinh.
Chúng ta xem xét và điều tra trong mọi lúc, mọi nơi, trong mọi tư thế. Khi một
nhận thức của tâm khởi sinh làm ta thích, ta chỉ cần biết nó là vậy, không chạy
theo nó, không nắm giữ, không coi nó là thứ gì chắc chắn hay có thực. Đơn giản
đó chỉ là sự sướng. Khi khổ khởi sinh chúng ta biết đó đơn giản là sự khổ, và con
đường khổ hạnh hành xác không phải là con đường của người tu thiền.
Điều này chúng ta gọi là phương pháp tách ly tâm khỏi cảm giác. Nếu chúng
ta khôn khéo hơn, chúng ta cứ để mặc cho mọi sự diễn ra như chúng là. Chúng ta
trở thành cái “người biết”. Tâm và cảm giác cũng như dầu và nước; chúng ở
trong cùng một chai, nhưng không hòa lẫn nhau. Ngay cả khi đang bị bệnh hay
đau đớn, ta vẫn nên rõ-biết cảm giác chỉ là cảm giác, tâm là tâm. Chúng ta rõ biết
những trạng thái khổ và trạng thái sướng của tâm, nhưng chúng ta không nhận nó
là mình. Chúng ta chỉ sống và an trú cùng sự bình an, sự bình an vượt trên cả khổ
và sướng.
https://thuviensach.vn
Quý vị phải hiểu như vầy: bởi không có một cái ‘ta’ hay bản ngã cố định
nào hết, nên không có gì để an trú vào đó (ngoài sự bình an). Quý vị phải sống
như vầy, rằng sống không có sướng, không có khổ. Ta chỉ sống an trú vào sự thấy
biết, không mang theo sự gì dù đó là sướng hay khổ.
Cho đến khi nào chúng ta chưa giác ngộ thì những điều vừa nói trên nghe có
vẻ lạ lẫm, nhưng không sao, cứ thiết lập mục tiêu theo hướng như vậy để tu. Tâm
chỉ là tâm. Khi nó gặp sướng và khổ, chúng ta chỉ nhìn thấy chúng chỉ là như vậy,
không có gì hơn. Chúng là riêng biệt, không phải lẫn lộn với nhau. Nếu chúng lẫn
lộn với nhau thì chúng ta đâu thể nhận biết chúng. Cũng giống như sống trong
căn nhà, nhà và người ở trong nhà có liên quan nhau, nhưng là riêng biệt. Nếu có
gì nguy hiểm trong ngôi nhà đó, chúng ta lo lắng bởi chúng ta phải bảo vệ nó,
nhưng nếu ngôi nhà bị cháy, chúng ta phải thoát ra khỏi nó. Khi ngôi nhà đầy lửa
cháy, chúng ta phải chạy ra khỏi đó. Hai thứ khác nhau, nhà là nhà, người ở là
người ở.
Chúng ta nói rằng chúng ta tách ly tâm và cảm giác theo cách đó, nhưng
thực ra về bản chất tự nhiên tâm và cảm giác đã là riêng biệt. Sự giác ngộ của
chúng ta đơn giản là thấy biết tính riêng biệt tự nhiên đó theo đúng thực tại.
Chúng ta vẫn còn nói tâm và cảm giác là không riêng biệt là do bởi chúng ta còn
dính chấp một cách ngu mờ, vô minh.
Bởi vậy Phật mới chỉ chúng ta thiền tập. Việc tu tập thiền là rất quan trọng.
Chỉ hiểu biết bằng trí thức là không đủ. Sự hiểu biết có được từ việc tu tập với
một cái tâm bình an và sự hiểu biết từ việc học vấn là hai thứ khác xa nhau. Sự
hiểu biết từ học vấn không phải là sự hiểu biết thực sự của tâm chúng ta. (Ví dụ,
sự hiểu biết từ việc học hay đọc về giáo lý Phật giáo không phải là sự hiểu biết
của việc tự thân tu tập. Sự hiểu biết có được từ tu tập hay thiền tập mới là trí tuệ
của tâm). Tâm chúng ta cứ hay nắm giữ những sự hiểu biết từ học vấn. Tại sao cứ
khư khư như vậy? Hãy buông bỏ nó đi!
Nếu chúng ta thực sự hiểu biết thì chúng ta buông bỏ, để yên mọi sự diễn ra.
Chúng ta hiểu biết rõ rệt đường lối mọi sự diễn ra và nhờ đó ta không quên mình
chạy theo mọi sự sướng khổ. Nếu chúng ta có bị đau bệnh, đừng bị lạc tâm vào
sự đau bệnh đó. Nhiều người cứ than: ''Năm nay tôi bị bệnh suốt, tôi chẳng thiền
tập gì được''. Đây là cách nói của những người thực sự ngu ngốc. Ai bị bệnh hay
gần chết thì càng nên nỗ lực tu tập thực sự. Có người còn nói rằng anh ta không
https://thuviensach.vn
có thời gian để thiền tập. Anh ta bị bệnh, anh ta đang đau, anh ta không tin tưởng thân mình, và do vậy anh ta không thể thiền tập. Nếu cứ nghĩ như vậy thì mọi sự
tu tập sẽ khó khăn với bạn. Phật không dạy kiểu như vậy. Phật chỉ rằng ngay đó
chính là chỗ để tu tập. Khi chúng ta bệnh hay sắp chết chính là lúc chúng thực sự
hiểu biết và nhìn thấy thực tại.
Có người thì nói rằng họ không có cơ hội thiền tập vì họ quá bận rộn. Có
một số nhà giáo đến gặp tôi, nhưng lại nói rằng họ có quá nhiều trách nhiệm nghề
nghiệp nên không rảnh để thiền tập. Tôi hỏi họ: ''Khi các thầy đang dạy, các thầy
có thở không?'' Họ trả lời có. ''Vậy làm sao các thầy có thời gian để thở trong khi
đang bù đầu với công việc như vậy. Nói ngay chỗ này, các thầy ở quá xa với Giáo
Pháp.''
Thực ra, việc tu tập này chỉ nhắm đến tâm và những cảm giác. Nó không
phải là điều gì mình phải công phu cầu tìm, cầu chứng. Hơi thở vẫn liên tục khi
đang làm việc. Tự nhiên sẽ lo những tiến trình tự nhiên—còn tất cả những gì chúng ta cần làm là ý thức, tỉnh giác, rõ biết về chúng. Cứ cố gắng tu tập, hướng
vào bên trong để nhìn thấy một cách rõ ràng. Thiền tập chỉ là như vậy.
Nếu chúng ta có sự có-mặt của tâm thì bất cứ việc gì chúng ta làm cũng
chính là công cụ giúp chúng ta liên tục hiểu biết sự đúng và sự sai. Có nhiều thời
gian để thiền, nhưng chỉ vì chúng ta chưa hiểu rõ cách thiền, chỉ là do vậy. Khi
đang ngủ, chúng ta thở, khi ăn chúng ta thở, đúng vậy không? Vậy tại sao chúng
ta lại không có thời gian để thiền? Bất cứ khi nào chúng ta cũng thở. Nếu nghĩ
được như vậy thì đời sống của chúng ta cũng đáng quý như hơi thở, bất cứ khi
nào chúng ta sống chúng ta đều có thời gian.
Mọi ý nghĩ là những hành vi của tâm, không phải là hành vi của thân, do vậy
chúng ta chỉ cần có sự có-mặt của tâm thì ta sẽ liên tục hiểu biết sự đúng và sự sai
mọi lúc mọi nơi. Đứng, đi, ngồi và nằm, có rất nhiều thời gian. Chỉ là chúng ta
không biết cách dùng nó một cách đúng đắn thôi. Hãy suy xét về điều này.
Chúng ta không trốn chạy khỏi cảm giác, mà chúng ta hiểu biết về chúng.
Cảm giác chỉ là cảm giác, sướng chỉ là sướng, khổ chỉ là khổ. Chúng chỉ đơn giản
là vậy. Vậy tại sao chúng ta phải dính vào chúng? Nếu tâm là khôn khéo thì chỉ
cần nó nghe được điều này là đủ để nó giúp ta tách ly tách ly tâm khỏi những cảm
giác.
https://thuviensach.vn
Nếu chúng ta liên tục quán xét điều tra như vậy, tâm sẽ tìm thấy sự giải tỏa, chứ không phải tâm buông bỏ và trốn chạy một cách ngu mờ và vô minh. Tâm
buông bỏ, nhưng nó hiểu biết. Không phải nó buông bỏ một cách ngu dốt, không
phải buông bỏ mọi sự vì nó không muốn mọi sự xảy ra như vậy. (Tâm hiểu-biết
thì buông bỏ nhờ sự bình tâm buông xả, chứ không phải vì ác cảm hay sân si). Nó
buông bỏ bởi nó hiểu biết theo đúng sự thật. Đó là sự nhìn thấy bản chất tự nhiên, nhìn thấy thực tại xung quanh chúng ta.
Nếu chúng ta hiểu-biết rõ điều này thì chúng ta trở thành người khôn khéo
với những nhận thức của tâm (tâm tưởng). Khi chúng ta khôn khéo với những
tâm tưởng khởi sinh, thì chúng ta khôn khéo đối với thế giới. Đó chính là ta trở
thành “người hiểu biết thế giới”. Đức Phật là người hiểu biết rõ ràng về thế giới
và tất cả những khó khổ của nó. Phật biết rõ sự phiền não, và rằng cái không phiền não cũng đang có mặt ngay đây. Thế giới này thực là hỗn loạn, làm cách
nào mà Phật hiểu biết về nó một cách rõ ràng? (Mới nghe có vẻ như huyền hoặc,
khó tin). Ở đây chúng ta cần hiểu rằng Giáo Pháp được dạy bởi Đức Phật là không phải vượt quá năng lực của chúng ta. (Do vậy chúng ta hãy thử tu tập và
thiền tập một cách đúng đắn theo lời của Phật). Trong mọi tư thế sống hàng ngày,
chúng ta nên có sự có-mặt của tâm và sự tự-tỉnh-giác (sự rõ biết)—và khi đến lúc
ngồi xuống thiền tập, chúng ta cũng làm như vậy.
Chúng ta ngồi thiền để thiết lập sự bình an và tu dưỡng năng lực của tâm.
Chúng ta không thiền tập để giải trí, giải sầu hay để làm điều gì đặc biệt. Thiền
tuệ minh sát cũng chính là ngồi trong sự định tâm ( samādhi). Nhiều nơi dạy rằng:
''Giờ chúng ta ngồi định tâm (thiền định), sau đó chúng ta thiền minh sát tuệ.''
Đừng phân chia thành hai loại thiền như vậy! Sự tĩnh lặng (định) là cơ sở để làm
khởi sinh trí tuệ; trí tuệ là kết quả của sự định tâm. Tuệ là quả của định. Nếu nói
giờ chúng ta thiền định trước, sau đó thiền tuệ là không đúng—bạn không thể
làm được như vậy! Chúng ta chỉ có thể phân chia chúng bằng lời nói (để dễ chỉ
dạy về ‘kỹ thuật’ thiền tập). Thực ra chúng như một con dao, một phần là lưỡi
dao, phần kia là sóng dao. Không thể tách rời lưỡi dao khỏi sóng dao. Nếu bạn
nhấc phần này lên thì bạn cũng nhấc luôn phần kia của nó. Định giúp khởi sinh trí
tuệ theo kiểu như vậy, có cái này là có cái kia, không phải là hai cái khác nhau,
hay cái này khác cái kia.
https://thuviensach.vn
Giới hạnh là cha mẹ của Giáo Pháp. Đầu tiên người tu cần phải có giới hạnh.
Giới hạnh là sự bình an. Nghĩa là lời nói và hành động không sai trái, không bất
thiện. Khi chúng ta không làm những hành động bất thiện, tâm chúng ta không bị
kích động, do vậy tâm sẽ có sự bình an và sự hội tụ tập trung của tâm.
Do vậy chúng ta nói Giới, Định, Tuệ là con đường mà các bậc Thánh Nhân
đã bước đi đến sự giác ngộ. Tất cả chúng chỉ là một. Giới hạnh là định, định là
giới hạnh. Định là trí tuệ, trí tuệ là định. Giống như một trái xoài. Khi nó mới là
bông, chúng ta gọi là bông xoài. Khi bông trở thành trái, chúng ta gọi là trái xoài.
Khi nó chín, ta gọi là trái xoài chín.
Nó chỉ là một trái xoài, nhưng nó luôn thay đổi. Trái xoài lớn là từ trái xoài
nhỏ, trái xoài nhỏ trở thành trái xoài lớn. Chúng ta có thể gọi là những trái xoài
khác nhau, trái xoài non, trái xoài già, hoặc chỉ là một trái xoài. Giới, định, tuệ
liên quan tương tức với nhau như vậy. Cuối cùng tất cả chỉ con đường đạo dẫn
đến sự giác ngộ.
Trái xoài, từ lúc nó xuất hiện là một bông xoài rồi lớn lên cho đến lúc thành
trái xoài chín. Chỉ cần nhìn thấy điều này là đủ. Dù ai gọi đó là gì cũng không
quan trọng. Quan trọng là ta biết khi cái gì sinh ra, nó lớn lên, già đi...và rồi sẽ
thành gì? Hãy chánh niệm về điều này.
Một số người không muốn già đi. Khi họ bị già, họ cảm thấy buồn rầu.
Những người đó không nên ăn xoài chín! Tại sao chúng ta muốn trái xoài chín?
Thậm chí xoài chưa kịp chín, chúng ta cũng ép chín theo cách nhân tạo. Chúng ta
muốn xoài mau già và mau chín (để ăn). Nhưng chúng ta lại bất mãn khi mình bị
già đi. Một số người sầu não và khóc than, họ sợ già đi và chết. Sao chúng ta không sợ xoài bị già đi và chín, và chỉ ăn bông xoài luôn vậy. Nếu chúng ta nhìn
thấy được sinh, già, chết là một lẽ thật không thể chối cãi, thì chúng ta thấy được
Giáo Pháp. Nếu hiểu ra được như vậy, mọi sự đều trở nên rõ ràng, chúng ta được
bình an. (Không còn buồn rầu, than oán hay khổ đau vì sự sinh, già, chết nữa).
Cứ quyết tâm tu tập với tinh thần hiểu biết như vậy.
Hôm nay ngài bộ trưởng Hội Đồng Cơ Mật Hoàng Gia cùng đoàn của ông
đến đây nghe Giáo Pháp. Quý vị nên tiếp nhận lấy điều tôi vừa nói và suy xét
chánh niệm về nó. Nếu có gì quý vị thấy không đúng, xin thứ lỗi cho tôi. Nhưng
để thấy được điều gì là đúng và sai là hoàn toàn phụ thuộc vào sự tự tu tập và
thấy biết của mỗi người. Điều gì là sai thì dẹp bỏ đi. Điều gì là đúng đắn thì tiếp
https://thuviensach.vn
nhận nó và dùng nó. Nhưng, thực ra chúng ta tu tập để buông bỏ mọi thứ đúng và sai, không còn dính chấp về bất cứ điều gì đối đãi. Cuối cùng, chúng ta buông bỏ
tất cả. Cái gì gọi là đúng, buông bỏ; cái gì gọi là sai, buông bỏ!.
Thói thường chúng ta hay coi điều gì là đúng thì chấp là đúng, điều gì sai cứ
chấp là sai, và do vậy suốt đời cứ lo tranh chấp đúng sai, này nọ đủ thứ. Nhưng
Giáo Pháp là nơi chẳng có gì, chẳng có gì là đúng hay sai cả—chẳng có gì cả. (Vì
đúng sai chỉ là do quan niệm và nhận thức của con người mà thôi. Lẽ thực tự
nhiên của Giáo Pháp thì không phụ thuộc vào tâm ý hay nhận thức của con
người.)
https://thuviensach.vn
56
Mở Con Mắt Giáo Pháp
43Nhiều người chúng ta khi mới tu hoặc thậm chí đã tu được một vài năm thì vẫn chưa biết được cái gì là cái gì. Chúng ta vẫn chưa tin chắc vào việc tu tập.
Khi chúng ta vẫn còn chưa tin tưởng việc tu tập thì chúng ta vẫn chưa nhìn thấy
mọi thứ xung quanh ta chính Giáo Pháp, và chúng ta vẫn còn dựa dẫm vào những
lời chỉ dạy của các sư thầy. Nhưng thực là, khi chúng ta hiểu biết tâm chúng ta,
khi đã có được sự chánh niệm (sati) để nhìn sâu sát vào trong tâm, thì trí tuệ sẽ
phát sinh. Tất cả mọi lúc và mọi nơi đều là cơ hội để chúng ta nghe thấy Giáo
Pháp.
Chúng ta có thể học Giáo Pháp từ tự nhiên, ví dụ từ cây cỏ. Cây được sinh
ra từ những nguyên nhân và nó lớn lên theo tiến trình tự nhiên. Ngay đây cái cây
cũng đang dạy chúng ta về Giáo Pháp, nhưng chúng ta không hiểu đó thôi. Theo
tiến trình tự nhiên, nó lớn dần dần lên, đến khi búp, hoa, và trái xuất hiện. Chúng
ta chỉ nhìn thấy hoa và trái, nhưng không thể đưa nó vào nội tâm để suy xét và
chánh niệm về nó. Do vậy chúng ta không biết cây dạy Giáo Pháp cho chúng ta.
Trái xuất hiện và chúng ta chỉ biết ăn nó mà không suy xét điều gì; chỉ biết các vị
chua, ngọt, chát là những vị của trái cây. Nhưng cây dạy ta về Giáo Pháp sinh
diệt, cây phô bày câu chuyện sinh ra, lớn lên, ra hoa, ra trái, rồi già đi, héo tàn, rồi
chết, rồi bị chặt bỏ...và một ngày nào đó, những chồi non lại mọc lên, và cứ tiếp
tục tiến trình sinh, lớn lên, già, chết như vậy. (Cũng như kiếp người). Nhưng chúng ta không để ý, không chánh niệm và không nhìn thấy lẽ thực đó từ tự
nhiên.
Nếu chúng ta biết mang tiến trình sống chết của cây cối vào trong tâm và
suy xét về nó, ta sẽ thấy được sự sinh của cây và sự sinh của chúng ta là không
khác nhau. Thân này của chúng ta được sinh ra và tồn tại tùy theo những điều
kiện, tùy theo sự kết hợp của các yếu tố đất, nước, khí, nhiệt. Nó cũng nhận được
thức ăn thực dưỡng, và lớn lên, lớn lên. Tất cả mọi bộ phận của thân đều thay đổi
và biến chuyển theo bản chất tự nhiên của chúng. Cũng không khác với cây cối:
https://thuviensach.vn
tóc, móng, răng và da—tất cả đều thay đổi. Nếu chúng ta hiểu biết mọi thứ của tự
nhiên, thì chúng ta hiểu biết mọi thứ của ta.
Người ta được sinh ra. Cuối cùng phải chết. Sau khi chết họ được tái sinh.
Tóc, móng, răng và da lại chết đi liên tục và ra lại liên tục. Nếu chúng ta biết tu
tập như vậy thì sẽ thấy cây cỏ chẳng khác chúng ta. Nếu chúng ta hiểu được ý
dạy của các sư thầy, thì chúng ta nhận biết được cây cỏ bên ngoài và bản thân ta
là có thể so sánh với nhau. Loài có ý thức và loài không có ý thức cũng không
khác nhau. Tất cả đều như nhau. Nếu hiểu được sự tương đồng giữa cây cỏ, vạn
vật và con người, chúng ta sẽ thấy năm tập hợp uẩn ( khandha)44 tạo nên con người chúng ta cũng mang bản chất như vậy—từ thân, cảm giác, nhận thức, ý
nghĩ, và thức—đều mang tính chất như vậy. Nếu hiểu được bản chất thân-tâm của
mình, ta sẽ hiểu được Giáo Pháp. Ngược lại, nếu hiểu được Giáo Pháp, ta hiểu
được năm uẩn, về cách chúng liên tục biến đổi và thay đổi, chúng không bao giờ
ngừng thay đổi, chúng sinh diệt không ngừng.
Do vậy, dù đang đứng, đang ngồi, đang đi hay đang nằm, chúng ta nên có
chánh niệm (sati) để quan sát cái tâm. Khi nhìn những thứ bên ngoài thì cũng giống như nhìn những thứ bên trong. Và ngược lại. Nếu hiểu được vậy là hiểu
được lời dạy của Phật. Nếu hiểu được vậy, ta có thể nói cái Phật-tính, tức là cái
“người biết”, đã được thiết lập. Nó rõ biết thứ bên ngoài. Nó rõ biết thứ bên trong. Nó hiểu biết tất cả mọi thứ khởi sinh.
Hiểu được như vậy, khi ngồi bên dưới gốc cây chúng ta nghe thấy lời Phật
dạy. Đứng, đi, ngồi, nằm, chúng ta nghe thấy lời Phật dạy. Khi đang nhìn, đang
nghe, đang ngửi, đang nếm, đang chạm xúc và đang suy nghĩ, chúng ta nghe thấy
lời Phật dạy. Phật đơn giản là cái “người biết” ngay bên trong tâm này. Nó (người
biết) biết Giáo Pháp. Nó biết điều tra tìm hiểu Giáo Pháp. Đó không phải là Đức
Phật đã sống mấy ngàn năm trước nay hiện về nói với chúng ta, nhưng đó là Phật-tính, là cái “người biết” khởi sinh. Tâm trở nên tỏ sáng.
Nếu chúng ta thiết lập Phật bên trong tâm chúng ta thì chúng ta sẽ biết mọi
thứ, chúng ta chánh niệm mọi thứ, mọi thứ chẳng khác gì chúng ta. Chúng ta nhìn
thấy những thú vật, những cây cỏ, những núi non là cũng không khác với bản thân chúng ta. Chúng ta nhìn thấy người nghèo và kẻ giàu, họ cũng chẳng khác
với chúng ta. Người da đen và da trắng cũng không khác nhau với chúng ta! Tất
cả họ cũng có chung những tính chất. Ai hiểu được chỗ tương đồng này sẽ luôn
https://thuviensach.vn
thấy hài lòng với bản thân mình dù mình là ai. Ai hiểu như vậy là luôn lắng nghe lời dạy của Phật. Nếu chúng ta không hiểu được như vậy thì dù có bỏ ngày bỏ
tháng ra ngồi nghe hết thầy này đến sư khác chúng ta cũng chẳng hiểu được
nghĩa gì.
Phật đã dạy rằng sự giác ngộ Giáo Pháp đơn giản chỉ là sự biết về tự nhiên,
về thực tại xung quanh chúng ta; tự nhiên45 đang có mặt ngay đây. Nếu ta không hiểu đường lối của tự nhiên thì khi ta trải nghiệm khổ và sướng ta bị lạc tâm theo
những sướng khổ đó, ta tạo ra ưu sầu và tiếc nuối. Bị lạc theo những đối tượng
của tâm là bị lạc theo mọi sự của tự nhiên. Khi chúng ta bị lạc theo tự nhiên thì
chúng ta không thấy được Giáo Pháp. Người Giác Ngộ thì chỉ nhìn thấy tự nhiên
(chứ không bị lạc theo mọi sự của tự nhiên).
Sau khi khởi sinh, tất cả mọi thứ đều thay đổi và chết đi. Những thứ chúng
ta làm như dĩa, tô, chén...cũng đều có cùng tính chất đó. Một cái dĩa được làm ra
từ các điều kiện nhân duyên, như chất liệu, ý muốn và công sức của người làm,
và sau đó chúng ta dùng; rồi nó mỗi ngày cũ đi, sứt mẻ, bể và biến mất. Cây cối,
núi non, vườn tược cũng như vậy, thú vật và con người cũng vậy: sinh rồi diệt, có
rồi mất.
Khi ngài Aññā Kondañña (Kiều Trần Như), vị đệ tử đầu tiên của Phật khi
nghe Phật thuyết pháp lần đầu, sự chứng ngộ của ngài không có gì là phức tạp,
khó hiểu. Ngài chỉ đơn giản nhìn ra rằng bất cứ thứ gì sinh ra, nó đều thay đổi
theo điều kiện tự nhiên, rồi già cũ, và cuối cùng phải chết đi. Ngài Kondañña đã
chưa bao giờ nghĩ đến lẽ này trước đó, hoặc nếu có nghĩ thì cũng chưa rõ ràng, do
vậy ngài đã chưa buông bỏ được, ngài đã vẫn còn dính chấp vào thân năm uẩn.
Khi ngài ngồi chú tâm lắng nghe lời giảng của Đức Phật, Phật-trí của ngài đã khởi sinh trong ngài. Ngài nhận được một sự ‘truyền đạt’ từ Phật, đó là sự hiểu
biết (tri kiến) rằng tất cả mọi thứ có điều kiện đều là vô thường và không bền chắc. (Mọi thứ hữu vi đều vô thường). Mọi thứ được sinh ra đều phải bị thay đổi,
già cũ và chết. Đó là tiến trình tự nhiên.
Cảm giác này là chưa từng có đối với ngài. Ngài thực sự nhận biết cái tâm
và Phật-trí đã khởi sinh trong ngài. Ngay lúc đó, Phật đã tuyên bố rằng ngài Kondañña đã có được Con mắt Giáo Pháp.
https://thuviensach.vn
Con mắt Giáo Pháp này nhìn thấy điều gì? Nó nhìn thấy lẽ thật là bất kỳ thứ
gì được sinh ra đều bị già và chết; đó là quy luật tự nhiên. 'Bất kỳ thứ gì được
sinh ra' có nghĩa là mọi thứ trên đời. Dù là dưới dạng vật chất hay phi vật chất, tất
cả đều là những thứ 'được sinh ra'. Chỗ này là chỉ tất cả mọi pháp trên thế gian.
Như thân này, nó được sinh ra và biến diệt. Có cái sinh ra chết liền. Có cái sinh
ra, lớn lên và chết. Có cái sinh ra, lớn lên, già hư và chết. Có cái tuổi ngắn, có cái
tuổi thọ hơn. Nhưng tất cả tiến trình đó là như vầy: Sau khi ‘sinh’ ra, nó chết và
biến thành ‘nhỏ trẻ’. Đến đoạn ‘nhỏ trẻ’, nó chết và biến thành ‘lớn trung’. Đến
đoạn thành ‘lớn trung’, nó chết và biến thành cái ‘già lão’. Đến đoạn thành ‘già
lão’, nó chết và ‘chấm dứt’ luôn. Cây cối, núi non, vườn tược đều có cùng tính
chất như vậy.
Do vậy, tầm nhìn và tri kiến của cái “người biết” đã rõ ràng tiến vào tâm của
ngài Kondañña khi ngài đang ngồi đó. Tri kiến (sự hiểu biết) về ‘những thứ được
sinh ra’ (những thứ hữu vi) đã thấm nhuần sâu trong tâm ngài, giúp ngài nhổ sạch
sự dính chấp vào tấm thân này của ngài. Sự dính chấp đó là sự chấp thân, sự trân
quý tấm thân, tức là thân kiến ( sakkāya-ditthi). Có nghĩa là ngài không còn coi
tấm thân này là một cái ‘ta’, cái ‘ngã’, một ‘con người’, ngài không còn coi thân
này là một ‘người’ hay là một ‘ai’ cố định. Ngài không chấp thân là mình nữa.
Ngài đã nhìn thấy rõ ràng, do vậy đã gỡ bỏ gông cùm ‘thân kiến’.
Rồi sau đó gông cùm nghi ngờ ( vicikicchā) cũng được tiêu diệt. Sau khi đã
dẹp bỏ sự dính chấp vào thân này, ngài cũng không còn nghi ngờ gì về sự hiểu
biết và giác ngộ của mình. Rồi đến gông cùm là sự dính chấp vào những lễ nghi,
tục lệ ( sīlabbata parāmāsa)46 cũng được nhổ sạch. Sự tu tập của ngài trở nên chính thẳng và đúng đắn. Ngay cả khi thân này đang đau bệnh nhức nhối, ngài
cũng không nắm giữ nó nữa, ngài cũng không nghi ngờ gì nữa. Ngài không còn
nghi ngờ vì ngài đã gỡ bỏ sự dính chấp (trong tâm).
Vậy, khi Phật nói ra Giáo Pháp, ngài Kondañña đã mở ra Con mắt Giáo
Pháp. Con mắt đó đơn giản là cái “người biết rõ ràng”. Nó nhìn thấy mọi thứ theo
một cách khác. Nó nhìn bản chất tự nhiên của mọi thứ. Khi đã nhìn thấy rõ bản
chất tự nhiên của mọi thứ, sự chấp thủ bị bứng nhổ và cái “người biết” được sinh
ra. Trước kia ngài cũng biết, nhưng vẫn còn nhiều sự chấp thủ. Có thể nói theo
nhiều cách: trước đó ngài đã biết Giáo Pháp, nhưng vẫn còn nhiều dính chấp; https://thuviensach.vn
hoặc, trước đó ngài đã biết Giáo Pháp, nhưng chưa nhìn thấy Giáo Pháp, hoặc trước đó ngài đã nhìn thấy Giáo Pháp, nhưng vẫn chưa là một với Giáo Pháp.
Đức Phật đã nói rằng ''Ngài Kondañña thấy biết''. Biết gì? Ngài thấy biết
mọi sự của tự nhiên. Thường thì chúng bị lạc theo mọi sự của tự nhiên, lạc tâm
theo thân này và những cảm giác của nó. Đất, nước, khí, nhiệt hợp lại tạo thành
thân này. Đó là cái của tự nhiên, là một thứ vật thể mà chúng ta nhìn thấy bằng
mắt thường. Thân đó tồn tại phụ thuộc vào thức ăn, lớn lên và thay đổi cho đến
ngày chết.
Hướng vào bên trong, cái đang quan sát thân này chính là thức—đơn giản là
cái “người biết”, là sự thuần tỉnh thức, sự tỉnh giác. Nếu thức tiếp nhận qua mắt
thì gọi là nhìn. Nếu nó tiếp nhận qua tai thì gọi là nghe; tiếp nhận qua mũi thì gọi
là ngửi; tiếp nhận qua lưỡi thì gọi là nếm; tiếp nhận qua thân thì gọi là chạm xúc;
và tiếp nhận qua tâm thì gọi là nghĩ. Thức chỉ có một, nhưng khi nó tiếp nhận
những chỗ khác nhau thì gọi nó bằng những tên khác nhau. Qua mắt: thức nhìn
(nhãn thức); qua tai: thức nghe (nhĩ thức); qua mũi: thức ngửi (tỷ thức); qua lưỡi:
thức nếm (thiệt thức); qua thân: thức chạm xúc (thân thức, xúc thức); và qua tâm:
thức của tâm (tâm thức). Nhưng dù là thức hoạt động ở giác quan nào thì nó cũng
chỉ là một sự tỉnh-thức, một sự tỉnh-giác. Theo kinh điển, chúng ta gọi đó là sáu
thức, nhưng thực ra đó chỉ là một thức khởi sinh ở sáu cơ sở giác quan khác nhau
mà thôi. Có sáu “cửa”, nhưng chỉ có một sự tỉnh-thức duy nhất, đó chính là sự
tỉnh-giác, đó chính là cái tâm này.
Tâm này có khả năng hiểu biết sự thật của tự nhiên. Nếu tâm này vẫn còn
chướng ngại, ta nói rằng nó còn hiểu biết thông qua sự ngu mờ, Vô minh. Lúc đó
nó còn hiểu biết sai lầm và nhìn thấy sai lầm. Sự hiểu biết sai lầm và nhìn thấy
sai lầm, hoặc sự hiểu biết đúng đắn và nhìn thấy sai lầm, đó chỉ là một sự tỉnh-
giác. Chúng gọi đó là sự nhìn thấy sai lầm (tà kiến) hay sự nhìn thấy đúng đắn
(chánh kiến), nhưng đó chỉ là một thứ. Sai hay đúng cũng khởi sinh từ một nơi
này. Khi có sự hiểu biết sai lầm, ta nói rằng Vô minh che mờ sự thật. Khi có sự
hiểu biết sai lầm thì có cách nhìn sai lầm (tà kiến), ý định sai lầm (tà hành), hành
động sai lầm (tà nghiệp), cách sống và công việc sai trái (tà mạng)—cái gì cũng
sai lầm và sai trái! Nhưng mặt khác, sự tu tập đúng đắn cũng khởi sinh ngay đó.
Khi nào có sự đúng đắn, thì sự sai lầm sẽ biến mất.
https://thuviensach.vn
Đức Phật đã từng tu tập đủ kiểu khổ hạnh, hành xác, nhưng Phật đã điều tra sâu sát trong tâm và cuối cùng đã nhổ sạch sự vô minh và giác ngộ. Những vị
Phật và những bậc giác ngộ khác cũng đã giác ngộ bằng tâm, bởi thân này thì đâu
hiểu biết gì. Bạn có cho thân này ăn hay không cũng không là vấn đề, nó có thể
chết bất cứ lúc nào. Những vị Phật đều tu tập cái tâm. Họ giác ngộ từ trong tâm.
Sau khi suy xét chánh niệm về tâm, Phật đã từ bỏ hai cực đoan đó—không
chạy theo sự sướng khoái, tiện nghi, và không chạy theo lối tu khổ hạnh, hành
xác—và Phật đã chọn con đường Trung Đạo giữa hai cực đoan mà Phật đã khai
giảng trong bài thuyết pháp đầu tiên. Nhưng khi mới nghe giáo lý của Phật,
chúng ta thấy nó đi ngược lại với ước muốn của chúng ta. Chúng ta suốt đời mê
thích khoái lạc và tiện nghi, ham muốn được sung sướng, và khi được vậy chúng
ta nghĩ đời mình đã tốt đẹp—đó là xu hướng chạy theo sự khoái sướng. Nhưng
nó không phải là con đường đúng đắn. Còn cách sống bất mãn, ác cảm, sân hận
và hành thân—đó là xu hướng dấn thân vào khổ hạnh. Đây là hai xu hướng cực
đoan nên tránh trên con đường tu hành.
Cái “người đi tu” chính là tâm này, chính là cái “người biết”. Nếu trạng thái
tốt sướng khởi lên, ta chạy theo nó như cái tốt—đó là xu hướng chạy theo khoái
sướng. Nếu trạng thái xấu khổ khởi lên, ta dính theo nó với sự kháng cự, sân ghét
—đó là xu hướng dấn thân vào đau khổ. Hai xu hướng đó đều là sai, đó không
phải là con đường của người thiền tập. Đó là cách của những người phàm tục,
gồm những người chỉ tham muốn chạy theo khoái lạc, và những người chỉ dấn
thân vào sự khổ hạnh, đau thương.
Người khôn trí biết rõ hai xu hướng đó, và họ từ bỏ nó. Họ không bị kích
động với những khoái lạc và đau khổ. Những thứ đó khởi sinh, nhưng họ không
dính theo nó, họ buông bỏ để chúng diễn ra theo cách tự nhiên của chúng. (Họ
biết sướng, biết khổ, nhưng tâm không bị dính theo sướng và khổ). Đây là chánh
kiến. Khi người nào hiểu biết trọn vẹn về lẽ này thì có được sự tự do tự tại.
Sướng và khổ chẳng còn nghĩa gì đối với bậc Giác Ngộ.
Phật nói rằng những bậc Giác Ngộ đã rời xa mọi ô nhiễm. Điều này không
có nghĩa là họ chạy xa khỏi ô nhiễm, họ chẳng trốn chạy đi đâu cả. Những ô nhiễm vẫn có đó. Phật so sánh điều đó như lá sen trong ao nước. Lá cùng ở với
nước, nhưng lá không bị đính ô nhiễm trong nước. (Lá sen không thấm nước
https://thuviensach.vn
ngay cả khi đang chìm trong nước). Nước ao tù được ví như các ô nhiễm trong tâm và lá sen thì giống cái Tâm đã Giác Ngộ.
Tâm của người tu tập cũng vậy; tâm không trốn chay đi đâu, nó ở ngay đó.
Tốt, xấu, thiện, ác, sướng, khổ, đúng, sai... người tu đều biết rõ. Người thiền chỉ
đơn thuần biết rõ về chúng, chúng không tiến vào trong tâm người ấy. Có nghĩa
là, người ấy không dính mắc theo chúng. Người thiền chỉ đơn giản là người trải
nghiệm. Nói ‘người trải nghiệm’ là cách nói nôm na cho dễ hiểu. Nhưng trong
ngôn ngữ của Giáo Pháp, chúng ta nói rằng người ấy đã hướng tâm đi theo con
đường Trung Đạo.
Những thứ sướng, khổ, lành, ác, ngon, dở, đẹp, xấu, đúng, sai... liên tục khởi
sinh, bởi đó là những thuộc tính của thế gian. Phật đã giác ngộ trong thế gian,
Phật đã suy xét quán sát về thế gian. Nếu Phật không quán sát về thế gian, nếu
Phật chưa nhìn thấy về thế gian, thì Phật không thể vượt lên trên thế gian. Sự
Giác Ngộ của Phật chỉ đơn giản là sự giác ngộ về chính thế gian này. Thế gian
vẫn còn đó, với đầy những thăng trầm của nó: được và mất, khen và chê, vinh và
nhục, sướng và khổ: vẫn còn ở đó. Nếu chẳng có những thứ đó với thế gian thì
cũng chẳng có gì để mà giác ngộ hay hiểu biết! Cái Phật hiểu biết là về thế gian,
là thế giới hiện tượng xung quanh tâm và trái tim của con người. Nếu con người
cứ suốt đời chạy theo mọi thứ, cứ đi tìm sự “khen và vinh, được, và sướng”, và
cố mọi cách tránh những thứ ngược lại, thì họ sẽ bị chìm ngỉm bên dưới sức nặng
của thế gian.
Được và mất, khen và chê, vinh và nhục, sướng và khổ -- đó là thế gian. Thế
gian luôn có mặt những thứ đó. Người
bị lạc lối trên thế gian sẽ không có đường thoát ra, thế giới nhận chìm họ.
Thế gian này theo quy luật của Giáo Pháp, do vậy chúng ta gọi đó là pháp thế
gian ( loka-dhamma). Con người sống bị bao vây trong sự ngu mờ vô minh về thế
gian.
Do vậy, Phật đã chỉ dạy chúng ta phát triển con đường đạo. Chúng ta có thể
phân chia nó thành ba phần là giới hạnh, thiền định, trí tuệ [giới, định, tuệ]—và
phát triển nó cho đến khi viên thành. Đây là con đường tu tập để chấm dứt thế
giới. Thế giới thế gian ở đâu? Nó ở ngay trong tâm của mọi chúng sinh đang mê
mờ chạy theo thế gian! Những hành vi (nghiệp) dính chấp theo những “khen,
vinh, được, sướng” và kháng cự với sự “chê, nhục, mất, khổ” được gọi là thế
https://thuviensach.vn
gian, là thế giới của cái tâm phàm thường. Khi những thứ đó có mặt trong tâm, thế giới khởi sinh và chúng sinh thế tục được sinh ra. Thế giới được sinh ra vì
dục vọng, tham muốn. Dục vọng là nơi sinh của tất cả mọi thế giới. Diệt trừ dục
vọng tham muốn là chấm dứt được thế giới.
Một cách gọi khác của con đường giới, định, tuệ là con đường Tám Phần,
tức Bát Chánh Đạo. Con đường tám phần này và tám pháp thế gian là một cặp
đôi. Một cặp đôi là sao? Nếu chúng ta nói theo kinh điển, chúng ta nói đó là
‘được và mất, khen và chê, vinh và nhục, sướng và khổ’ là tám pháp thế gian. Sự
hiểu biết đúng đắn, suy nghĩ đúng đắn, lời nói đúng đắn, hành động đúng đắn,
nghề nghiệp đúng đắn, nỗ lực đúng đắn, sự tập trung tâm (thiền định) đúng đắn,
sự chú tâm (chánh niệm) đúng đắn: đây là con đường tám phần. Hai nhóm ‘tám’
này có mặt ở cùng một nơi. Tám pháp thế gian nằm ngay đây trong tâm này, cùng
chỗ với cái “người biết”; nhưng do cái “người biết” vẫn còn chướng ngại, nên nó
hiểu biết một cách sai lầm, và do đó nó trở thành thế gian. Chỉ có một cái “người
biết” này mà thôi, không còn cái nào khác. Phật tính vẫn chưa khởi sinh trong
tâm, nó vẫn chưa tách xuất nó ra khỏi thế gian. Cái tâm như vậy là thế gian.
Khi chúng ta tu tập con đường đạo, chúng ta tu tập hành động và lời nói, sự
tu tập cũng xảy ra trong tâm này. Nó cùng ở một nơi nên chúng có thể nhìn thấy
nhau; con đường đạo nhìn thấy thế gian. Nếu chúng ta tu tập bằng cái tâm của
mình và trực diện nhìn thấy sự dính chấp của tâm vào những mặt tham thích
[khen, vinh, được, sướng] của pháp thế gian, thì chúng ta nhìn thấy sự dính chấp
vào thế gian.
Đức Phật từng nói đại ý rằng: ''Ta cần nhìn biết thế giới. Nó được thêu dệt
lộng lẫy, bóng loáng như cỗ xe ngựa hoàng gia. Kẻ ngu nhìn mê mẫn, nhưng
người trí thì không bị mắt lừa vẻ bề ngoài của nó''. Nói vậy không có nghĩa Phật
muốn chúng ta đi khắp thế gian nhìn mọi thứ, nghiên cứu về mọi thứ. Phật chỉ
đơn giản muốn chúng ta quan sát tâm này đang dính mắc vào thế giới. Khi Phật
nói chúng ta nhìn vào thế giới, Phật không muốn chúng ta bị dính mắc vào nó,
mà Phật chỉ muốn chúng ta điều tra suy xét về nó, bởi thế giới được sinh ra chính
ở nơi tâm này. Ngồi dưới gốc cây chúng ta có thể nhìn xem thế giới. Hễ khi nào
có dục vọng thì thế giới khởi sinh ngay đó. Dục vọng tham muốn là nơi sinh của
thế giới. Tiêu diệt dục vọng là chấm dứt được thế giới (của tâm).
https://thuviensach.vn
Khi ngồi thiền chúng ta muốn tâm được bình an, nhưng nó không an. Tại
sao vậy? Chúng ta không muốn nghĩ, nhưng ta cứ nghĩ ngợi. Giống như người
ngồi trên ổ kiến: liên tục bị cắn chích, bất an. Khi tâm là thế giới thì ngồi nhắm
mắt chúng ta cũng nhìn thấy toàn thế giới. Vui sướng, buồn rầu, bất an, ngu mờ--
tất cả khởi sinh. Tại sao vậy? Bởi do chúng ta chưa nhận biết Giáo Pháp. Bởi tâm
còn là như vậy, người thiền không chịu đựng nỗi những pháp thế gian, người ấy
không điều tra suy xét gì hết. Cũng giống như đang ngồi trên ổ kiến. Kiến liên tục
bu cắn bởi người ấy đang ngồi ngay trên nhà của chúng! Vậy chúng ta phải làm
gì? Chúng ta phải tìm thuốc trừ kiến hoặc dùng lửa để đuổi chúng đi.
Nhưng đa số người tu tập lại không nhìn ra như vậy. Nếu họ cảm giác vui
lòng, họ cứ dính theo sự vui lòng đó. Khi cảm giác bất mãn, họ cứ dính theo sự
bất mãn đó. Chạy theo các pháp thế gian thì tâm sẽ trở thành thế gian. Đôi lúc
chúng ta hay nghĩ: ''Ồ tôi không tu được, việc tu hành có vẻ cao sâu quá so với
tôi''... cho nên chúng ta không cố tu. Điều này là do cái tâm vẫn còn đầy ô nhiễm
và chướng ngại, những pháp thế gian đang cản trở không cho con đường đạo khởi
sinh trong ta. Chúng ta không thể chịu khó tu tập để phát triển giới, định, tuệ.
Chúng ta giống như người ngồi trên ổ kiến lửa. Chúng ta không làm được gì, kiến
bu cắn khắp người, chúng ta đang ngập chìm trong sự bối rối và kích động.
Chúng ta không biết cách thoát khỏi chỗ ngồi đầy kiến lửa đó, chúng ta chỉ biết
ngồi đó, loay hoay, khổ sở chịu đựng.
Vậy đó, những thứ đó luôn xảy ra với sự tu tập của chúng ta. Các pháp thế
gian có mặt trong tâm của những chúng sinh thế tục. Khi những chúng sinh đó
muốn tìm sự bình an thì những pháp thế gian đó lại khởi sinh ngay đó. Khi tâm
còn đang ngu mờ, vô minh thì chỉ có bóng tối ở đó. Khi sự hiểu biết khởi sinh thì
tâm mới được sáng tỏ. Sự ngu mờ và sự hiểu biết được sinh ra cùng nơi trong
tâm. Khi sự ngu mờ có mặt, sự hiểu biết không thể bước vào, bởi tâm đã tiếp nhận sự ngu mờ, vô minh. Ngược lại khi sự hiểu biết khởi sinh thì sự ngu mờ
không ở trong đó.
Do vậy, Phật thúc giục các học trò tu tập bằng cái tâm, bởi thế giới được sinh ra trong tâm này, tám pháp thế gian có mặt ngay trong tâm này. Con đường
tám phần (Bát Chánh Đạo), đó là sự điều tra quán xét thông qua thiền định và
thiền tuệ, ta nỗ lực tinh tấn nhờ đó giúp khởi sinh trí tuệ; tất cả những việc tu tập
đó giúp chúng ta dần dần buông lỏng sự chấp giữ về thế giới. Sự tham chấp, ác
https://thuviensach.vn
cảm và ngu mờ (tham, sân, si) càng ngày càng trở nên ‘nhẹ đô’ hơn, chúng ta biết rõ chúng như vậy. Dù được hay mất, khen hay chê, vinh hay nhục, khổ hay
sướng, chúng ta ý thức tỉnh giác về nó. Chúng ta phải hiểu biết rõ về những pháp
thế gian trước khi có thể chuyển hóa thế giới, bởi thế giới là ngay bên trong chúng ta.
Khi chúng ta tự do khỏi những pháp thế gian, điều đó giống như ta vừa rời
khỏi ngôi nhà. Khi bước vào trong nhà, chúng ta thường cảm giác ra sao? Chúng
ta cảm giác đi xuyên qua cửa và bước vào trong nhà. Khi chúng ta rời khỏi, ta
cảm giác mình vừa bước ra khỏi nó, bước ra bầu trời sáng sủa, không còn tâm tối
như ở bên trong ngôi nhà. Hành vi tâm bước vào những pháp thế gian giống như
đi vào bên trong ngôi nhà. Còn tâm đã diệt trừ hết các pháp thế gian thì giống
như người vừa bước ra khỏi căn nhà u tối gặp bầu trời sáng tỏ.
Vậy Giáo Pháp phải trở thành một với người tự mình chứng kiến. Người đó
tự mình biết rõ các pháp thế gian đã mất hay còn, con đường đạo đã được phát
triển hay chưa. Khi đạo đã được phát triển thì nó xóa sổ những pháp thế gian.
Đạo càng ngàng càng mạnh vững hơn. Chánh kiến nhiều hơn và tà kiến càng ít
hơn, cho đến khi đạo diệt sạch những ô nhiễm—hoặc là vậy, hoặc không thì
những ô nhiễm tiêu diệt con đường đạo!
Chánh kiến và tà kiến, chỉ có hai lối đó. Tà kiến cũng có chiêu trò của nó, nó
có cái khôn của nó—nhưng cái khôn đó đã bị lầm lạc. Người thiền tập bắt đầu
phát triển loại trải nghiệm tách ly. Sau đó người đó cứ như là hai người khác nhau: một người ở trong thế gian và một người ở trên con đường đạo. Hai người
đó tách riêng, đẩy xa nhau. Khi nào người thiền còn điều tra suy xét thì vẫn còn
sự tách ly đó, và cứ tiếp tục tu tập như vậy cho đến khi tâm đạt đến trí tuệ minh
sát ( vipassana).
Hoặc có thể là những ô nhiễm vi tế trong thiền minh sát, đó là vipassanū! 47
Như vầy, sau khi đã thiết lập được những kết quả tốt lành sau thời gian thiền tập,
khi nhìn những điều đó, chúng ta bị dính chấp vào chúng. Loại dính chấp này sinh ra từ ý muốn đạt đến (sở đắc) điều gì đó từ việc tu tập của mình. Đó gọi là
vipassanū: trí tuệ ô nhiễm [tức là trí tuệ còn bị ô nhiễm]. Một số người tu tập được kết quả tốt và dính danh theo đó, họ tu tập được sự thanh tịnh và dính chấp
vào sự thanh tịnh đó, hoặc họ tu tập được sự hiểu biết (tri kiến) và dính tâm vào
tri kiến đó. (Kiểu như người sau khi làm điều từ thiện cứ tự hào hay khen ngợi
https://thuviensach.vn
điều tốt thiện mình đã làm; giống người vừa giúp một người bạn lại cứ đi kể cho người khác về sự giúp đỡ tốt đẹp của mình). Hành vi dính chấp vào sự tốt lành
hay sự hiểu biết như vậy gọi là vipassanū, nó thấm nhiễm vào sự tu tập của chúng
ta.
Do vậy, khi bạn tu tập trí tuệ minh sát ( vipassanā), hãy cẩn thận! Hãy đề
phòng những vipassanū, bởi vì chúng ở rất gần trong tâm, nhiều lúc bạn không
thể phân biệt được nó. Nhưng nếu có cách nhìn đúng đắn bạn có thể nhìn thấy rõ
rệt hai thứ đó, trí tuệ minh sát ( vipassana) và ô nhiễm vi tế ( vipassanu). Nếu nó là loại trí tuệ ô nhiễm ( vipassanū), hệ quả là khổ sẽ thường khởi sinh. Nhưng nếu nó thực sự là trí tuệ minh sát ( vipassanā) thì nó không không khởi sinh khổ; mà chỉ
có sự bình an. Mọi sự sướng và khổ đều đã bị tắt bặt. Điều này bạn phải tự tu để
tự thấy.
Sự tu tập cần phải chịu khó, kiên nhẫn. Một số người khi họ đến đây tu tập
họ không muốn bị quấy nhiễu bởi bất cứ thứ gì, họ không muốn cọ sát. Nhưng
trước giờ lúc nào chẳng có sự cọ sát như vậy. Chúng ta phải cố chấm dứt mọi cọ
sát thông qua sự cọ sát, cọ sát để dẹp hết sự cọ sát.
Vậy đó, nếu cọ sát trong tiến trình tu tập, điều đó là đúng. Nếu không có cọ
sát gì, điều đó là không đúng, bạn chỉ lo ăn lo ngủ cho thỏa thích. Khi bạn muốn
đi đâu hay nói gì, bạn chỉ làm theo những tham muốn của mình. Giáo lý của Đức
Phật là cọ sát. Sự siêu thế chống lại sự thế tục (tâm siêu thế đối chọi với tâm phàm tục, pháp siêu thế đối kháng với pháp thế gian). Chánh kiến đối chọi với tà
kiến, sự trong sạch (thanh tịnh) đối chọi với sự ô nhiễm (bất tịnh). Giáp lý nghiền
xát với những tham muốn dục vọng của chúng ta.
Trong kinh điển có ghi lại một chuyện về Đức Phật trước khi Người giác
ngộ. Lúc đó, Phật nhận được dĩa cháo gạo (do cô Sujata cúng dường), sau khi ăn
dùng xong cháo, Phật quăng cái dĩa xuống dòng sông và niệm trong tâm niệm
rằng: ''Nếu tôi sắp đạt đến giác ngộ, cái đĩa này sẽ chạy ngược dòng nước.'' Thiệt,
cái dĩa trôi ngược dòng nước! Cái dĩa đó là tầm nhìn đúng đắn (chánh tri kiến)
của Phật, hoặc có thể ví như là Phật-trí mà Phật sắp giác ngộ đạt đến lúc đó.
Chánh tri kiến và Phật-trí không thuận theo những tham muốn dục vọng của
người phàm. Cái dĩa đã trôi ngược dòng so với cách nghĩ thường ngày của Phật,
nó “ngược dòng” so với những pháp thế gian hàng ngày của con người.
https://thuviensach.vn
Đến tận bây giờ cũng vậy, giáo lý của Phật là “ngược dòng” với tâm trí và lòng dạ của chúng ta. Mọi người đều sống và sinh tồn theo lòng ham muốn
(tham) và tranh đấu (sân) hàng ngày, nhưng Phật thì khuyên họ làm ngược lại. Họ
muốn sống theo sự hiểu biết thế gian của họ, đó là sự ngu mờ và vô minh, nhưng
Phật khuyên dạy nên làm ngược lại để tiêu diệt sự ngu và mờ vô minh đó. Tâm
của Phật là ngược lại với tâm của những người phàm trần thế tục. Thế gian gọi
sắc thân này là đẹp đẽ (hàng tỷ người sống chỉ để lo nuôi thân này, bỏ thời gian
và tiền của để chăm sóc thân này, họ chạy theo sắc dục nhục dục, họ ham muốn
và thậm chí giết nhau vì sắc dục), nhưng Phật thì cho rằng sắc thân chẳng có gì
đẹp đẽ. Họ cho rằng sắc thân là ‘của mình’, Phật nói không phải vậy. Họ nói rằng
sắc thân là thực thể thực chất, Phật nói nó không phải vậy. Chánh kiến vượt trên
cách nhìn của thế gian. Những chúng sinh trên thế gian chỉ sống trôi xuôi theo
dòng nước chảy, (ít ai muốn bơi ngược dòng).
Tiếp theo đó, khi Phật rời khỏi dòng sông đó, một người Bà-la-môn đã đến
dâng cho Phật tám nắm cỏ. Ý nghĩa ở đây như là tám pháp thế gian—được và
mất, khen và chê, vinh và nhục, sướng và khổ. Sau khi Phật nhận chỗ cỏ này, Phật quyết định ngồi trên đệm cỏ và thiền nhập định ( samādhi). Bản thân hành
động ngồi lên đệm cỏ là nhập định, đó là tâm đã vượt trên những pháp thế gian,
chinh phục thế gian cho đến khi đạt đến sự siêu việt.
Những pháp thế gian trở thành thứ bỏ đi đối với Phật, chúng chẳng còn ý
nghĩa nào nữa. Phật ngồi trên chúng nhưng chúng không còn chướng ngại tâm
Phật nữa. Quỷ quái đã đến để phá hoại Phật, nhưng Phật vẫn ngồi đó trong thiền
định, chinh phục thế giới, cho đến khi Phật giác ngộ Giáo Pháp và hoàn toàn đánh bại Ma Vương ( Mara)48 Ngay đó, Phật đã đánh bại thế giới (của những pháp thế gian). Do vậy, việc tu tập để phát triển con đường đạo chính là tiêu diệt những
ô nhiễm và chướng ngại.
Người thời nay có ít niềm tin. Mới tu một hai năm họ đã muốn được đến đó
như Phật, họ muốn nhanh đắc đạo. Họ quên rằng Đức Phật, vị Thầy của chúng ta,
cũng đã phải tu tập liên tục sáu năm trời mới tìm thấy đường giác ngộ. Do vậy,
nơi tu hành chúng ta đưa ra thời gian tu học và thời gian tự tu. 49 Theo kinh điển, một tu sĩ cần trải qua tu học ít nhất năm Mùa Mưa (tức năm năm)50 trong chùa trước khi vị ấy được cho là có thể ra ngoài tự sống, tự tu cho mình. Qua năm năm
đó, vị ấy đã học và tu tập khá đủ, có kiến thức khá đủ, có lòng tin, và có giới
https://thuviensach.vn
hạnh tốt. Người đã học và tu tập năm năm như vậy, tôi cho là vị ấy có năng lực.
Nhưng vị ấy phải thực sự tu tập năm năm đó chứ không phải chỉ do khoát áo cà-
sa được năm năm. Vị ấy phải thực sự chăm lo tu tập, phải là tu thiệt.
Sau năm Mùa Mưa bạn có thể tự hỏi: ''Cái ‘khả năng không còn phụ thuộc’
hay ‘khả năng tự sống tự tu’ mà Phật đã nói đến là gì?''. Như vầy, quý vị cứ tu tập
thực sự năm năm liền như vậy, chừng đó quý vị sẽ tự thân biết được những phẩm
hạnh mình có mà Đức Phật đã nói đến. Sau năm năm thực sự tu tập với sư huynh
sư phụ, quý vị sẽ trở nên có năng lực, năng lực trong tâm, trở thành người vững
chắc. Tối thiểu nhất, sau năm Mùa Mưa, quý vị có thể đã đạt đến giai đoạn giác
ngộ đầu tiên của dòng giác ngộ (đó là Nhập Lưu, Tu-đà-hoàn). Ở đây không phải
chỉ là năm năm của thân này ở trong chùa, mà còn là năm năm của cái tâm tu tập
thực sự. Quý vị sẽ có được (i) sự sợ hãi với tội lỗi, (ii) sự xấu hổ với các hành
động bất thiện sai trái, và (iii) sự khiêm nhường. Quý vị không còn dám làm điều
sai trái dù trước mặt hay sau lưng mọi người, dù giữa ban ngày sáng sủa hay ban
đêm đen tối. Tại sao không dám? Bởi quý vị đã đạt đến Phật tính, cái “người biết”. Bởi quý vị đã nương tựa vào Phật, Pháp, Tăng.
Để thực sự nương tựa vào Tam bảo, quý vị phải nhìn thấy Phật. Nếu nương
tựa vào Tam Bảo mà bạn chẳng biết gì về Phật thì có tác dụng gì? Nếu không
hiểu biết gì và Phật, và Pháp, và Tăng thì sự quy y nương tự của chúng ta chỉ là
phần thân và lời nói, nhưng phần tâm vẫn chưa biết gì. Khi tâm đã biết đến Phật,
Pháp, Tăng thì nó tự biết rõ Phật, Pháp, Tăng chỉ là giống nhau. Rồi chúng ta có
thể quy y nương tựa vào đó, bởi Tam Bảo khởi sinh trong tâm chúng ta. Dù
chúng ta đang ở đâu chúng ta cũng có Phật, Pháp, Tăng bên trong chúng ta.
Người được như vậy thì không dám dính vào điều xấu ác. Đó là lý do tại sao
chúng ta nói rằng, người đã chứng nhập vào tầng giác ngộ thứ nhất của dòng thánh đạo (Nhập Lưu) sẽ không bao giờ còn bị tái sinh vào cảnh giới thấp xấu
khổ đau. Tâm người ấy vững chắc, người ấy nhập vào dòng Thánh Đạo, người ấy
không còn nghi ngờ hoài nghi nào nữa. Nếu người ấy không đạt đến giác ngộ
hoàn toàn hôm nay thì chắc chắn người ấy sẽ đạt đến đó vào một ngày không xa.
Người ấy có thể sai phạm, nhưng sự sai đó không đủ mức độ gì để có thể đẩy
người ấy xuống Địa Ngục, bởi người ấy không còn thoái chí nhượng bộ cho
những hành vi bất thiện của thân và lời nói. Người Nhập Lưu thì không còn thoái
chí hay thoái tâm bồ-đề nữa, dù đã chết. Do vậy, chúng ta nói rằng người Nhập
https://thuviensach.vn
Lưu nếu chết thì cũng tiến qua sự Tái Sinh Thánh Thiện, tức sinh thành bậc thánh. Bậc ấy không còn thoái lui nữa, không thể nào, (vì người ấy đã bước lên
chuyến xe chạy suốt đến bến toàn giác và giải thoát, không còn cơ hội nào quay
lại, không thể nào dừng lại nữa—đó là định nghĩa của Đức Phật về bậc thánh Nhập Lưu!). Điều này thì chỉ có bạn tự mình thực sự tu tập và tự mình thấy biết
cho mình, ngay trong kiếp sống này!.
Trong những ngày này, những người ngồi đây vẫn còn hoài nghi về sự tu
hành, và đang nghe những điều tôi mới nói, có thể họ sẽ hỏi rằng: ''Ồ vậy sao,
vậy bây giờ chúng tôi phải làm gì?''. Nhiều lúc chúng ta thấy hạnh phúc, có lúc
thấy phiền não, nhiều lúc thấy vui, có lúc buồn bực. Vì lý gì? Vì chúng ta chưa
hiểu biết Giáo Pháp. Giáo Pháp là gì? Chỉ là pháp của tự nhiên (những hiện tượng
tự nhiên, những lẽ tự nhiên), là thực tại xung quanh chúng ta, trong thân và tâm
chúng ta.
Đức Phật nói rằng: ''Đừng dính chấp cái thân năm uẩn, buông bỏ nó, từ bỏ
nó!'' Vì sao cúng ta không thể buông bỏ thân năm uẩn? Chỉ là do chúng ta chưa
nhìn thấy chúng hoặc chưa hiểu biết chúng một cách hoàn toàn. Chúng ta nhìn
thấy chúng là ‘ta’, chúng ta nhìn thấy ‘ta’ trong cái thân năm uẩn. Sướng và khổ,
chúng ta coi chúng là ‘mình’, chúng ta thấy ‘mình’ trong sướng và khổ. (Thực sự
thì thân năm uẩn tự nó là giả tạm, là hữu vi, vô thường nên tự nó khổ, chẳng liên
quan gì đến tâm mình). Chúng ta không thể tách ly mình ra khỏi chúng. Khi
chúng ta không phân biệt được, không tách ly được mình ra khỏi chúng thì có
nghĩa chúng ta chưa thể nhìn thấy Giáo Pháp, không thể nhìn thấy tự nhiên,
không thấy thực tại xung quanh ta đích thực là gì.
Sướng, khổ, vui, buồn—chẳng có thứ nào là ‘ta’, nhưng chúng ta cứ nhận
chúng là ‘ta’. Những trạng thái đó tiếp xúc với chúng ta và chúng ta tự nhìn thấy
một ‘mớ’, gọi là cái ‘ta’ ( attā' ), cái ‘ngã’. Khi nào còn thấy có cái ‘ta’ thì bạn luôn thấy có sướng, khổ, này, nọ,...đủ thứ... Do vậy, Phật dạy phải tiêu diệt mớ
cái ‘ta’ (do tưởng tượng) đó, đó là tiêu diệt cái tư tưởng, cái gông cùm chấp-thân
ở trong tâm: tiêu diệt thân- kiến ( sakkāya-ditthi). Khi cái ‘ta’ ( attā) đã bị tiêu diệt, cái tâm “không-ta”, cái tâm vô ngã ( anattā) tự nhiên khởi sinh. 51
Chúng ta nhận mọi sự tự nhiên là mình và nhận mình với mọi sự tự nhiên,
nên chúng ta không thực biết rõ tự nhiên là gì. Khi gặp thứ tốt chúng ta vui cười,
khi gặp thứ xấu chúng ta khóc than. Nhưng tự nhiên chỉ đơn giản là các hành https://thuviensach.vn
( sankhāras). Trong một câu kinh chúng ta tụng nói rằng, 'Tesam vūpasamo sukho' —làm lắng lặn các hành là hạnh phúc đích thực. Làm sao chúng ta làm lắng lặn chúng? Đó là, chúng ta chỉ cần dẹp bỏ những dính chấp và nhìn thấy chúng như-chúng-đích-thực-là.
Vậy là, có sự thật trong thế giới này. Cây cỏ, núi non, và dây leo tất cả đều
sống theo sự thật riêng của nó, chúng được sinh tạo ra và chết đi theo quy luật
của tự nhiên. Chỉ là con người là không thật. Chúng ta nhìn thân này và đặt điều
quan trọng này nọ về nó, nhưng tự nhiên thì cứ tự nhiên dửng dưng, nó cứ là nó
và chuyển động theo quy luật của nó. Chúng ta cười, khóc, giết chóc, ta muốn
trường thọ, ta muốn thay đổi vũ trụ... nhưng tự nhiên vẫn là vậy, tự nhiên vẫn đúng như nó là, nó là sự thật. Sự thật vẫn là sự thật. Thân này được sinh ra, lớn
lên và già, thay đổi và già hơn. Nó cứ thay đổi theo đường lối tự nhiên. Ai cứ
nhận lấy thân này là ‘mình’, là ‘ta’, và mang vác nó đi suốt kiếp, thì người ấy sẽ
khổ hoài suốt kiếp.
Do vậy, ngài Aññā Kondañña (Kiều Trần Như) đã nhận biết “bất kỳ thứ gì
được sinh ra” trong tất cả mọi thứ, dù là vật chất hay phi vật chất. Tầm nhìn về
thế giới của ngài đã thay đổi. Ngài đã nhìn thấy sự thật. Khi đứng dậy từ chỗ
ngồi, ngài đã tiếp nhận sự thật đó vào mình. Mọi sự sinh và diệt vẫn liên tục diễn
ra, nhưng ngài chỉ đơn thuần nhìn xem chúng. Sướng và khổ vẫn liên tục khởi
sinh và biến mất, nhưng ngài chỉ đơn thuần nhận biết chúng. Tâm của ngài ổn
định. Ngài không còn bị rớt vào những cảnh giới thấp xấu khổ đau (sau khi chết).
Ngài không còn quá mừng vui hay quá buồn bực với mọi sự mọi thứ trên đời,
(tâm bình tâm, buông xả). Tâm ngài đã được thiết lập một cách vững chắc trong
chánh niệm.
Vậy đó! Ngài Aññā Kondañña đã nhận được Con Mắt Giáo Pháp (Pháp
nhãn). Ngài nhìn thấy tự nhiên—cái mà chúng ta gọi là những thân hành
( sankhāras)—theo đúng sự thật của chúng. Trí tuệ là cái nhìn thấy sự thật về các
hành tạo tác ( sankhāras). Chính là tâm hiểu biết và nhìn thấy Giáo Pháp, chinh
phục được những pháp thế gian.
Để nhìn thấy được Giáo Pháp, chúng ta cần phải kiên nhẫn và kiêng cữ.
Chúng ta phải chịu khó, chúng ta phải từ bỏ! Chúng ta phải tu tập sự nỗ lực và
chịu khó. Tại sao phải tu tập tính nỗ lực? Bởi chúng ta vốn là lười biếng! Tại sao
chúng ta phải tu tập tính chịu khó? Bởi chúng ta vốn ít chịu khó! Do vậy cách tu
https://thuviensach.vn
phải như vậy. Nhưng khi chúng ta đã thiết lập được những phẩm tính đó trong tu tập, chúng ta đã dẹp được tính lười biếng, thì chúng ta không cần dùng tính nỗ
lực nữa. Nếu chúng ta đã hiểu biết sự thật của tất cả trạng thái tâm, chúng ta không còn dính khổ dính sướng theo những trạng thái đó, thì chúng ta cũng
không cần tu tập tĩnh kiên nhẫn, chịu khó, bởi tâm lúc đó đã là Giáo Pháp. Cái
“người biết” đã nhìn thấy Giáo Pháp, người ấy là Giáo Pháp.
Khi tâm là Giáo Pháp, thì nó dừng lại. Nó đạt đến sự bình an. Không còn bất
cứ nhu cầu ham muốn nào để làm điều gì đặc biệt nữa, bởi tâm đã là Giáo Pháp
rồi. Bên ngoài là Giáo Pháp, bên trong là Giáo Pháp. Cái “người biết” là Giáo
Pháp. Trạng thái là Giáo Pháp và cái người hiểu biết trạng thái là Giáo Pháp.
Không cần làm điều gì đặc biệt nữa. Đó là một. Đó là tự do.
Tự nhiên này không được sinh ra, nên nó không già hay bệnh hay chết đi.
Tự nhiên là không vui không buồn, không lớn không nhỏ, không nặng không
nhẹ, không đen không trắng. Không có gì có thể so sánh với nó. Không sự quy
ước nào có thể so tới nó. Đó là lý tại sao chúng ta nói Niết-bàn là không màu. Tất
cả mọi màu sắc chỉ là quy ước. Trạng thái vượt trên thế gian thì vượt trên tất cả
những quy ước của thế gian.
Do vậy, Giáo Pháp là cái vượt trên thế gian. Đó là cái mỗi người phải tự
thân nhìn thấy. Nó vượt trên mọi ngôn ngữ. Ta không thể diễn tả bằng ngôn từ,
mà chúng ta chỉ có thể nói về những cách thức và phương tiện để chứng ngộ nó.
Người nào đã tự thân chứng ngộ nó thì người ấy đã làm xong những việc cần làm.
https://thuviensach.vn
57
Quy Ước Thế Gian & Sự Giải Thoát
52Tất cả mọi thứ trên đời này đều chỉ là những quy ước do con người đặt ra.
Sau khi đặt ra chúng, con người bị lạc vào trong chúng, và không chịu buông bỏ,
làm sinh ra những sự chấp thủ này nọ đủ kiểu theo những cách nhìn và ý kiến của
mỗi người. Sự chấp thủ này không bao giờ kết thúc, đó chính là dòng luân hồi
( samsāra) trôi dài vô tận. Chẳng bao giờ kết thúc. Do vậy, bây giờ nếu chúng ta
hiểu biết về thực tại đích thực của những quy ước, thì chúng ta có được sự Giải
Thoát. Nếu chúng ta hiểu biết được sự Giải Thoát là gì, thì chúng ta hiểu biết về
sự quy ước. Điều này là hiểu biết Giáo Pháp. Ngay đây là chỗ kết thúc.
Lấy ngay con người làm ví dụ. Đúng thực tại, con người không có tên,
chúng ta được sinh ra trần trụi vào trong thế gian. Nếu chúng ta có tên thì chẳng
qua đó là do quy ước, do đặt tên mà có. Tôi đã suy xét chánh niệm về điều này và
nhận thấy rằng nếu chúng ta không hiểu biết sự thật về sự quy ước đó, thì có thể
sẽ thực sự nguy hiểm đối với ta. Tên đó chỉ đơn giản là cái chúng ta dùng cho
thuận tiện mà thôi. Không có tên và những quy ước thì chúng ta khó có thể giao
tiếp với nhau, không có gì để gì để nói, không ngôn ngữ.
Tôi từng thấy những người phương Tây khi họ thiền tập ở châu Âu. Khi hết
giờ thiền, họ đứng dậy, cả nam lẫn nữ, nhiều lúc họ vừa đi vừa xoa đầu nhau! 53
Khi tôi nhìn thấy tôi nghĩ rằng, ''À nếu cứ làm theo quy ước truyền thống sẽ làm
khởi sinh ô nhiễm ở ngay đó''. Nếu chúng ta biết bỏ đi những cách truyền thống
đó, bỏ đi những quy ước và ý kiến, chúng ta sẽ được bình yên.
Cũng nhưng những vị tướng và tá, là những người theo cấp bậc, họ đã đến
gặp tôi. Khi gặp họ nói ''Xin thầy hãy đặt tay lên đầu chúng tôi''. 54 Khi họ yêu cầu vậy thì chẳng có gì sai trái, họ vui mừng vì được sư thầy đặt tay lên đầu. Nhưng
nếu bạn ‘vỗ’ lên đầu họ giữa đường thì lại là câu chuyện khác! Điều này là do
dính chấp. (Cũng là có người đụng tay lên đầu, nhưng lúc thì mừng lạy, lúc thì
tức giận). Do vậy tôi cảm thấy bỏ đi hết mấy chuyện đó mới thực sự là cách bình
an. Việc đụng tay lên đầu là không đúng trong truyền thống của người Thái,
nhưng thực ra thì nó chẳng là gì. Khi họ đồng ý để đầu họ được người khác đụng
https://thuviensach.vn
tay lên thì không sao hết, chỉ giống như đụng tay vào một bắp cải hay củ khoai mà thôi.
Từ bỏ, buông bỏ - đây là cách nhẹ nhàng. Khi bạn cứ chấp đúng chấp sai,
ngay đó tạo ra sự trở thành và sự sinh. Nguy hiểm là chỗ đó. Đức Phật đã nói về
những quy ước tục lệ và Phật dạy cách bỏ đi những quy ước tục lệ đó là cách
đúng đắn, và là cách để đạt đến sự Giải Thoát.
Đó là sự tự do, không còn dính vào những quy ước, truyền thống, tục lệ nào
nữa. Tất cả mọi thứ trên thế gian đều là hiện thực thuộc về quy ước, do những
quy ước mà có. Sau khi con người đã đặt ra muôn vàn quy ước thì họ không nên
bị dính vào trong đó, bởi khi đã bị dính vào những quy ước thì sẽ thực sự dẫn đến
khổ. Về điểm này, những quy tắc, tục lệ và quy ước thực sự là rất hệ trọng. Ai
buông bỏ và vượt trên những thứ đó thì sẽ vượt qua khổ.
Tuy vậy, chúng vẫn là một thuộc tính của thế gian con người. Lấy ví dụ ông
Boonmah; ông vốn là một dân thường, nhưng giờ ông đã được bầu thành một
quận trưởng. Điều đó là do quy ước của mọi người và chúng ta phải tôn trọng
theo. Đó là một phần của cuộc sống xã hội của con người. Nếu bạn nghĩ rằng: ''Ạ,
trước kia ông ấy là bạn tôi, chúng tôi cùng làm trong tiệm may, bạn bè mà'', và rồi
bạn đi đến gõ lên đầu ông ấy giữa đường giữ chợ, thì ông ấy sẽ nổi giận. Điều đó
không đúng, ông ấy sẽ bực tức. Do vậy chúng ta phải tuân theo quy ước chung
(giờ ông ấy là ngài Quận Trưởng) để tránh gây ra rắc rối vì làm ông ta nổi giận.
Điều hữu ích là phải hiểu rõ quy ước, luật lệ của xã hội. Phải biết rõ về các quy
ước, luật lệ đúng lúc, đúng nơi, đúng người.
Tại sao làm trái quy ước luật lệ là điều sai trên xã hội? Sai là bởi do con người! Bạn phải nên khôn khéo, hiểu biết rõ về cả sự quy ước và sự Giải Thoát.
Biết rõ mỗi thứ đúng lúc. Nếu chúng ta biết cách sử dụng các quy ước, luật lệ
trên đời một cách dễ dàng thì chúng ta là khôn khéo.
Nhưng tôi vẫn thường nói, trước kia chúng tôi là người tại gia, nay là người
xuất gia. Chúng tôi từng sống theo những quy ước của ‘người tại gia’ và nay chúng tôi sống trong quy ước của ‘Tỳ kheo’. Chúng tôi là những tu sĩ do quy ước, chứ không phải là tu sĩ bằng sự Giải Thoát. Lúc đầu chúng tôi chỉ quy ước
như vậy để trở thành Tăng, Ni, nhưng điều đó không có nghĩa là sau khi thọ giới
vô chùa là chúng tôi đã được trong sạch, đã hết ô nhiễm. Nếu chúng ta nắm một
nắm cát và đồng ý với nhau gọi đó là muối, điều đó có biến cát thành muối https://thuviensach.vn
không? Là muối, nhưng chỉ là tên đó chúng ta gọi mà thôi, chứ thực tại không đúng là muối. Bạn không thể dùng nó để nêm nếm thức ăn. Vì tên ‘muối’ đó chỉ
là quy ước, thực tại thì nó là cát. Chúng ta thích gọi nó là muối vậy thôi, chứ
không phải là muối.
Bản thân chữ “Giải Thoát” cũng chỉ là quy ước, nhưng nó diễn đạt ý nghĩa
“vượt trên quy ước, thoát khỏi quy ước”. Sau khi đạt được sự tự do, sau khi đã
đạt đến sự Giải Thoát, chúng ta vẫn còn phải dùng chữ quy ước này để diễn tả về
ý nghĩa của sự Giải Thoát. Nếu chúng ta không có những quy ước thì chúng ta
không thể nào giao tiếp, truyền thụ; do vậy những quy ước thế gian cũng có công
dụng của nó.
Ví dụ, người ta có nhiều tên khác nhau, nhưng tất cả mọi người đều như
nhau. Nếu chúng ta không có tên để phân biệt họ với nhau thì cũng khó; chẳng lẽ
chúng ta muốn gọi một người đứng giữa đám đông thì cứ kêu: ''Ê, người ơi,
người ơi!'', vậy thì ai biết ta đang gọi ai, bởi vì tất cả họ đều là những ‘người’.
Nhưng nếu bạn kêu: ''Ê, A ơi, anh A!'', thì người tên A đang đứng ở hướng đó sẽ
quay lại với chúng ta, còn những người khác thì không cần quay lại, vì họ có tên
khác. Tên chỉ có công dụng đó. Nhờ có các tên, chúng ta dễ giao tiếp nhau, tên
cung cấp cơ sở cho giao tiếp và cho nhu cầu tổ chức của xã hội.
Chúng ta nên hiểu rõ cả hai ý nghĩa quy ước và giải thoát. Những quy ước
có một công dụng, nhưng về thực tại thì chẳng là gì cả. Ngay cả con người cũng
không-tồn-tại. ‘Con người’ chỉ là một tập hợp những yếu tố tứ đại (đất, nước, khí,
nhiệt), được sinh ra nhờ các điều kiện nhân duyên, lớn lên nhờ vào các điều kiện,
tồn tại trong một khắc rồi biến đổi, rồi chết đi sau một thời gian ngắn ngủi theo
quy luật của tự nhiên. Chẳng ai có thể chống chọi lại hay kiểm soát được tiến trình đổi thay vô thường đó. Nhưng không có những quy ước chúng ta chẳng có
gì để nói, chúng ta không có các tên tuổi, công việc. Những luật lệ và quy ước
được lập ra để tạo ra những ngôn ngữ, làm chúng ta dễ dàng giao tiếp, và chỉ có
vậy.
Lấy ví dụ tiền. Thời cổ xưa không có tiền cắc hay tiền giấy. Chúng ta trao
đổi hàng hóa, vật dụng, nhưng khó mà trao đổi ngang mọi thứ, nên con người đã
tạo ra tiền. Tiền là những quy ước giá trị, chứ bản thân đồng cắc và tiền giấy thì
đâu có giá trị thực gì.
https://thuviensach.vn
(Sau này người ta còn thậm chí dùng thêm thẻ bằng nhựa chứa đựng những
thông tin quy ước giá trị trong đó dùng để thanh toán, mua bán; thậm chí qua những đường dây kết nối bằng điện tử... Ajahn Chah đã giảng những bài pháp
vào những thập niên 1960, 1970 khi việc thanh toán không dùng tiền mặt bằng
thẻ tín dụng còn chưa phổ biến).
Nói tóm lại, con người có thể dùng bất cứ thứ gì để làm quy ước giá trị để
mua bán. Nói cho vui, ngay cả khi thế giới trở nên khan hiếm gà, người ta có thể
dùng phân gà để làm đơn vị tiền tệ! Rồi không chừng lúc đó mọi người lại chém
giết nhau vì phân gà!
Vậy đó, chúng ta có thể dùng rất nhiều ví dụ để tả về sự quy ước là gì. Cái
chúng ta gọi là tiền chỉ là quy ước được lập ra, nó chỉ có giá trị và công dụng
trong quy ước đó thôi. Nó được quy định là tiền, nên nó trở thành tiền. Nhưng
thực tại thì, tiền là cái gì? Chẳng ai nói được. Chúng chỉ là mớ kim loại và mớ
giấy làm từ cây cỏ. Nhưng khi có số đông đã quy ước nó là giá trị, thì quy ước đó
đều được tuân theo để thỏa mãn nhu cầu nào đó của con người. Thế gian chỉ là
vậy.
Đó là quy ước, nhưng để làm cho những người bình thường hiểu được sự
Giải Thoát là rất khó. Tiền của ta, nhà của ta, gia đình của ta, con cái của ta, dòng
họ của ta... thực ra chỉ là những quy ước mà chúng ta lập ra; nhưng nếu nhìn mọi
thứ dưới ánh sáng của Giáo Pháp (và thực tại) thì tất cả những thứ đó không thuộc về chúng ta. Có thể khi nghe điều này ta không thấy dễ chịu và đáng phải
tin, nhưng thực tại đúng là như vậy. Những thứ đó chỉ có giá trị theo những quy
ước mà chúng ta đã lập ra trên đời. Nếu chúng ta quy ước những thứ đó không có
giá trị, thì chúng sẽ không có giá trị. (Nếu chúng ta quy ước một người họ hàng là
kẻ thù của mình, thì người đó không có giá trị với ta). Nếu chúng ta quy ước những thứ đó là có giá trị, thì chúng sẽ có giá trị theo quy ước đó. (Nếu chúng ta
quy ước kẻ thù của mình là bạn bè thân thiết, thì người đó trở thành có giá trị với
ta). Chỉ là như vậy, con người chúng ta đưa những quy ước vào trong thế gian để
phục vụ cho những nhu cầu khác nhau như giao tiếp, truyền thừa, xã hội, kinh tế,
tình cảm, an ninh, tâm linh...
Ngay cả thân này của chúng ta cũng không phải là của chúng ta, chỉ là do
chúng ta ‘quy định’ nó là vậy. Đó chỉ là sự quy định của chúng ta. Nếu chúng ta
chịu khó tìm hiểu sâu sát để tìm ra một cái ‘ta’ thực chất nằm bên trong nó, thì
https://thuviensach.vn
chúng ta đâu tìm ra gì. Đó chỉ là những yếu tố được sinh ra, tiếp tục tồn tại trong một thời gian, rồi chết đi. Tất cả mọi thứ trên đời đều như vậy. Không có một
thực-chất hay một thực-thể nào thực sự gắn bên trong hay đằng sau chúng. Giống
như cái ly này. Đến lúc nào đó nó cũng cũ đi và bể nát, nhưng khi nó còn đây thì
chúng ta vẫn còn gọi là cái ly, vẫn còn lo giữ và sử dụng nó. Nó chỉ là một công
cụ để ta dùng. Nó bể thì ta buồn, nhưng dù biết trước sau nó cũng cũ và bể, ta vẫn
cứ giữ gìn nó kỹ lưỡng lúc này.
Phật dạy chúng ta nhiều lần phải chánh niệm về bốn thứ trợ sinh của chúng
ta: Y phục, thức ăn, chỗ ở, thuốc men. Đó là bốn thứ trợ giúp các tu sĩ giữ thân
này khỏe mạnh để tiếp tục tu hành. Khi nào còn sống, chúng ta phải nhờ vào bốn
thứ đó, nhưng chúng ta cần nên hiểu biết rõ về chúng. Đừng tham nắm, đừng
dính chấp vào chúng, đừng khởi sinh lòng tham vì chúng. (Đừng nên tham muốn
có đủ nhiều y phục mới, thức ăn rất ngon, chùa to đẹp, và thuốc men y tế hiện
đại).
Quy ước và sự giải thoát liên quan với nhau liên tục như vậy. Dù chúng ta
đang sử dụng những thứ do quy ước vì đời sống, chúng ta cũng không nên đặt
lòng tin vào những thứ đó là thực. Nếu chúng ta cứ tham muốn hay dính chấp vào
chúng, khổ đau lại khởi sinh. Lấy ví dụ về đúng và sai là hay nhất ở đây. Nhiều
người coi cái sai là đúng và coi cái đúng là sai, nhưng rốt cuộc thì ai biết được cái
nào là đúng và cái nào là sai? Chúng ta không biết được. Những người khác nhau
thì có những quy ước khác nhau về sự đúng và sự sai; còn Phật thì không đặt nặng chữ đúng chữ sai là gì, mà đặt ra vấn đề là khổ hay không khổ để hướng dẫn
chúng ta!. (Chỗ này người học Phật cần lưu ý!). Nếu ai cũng muốn cãi nhau về
đúng và sai thì cãi cho đến chết cũng không bao giờ hết.
(Hàng tỷ người vẫn đang cãi nhau về những điều đúng điều sai; hàng trăm
quốc gia vẫn đang tranh chấp và chiến tranh với nhau những điều bên này cho là
đúng, bên kia cho là sai. Hàng tỷ quan điểm đúng và sai về hàng tỷ điều trên thế
gian đang tồn tạo trên thế gian). Người thì cho là đúng, người thì cho sai. (Hàng
tỷ những đối thoại như vậy bởi hàng tỷ người diễn ra trên trái đất này trong một
lần mặt trời mọc và lặn. Hầu hết những đối thoại của loài người luôn luôn là về
đúng và sai). Nhưng đích thực, chúng ta chẳng biết điều gì là đúng hay sai là gì.
(Đúng hay sai chỉ là quy ước thế gian, và nó còn tùy thuộc vào quy ước của từng
người, từng nhóm người, từng địa phương, từng dân tộc, và từng mỗi người trong
https://thuviensach.vn
từng mỗi dân tộc đó...). Về mặt tu hành, để hữu ích và thiết thực, chúng ta có thể
nói nôm na rằng: điều đúng là điều không làm hại mình và không làm hại người;
và điều sai là điều ngược lại. Cách nghĩ này là của đạo Phật và nó sẽ giúp thỏa
mãn mục đích tu tâm tích cực của chúng ta.
Vậy, cuối cùng, tất cả những luật lệ và quy ước và sự giải thoát chỉ đơn giản
là những pháp. Cái này hơn cái kia, nhưng chúng đi chung với nhau. Không có gì
chúng ta có thể bảo đảm cái gì là nhất định như vầy, và cái kia là nhất định như
kia; do vậy Phật dạy rằng cứ để yên mọi sự. Cứ coi chúng là không chắc chắn, tất
cả đều vô thường. Cứ vậy, dù bạn có thích hay ghét chúng bao nhiêu, hãy luôn
nhớ rằng chúng là không chắc chắn, vô thường.
Dù bất cứ ở đâu và khi nào, toàn bộ việc tu hành Giáo Pháp của đạo Phật là
để đi đến nơi kết cuộc là nơi không có gì. Đó là nơi của sự từ bỏ, nơi của sự trống
không, nơi đã đặt xuống mọi gánh nặng. Đây là đích đến của việc tu hành theo
đạo Phật. Chứ việc tu hành không phải để ngồi đó tranh cãi về đúng và sai: ví dụ
như câu chuyện các nhà sư ngồi cãi với nhau ''Tại sao phướn bay? Tôi chắc là do
gió thổi''. Người thì nói là do phướn động, người thì nói là do gió động. Để cho vị
sư phụ phải nói là do tâm mấy người cãi động. Chẳng bao giờ kết thúc chuyện
tranh biện đúng sai. Cũng giống như chuyện cãi ''Con gà có trước hay trứng có
trước?'', làm sao chúng ta biết chắc được mà ai cũng đi cãi qua cãi lại. Chẳng có
cách nào đi đến một kết luận cho mọi người khác nhau: Đó chỉ là tự nhiên.
Tất cả những điều chúng ta đang nói cũng là những quy ước. Nếu bạn hiểu
được những điều này bằng trí tuệ, bạn sẽ biết về lẽ thật vô thường, khổ và vô ngã.
Đây chính là tầm nhìn để dẫn đến sự giác ngộ.
Quý vị biết đó, huấn luyện và chỉ dạy nhiều người với nhiều trình độ hiểu
biết khác nhau thì thực sự khó. Một số người có sẵn những ý tưởng trong đầu,
nên khi mình nói họ điều gì, họ không chịu tin. Mình nói sự thật cho họ, họ nói
đó không phải thật. Họ cứ nói họ đúng, mình sai. Cứ như vậy không bao giờ kết
thúc.
Nếu bạn không biết buông bỏ, khổ sẽ có mặt hoài. Tôi có lần kể cho quý vị
nghe chuyện bốn người đi vô rừng. Họ nghe tiếng gà rừng kêu crọt-crọt. Một
người hỏi: ''Đó là gà cồ hay gà mái vậy?''. Ba người kia nói đó là gà mái, nhưng
người đó khăng khăng phải là gà cồ. ''Gà mái làm sao kêu như vậy được?'' Ba
người kia tiếp tục: ''Thì nó có miệng nó kêu như vậy, bộ gà mái không có miệng
https://thuviensach.vn
sao?''. Họ cứ cãi cày cãi cối cho đến khi khô miệng, chảy nước mắt vì bực tức, nhưng rốt cuộc tất cả họ đều sai. Sai là vì cứ dựa vào quy ước riêng của mình về
gà cồ, gà mái. Ai cũng bảo thủ rằng gà cồ phải kêu như vầy, gà mái phải kêu như
vậy. Thực ra chỉ là gà, gà cồ và gà mái là có họ đặt ra và quy kết cái tiếng kêu của
mỗi loại họ quy ước trong đầu. Và cứ như vậy, họ cứ dính theo thế giới. Hãy nhớ
kỹ điều này. Thực ra chỉ cần không chấp gì gà cồ gà mái thì câu chuyện sẽ không
rắc rối như vậy.
Trong môi trường thực tại do quy ước thì có một bên đúng và một bên sai,
và không bao giờ có sự đồng ý hoàn toàn. Cứ tranh cãi cho đến khi khô miệng,
chảy nước mắt (thậm chí thù hận nhau) thì chẳng ích gì.
Đức Phật dạy không dính chấp. Làm sao chúng ta tu tập sự không dính
chấp? Đơn giản là chúng ta tu tập dẹp bỏ sự dính chấp, nhưng sự không dính chấp là rất khó hiểu. Nó phải cần có trí tuệ sắc bén để điều tra và thâm nhập vào
bên trong nó để thực sự đạt đến sự không dính chấp, đạt đến sự buông bỏ.
Hãy nghĩ về điều này, người ta sướng hay khổ, vui hay buồn thực ra không
phải do có nhiều hay ít, giàu hay nghèo, mà là tùy thuộc vào trí tuệ hiểu biết. Tất
cả mọi sự phiền não đau thương chỉ có thể được chuyển hóa thông qua trí tuệ,
thông qua sự nhìn thấy sự thật của tất cả mọi sự trên thế gian.
Do vậy, Đức Phật khuyên chúng ta phải nên điều tra, suy xét, quán xét. Chữ
‘quán xét’ ở đây đơn giản có nghĩa là nỗ lực giải quyết vấn đề khó khổ một cách
đúng đắn. Đó là việc tu hành của chúng ta. Giống như sinh, già, bệnh, chết— tất
cả mọi thứ trên thế gian đều đi theo tiến trình tự nhiên và giống nhau như vậy.
Phật dạy phải quán xét, phải chánh niệm về sinh, già bệnh, chết, nhưng nhiều người không hiểu được lẽ này. ''Quán xét chánh niệm cái gì?'', họ hỏi lại. Họ
được sinh ra nhưng họ không biết sự chết, họ sẽ chết nhưng họ không biết sự
chết.
Người chuyên cần điều tra về những lẽ thật này thì sẽ nhìn thấy. Sau khi
nhìn thấy những lẽ thật đó, người ấy sẽ dần dần giải quyết những vấn đề khó khổ.
Ngay cả khi người ấy vẫn còn nhiều dính chấp, nhưng khi người ấy đã có trí tuệ
nhìn thấy lẽ ‘sinh, già, chết’ là lẽ thật và đường lối của tự nhiên, thì người ấy có
thể giải tỏa nhưng khó khổ. Chúng ta tu học Giáo Pháp chỉ vì mục đích này—
chữa trị những khổ đau.
https://thuviensach.vn
Chỗ này hầu như là căn bản của đạo Phật, rõ ràng có sinh, già, bệnh, chết; đó là lẽ thật. Sinh là khổ, già là khổ, bệnh là khổ, chết là khổ; đó là lẽ thật. Người
ta không nhìn thấy sự khổ này là sự thật. Nếu chúng ta hiểu biết sự thật, thì chúng
ta hiểu biết về khổ.
Sự ‘tự ta’ trong ý kiến của mình, sự tranh chấp, biện cãi, sẽ chẳng bao giờ
kết thúc. Để làm cho tâm chúng ta được yên nghỉ, để tìm thấy sự bình an, chúng
ta phải quán xét chánh niệm về quá khứ, hiện tại, và những thứ (nghiệp) đã được
tàng tích trong chúng ta. Cũng giống như quán xét về lẽ sinh, già, bệnh, chết.
Chúng ta làm sao có thể tránh được những điều không tránh khỏi đó? Chúng ta
vẫn còn lo lắng ít nhiều về những điều không tránh khỏi đó (và chắc vẫn luôn
dính chấp ám ảnh về những điều đó). Nhưng nếu chúng ta nỗ lực điều tra suy xét
cho đến khi chúng ta hiểu biết đúng theo sự thật, thì tất cả mọi khổ đau sẽ biến
dần, bởi chúng ta không còn dính chấp hay ám ảnh vào chúng.
Nếu chúng ta có sự chuyên cần trong tu tập thì khi được khen, đó chỉ là lời
khen, nếu bị chê, đó chỉ là lời chê. Chúng ta không cần phản ứng này nọ với điều
đó, cứ an trú ở đây. Vì sao? Bởi chúng ta thấy được nguy cơ của sự phản ứng này
nọ, chúng ta thấy trước kết quả của việc phản ứng. Chúng ta liên tục ý thức tỉnh
giác về sự nguy hiểm của cả lời khen và lời chê. Thông thường, nếu chúng ta có
một trạng thái tốt, tâm cũng tốt, chúng ta thấy cả hai đều tốt, chúng ta thích. Nếu
chúng ta có một trạng thái xấu, tâm cũng xấu, chúng ta không ưa thích. Ngay chỗ
này là cách tu tập không cân bằng, thiếu bình tâm.
Nếu chúng ta có sự chuyên cần tu tập đủ để hiểu biết những trạng thái của
chúng ta, và hiểu biết rằng chúng ta đang dính mắc vào các trạng thái, thì đó là
cách tu tập tốt hơn. Đó là chúng ta có được sự tỉnh giác, chúng ta biết cái gì đang
diễn ra, nhưng chúng ta vẫn chưa buông bỏ được. Chúng ta nhìn thấy mình đang
dính chấp vào những thứ tốt và xấu, và chúng ta biết rõ về điều đó. Chúng ta dính
chấp theo cái tốt và biết rằng đó không phải là cách tu tập đúng đắn, nhưng chúng
ta vẫn chưa buông bỏ được. Nhưng được như vậy là cũng tu tập được 50% hay
70% rồi. Vẫn chưa giải tỏa được, nhưng chúng ta đã biết nếu buông bỏ được thì
chúng ta sẽ đạt đến sự bình an. Chúng ta tiếp tục quán sát tất cả những trạng thái
thích và không thích, tham và sân, khen và chê của chúng ta một cách liên tục.
Dù ở trong hoàn cảnh nào, tâm lúc nào cũng chuyên cần liên tục như vậy.
https://thuviensach.vn
Đối với những người đời thế gian, khi họ bị chê bai hay chỉ trích họ thực sự
bực tức. Nếu họ được khen thì họ vui mừng. Nếu chúng ta hiểu biết rõ sự thật của
những trạng thái khác nhau, nếu chúng ta biết về những hậu quả của việc dính
chấp theo những sự chê khen, về những sự nguy hiểm khi dính chấp vào bất cứ
thứ gì, thì chúng ta sẽ luôn nhạy cảm về những trạng thái của chúng ta. Chúng ta
sẽ biết rằng dính chấp theo những trạng thái sẽ thực sự gây ra khổ đau. Chúng ta
nhìn thấy sự khổ đau, và nhìn thấy sự dính chấp chính là nguyên nhân tạo ra khổ
đau đó. Chúng ta bắt đầu nhìn thấy những hậu quả của việc nắm giữ và dính chấp
vào những cái tốt cái xấu—đó không phải là hạnh phúc thực sự. Dính chấp, tham
chấp, ràng buộc không phải là cách hạnh phúc. Bởi vậy bây giờ chúng ta phải tìm
cách buông-bỏ.
Vậy ‘cách buông bỏ’ nằm ở đâu? Trong nhà Phật, chúng tôi nói là ''Đừng
dính vào thứ gì''. Chúng ta không bao giờ hết nghe về câu này, ''Đừng dính chấp
vào thứ gì!'' Điều này có nghĩa là “nắm bắt” hay “bắt kịp”, nhưng đừng nắm dính
hay dính theo nó. Ví dụ như cái đèn pin này. Chúng ta thấy nó và nghĩ ''Cái gì
đây?''. Chúng ta nắm nó lên và nhận biết đó là đèn pin, rồi chúng ta bỏ xuống lại,
không nắm riết nó. Chúng ta nắm bắt hay bắt kịp mọi sự theo cách như vậy. (Bắt
kịp, nhận biết, và buông bỏ).
Nếu chúng ta không nắm giữ điều gì, vậy chúng ta có thể làm gì được?
Chúng ta không thể thiền hay làm bất cứ điều gì, nên chúng ta phải nắm bắt sự
vật trước. Nắm bắt cũng là tham muốn, phải, đúng vậy, nhưng sau đó dẫn đến công hạnh tốt, dẫn đến sự hoàn thiện và đức hạnh, tức là dẫn đến ba-la-mật ( pāramī). Ví dụ, cũng giống như vì có tham muốn đến đây, nên Thầy Jagaro55 đã đến chùa Wat Pah Pong này. Trước tiên thầy ấy phải có sự muốn đi. Nếu thầy ấy
cảm thấy mình không muốn đi đến đây, thầy ấy đã không đi. Những người khác
cũng vậy, họ đến thăm chùa này vì họ muốn đến. Nhưng khi sự tham muốn khởi
sinh, chúng ta đừng dính chấp vào nó! Vậy quý vị đến, và sau đó quý vị về lại...
Đây là cái gì? Chúng ta nắm lên, nhìn nó và nhận ra nó, ''À, đây là đèn pin''. Rồi
sau đó đặt xuống. Điều này được gọi là nắm lấy (nắm bắt, bắt kịp) nhưng không
nắm giữ nó luôn, không dính chấp vào nó, không chạy theo nó—chúng ta buông
bỏ. Nói đơn giản hơn, chúng ta chỉ nói như vầy: ''Biết, rồi buông bỏ''. Liên tục
nhìn, liên tục nhìn thấy và buông bỏ.
https://thuviensach.vn
''Cái này, họ nói tốt; cái này, họ nói không tốt''... ta biết, và buông bỏ. Tốt và xấu, ta biết hết về nó, nhưng ta buông bỏ. Chúng ta không ngu dại dính chấp (nắm giữ, dính chặt, ràng buộc, chạy theo, dính theo) mọi thứ mọi sự, nhưng chúng ta chỉ nắm ‘bắt nó’ (bắt kịp, nhận biết kịp) chúng bằng trí tuệ. Chúng ta
phải thực hành một cách chuyên cần, ổn định như vậy. Thực hành như vậy trong
mọi tư thế. Cứ làm cho tâm biết (nhận biết, thấy) mọi sự theo cách như vậy, rồi
cứ để yên cho trí tuệ khởi sinh. Khi tâm đã có trí tuệ thì còn muốn tìm gì khác
nữa bây giờ?
Chúng ta phải quán xét về cái chúng ta đang làm. Chúng ta đang sống ở đây
vì lý do gì, chúng ta đang làm việc để làm gì? Ở đời người ta làm để có được này
được nọ, nhưng những nhà sư dạy những điều sâu sắc hơn. Và chúng tôi làm điều
gì cũng không phải để được trả công hay để cầu được gì. Người thế tục làm việc
vì họ muốn có thứ này thứ nọ (tiện nghi, nhà cửa, tài, sắc, danh, quyền...), nhưng
Phật thì dạy người đi tu làm việc gì vì nên làm, làm việc để nên việc, chúng tôi
không đòi hỏi được gì từ việc làm của mình.
Nếu chúng ta luôn làm bất cứ việc gì vì quyền lợi thì điều đó sẽ dẫn đến khổ. Hãy tự mình thử mà coi! Ngay cả nếu bạn muốn làm cho tâm bình an do vậy
bạn ngồi thiền và cố gắng làm cho tâm bình an—bạn sẽ khổ!. Hãy thử làm đi mà
coi! Cách của chúng tôi thì khác hơn, thanh tịnh hơn. Chúng tôi cũng muốn ngồi
thiền để làm cho tâm bình an, nhưng sau cái muốn đó chúng tôi buông bỏ; chỉ
thiền và buông bỏ, và tiếp tục buông bỏ.
Có một số người Bà-la-môn vào thời Phật còn sống, ta thấy họ cố tình muốn
cắt bỏ tham muốn: họ có tham muốn trong tâm, và họ cố cắt bỏ tham muốn. Hành
động đó không giúp gì để chuyển hóa khổ, bởi vì họ làm vậy là do tham muốn
(tham muốn cắt hết tham dục và được giải tỏa). Ban đầu chúng tôi tu tập cũng với
tham muốn đó trong tâm; sau đó chúng tôi tiếp tục tu tập, nhưng không phải cố
tâm đạt được điều tham muốn đó. Chúng tôi cứ tu tập cho đến lúc tu không phải
để đạt được điều gì cả, chúng tôi chỉ tu tập để buông bỏ, tu tập với sự buông bỏ.
Đây là điều chúng ta phải tự mình suy xét và nhìn thấy cho mình, chỗ này
rất sâu sắc. Có lẽ chúng ta đi tu vì muốn đạt đến Niết-bàn—nhưng vì lẽ đó, chúng
ta sẽ không thể đạt đến Niết-bàn! Tham muốn được bình an là điều tự nhiên, nhưng đích thực thì điều đó lại không đúng. Chúng ta phải tu tập với sự không
mong cầu bất cứ thứ gì. Nếu chúng ta không mong muốn bất cứ thứ gì, thì chúng
https://thuviensach.vn
ta sẽ đạt được gì? Chúng ta không đạt gì cả! Bất cứ thứ gì ta đạt đắc là nguyên nhân của khổ, do vậy chúng ta nên tu tập với tinh thần không mong cầu đạt được
gì cả.
Chỗ mày được gọi là sự “làm cho tâm trống không”. Nó trống không, nhưng
vẫn còn việc phải làm. Sự trống không này ít người hiểu được, chỉ có ai chứng
đạt đến nó thì mới nhìn thấy nó có là gì, có giá trị gì. Không phải là sự trống không vì không có hay không chứa bất cứ thứ gì, mà đó là sự trống không nằm
bên trong tất cả mọi thứ quanh đây. Giống như cái đèn pin này: chúng ta nên nhìn
nó là trống không; bởi sự trống không (tánh không) nằm bên trong đèn pin.
Không phải là sự trống không mà chúng ta không nhìn thấy gì, không phải vậy.
Người nào hiểu nghĩa sự trống không như vậy là hoàn toàn sai. Chúng ta phải nên
hiểu rõ sự trống không nằm bên trong mọi thứ đang ở đây.
Những người còn đang tu tập với thái độ mong cầu hay chứng đắc gì đó thì
cũng giống như những người Bà-la-môn ngày xưa muốn hy sinh tham muốn để
đạt được một cái gì khác. Cũng giống như những người đến gặp tôi để xin tôi rắc
‘nước thánh’ lên họ. Tôi hỏi họ ''Tại sao các anh chị muốn ‘nước thiêng’ này?''.
Họ trả lời rằng họ muốn được sống hạnh phúc và sung túc và không bị bệnh đau.
Vậy đó, cứ kiểu như vậy thì chẳng bao giờ vượt qua khổ đau được.
Cách thế gian là làm gì cũng có lý do, cũng vì lợi ích nào đó, nhưng đạo Phật là làm những việc tốt thiện mà không cần phải được gì. Thế gian chỉ hiểu
mọi thứ theo kiểu nhân quả, nhưng Phật thì dạy chúng ta phải làm những thứ để
vượt qua và vượt trên nhân quả. Trí tuệ của Phật là vượt trên nhân, vượt trên quả;
vượt trên sinh, vượt trên tử; vượt trên khổ, vượt trên sướng.
Hãy nghĩ về điều đó... đó là chỗ không nơi nào để an trú, đó là không trụ chỗ
nào. Chúng ta sống trong cái ‘nhà’. Để xuất gia khỏi nhà và đi đến một nơi
‘không nhà’... thì chúng ta không biết cách làm, bởi chúng ta đã quen ở trong
‘nhà’, chúng ta đã luôn luôn sống sự trở thành, với sự dính chấp. Nếu chúng ta
không dính chấp, chúng ta không biết làm gì khác. (Chúng ta đã quen sống với tất
cả mọi dính chấp từ bao kiếp rồi).
Rồi thì, mọi người cũng không thích đi đến Niết-bàn, bởi chẳng có gì ở đó,
không có gì cả. Nhìn lên trần nhà và nhìn xuống nền nhà ngay đây. Cái cao nhất
là mái nhà, đó là điều tối cao nhất, đó là thứ ‘bất biến, bất diệt’(!). Cái thấp nhất
là nền nhà, và đó là một cái ‘bất biến, bất diệt’ nữa. Nhưng bên giữa mái nhà và
https://thuviensach.vn
nền nhà thì không có chỗ nào để đứng, để trụ, hay để bám gì cả. Chúng ta có thể
đứng trên mái nhà hay trên nền nhà, nhưng không thể đứng ở giữa khoảng không.
Nơi mà không có chỗ để đứng hay bám trụ chính là nơi có sự trống không; và
Niết-bàn chính là chỗ trống-không này.
Mọi người nghe thấy điều này họ hơi ngại và lùi lại, họ không muốn đi tới.
Họ sợ rằng sẽ không còn gặp lại con cái, anh em, họ hàng của mình nữa. Bởi do
vậy, nên khi mọi người chúc phúc cho các Phật tử tại gia, tất cả đều muốn chúc
rằng: ''Chúc anh chị được sống thọ, được đẹp đẽ, sung sướng và mạnh giỏi''.
(Chúc vậy người ta mới vui; chứ chúc mau mau đi đến chỗ “trống-không” kia thì
họ bực tức, nghĩ là xui xẻo, hoặc nghĩ mình ác ý!). Đầu năm, cuối năm mà chúc
như vậy họ mừng lắm, nên cảm ơn lia lịa và đáp lại '' sādhu! '' ( Lành thay! ). Nếu chúng ta nói gì gì về chỗ “trống- không” thì họ không muốn nghe đâu, họ đã quen dính với những thứ mà họ cho là ‘chắc chắn, bất biến, bất diệt’ như cái mái
nhà và nền nhà kia.
Vì không hiểu nổi, họ làm như không biết. Bạn có bao giờ thấy một người
già sụ với một làn da tươi đẹp chưa? Bạn có bao giờ thấy một người già mà sức
mạnh như lực sĩ hoặc luôn luôn sung sướng chưa? Vậy đó, vậy mà họ cứ chúc
nhau là ''Sống thọ, đẹp đẽ, sung sướng và mạnh giỏi''. (Đã nhiều tuổi là phải già
đi, xấu đi, yếu đi và khổ sở với mọi tư thế, chứ sao sung sướng được!). Họ muốn
vậy chẳng khác nào những Bà-la-môn kia tu tập với mong cầu được chứng đắc
theo tham muốn mình vậy. Điều đó là không được.
Trong tu tập chúng ta không nên ép mình vào một ‘sở nguyện’ hay một
‘trách nhiệm’ nào cả, tức là chúng ta tu tập không phải là để phải đạt được hay
đạt đến điều gì. Chúng ta không muốn gì hết. Nếu chúng ta còn muốn thứ gì thì
thứ đó vẫn còn đâu đó mà, lo gì cho vội. Chỉ cần làm cho cái tâm bình an và làm
xong tốt việc tu tập. Nhưng ngay cả khi tôi nói đến như vầy quý vị cũng không
thấy thích, bởi vì quý vị vẫn còn muốn được “sinh” lại.
Tất cả những người tại gia nên gần gũi với các Tăng Ni để nhìn học cách tu
tập từ họ. Gần gũi Tăng Ni là gần gũi với Phật, là gần gũi với Giáo Pháp. Phật đã
nói: ''Này Ananda, phải tu tập nhiều, phải phát triển sự tu tập! Ai mà nhìn thấy
Giáo Pháp là thấy ta, và ai nhìn thấy ta là thấy Giáo Pháp''.
Mà Phật ở đâu? Chúng ta thường nghĩ rằng Phật đã mất rồi, nhưng thực ra
Phật chính là Giáo Pháp, là Sự Thật. Một số người thích nói rằng: ''Ồ, nếu tôi https://thuviensach.vn
được sinh ra thời có Phật thì chắc tôi đã lên đến Niết-bàn rồi''. Chỉ có người ngu dốt mới nói như vậy. Phật vẫn còn ở đây. Dù ai có sống hay chết thì sự thật và
chân lý vẫn còn ở đây. Chân lý thì không bao giờ rời khỏi thế gian, nó luôn luôn
có mặt ở mọi lúc mọi nơi. Cho nên, dù Đức Phật lịch sử có được sinh ra hay không, hoặc còn sống hay chết, hoặc dù ai có hiểu biết hay không biết, thì chân lý
và sự thật vẫn luôn có mặt ở đó.
Do vậy chúng ta nên gần gũi với Phật, chúng ta nên hướng vào và tìm thấy
Giáo Pháp. Khi chúng ta tới được Giáo Pháp, chúng ta sẽ tới được Phật; nhìn thấy Giáo Pháp là nhìn thấy Phật, và tất cả mọi nghi ngờ sẽ tan biến.
Để so sánh, lấy ví dụ thầy giáo Choo. Trước kia thầy ấy không phải là thầy
giáo. Sau khi ông ấy học qua nhiều trường lớp thì ông ấy trở thành thầy giáo Choo. Ông ấy trở thành thầy giáo vì đã học thành công qua những chương trình
học bắt buộc, đó là chương trình sư phạm để tạo ra các thầy cô giáo. Khi thầy
giáo Choo chết đi, thì chương trình học đó vẫn còn, ai học qua chương trình sư
phạm đó đều có thể trở thành thầy giáo. Chương trình sư phạm đó vẫn còn, cũng
giống như chân lý hay Sự Thật. Sự hiểu biết về sự thật giúp Đức Phật trở thành
Phật.
Do vậy, Phật vẫn còn đây. Ai thực hành Giáo Pháp và nhìn thấy Giáo Pháp
là nhìn thấy Phật. Thời bây giờ mọi người đều ngớ ngẩn, cứ đoán non đoán già
Đức Phật đang ở đâu, chẳng biết đoán mò vậy để làm gì; họ không biết Phật đang
ở đây. Nhiều người nói ''Nếu tôi được sinh ra vào thời có Đức Phật, chắc chắn tôi
đã là đệ tử Phật và tu hành ngon lành và đã giác ngộ''. Đó là lời của kẻ ngu dốt và
nói dóc.
Này các thầy, đừng bao giờ nghĩ rằng mình sẽ bỏ y hoàn tục sau ba tháng
Mưa này. Đừng bao giờ nghĩ như vậy! Có những giây khắc ý nghĩ ‘ma ám’ này
có thể khởi sinh trong tâm, giống như ta phải giết ai đó vậy. Cũng như vậy, chỉ
cần nửa giây tích tắc một ý nghĩ có thể xô vào trong tâm bạn mãi mãi, và bạn đã
trở thành như vậy.
Và đừng nghĩ rằng các thầy phải thọ giới vào chùa một thời gian lâu thì mới
có thể thiền được. Sự tu tập đúng đắn nằm ngay trong khoảng khắc chúng ta đang
tạo nghiệp ( kamma). Ngay trong một khắc, một ý nghĩ (tâm) xấu ác khởi sinh...
trước khi mình biết mình đã dính vào nghiệp nặng. (Sự trở thành và sự tạo nghiệp
là nhanh như vậy đó). Và cũng tương tự như vậy, tất cả những vị đệ tử của Đức
https://thuviensach.vn
Phật đã tu hành trong một thời gian dài, nhưng thời gian để họ chứng đạt giác ngộ chỉ xảy ra trong vòng một khoảng khắc ý nghĩ, trong một sát-na tâm.
Do vậy, mong quý thầy đừng chểnh mảng, đừng ‘lơ tâm’, dù trong những
việc nhỏ nhặt. Hãy cố gắng tu tập, hãy cố gần gũi với các Tỳ kheo, với Tăng đoàn, quán xét chánh niệm về mọi thứ, rồi sau đó các thầy sẽ hiểu về các tăng.
Nói như vậy là quá đủ rồi phải không quý vị? Hơi trễ rồi, có một số thầy sắp buồn ngủ kìa. Phật dạy không nên tiếp tục dạy Giáo Pháp cho những người đang
buồn ngủ.
https://thuviensach.vn
59
Chánh Kiến—Nơi Mát Lành
56Việc tu tập Giáo Pháp là đi ngược lại với những thói quen (thói tâm) của chúng ta, đó là sự thật thì đi ngược lại với ý muốn (tham muốn, dục vọng) của
chúng ta, do vậy rất khó tu tập. Có những thứ chúng ta hay nghĩ là sai thì nó lại là
đúng, có thứ ai cũng nghĩ là đúng thì là sai. Tại sao có điều này? Bởi tâm chúng
ta vẫn còn trong bóng tối, chúng ta không thấy được Sự Thật. Chúng ta không
biết rõ sự thật, nên thường thì chúng ta cũng bị lừa bởi những lời nói dối của người đời. Người đời thường nói sai thành đúng, và chúng ta nghe theo; họ nói
đúng thành sai, và chúng ta tin theo. Bởi chúng ta chưa phải là người thầy của
chính mình. Những trạng thái thì giả lừa chúng ta liên tục. Chúng ta không nên
lấy tâm này và những ý kiến của nó (tâm ý) hướng dẫn chúng ta, bởi tâm này vẫn
chưa hiểu biết sự thật.
Nhiều người không bao giờ muốn nghe người khác, nhưng đó không phải là
cách của một người trí khôn. Người khôn ngoan lắng nghe mọi thứ. Ai muốn
lắng nghe Giáo Pháp thì phải biết lắng nghe mọi thứ dù đó là thứ mình thích hay
không thích, và khi lắng nghe chứ không mù quáng tin theo hay không tin theo.
Khi nghe chúng ta nên đứng giữa lằn đúng-sai, đừng vội ngã theo bên nào. Hãy
lắng nghe và suy xét, điều tra giúp làm khởi sinh ra sự nhận biết đúng đắn.
Một người khôn ngoan thì nên suy xét chánh niệm và tự mình nhìn thấy sự
nhân-quả trước khi tin vào điều mình đã nghe. Ngay cả khi người thầy nói sự
thật, đừng vội tin ngay, bởi ta chưa tự thân trải nghiệm hay hiểu biết về vấn đề
đó.
Tất cả chúng ta đều vậy, cả tôi cũng vậy. Tôi tu tập trước quý vị, tôi nhìn
thấy trước nhiều điều giả lừa. Ví dụ như câu người ta hay nói ''Tu kiểu này rất
khó, thật là khó''. Tại sao khó? Chỉ là tại vì chúng ta nghĩ nó khó, chúng ta có
cách nhìn sai lầm.
Trước kia tôi sống chúng với các tăng khác, tôi không cảm thấy ổn. Tôi bỏ
đi vô rừng và lên núi, xa lánh khỏi chỗ đông người, cách xa các tăng và sa-di. Tôi
nghĩ rằng họ không giống tôi, họ không tu tập siêng năng bằng tôi. Họ trì trệ.
https://thuviensach.vn
Người này như vầy, người kia như vậy. Tôi cứ nghĩ trong đầu như vậy nên lúc nào cũng rối tung, lúc nào cũng muốn trốn chạy khỏi họ. Nhưng dù tôi có sống
với họ hay sống một mình, tôi cũng chẳng được bình an. Sống với đông người tôi
không vừa lòng, sống một mình tôi cũng không vừa lòng. Tôi nghĩ sự bất mãn
này là do họ, do những trạng thái của tôi, do nơi tôi ở, do thức ăn, do thời tiết, do
này, do nọ. Tôi cứ liên tục đi tìm chỗ nào đó cho vừa lòng mình.
Là một khất sĩ khổ hạnh ( dhutanga)57 nay đây mai đó, tôi cứ tiếp tục đi, nhưng mọi sự vẫn không ổn, vẫn không an lòng. Do vậy tôi đã suy xét: ''Tôi có
thể làm gì để mọi sự vừa lòng?'' Sống với nhiều người tôi cũng không thấy ổn,
sống một mình cũng không dễ chịu. Ý do là sao? Tôi không nhìn ra lý do. Tại sao
tôi luôn bất mãn? Bởi vì tôi có cách nhìn sai lạc, chỉ vậy thôi. (Mọi thứ điều do
cách nhìn). Bởi tôi vẫn còn dính vào những pháp sai lệch. Đi đâu tôi cũng không
vừa lòng, cứ nghĩ: ''Ở đây không tốt, ở đó không tốt...'', vân vân và vân vân. Tôi
trách người. Trách trời mưa, trời nắng. Trách trời nóng, trời lạnh. Trách đủ thứ!
Cứ như con chó khùng. Nó gặp đâu cắn đó, vì nó khùng. Khi tâm chúng ta như
vậy thì sự tu hành của chúng ta chẳng bao giờ ổn thỏa. Hôm nay thấy tốt, ngày
mai thấy không tốt. Cứ nắng mưa như vậy suốt ngày này ngày khác. Cứ như vậy
chúng ta chẳng bao giờ có được sự hài lòng hay bình an.
Có lần Phật nhìn thấy một con chó rừng. Nó chạy ra khỏi rừng, đứng lại, rồi
chạy vào lùm cây, rồi chạy ra lại, đứng lại, rồi lại chạy vào hang đất, rồi lại chạy
ra đứng, đứng rồi lại nằm xuống, nằm xuống rồi lại bật dạy, rồi chạy đi, chạy lại,
chạy ra, chạy vô, không một chút ngừng nghỉ. Con chó bị ghẻ lở đang ăn sâu vào
da thịt của nó, nên nó rất khó chịu, đau nhức, ngứa ngáy, quá khổ sở. Do vậy nên
nó đứng, đi, nằm, ngồi, chạy, lũi vô hang...đều thấy khó chịu và khổ sở.
Phật nói rằng: ''Này các Tỳ kheo, các thầy có thấy con chó rừng buổi chiều
nay không? Đứng nó bị khổ sở, ngồi nó bị khổ sở, chạy nó bị khổ sở, nằm nó bị
khổ sở. Dù ở trong rừng, dưới bụi cây, trong hang đất nó đều khổ sở. Nó bực tức
vì đứng làm nó đau khổ, nó bực tức vì ngồi làm nó đau khổ, nó bực tức vì chạy
và vì nằm làm nó đau khổ; nó tức cái cây, cái bụi và hang đất. Thực ra vấn đề khó
khổ không phải ở chỗ những thứ đó. Mà do con chó bị ghẻ lở. Vấn đề khó khổ là
chỗ ghẻ lở''.
Chúng ta là những người đi tu cũng như con chó rừng. Sự bất hài lòng, sự
bất mãn, sự khó ở của chúng ta chỉ là do cách nhìn của chúng ta mà thôi. Bởi
https://thuviensach.vn
chúng ta chưa tu tập kiềm chế các giác quan, nhưng cứ đi đỗ thừa cho những thứ
bên ngoài. Dù chúng ta đang sống ở chùa Wat Pah Pong này, sống ở Mỹ hay ở
Anh thì chúng ta cũng không vừa lòng. Dù có đi đến ở chi nhánh nào của Wat
Pah Pong thì chúng ta cũng không thấy ổn để tu. Bởi chúng ta vẫn còn cách nhìn
sai lạc trong tâm. Dù có đi đâu cũng thấy không ổn, cũng bất mãn, chán chường
nơi đó.
Như con chó, nếu chỗ ghẻ lở được trị lành thì nó sẽ hài lòng khi đứng, đi,
chạy, nằm; chúng ta cũng tương tự vậy, nếu có cách nhìn đúng đắn thì ở, đi, hay
đến đâu ta cũng hài lòng, vui sống. Tôi đã suy xét về điều này rất nhiều và đã chỉ
rất nhiều cho quý vị, bởi chỗ này rất quan trọng cho cuộc sống tu hành. Nếu chúng ta hiểu biết các sự thật khác nhau, chúng ta sẽ đi đến hài lòng. Dù nóng
hay lạnh chúng ta cũng hài lòng, dù ở với nhiều người hay ít người chúng ta vẫn
hài lòng. Sự hài lòng không tùy thuộc vào bao nhiêu người xung quanh, mà tùy
thuộc vào cách nhìn đúng đắn của chúng ta. Nếu chúng ta có chánh kiến thì dù ở
đâu chúng ta cũng biết hài lòng.
Nhưng hầu hết chúng ta đều có tà kiến. Giống như con giòi—nơi nó sống là
bẩn thỉu, thứ nó ăn là bẩn thỉu... nhưng nơi đó và thứ đó lại thích hợp với nó. Nếu
chúng ta lấy cây hất nó ra khỏi đóng phân cứt bẩn thỉu đó, nó sẽ cố hết sức để bò
trở lại đóng phân đó. Cũng giống như khi các sư thầy dạy chúng ta cách nhìn đúng đắn, thanh tịnh. Chúng ta thấy khó nghe, thấy ngược ngạo, cảm thấy khó
chịu. Chúng ta cứ muốn quay lại với ‘đóng phân’ cố hữu của mình, bởi vì chúng
ta đã quen với những điều chấp thủ. Tất cả chúng ta đều là vậy. Chừng nào chúng
ta chưa nhìn ra những hậu quả của những cách nhìn sai lầm (tà kiến) thì chúng ta
càng khó rời bỏ chúng, và sự tu tập sẽ còn rất khó khăn.
Nơi an trú đúng đắn của các tu sĩ, nơi mát lành, chính là chỗ chánh kiến.
Chúng ta không nên tìm kiếm chỗ khác.
Do vậy, ngay cả khi các thầy không vui thì cũng chẳng sao, sự không vui
đâu có chắc chắn. Sự bất hạnh đâu phải là ‘ta’? Đâu phải bất hạnh là thứ bất thay
đổi? Đâu phải nó là thực tại cố định? Tôi không thấy nó là gì cả. Cảm giác không
vui hay bất hạnh chỉ là một sự thoáng qua và biến mất. Hạnh phúc cũng vậy, cũng
chỉ là thoáng qua và phù du. Cảm giác hạnh phúc đâu có gì là bền chắc? Nó đâu
phải là một thực thể hay một thực tại cố định đâu? Nó chỉ đơn giản là cảm giác có
đó và biến mất. Tình yêu thương cũng khởi lên rồi biến mất. Đâu có gì chắc chắn
https://thuviensach.vn
hay ổn định trong cảm giác yêu thương, ghét bỏ hay thù hận? Không có cảm giác nào là một thứ bất biến và chắc chắn hết, nó chỉ là những cảm tưởng phát sinh
trong tâm và sau đó tắt đi. Chúng liên tục giả lừa chúng ta, thực ra mọi thứ đều
không có gì chắc chắn. Giống như Phật đã nói, cảm giác bất hạnh khởi sinh trong
chốc lát, sau đó nó cũng biến đi. Khi bất hạnh biến mất thì cảm giác hạnh phúc
khởi sinh, rồi sau đó cũng biến mất. Khi hạnh phúc biến đi, cảm giác bất hạnh lại
khởi sinh... và cứ như vậy. (Vui buồn, sướng khổ, vừa lòng bất mãn, thích chán...
liên tục liên tục trong tâm chúng ta trong suốt thời gian sống).
Rốt cuộc chúng ta có thể nói rằng—ngoài sự khổ của “sinh, sống, già, chết”
ra, chẳng có gì khác. Chỉ như vậy. Sự sống chỉ có như vậy. Nhưng chúng ta là
những kẻ ngu mờ vô minh cứ liên tục chạy theo theo bám víu vào sự “sinh, già,
bệnh chết” đó. Chúng ta chưa nhìn thấy sự thật của nó, đó là nó luôn luôn thay
đổi. Nếu chúng ta chỉ cần hiểu được lẽ thật này thì chúng ta đâu cần phải suy nghĩ nhiều, và chúng ta có được nhiều trí tuệ. (Nếu hiểu được mọi thứ đều luôn
thay đổi, ta đâu cần phải bực bội, khó ở, bất hạnh ở bất cứ nơi nào). Nếu chúng ta
không hiểu lẽ thật đó, thì chúng ta chỉ liên tục có toàn những suy nghĩ chứ không
có trí tuệ-- và có lẽ chẳng có chút trí tuệ nào cả! Không có trí tuệ gì nếu chúng ta
vẫn chưa nhìn thấy những hậu quả nguy hại từ những hành động sống (nghiệp)
của chúng ta từ trước đến nay. Tương tự, chẳng có trí tuệ gì cho đến khi chúng ta
nhìn thấy những kết quả lợi lạc của việc tu tập và từ đó bắt đầu hướng tâm theo
hướng ‘tốt thiện’.
Nếu chúng ta chặt khúc cây và quăng xuống sông, khúc cây đó không bị
chìm, không bị mục, không bị dạt vào hai bên bờ, mà nó chắc chắn sẽ trôi ra biển.
Sự tu tập của chúng ta có thể so với điều này. Nếu chúng ta tu tập theo lời hướng
dẫn của Đức Phật, tu tập theo đạo một cách chánh thẳng, thì chúng ta có thể vượt
qua hai điều. Hai điều là gì? Đó là hai cực đoan mà Phật đã dạy là không phải
cách của người tu thiền đúng đắn. Hai cực đoan đó là chạy theo dục lạc và dấn
thân vào hành xác khổ hạnh. Hai đó như hai bờ sông. Bên lỡ, bên bồi. Một bên
dòng chảy thích, một bên dòng chảy ghét. Một bên là vui sướng khoái lạc, một
bên là khổ hạnh hành xác. 'Khúc gỗ' là tâm này. Khi nó 'trôi theo dòng sông' nó
‘dạt’ qua bên lỡ bên bồi, nó trải nghiệm sướng và khổ.
Nhưng nếu tâm không dính vướng vào bên sướng hay bên khổ thì nó sẽ đi ra
được 'biển lớn' Niết-bàn. Quý vị nên nhìn ra rằng: chẳng có gì khác ngoài sự khổ
https://thuviensach.vn
và sướng khởi sinh và biến mất. Nếu quý vị không dính chấp sướng khổ, thì quý vị đang đi đúng đắn trên con đường đạo, đang là một người tu thiền đích thực.
Đây là giáo lý của Đức Phật. Sướng, khổ, thích, ghét... đơn giản được thiết
lập trong tự nhiên theo quy luật thường hằng của tự nhiên. Người có trí không
dính theo những sự sướng, khổ, thích, ghét...đó; người ấy không dính mắc vào
chúng. Đây chính là tâm buông bỏ mọi tham thích về khoái lạc và ý muốn về khổ
hạnh. Không chạy theo cực đoan sướng, cũng không chạy theo cực đoan hành
khổ. Đây là cách tu tập đúng đắn. Cũng giống như khúc gỗ không bị vướng vào
bên bồi và bên lỡ để cuối cùng trôi ra biển lớn, khi tâm này không bị dính mắc
vào hai cực đoan sướng và khổ thì chắc chắn sẽ đạt đến bình an.
https://thuviensach.vn
60
Vài Lời Cuối
(cho Quyển 3)
58Quý vị có biết việc nói nghe như vầy đến khi nào kết thúc? Hay chúng ta cứ phải học miết như vầy?.. Hay đến lúc nào đó phải ngừng lại?.. Nghe học như
vầy cũng không sao, nhưng đó chỉ là sự học bề ngoài. Còn sự học bên trong là
chúng ta phải học từ mắt này, tai này, mũi này, lưỡi này, thân này và tâm này. Đó
mới là cái học thực sự. Sự học qua sách vở chỉ là học bề ngoài, học hoài cũng
không kết thúc, rất khó để đi đến đâu.
Khi mắt nhìn thấy hình sắc, điều gì xảy ra? Khi tai, mũi và lưỡi trải nghiệm
âm thanh, mùi hương và mùi vị, điều gì xảy ra? Khi thân và tâm tiếp xúc với sự
chạm xúc và những trạng thái của tâm, những phản ứng nào xảy ra? Vẫn còn
tham, sân, si ở đó không? Chúng ta có đang bị lạc theo những hình sắc, âm thanh,
mùi hương, mùi vị, chạm xúc và những trạng thái của tâm hay không? Đó là sự
học bên trong. Học như vậy sẽ có chỗ kết thúc, có chỗ thành tựu.
Nếu chúng ta cứ học suông mà không thực hành thì chúng ta chẳng được kết
quả gì. Cũng giống như người nuôi bò. Buổi sáng lùa bò ra đồng, buổi chiều lùa
bò về chuồng— nhưng ông ta chẳng bao giờ uống sữa bò. Học hỏi là đúng,
nhưng đừng học suông bề ngoài như vậy. Bạn phải nên vừa nuôi bò vừa uống sữa
bò—(vừa học vừa thụ hưởng được lợi lạc từ việc học đó). Bạn phải vừa học vừa
thực hành thì mới có được kết quả tốt nhất.
Tôi muốn giải thích thêm chỗ này. Giống như một người nuôi gà, nhưng ông
ta không thu lấy trứng gà. Chỉ lấy phân gà! Coi lại, đừng để mình đang làm điều
gì như vậy! Điều này có nghĩa là chúng học kinh sách cho nhiều nhưng chẳng
biết cách nào phòng trừ những ô nhiễm, chúng ta chẳng biết cách nào 'tống khứ'
tham, sân, si ra khỏi tâm chúng ta. Học mà không hành, không biết 'từ bỏ', thì
chẳng mang lại kết quả gì. Những người như vậy tôi thường ví như người nuôi gà
mà không thu được trứng mà chỉ thu được phân gà.
https://thuviensach.vn
Vì chỗ đó nên Đức Phật muốn chúng ta học những lời kinh, rồi sau đó từ bỏ
những hành động (nghiệp) xấu ác tạo ra bởi thân, ý, miệng; tu dưỡng tính thiện
lành trong những hành động, ý nghĩ và lời nói của chúng ta. Giá trị thực con người là đi đến những kết quả thông qua tu tập hành động, lời nói và ý nghĩ. Nếu
chúng ta chỉ nói nhưng hành động khác đi thì điều đó là chưa được. Nếu chỉ hành
động tốt nhưng tâm vẫn chưa thiện lành thì vẫn chưa xong. Phật dạy chúng ta phải tu dưỡng tính thiện lành trong thân, miệng, ý; tu dưỡng những hành động tốt
lành, những lời nói tốt lành và những ý nghĩ tốt lành. Đó là kho báu của con người. Việc học và hành phải đều tốt song song.
Con đường Bát Chánh Đạo là con đường tám phần, là con đường để tu tập.
Tám chẳng khác gì hơn là chính cái thân này: hai mắt, hai tai, hai lỗ mũi, một
lưỡi và một thân. Đây chính là đạo. Và tâm chính là cái đi theo con đường đạo.
Do vậy, cả việc học và hành đều nằm ngay bên trong thân, lời nói và tâm ý của
chúng ta.
Các thầy có bao giờ thấy kinh điển có chỗ nào nói về điều gì quan trọng hơn
ngoài thân, ý, miệng hay không? Kinh điển của Phật chỉ dạy về những chỗ này,
không gì khác. Những ô nhiễm sinh ra ngay đây. Nếu chúng ta hiểu biết về
chúng, chúng sẽ diệt ngay đây. Do vậy phải nên hiểu rằng việc học và hành cùng
nằm ngay đây. Nếu tu học theo cách này chúng ta có thể hiểu biết mọi sự. Giống
như về lời nói: nói một lời sự thật thì tốt hơn nói dối cả một đời. Quý thầy có hiểu
chỗ này không? Những người học mà không hành thì giống như cái muỗng nằm
trong nồi canh. (Cách nói của Phật). Nó nằm hoài trong nồi canh nhưng chẳng
nếm được mùi vị của canh. Nếu không lo thực hành tu tập thì dù có học hoài cho
đến chết, thì bạn sẽ chẳng bao giờ biết được mùi vị của sự giải thoát!
https://thuviensach.vn
Quyển 4
GIÁO PHÁP SỐNG
https://thuviensach.vn
61
Làm Cho Tâm Thiện Lành
59Thời nay nhiều người kéo nhau đi khắp nơi để tìm kiếm công đức. 60 Và dường như ai cũng ghé đến chùa Wat Pah Pong này. Nếu họ không ghé trên
đường đi thì họ cũng ghé trên đường về. Chùa Wat Pah Pong trở thành một điểm
dừng chân. Nhiều người ghé thăm vội vã và đi, thậm chí tôi chưa kịp nhìn thấy
hay nói chuyện với họ. Hầu hết họ đều chỉ đi tìm kiếm công đức. (Họ nghĩ mình
ghé thăm chùa là đã tạo công đức). Tôi không thấy có mấy ai đến chùa để học
cách từ bỏ những điều xấu sai, bất thiện. Họ cứ chúi mũi vào việc đi ‘tạo công
đức’, nhưng họ chẳng biết họ đang tốn công sức vào việc gì. Điều đó giống như
người đang cố nhuộm màu cho một tấm vải dơ bẩn, chưa giặt sạch. (Ý theo kinh
‘Ví Dụ Tấm Vải’).
Các sư thầy đã nói thẳng thừng như vậy, nhưng khó có thể làm cho mọi
người biết cách mà tu tập cho đúng. Khó bởi vì nói thẳng như vậy mà họ cũng
không chịu hiểu. Nếu họ hiểu được thì dễ hơn nhiều. Giống như ví dụ có một cái
lổ và có để một vật dưới đáy lổ. Ai cũng thọc tay vào lổ nhưng không đụng đến
vật đó. Hầu hết đều cho rằng cái lổ quá sâu, chứ không ai chịu hiểu do tay của họ
ngắn quá. Một trăm hay một ngàn người thọc tay xuống đều nói lổ quá sâu,
không ai nói tay mình quá ngắn!
Quá nhiều người cứ đi ‘tìm’ công đức, đi ‘tạo’ công đức. Nhưng đường
đúng là họ nên tìm cách tu sửa để giải trừ bớt những bất thiện trong tâm, dù trễ
vẫn còn tốt. Nhưng chẳng mấy ai muốn làm như vậy, chẳng mấy ai quan tâm đến
việc tu sửa tâm tính. Lời dạy của Phật rất rõ ràng và ngắn gọn, nhưng tất cả họ
đều nghe rồi bỏ qua, giống như cách họ ghé qua chùa Wat Pah Pong một chút rồi
bỏ đi. Hầu hết họ nghĩ rằng Phật Pháp chỉ là vậy, chỉ là ghé vái lạy và cúng dường cho có công đức rồi đi, đó chỉ là điểm dừng chân.
Một câu kệ trong kinh Pháp Cú của Phật có ghi: “Tránh làm tất cả những
điều xấu ác” ( Sabba-pāpassa akaranam). Đó là lời dạy của các vị Phật. 61 Đây là cốt lõi của đạo Phật. Nhưng mọi người cứ muốn nhảy qua, họ không muốn làm
https://thuviensach.vn
những điều này. Phòng trừ, tránh bỏ tất cả những điều xấu ác, từ điều nhỏ đến điều lớn, từ thân, miệng, ý... đây chính là điều các vị Phật dạy.
Nếu chúng ta muốn nhuộm một tấm vải thì chúng ta phải giặt sạch nó trước.
Nhưng hầu hết mọi người không làm vậy. Nhiều người chẳng thèm nhìn vào tấm
vải, cứ nhúng ngay vào thuốc nhuộm. Vậy là tấm vải càng trở nên tệ hơn trước
đó. Hãy nghĩ về điều này. Vải mà dơ thì có nhuộm gì cũng ra màu dơ, màu lem.
Quý vị thấy không? Đây là chỗ đạo Phật đã dạy, nhưng ai cũng bỏ qua phần
này. Họ chỉ muốn ra mặt làm những việc tốt, việc thiện, nhưng họ không chịu từ
bỏ những việc xấu, việc ác. (Khi tâm còn đầy tham, sân, ích kỷ thì có làm nhiều
việc thiện thì cũng không tốt hơn bao nhiêu). Giống như ai cũng đổ thừa rằng ''cái
lổ sâu quá'', nhưng chẳng ai tự nhận là tay mình ngắn quá. Cái nên làm là chúng
ta phải quay lại nhìn lại chính mình!. Nghe được giáo lý này, quý vị nên bước lùi
lại một bước và nhìn lại chính mình.
Hàng đoàn đoàn người chất đầy trên các xe khách kéo nhau đi tạo công đức.
Nhưng trên xe họ vẫn còn cải vã nhau, người vừa lòng, kẻ bực tức với nhau này
nọ. Thậm chí có những nhóm đi tạo công đức hay đi lễ Phật nhưng vẫn uống bia
rượu dọc đường, trên xe. Nếu có ai hỏi họ đang đi đâu, họ đều nói là đang đi chùa, đang đi tạo phước, tạo đức. Họ chỉ muốn tạo công đức mà không muốn từ
bỏ những tâm tính tham, sân, xấu nết, ích kỷ. Kiểu như vậy thì họ sẽ chẳng bao
giờ tìm thấy công đức gì hết.
Người đời thì theo kiểu như vậy. Còn quý vị nên nhìn một cách sâu sát, nhìn
lại bản thân mình. Đức Phật đã dạy là phải luôn có sự tập trung (chánh định) của
tâm và sự tỉnh giác (chánh niệm) trong tất cả mọi tình cảnh. Sự bất thiện khởi
sinh trong những hành động của thân, miệng và ý. Nguồn gốc của tất mọi điều
tốt, xấu, thiện, ác, lành, hại đều nằm trong ba loại hành động (ba nghiệp): hành
động, lời nói và tâm ý. Quý vị có mang theo những hành động, lời nói, tâm ý đó
đến đây hôm nay không? Hay quý vị đã bỏ chúng lại ở nhà? Đây chính là chỗ
quý vị cần nhìn vào, ngay chỗ ba nghiệp đó. Không cần phải nhìn đâu xa xôi.
Nhìn ngay vào hành động, lời nói và ý nghĩ của mình. Nhìn vào để thấy hành vi
đức hạnh của mình có bị sai trái hay không.
Đa số không thực sự nhìn vào ba chỗ đó. Giống như bà nội trợ đang rửa
chén với vẻ mặt nhăn nhó. Bà ta cũng đang cố rửa sạch chén, nhưng không biết
tâm mình đang ô nhiễm (sân)! Đó là chuyện bình thường, nhưng cũng có thể là
https://thuviensach.vn
chuyện thường ngày, ai cũng thường nhăn nhó khi rửa chén bát phải không. Đó, ngay chỗ này quý Phật tử cần nhìn vào chỗ này. Rửa chén với tâm bực tức, điều
đó là không tốt: như vậy là quên mất mình, không chánh niệm, không để ý đến
tâm mình.
Vì không nhìn thấy chính mình nên người ta cứ làm đủ thứ hành động bất
thiện. Họ không nhìn vào tâm mình. Mỗi khi làm chuyện gì xấu sai, họ thường
nhìn xung quanh coi có ai nhìn thấy mình không. ''Mẹ mình có nhìn thấy
không?'', ''Chồng mình thấy không?'', ''Tụi nhỏ có nhìn thấy không?''. Nếu không
thấy ai đang nhìn thì họ sẽ làm ngay. Điều đó thực ra là tự sĩ nhục mình. Họ cứ
nghĩ không-ai nhìn thấy mình thì việc mình làm là không sai. Vậy còn chính bản
thân họ không phải là người đang nhìn thấy hành động của họ đó sao?
Quý vị thấy không? Bởi mọi người cứ nhìn ra bên ngoài để coi có ai (hoặc
luật lệ, quy định nào) đang nhìn thấy hành động mình hay không, bởi mọi người
chẳng bao giờ quay lại nhìn vào chính mình, cho nên họ chẳng thể nào nhìn thấy
Giáo Pháp. Nếu bạn nhìn vào bản thân mình, bạn sẽ thấy bản thân mình. Mỗi khi
mình sắp làm điều gì sai xấu, nếu bạn kịp nhìn thấy bản thân mình, bạn có thể
ngừng hành động bất thiện đó. Nếu bạn muốn làm điều lợi lạc đáng làm, hãy nhìn
vào bản thân mình. Nếu nhìn vào bản thân mình, bạn sẽ thấy được điều đúng điều
sai, điều hại điều lợi, điều xấu điều tốt, điều thiện và điều bất thiện. Đó là những
thứ chúng ta cần nhìn và biết.
Nếu tôi không nói về những điều này, có thể quý vị sẽ không bao giờ biết.
Quý vị có tham và sân trong tâm, nhưng không hiểu biết về điều đó. Quý vị sẽ
không bao giờ hiểu biết điều gì nếu quý vị luôn nhìn ra bên ngoài. Đây là vấn đề,
là sự khó khổ của những người chỉ luôn nhìn ra bên ngoài. Chỉ có nhìn vào trong
thì mới thấy được điều thiện và bất thiện (bên trong tâm mình). Sau khi nhìn thấy
điều thiện lành, chúng ta mang điều đó vào trong trái tim và thực hành tu dưỡng
nó.
Từ bỏ (tránh bỏ, phòng ngừa) những điều xấu ác, tu tập (thực hành, tu
dưỡng) những điều tốt thiện... đây chính là trái tim của đạo Phật. Sabba-pāpassa
akaranam–[ Kiêng cữ, không làm những hành động xấu ác, dù bằng thân, bằng
lời nói, hay bằng ý nghĩ]. Đó là sự tu hành đúng đắn, đó là lời dạy của các vị
Phật. Vậy thì ''tấm vải'' của chúng ta mới được sạch sẽ.
https://thuviensach.vn
Rồi tiếp theo chúng ta có Kusalassūpasampadā–[Làm cho tâm thiện khéo và đức hạnh]. Nếu tâm đã thiện khéo và đức hạnh thì quý vị đâu cần phải ngồi trên
xe khách đi khắp đất nước này để tìm kiếm công đức. Ngồi ở nhà cũng có được
công đức vậy. Nhưng ai cũng rủ nhau đi tìm kiếm hay tích tạo công đức mà
không mấy ai chịu từ bỏ những điều xấu ác. Họ quay về nhà với hai bàn tay trắng, với vẻ mặt chua chát (vì không biết mình có được phúc đức gì không sau
một chuyến đi dài mệt mỏi như vậy). Họ lại rửa chén bát với vẻ mặt chua chát, ý
định rửa chén cũng bực tức, không vui. Ngay chỗ này không ai chịu nhìn vào, mà
cứ lo đi tìm công đức ở những nơi xa xôi.
Chúng ta có thể đã nghe về những điều này, nhưng chúng ta chưa thực sự
hiểu biết về chúng nếu chúng ta không chịu hiểu biết bên trong tâm này của chúng ta. Đạo Phật là tiến vào trong tâm. Nếu tâm đang tốt lành và đức hạnh thì
nó hạnh phúc. Lúc đó như có một nụ cười trong tim chúng ta. Nhưng hầu hết chúng ta khó mà dành một chút thời gian để cười, phải không? Chúng ta muốn
cười khi mọi thứ xảy ra theo ý chúng ta. Sự hạnh phúc của hầu hết mọi người là
khi mọi thứ (cơm áo gạo tiền, dục lạc, danh phận...) xảy ra theo ý muốn của mình. Họ luôn muốn mọi người trên đời phải làm những điều họ muốn và nói
những lời họ thấy vui. Đúng không, đó là cách người đời đi tìm hạnh phúc. Làm
sao có thể mọi người trên đời này sẽ làm và nói những điều mình thích? Vậy thì
làm sao bạn tìm thấy hạnh phúc được theo cách đó?
Chúng ta phải dùng Giáo Pháp để tìm hạnh phúc. Dù mọi sự ra sao, dù đúng
hay sai, đừng dính chấp vào nó. Cứ nhận biết mọi sự như-chúng-là, rồi chúng sẽ
biến qua. Khi tâm được thư thả thì bạn có thể cười. Giây phút nào bạn khó chịu
(không vui, sân giận, bất mãn, bực tức, khó chịu, bất đồng) với điều gì, tâm sẽ bị
xấu. Cứ chấp này chấp nọ thì chẳng tốt lành gì cả.
Sacittapariyodapanam: [(tạm dịch) Sau khi rửa sạch mọi ô nhiễm, tâm sẽ
không còn phiền não bất an...], tâm sẽ được bình an, hiền lành và đức hạnh. Khi
tâm tỏa sáng và đã trừ sạch mọi điều bất thiện thì mọi lúc mọi nơi ta đều được
thư thả, dễ chịu. Một cái tâm tĩnh lặng và bình an là sự thể hiện đích thực của
thành tựu nhân văn. (Tâm tĩnh lặng và bình an là mục tiêu của con đường tu tập
theo đạo Phật. Chứ bạn nghĩ mục tiêu của đạo Phật là gì?).
Khi ai nói thuận với ý ta, ta cười. Khi họ nói ngược với ý ta, ta bực. Làm sao
bạn có thể khiến tất cả mọi người trên thế gian này luôn nói và làm theo ý của
https://thuviensach.vn
bạn được? Làm gì có chuyện đó (ngay cả khi bạn là vua), đúng không? Bộ bạn chưa bao giờ làm ngược ý hay làm bực lòng cha mẹ mình sao? (Ngay cả bạn có
hiếu đến mức nào, nhưng bạn cũng không thể luôn luôn nói và làm một cách
tuyệt đối theo ý cha mẹ). Không phải chỉ là mọi người, mà thậm chí tâm của chúng ta cũng làm ngược ý ta. Những thứ bản thân chúng ta nghĩ đến cũng gây
khó chịu. Chúng ta làm gì được? Có thể bạn đang đi thả bộ và bất ngờ vấp phải
một gốc cây. Úi cha đâu quá! Là chuyện gì? Ai gây ra? Ai đá chân vào gốc cây?
Ai đá ai? Biết chửi ai bây giờ, nhưng ta cũng bực tức, ngay cả đó là hoàn toàn là
lỗi của mình. Tâm của chúng ta cũng làm ta khó chịu, bất hạnh. Nếu suy xét về
điều đó, bạn sẽ thấy đúng là vậy. Nhiều lúc chúng ta làm những điều mà mình
cũng không thích. Tất cả chúng ta đều chửi thề (bằng nhiều chữ khác nhau) khi
mà chúng ta không có ai để chửi, để chấp, để bắt lỗi, để trút sân giận về phía người đó.
Công đức, phúc đức hay phước trong đạo Phật chính là hành động từ bỏ
những điều sai, xấu, ích kỷ. Khi chúng ta từ bỏ những điều sai, xấu, ích kỷ thì chúng ta không bất thiện, không sai, không xấu. Khi không còn sự căng thẳng,
chấp nê này nọ thì sẽ có được sự bình lặng. Tâm bình lặng là một cái tâm trong
sạch, nơi đó không còn chứa chấp những ý nghĩ sân si, nơi đó là trong sạch và
sáng tỏ.
Làm cách nào để làm cho tâm được trong sạch và sáng tỏ? Chỉ bằng cách
thấy biết nó. Ví dụ, chúng ta có thể nghĩ rằng ''Hôm nay tâm trạng mình thực là
tồi tệ, mọi thứ mình nhìn đều gây khó chịu, ngay cả mấy cái chén đang nằm trong
tủ chén''. Bạn cứ muốn lấy chúng ra đập bể hết cho đã. Mọi thứ bạn nhìn đều đáng ghét, mấy con gà, mấy con vịt, mấy con mèo, mấy con chó...bạn thấy ghét
tất cả. Mọi lời nói của ông chồng đều thấy ghét, thấy khó nghe. Ngay cả lúc này
nếu nhìn vào trong tâm bạn cũng thấy không vui. Những lúc như vậy ta phải làm
gì? Sự khó khổ này sinh ra từ đâu vậy? Cứ sân si như vậy thì không tốt lành, cứ
sân si như vậy thì được gọi là sự ''không có công đức'', sân si như vậy là vô phúc,
vô phước. Dạo này ở Thái Lan người ta hay nói kiểu ‘Một người khi chết là hết
công đức’. (Ở Việt nam thì gọi là ‘hết phước’, cùng một nghĩa). Nhưng điều đó
không phải, (không phải khi chết mới hết công đức). Cả đống người còn sống cũng đã đâu có chút công đức gì... đó là những người không hiểu biết gì về
https://thuviensach.vn
công đức. Cái tâm xấu thì luôn luôn tích thêm nhiều những điều xấu, ác và bất thiện. (Tâm tốt thiện thì bản thân nó đã là công đức!).
Quý Phật tử cứ tổ chức những chuyến đi tìm kiếm hay tạo công đức như
kiểu này thì chỉ giống như đang cố xây một ngôi nhà đẹp nhưng không chuẩn bị
nền móng trước vậy. Chẳng bao lâu, ngôi nhà đó sẽ sập đổ ngay trên cái nền móng xấu đó. Làm kiểu đó là không ‘ăn’ được công đức nào đâu. Giờ quý Phật
tử hãy bắt đầu làm lại, làm lại theo cách khác. Quý vị phải quay lại nhìn vào mình, nhìn vào những sai xấu trong từng hành động, lời nói và ý nghĩ của mình.
Đâu còn chỗ nào đâu, ngoài ba nghiệp hành động, lời nói và ý nghĩ? Mọi người
đều đang đi lạc. Có người còn ước nếu có đi tu thì đến tu ở chùa Wat Pah Pong
nổi tiếng. Ở chùa Wat Pah Pong có bình an không? Không, ở đây không thực sự
bình an gì đâu. Sự bình an thực sự nằm ở trong ‘ngôi nhà’ của quý vị.
Nếu mình có sự hiểu biết, có trí tuệ thì đi đâu mình cũng vô sự, không bị bất
an. Cả thế gian thì tuyệt đẹp như vậy, như nó là. Mọi cây cối trong rừng đều đẹp:
có cây cao, cây thấp, cây mục, cây rỗng. Chúng tự nhiên là như vậy, như chúng
là. Chỉ vì không hiểu được lẽ tự nhiên nên chúng ta cứ luôn chấp nê này nọ, có ý
này ý nọ về chúng. Nhìn chúng cứ nghĩ cây này cao quá, cây này thấp quá, cây
này đẹp, cây này xấu...đủ thứ. Cây cối chỉ là cây cối, chúng có mặt và tồn tại theo
đường lối tự nhiên của chúng, chúng đâu làm gì ta, chúng đâu lớn, nhỏ, cao, thấp,
xấu đẹp gì gì đó vì ta đâu mà ta cứ chấp này chấp nọ. Về chỗ này, chúng “tốt”
hơn chúng ta nhiều. (Chúng chẳng hề chấp nê phân biệt này nọ).
Bởi vậy tôi mới khắc những bài thơ nhỏ trên những cây quanh đây. Để cây
cối dạy chúng ta. Quý vị đã học được gì từ chúng chưa? Quý vị nên học ít nhất
một điều gì đó từ cây cối. Có rất nhiều cây, tất cả chúng đều có thứ để dạy chúng
ta. Giáo Pháp có mặt ở khắp nơi, bên trong mọi thứ trong tự nhiên. Quý Phật tử
nên hiểu biết chỗ này. Đừng cứ chấp nê, dính chấp này nọ; đừng than cái lổ quá
sâu...mà nên quay lại nhìn cánh tay mình để thấy tay mình ngắn! Nếu quý vị thấy
được điều đó quý vị sẽ hạnh phúc.
Nếu quý vị tạo được công đức hay đức hạnh, giữ nó trong tâm này. Đó là nơi
tốt nhất để giữ nó. Tạo công đức như việc quý Phật tử đến đây thì cũng tốt, nhưng đó không phải là cách tốt nhất. Tạo dựng nhà cửa thì cũng tốt, nhưng đó
không phải là cách tốt nhất. Tạo lập tâm của mình vào những điều thiện lành là
cách tốt nhất. Đây là cách quý vị sẽ luôn luôn thấy tốt lành dù đang ngồi trong
https://thuviensach.vn
chùa ở đây hay đang ở nhà. Nên tìm kiếm điều tốt nhất bên trong tâm này của quý vị. Những cấu trúc bên ngoài của nhà cửa chỉ giống như phần ''vỏ cây'' của
cây, chúng không phải là ''cốt lõi'' của cây.
(Việc đi chùa đi cúng dường để tạo công đức giống như những phần vỏ cây
bên ngoài. Việc quay vào lại mình để tu sửa điều bất thiện ích kỷ và tu dưỡng
điều thiện lành rộng lượng ở trong tâm mới là cốt lõi của đạo Phật. Đó mới là
công đức thực sự.)
Nếu bạn có trí tuệ, mọi thứ bạn nhìn thấy sẽ là Giáo Pháp. Nếu thiếu trí tuệ
thì ngay cả những điều tốt cũng trở thành xấu sai. Sự xấu sai này có từ đâu?
Chính là từ trong tâm này của chúng ta, đó là nơi nó khởi sinh ra. Hãy nhìn xem
tâm này thay đổi như thế nào. Mọi thứ đều thay đổi. Vợ chồng trước kia vẫn thường hòa hợp với nhau, luôn nói chuyện với nhau một cách hạnh phúc. Nhưng
đến một ngày nào đó tâm trạng của họ trở nên xấu đi, mọi điều hai người nói ra
đều thấy nặng nề, nghe như chửi nhau. Tâm đã chuyện thành xấu sai, nó đã thay
đổi. Nó luôn thay đổi, nó là vậy.
Do vậy, để từ bỏ sự xấu và tu dưỡng sự thiện, quý vị không cần phải khổ cực
đi tìm ở nơi nào khác. Khi tâm mình xấu, đừng đi tìm kiếm ở người này người
khác. Chỉ cần quay lại nhìn vào tâm mình và tìm coi những ý nghĩ đó từ đâu mà
có. Tại sao tâm lại nghĩ những điều bất thiện như vậy? Hiểu biết rõ rằng tất cả
mọi thứ đều biến đổi. Tình yêu thương cũng biến đổi, lòng thù ghét cũng biến
đổi. Quý vị đã từng yêu thương con cháu của mình, phải không? Dĩ nhiên là vậy.
Vậy quý vị đã từng ghét chúng chưa? Cũng có phải không. Đôi lúc cũng thấy
ghét, phải không? Liệu quý vị có bỏ mặc chúng không? Không, quý vị không thể
bỏ mặc con cái. Tại sao không? Con cái chỉ là ‘của nợ’, sao không vứt bỏ đi?
Thiệt tình, của nợ thì mong vứt bỏ đi, nhưng con cái là ‘của nợ’ mà cha mẹ chỉ
muốn ôm vào. 62 Con cái dù có xấu xa hư hỏng thì cũng là con của cha mẹ. Dù con cái làm bậy làm bạ thì cũng chính cha mẹ nhận lãnh. Chúng ta có thể gọi con cái
là “nghiệp” ( kamma) của mình. Mình phải trả nghiệp chỗ con cái. Hay con cái là
nghiệp mình đã tạo ra. Có những nghiệp là tốt, có những nghiệp là xấu. Tốt và
xấu đều có ở đó ngay bên trong con cái của mình. Nhưng dù là nghiệp xấu thì
cũng là quý giá của mình. Một đứa con sinh ra dù có đui, cùi, sứt, mẻ, tàn tật thì
đó cũng con của mình và nó còn đáng thương quý hơn những đứa con bình
thường. Mỗi khi chúng ta rời khỏi nhà, chúng ta luôn luôn dặn dò kỹ lưỡng: ''Coi
https://thuviensach.vn
chừng đứa bé cẩn thận, nó yếu ớt lắm đó''. Cha mẹ còn thương yêu nó hơn mọi đứa con khác.
Đúng là vậy, cha mẹ ai cũng thương con như vậy. Nhưng rồi qua thời gian
quá khổ cực với con cái, cha mẹ lại thiết lập trong tâm—nửa thương, nửa ghét.
Không còn một thứ tâm thương hay ghét, giờ thì luôn luôn có hai loại tâm trong
tâm. Con cái là nghiệp của chúng ta, là “của” của chúng ta. Chúng nó là nghiệp
của chúng ta, do vậy chúng ta phải có trách nhiệm lo cho chúng. Nếu đứa con
làm ta khổ sở, chỉ cần biết nhắc nhở mình rằng: ''Đó là nghiệp của ta''. Nếu con
cái làm chúng ta vui lòng, chỉ cần biết nhắc nhở mình rằng: ''Đó là nghiệp của ta''.
Nhiều lúc ở nhà chúng ta quá bực tức, khổ cực...với con cái, chúng ta chỉ muốn
bỏ đi, bỏ mặc con cái. Thậm chí có nhiều người gặp cảnh nghịch tử cũng nghĩ
đến chuyện treo cổ tự tử! Đó là nghiệp. Chúng ta phải chấp nhận lẽ thật đó. Nên
tránh bỏ những ý nghĩ xấu, tránh làm những điều bất thiện (như bất mãn, ghét bỏ,
bỏ mặc, tuyệt vọng, tự tử...) thì chúng ta có thể nhìn thấy bản thân mình một cách
rõ ràng hơn.
Chính điều đó mà việc quán niệm về mọi sự việc là rất quan trọng. Thường
khi tập thiền chúng ta dùng những đối tượng thiền, ví dụ như niệm chữ Bud-dho
[Đức-Phật]. Nhưng chúng ta cũng có thể niệm chữ ngắn gọn hơn. Khi nào thấy
khó chịu, khi nào thấy tâm mình xấu, chỉ cần nhớ: ''Là vậy!''. Khi cảm thấy tâm
mình tốt hơn, chỉ cần niệm: ''Là vậy!... Điều đó không chắc chắn''. Nếu thấy tâm
mình thương ai, chỉ cần biết: ''Là vậy!''. Nói vậy quý Phật tử có hiểu không? Quý
vị không cần đi tìm tòi trong mấy tạng kinh. Chỉ cần nhớ niệm rằng: ''Là vậy!''.
Nghĩa là: ''Nó là không chắc chắn'', ''Nó luôn biến đổi''. Tình thương là không chắc chắn, sự ghét là không chắc chắn, thiện là không chắc chắn, ác là không chắc chắn. Tất cả đều luôn biến đổi và vô thường. Tại sao chúng luôn vô thường?
Vậy sự thường hằng ổn định của chúng nằm ở đâu?
Bạn có thể nói chúng ta thường hằng chắc chắn cho đến khi chúng biến đổi,
vô thường. Khi nhìn mọi thứ, về một mặt chúng có vẻ chắc chắn, nhưng mặt khác
chúng không bao giờ là vậy. Một phút có thương, phút sau thấy ghét. Đó là cách
tất cả mọi sự trên đời và trong tâm diễn ra. Mới nhìn thấy chúng là cố định, chắc
chắn. Nhưng thấy vậy mà không phải vậy. Do đó tôi thường nói rằng khi thấy thương, chỉ cần nhủ rằng ''Là vậy!''. Cách này tiết kiệm rất nhiều thời giờ. Quý
Phật tử không cần phải niệm câu: Aniccam, dukkham, anattā [ Vô thường, khổ, vô https://thuviensach.vn
ngã]. Khi chánh niệm hàng ngày, nếu quý Phật tử không muốn niệm một câu (đề
mục thiền) dài như vậy, thì quý vị chỉ cần niệm một chữ đơn giản ''Là vậy!''. Khi
thương có mặt, trước khi ta bị dính theo sự thương đó, chỉ cần nhắc mình: ''Là
vậy!''. Chỉ cần nhớ niệm như vậy cũng đủ rồi.
Mọi thứ đều biến đổi vô thường, và chỉ có điều thường hằng chắc chắn sự
vô thường. (Không có gì chắc chắn, thường hằng. Chỉ có sự vô thường là điều
chắc chắn). Chỉ cần nhìn thấy như vậy là nhìn thấy Giáo Pháp, Giáo Pháp đích
thực.
Từ bây giờ, nếu ai thường xuyên nói với mình: ''Là vậy!'', và áp dụng cách
tu tập như vậy trong mọi tình cảnh, thì sự dính chấp, tham, sân, si này nọ sẽ từ từ
giảm bớt đi. Chúng ta sẽ không còn dính chấp vào sự thương ghét, vui buồn, sướng khổ...nữa. Chúng ta sẽ không dính chấp theo mọi sự nữa. Chúng ta sẽ đặt
niềm tin vào sự thật, chứ không đặt tin vào những thứ gì khác. Chỉ cần hiểu biết
như vậy là đủ để tu tập rồi. Như vậy là đủ tu rồi, chứ quý vị còn cần biết thêm
điều gì khác nữa?
Sau khi nghe giáo lý chỗ này, quý vị cũng nên ghi nhớ. Nhớ cái gì? Thiền
tập... Quý vị hiểu không? Nếu quý vị hiểu biết, Giáo Pháp sẽ thể hiện bên mình,
tâm sẽ dừng lại (không còn động vọng, chấp nê, đối đãi liên tục). Nếu có tức giận
trong tâm, chỉ biết nó ''Là vậy!''... và bấy nhiêu đó là đủ, tâm sẽ dừng lại ngay.
Nếu bạn vẫn còn chưa hiểu rõ thì hãy nhìn sâu vào bên trong nó. Nếu có sự hiểu
biết, khi giận khởi sinh trong tâm, bạn có thể tắt bặt nó ngay bằng ý niệm: ''Là
vậy! Nó là vô thường!''.
Hôm nay quý Phật tử có cơ duyên thu lưu lại Giáo Pháp này theo hai cách,
thu lưu bên ngoài (bằng máy thu âm) và thu lưu vào bên trong (thu nhận vào trong tâm). Hướng vào trong, âm thanh đi vào trong qua lổ tai sẽ được thu lưu
vào tâm. Nếu quý vị không thu nạp vào tâm được như vậy thì thời giờ quý vị bỏ
ra ở chùa Wat Pah Pong này chỉ là lãng phí. Máy thu âm ở đây là không quan
trọng. Điều quan trọng là sự thu nạp vào trong tâm này. Máy thu âm và băng thu
âm thì trước sau cũng bị cũ bị hư, nhưng Giáo Pháp đến được trong tâm thì không bị hư cũ, nó sẽ ở đó mãi mãi. Và quý vị cũng không cần tốn tiền mua pin
để mở lại máy thu âm.
https://thuviensach.vn
62
Tại Sao Chúng Ta Ở Đây
63Đến kỳ An Cư Mùa Mưa năm nay, tôi không còn nhiều sức lực, tôi không còn khỏe lắm, do vậy tôi chọn lên ở trên núi này để thở không khí trong lành.
Nhiều người lên đây thăm tôi, nhưng tôi không còn tiếp đón họ được như tôi vẫn
thường làm, bởi giọng nói của tôi cũng yếu đi, hơi thở cũng yếu ớt. Nhưng quý vị
chắc cũng cho rằng cũng còn phúc lành, vì cái thân này vẫn còn ngồi được ở đây
như quý vị đang nhìn thấy. Đây chính là điều phúc lành. Rồi chẳng bao lâu nữa
quý vị sẽ không còn nhìn thấy cái thân già này nữa. Giọng nói sẽ hết, hơi thở sẽ
hết. Chúng sẽ biến đi cùng với những yếu tố trợ duyên cho thân này tồn tại; giống
như tất cả mọi thứ hữu vi, còn duyên hợp thì còn, hết duyên hợp thì tan rã. Đức
Phật gọi đó là sự tàn hoại và tan rã ( khaya-vayam) của tất cả mọi thứ có điều kiện (hữu vi) trên thế gian.
Tất cả mọi thứ sẽ tàn hoại theo cách nào? Ví dụ như một cục nước đá. Ban
đầu nó chỉ là nước...họ đông cứng nó và nó trở thành đá. Nhưng nó không kéo
dài bao lâu trước khi nó tan chảy hết. Hãy lấy một cục nước đá lớn, lớn như cái
máy thu âm này, và đem để ngoài nắng kia. Quý vị sẽ thấy cách nó tan hoại, cũng
giống như thân thể vậy. Nó sẽ dần dần tan rã. Chẳng lâu thì nó sẽ tan chảy hết,
chỉ còn như một nhúm nước. Điều này gọi là khaya-vayam—sự tàn hoại và tan rã
của tất cả mọi thứ hữu vi. Đó là lẽ thật, là đường lối của tự nhiên, là quy luật. Nó
đã có mặt như vậy tự bao giờ, từ ngàn xưa, hay từ khi bắt đầu có thời gian. Khi
chúng ta được sinh ra, chúng ta cũng mang theo bản chất sinh diệt này vào thế
gian của chúng ta, và chúng ta không bao giờ tránh nó được. Sau khi sinh là già,
bệnh, và chết. Sinh, già, chết đi theo mình muôn đời muôn kiếp.
Đó là lẽ tại sao Đức Phật đã gọi mọi thứ là khaya-vayam, mọi thứ hữu vi đều
tàn hoại và tan rã theo thời gian. (Hữu vi là do có các điều kiện, có các duyên hợp
mà sinh ra. Có đủ duyên hợp thì sinh, hết đủ duyên hợp thì diệt). Tất cả chúng ta
đang ngồi trong sảnh đường này, các sư thầy, sa-di, Phật tử tại gia, thiện nam, tín
nữ, không ngoại trừ một ai đều chỉ là những ''đống đang tàn hoại''. Hiện chúng ta
còn sống, còn khỏe mạnh, thì giống như cục nước đá còn cứng. Sự thực bên trong
https://thuviensach.vn
nó chỉ là nước. Do các điều kiện hữu vi mà nó đông thành nước đá, nhưng rồi theo thời gian nó bắt đầu tan chảy ra. Quý vị có thấy sự tàn hoại (già đi, yếu đi,
xấu đi theo thời gian) ở bên trong bản thân mình không? Hãy nhìn vào thân này.
Nó già đi từng ngày---tóc đang già đi, móng tay chân đang già đi, da đang già đi--
-mọi thứ trong thân đang già đi mỗi ngày!
(Nếu tất cả mọi thứ trong thân không già đi mỗi ngày thì tại sao sau mỗi
tháng, mỗi năm, mỗi mười năm chúng ta thấy mình già đi so với tháng trước, năm trước, mười năm trước? Tại sao hình ta chụp nhìn lại khác với nó cách đây
một tháng, một năm, mười năm. Và hình của ta chụp năm 50 tuổi thì chẳng còn
giống gì so với hình ta chụp năm mười tuổi. Chúng ta già đi mỗi ngày, để đến lúc
60, 70 tuổi lưng khòm, da nhăn, chân yếu, lê lếch bước đi, bệnh tật, đau khổ... và
chết sau một thời gian ngắn sau đó. Sự già đi và tàn hoại mỗi ngày chính là nguyên nhân tích tụ dẫn đến sự tàn hoại và tan rã mỗi tháng, mỗi năm, mỗi mười
năm, và một kiếp người. Bản chất của thân người là vậy. Và bản chất của tất cả
mọi sự vật trên thế gian cũng là vậy).
Ta không giống ta trước đây, đúng không? Trước kia khi còn thiếu niên, ta
nhỏ hơn, đúng không? Ta đã sinh trưởng và lớn lên. Nhưng khi hết trưởng thành,
ta bắt đầu xuống lại, già đi, tàn hoại theo quy luật tự nhiên. Thân tàn hoại từ từ
giống như cục nước đá. Rồi chẳng bao lâu, cũng như cục nước đá kia, nó tan rã
hoàn toàn. Tất cả thân chúng ta đều được tạo nên bằng bốn yếu tố tứ đại: đất, nước, khí, nhiệt. Thân là sự duyên hợp của bốn thứ đất, nước, gió, nhiệt mà chúng ta gọi là một ‘con người’. Từ khởi thủy chúng ta khó mà gọi nó là gì hay
thân gì, nhưng sau này ngôn ngữ của chúng ta gọi đó là một ‘con người’. Rồi chúng ta mê mẫn với thân sắc nên gọi nó là Ông, là Bà, Anh, Em, Cưng...theo
giới nam hay giới nữ hay theo tuổi tác, theo thế hệ hay theo quy ước...để chúng ta
nhận dạng người khác dễ dàng hơn. Nhưng đích thực ra thì nó chẳng là gì cả. Nó
chỉ là đất, nước, khí, nhiệt tích hợp lại mà thôi. Khi chúng duyên hợp lại, ta gọi
đó là một cái ‘con người’. Chỉ là vậy thôi. Nếu giờ chúng ta đã biết vậy thì hãy
bớt mê mẫn, bớt trân quý nó. Nếu chúng ta nhìn sâu sát bên trong thân này, nó
chẳng là gì, chẳng là ‘ai’ cả.
Những thứ thuộc thể cứng trong thân như thịt, xương, da...thì thuộc yếu tố
đất. Những thứ thuộc thể lỏng trong thân thể như máu, nước nhờn, tinh, dịch...thì
https://thuviensach.vn
thuộc yếu tố nước. Nhiệt độ ấm của thân thể thuộc yếu tố nhiệt (lửa). Những thứ
thuộc thể khí như hơi thở, hơi tiêu hóa...thì thuộc yếu tố khí (gió).
Ở chùa Wat Pah Pong chúng ta có một thân không phải nam không phải nữ.
Có một bộ xương người treo trên sảnh đường chính. Nhìn vào đó chúng ta không
thể thấy đó là nam hay nữ. Mọi người cũng thường hỏi nhau đó là xương của một
người đàn ông hay đàn bà, và họ chỉ nhìn nhau không trả lời. Đó chỉ là bộ xương,
thịt, da và những thứ khác đã mất rồi.
Nhiều người vẫn ngu dốt về những điều này. Họ đến chùa Wat Pah Pong, đi
vô sảnh chính, nhìn thấy bộ xương...và họ chạy ngược ra la ầm lên! Họ không
dám nhìn nó. Họ sợ, họ sợ những xương người. Tôi nhận ra rằng những người đó
chưa bao giờ nhìn vào bản thân mình. Họ sợ xương, họ không biết quán xét suy
xét về giá trị của bộ xương. Không có xương làm sao họ có thể đi bộ hay bước
lên xe để đi đến chùa? Họ có thể đi bộ hay đứng hay ngồi đây mà không có bộ
xương sao? Vậy mà họ bỏ công lên xe đi xa để đến chùa Wat Pah Pong, bước vào
sảnh chính thấy bộ xương họ lại sợ và bỏ chạy ra. Họ sinh ra với bộ xương họ
còn đang mang đi theo, vậy mà họ lại chưa bao giờ nhìn thấy nó. Đúng ra đó là
cơ duyên tốt khi họ nhìn thấy bộ xương ở đây. Ngay cả những người già nhìn thấy bộ xương cũng hoảng sợ...Họ có giả bộ quá đáng không vậy? Điều đó chỉ
cho thấy rằng họ chưa bao giờ tiếp xúc với chính mình, họ chưa thực sự hiểu biết
về chính bản thân mình. Có lẽ khi về lại nhà họ vẫn còn bị ám ảnh, mất ngủ ba
hay bốn ngày vì bộ xương treo ở đây....cho đến khi họ có thể ngủ được, nhưng họ
cũng luôn đang ngủ với bộ xương đó mà! Họ mặc đồ, ngồi ăn, đi, đứng, nằm, ngồi, và làm tất cả mọi việc với bộ xương đó...vậy mà họ vẫn sợ hãi với bộ
xương.
Điều đó cho thấy người ta chẳng tiếp xúc với chính mình bản thân mình.
Thật đáng thương! Họ cứ luôn luôn nhìn ra ngoài, nhìn cảnh vật, cây cối, nhà cửa, nhìn người khác, nhìn này nhìn nọ, và luôn luôn nghĩ này nghĩ nọ, chấp này
chấp nọ ''cái này lớn'', ''cái kia nhỏ'', ''cái này ngắn'', ''cái kia dài''... Họ rất bận rộn nhìn những thứ khác và người khác, nên chẳng bao giờ nhìn chính mình. Chân
thành mà nói, con người thật là đáng thương. Họ không có chỗ nương tựa. (Chỉ
sống chạy theo những thứ bên ngoài, dính theo những thứ bên ngoài, chấp sướng
chấp khổ theo mọi thứ bên ngoài, quên mình theo cảnh theo vật).
https://thuviensach.vn
Trong lễ thọ giới, người được thọ giới phải nghe học về 5 đối tượng (đề
mục) thiền căn bản: kesā, lomā, nakhā, dantā, taco: [Tóc, lông, móng, răng, móng, da]. Một số đệ tử và một số người trí thức bật cười khi họ nghe đến phần
này trong lễ thọ giới...''Ông sư này đang thọ giáo kiểu gì vậy? Tự nhiên dạy về
tóc, chúng ta đã có tóc tự bao giờ rồi mà, đâu có gì mới đâu mà học. Ông thầy
không cần dạy chúng ta về tóc, chúng ta biết quá rành về nó rồi. Tại sao lúc quan
trọng lại đi dạy về thứ ai cũng biết rồi?''. Những người ngu mờ thì thường nói
vậy, họ nghĩ rằng họ đã biết rành về tóc. Tôi nói với họ rằng khi tôi nói ' 'nhìn
thấy tóc'' thì ý tôi là nhìn thấy được tóc như nó đích thực là. Nhìn lông, móng, răng và da như chúng đích thực là. Cái tôi gọi là “nhìn”—không có nghĩa là nhìn
bề ngoài hay nhìn thấy bên ngoài, mà là nhìn thấy chúng như đúng sự thật của
chúng, nhìn thấy bản chất sự thật của chúng. Chúng ta không nên vội tin hay cả
tin về mọi thứ nếu chúng ta chưa nhìn thấy chúng đích thực như chúng là. Tóc,
lông, móng, răng, da...chúng thực sự là gì? Chúng đẹp? Chúng sạch sẽ? Chúng có
thực là một thứ gì không? Chúng có chắc chắn không? Không! chúng chẳng là
thứ gì như vậy. Chúng không đẹp đẽ, nhưng chúng ta coi chúng đẹp. Chúng
không là cái gì cả, những chúng ta coi chúng là thứ gì đó quan trọng. Chúng cũng
tàn hoại theo ngày tháng, nhưng chúng ta nghĩ chúng cứ mãi như vậy.
Tóc, lông, móng, răng, da... con người bị cuốn hút vào những thứ này. (Con
người dính vào sắc dục và dục lạc cũng vì những thứ này trên thân người). Đức
Phật đã đưa những thứ này thành những đề mục căn bản để thiền tập, Phật đã dạy
chúng ta hiểu biết về những thứ này. Chúng là biến hoại, vô thường, không hoàn
hảo, và vô chủ; chúng không phải là cái ‘ta’ hay ‘của ta’, là ‘ai’ hay ‘của ai’ gì gì
hết. Chúng ta được sinh ra với sự si mê mù quáng vào những thứ sắc thân này,
nhưng đích thực chúng chỉ là giả tạm và đánh lừa chúng ta. Giả sử chúng ta không tắm một tuần, chúng ta có dám đứng gần nhau không? Chúng ta thực sự
bốc mùi hôi. Khi người ta đổ nhiều mồ hôi, mùi mồ hôi cũng khai hôi. Nhưng khi
về nhà dùng xà-bông để tẩy rửa, mùi xà bông lấn át mùi mồ hôi, tạo cho da có
mùi thơm. Mùi thơm tạm thời đó chỉ là do nhờ xà-bông, chứ thực sự bản thân da
thịt chúng ta luôn luôn tiết ra mồ hôi có mùi hôi. Khi nào hết mùi xà- bông và
chúng ta sinh hoạt trở lại và mồ hôi lại tiết ra, mùi hôi của thân thể ta sẽ có lại
như cũ.
https://thuviensach.vn
Bây giờ chúng ta vẫn tưởng rằng thân thể của chúng ta là đẹp đẽ, đáng quý, trường tồn và luôn khỏe mạnh. Chúng ta có xu hướng nghĩ rằng chúng ta chẳng
bao giờ già đi, sẽ không bị bệnh tật hoặc không chết. Chúng ta bị đánh lừa và mê
hoặc bởi sắc thân (của mình và của người), và do vậy chúng ta ngu mờ, không
thực sự biết cái gì là nơi nương tựa đích thực. Nơi nương tựa đích thực chính là
tâm. Tâm mới là nơi nương tựa thực sự của chúng ta. Cái sảnh đường này là khá
lớn rộng, nhưng nó không thể là nơi nương tựa đích thực của chúng ta. Chim bồ
câu cũng đến nương ở, tắc-kè cũng ở, thằn lằn và nhện cũng đến ở...Chúng ta có
thể nghĩ rằng sảnh đường này là của chúng ta, nhưng nó không phải. Chúng ta
sống với nhau ở đây cùng với mọi thứ khác. Đây chỉ là nơi che chở tạm bợ, nơi
chúng ta ngồi đây trong một thời gian, rồi sau đó chúng ta lại rời khỏi nó. Nhưng
nhiều người lại lấy sảnh đường này hay chùa này hoặc nơi ở làm nơi nương tựa.
Điều đó là không đúng. Những nơi đó không phải là nơi nương tựa thực sự của
chúng ta.
Do vậy Đức Phật đã dạy chúng ta phải tìm nơi nương tựa của mình. Điều đó
có nghĩa là đi tìm cái tâm đích thực của mình. Tâm này mới là quan trọng. Người
đời thường không nhìn vào những thứ quan trọng, họ tiêu phí phần lớn thời gian
cuộc đời để nhìn vào những thứ không quan trọng. Ví dụ, khi lau chùi nhà cửa,
khi rửa chén...họ chỉ lo làm những việc đó một cách vô-tâm, họ không hề để ý
đến trái tim và tâm của mình. Có thể tâm đang có sân giận, có thể họ đang rửa
chén bát với nét mặt nhăn nhó. Sân giận, nhăn nhó là lúc đó tâm không được tốt,
không trong sạch, nhưng họ không chịu nhìn vào tâm. Thói quen này tôi gọi là
''chọn một nơi tạm bợ làm nơi nương tựa''. Họ lau chùi, chăm sóc, làm đẹp ngôi
nhà, nhưng họ không biết chăm sóc và làm đẹp tâm mình. Họ không chịu xem
xét về sự khổ. Tâm là nơi quan trọng. Phật đã dạy nên tìm nơi nương tựa ngay
trong tâm này của chúng ta: Attā hi attano nātho—[ Lấy chính mình làm nơi nương tựa của mình]. Còn ai nữa có thể làm nơi nương tựa của mình? Nơi nương
tựa đích thực là tâm này, không phải chỗ nào khác. Bạn có thể cố gắng dựa dẫm
vào những thứ khác, nhưng tất cả thứ khác đều là tạm bợ và không chắc chắn.
Bạn chỉ có thể thực sự phụ thuộc vào những thứ khác (nhà cửa, thế lực, của cải,
con cái, chùa chiền, sư thầy...) nếu bạn đã thực sự có nơi nương tựa bên trong chính mình. Bạn cần phải có nơi nương tựa của mình trước tiên, trước khi bạn có
thể trông cậy hay phụ thuộc vào những chỗ khác, như sư thầy, gia đình, đạo hữu,
bạn bè, người thân họ hàng...
https://thuviensach.vn
Do vậy tất cả quý vị, những Phật tử tại gia và xuất gia đến viếng thăm hôm nay, xin hãy xem xét giáo lý này. Tự hỏi bản thân mình: ''Tôi là ai? Tại sao tôi có
mặt ở đây?'' Nhiều người không biết. Họ muốn được hạnh phúc nhưng khổ không
bao giờ hết. Giàu hay nghèo, già hay trẻ đều bị khổ như nhau. Tất cả chỉ là khổ.
Và tại sao? Bởi họ không có trí tuệ. Người nghèo thì bất hạnh bởi họ thiếu thốn,
nghèo khó, và kẻ giàu thì bất hạnh bởi họ có quá nhiều thứ phải lo lắng, sợ mất.
Ngày trước, khi còn là một sa-di trẻ, tôi đã thuyết giảng một bài Giáo Pháp.
Tôi nói về niềm hạnh phúc khi có tài sản và của cải, có nhiều người phục dịch và
vân vân... Một trăm người làm đàn ông, một trăm người ở phụ nữ, một trăm con
voi, một trăm con bò, một trăm con trâu...và một trăm mọi thứ! Những Phật tử tại
gia liền phấn khởi đồng tình. Nhưng, bạn hãy tưởng tượng làm sao mà coi ngó,
canh chừng một trăm con trâu? Hay một trăm con bò, hay một trăm người ăn kẻ ở
vừa nam vừa nữ? Bạn có thể tưởng tượng làm sao bạn có thể coi ngó và canh chừng đó người, vật và của cải...? Nghe tức cười quá phải không? Người ta chẳng
ai xem xét mặt trái của vấn đề. Họ có dục vọng tham muốn sở hữu mọi thứ...
muốn có bò, có trâu, có người làm kẻ ở... hàng trăm cho mỗi loại. Nhưng tôi nói
rằng năm mươi con bò là quá nhiều. Chỉ cần quấn dây dừa (thừng) để cột những
con gia súc đó là đã quá sức rồi! Nhưng mọi người chẳng ai để ý đến những việc
đó, không để ý đến sự khó khổ khi có nhiều của cải và tài sản để chăm lo, coi
ngó. Họ chỉ nghĩ đến sự khoái trá với cái sự có được nhiều của cải giàu có mà
thôi. Họ không xem xét những rắc rối và lo toan một khi có nhiều của cải như
vậy.
Nếu chúng ta không có hiểu biết trí tuệ thì mọi thứ chung quanh ta đều là
nguồn khổ. Nếu chúng ta khôn trí thì mọi thứ có thể dẫn dắt ta thoát khỏi khổ.
Mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và tâm... Không hẳn mắt chỉ là tốt, quý vị biết đó. Nếu
đang có tâm trạng khó chịu mà nhìn thấy người khác (hoặc thứ mình không ưa)
cũng có thể làm mình sân giận hoặc mất ăn mất ngủ. Hoặc có thể tâm đang tham
dục nhìn cũng có thể sinh lòng yêu thương luyến ái. Yêu thương cũng là khổ.
Yêu ái mà không lấy được, không có được người đó rồi lại khổ thêm vì muốn mà
không được. Yêu và ghét đều là khổ, vì đều là dục vọng. Muốn có là khổ, muốn
không có cũng là khổ. Muốn có được thứ gì là khổ, ngay cả khi có được thứ đó
thì cũng là khổ, vì sợ mất nó, vì lo lắng cho nó, vì phải giữ gìn nó. Tính đi tính lại
rốt cuộc chỉ toàn khổ. Làm sao sống cho bớt khổ? Cho dù bạn có nhà cao cửa
https://thuviensach.vn
rộng, tiền tài dư thừa, nhưng nếu tâm bạn không tốt thì nó sẽ chẳng thể nào mang lại hạnh phúc hay sự bớt khổ như bạn mong cầu.
Do vậy, chúng ta nên nhìn vào chính mình. Tại sao chúng ta được sinh ra?
Chúng ta có thực sự đạt đến điều gì trong kiếp sống này không? Ở vùng quê, người ta bắt đầu làm nông từ khi còn nhỏ. Khi lớn lên độ 17-18 tuổi là họ lăng
xăng lấy chồng lấy vợ, họ sợ không đủ thời gian lập nghiệp. Họ bắt đầu lao động
từ nhỏ để hy vọng có thể kịp làm giàu. Họ làm ruộng cho đến lúc 70-80 hay thậm
chí 90 tuổi. Tôi hỏi họ, từ lúc sinh ra đến giờ họ cứ lo làm lụng như vậy; bây giờ
là lúc gần đất xa trời, họ có gì để mang theo với mình? Họ chẳng biết trả lời ra
sao.
Còn nữa, khi còn trẻ họ nghĩ rằng sống một mình thì buồn, thiếu đôi thiếu
cặp, không tốt. Nên họ tìm vợ tìm chồng để cưới nhau. Cưới nhau về thành một
đôi thì lại xảy ra xung khắc và bất đồng! Sống một mình thì buồn và lẻ loi, sống
hai mình thì xung khắc và bất đồng.
Khi con cái còn trẻ, cha mẹ hay nghĩ rằng: ''Khi nào chúng lớn lên chúng sẽ
tốt hơn''. Họ nuôi con, một, hai hay ba, bốn đứa, họ nghĩ rằng khi chúng lớn lên
gánh nặng sẽ nhẹ đi và họ bớt lo hơn. Nhưng khi con cái lớn lên, dường như gánh
nặng càng nặng hơn. Rốt cuộc cũng như hai khúc cây, một lớn và một nhỏ. Giống
như bạn chỉ quăng khúc cây nhỏ đi, giờ lại vác vào khúc lớn. Vậy mà nghĩ nó sẽ
nhẹ hơn, nhưng thực ra là nặng nề hơn. Khi con cái còn nhỏ, coi vậy chứ chúng ít
“hành” bạn hơn. Chỉ cần ít nắm cơm, trái chuối, cái gì đó để chơi đùa trong tuổi
trẻ dại, là mọi sự êm vui. Giờ con cái lớn lên, chúng đòi bạn mua xe hon-đa, xe
hơi! Vậy đó, bạn thương con nên không thể từ chối và dù có khó khăn cũng cắn
răng mua những thứ chúng muốn có. Vậy đó, nhưng có gia đình khó khăn, nghèo
túng, hoặc suy nghĩ gì gì đó, lại ồn ào, la mắng, không đồng tình mua thứ con cái
muốn. Rồi thì, phần lớn vợ chồng lại cãi vả nhau vì những chuyện đó. Sinh ra đủ
chuyện ồn ào, không vui, khổ sở. Rồi thì, vì thương con, nên vợ chồng lại chạy
vạy vay mượn tiền để mua thứ con cái muốn có. Thậm chí có cha mẹ không vay
mượn được cũng muốn đi ăn cắp về cho con.
Rồi về việc học hành. Chúng ta lại hay nghĩ rằng: ''Mai này con cái học hành
xong thì cả nhà sẽ ổn thỏa''. Nhưng rồi cũng chẳng có kết cục gì. Chẳng bao giờ
việc học kết thúc cả! Họ sẽ học xong cái gì? (Chắc cũng chỉ là học xong một nghề nghiệp và tiếp tục làm lụng, có vợ có chồng, và tiếp tục lo cho con cái...y
https://thuviensach.vn
như cha mẹ chúng đã làm cho chúng...). Chỉ có Phật giáo thì mới có điểm để kết thúc, còn những môn khoa học khác cũng chỉ dẫn dắt con người đi lòng vòng hết
kiếp này kiếp khác trong vòng luân hồi sinh tử. Chẳng bao giờ là kết thúc với những sự học hành và nghề nghiệp của thế gian... Rồi cũng là tiếp tục một căn
nhà với hai vợ chồng lo toan và bất đồng từng ngày và ba bốn đứa con...(Và mọi
sự đời lại tiếp tục như vậy... hết đời này sang đời khác. Nếu nhìn kỹ vào từng dòng tộc hay dòng họ, những điệp khúc lo toan, khó khổ và nhàm chán cứ liên
tục lập lại nối tiếp... Chỉ có khác là số người ngồi trên bàn thờ mỗi thời mỗi nhiều
hơn mà thôi...)
Sự khổ đang chờ đợi trong tương lai mà chúng ta không nhìn thấy được,
chúng ta cứ hay nghĩ chẳng có gì xảy ra, không có khó khổ hay đau khổ gì trong
tương lai. Chờ đến khi nó xảy đến chúng ta mới biết. Loại khổ đó, loại khổ cố
hữu bên trong thân thể của chúng ta, là khó nhìn thấy trước. Khi tôi còn là đứa trẻ
chăn trâu, tôi dùng than củi để chà răng để cho nó sạch và trắng. Sau đó soi gương tôi thấy nó sạch và trắng đẹp. Nhưng thực ra, tôi chỉ đang bị cái ‘hàm xương’ của tôi đánh lừa mà thôi. Đến khi tôi 50-60 tuổi, hàm răng của tôi bắt đầu
lung lay. Khi răng bắt đầu long rụng, nó đau đớn kinh khủng, mỗi khi ăn cái gì
bạn cảm giác như bị ai đá vào miệng. Thực sự đau đớn. Tôi đã trải qua cảnh đau
đó rồi. Đau quá, nên tôi đến gặp nha sĩ kêu ổng nhổ hết cái hàm răng già đau già
đớn đó. Giờ tôi chỉ mang toàn răng giả. Răng thiệt của tôi đã gây quá nhiều khổ
sở và đau đớn cho tôi nên tôi phải nhổ bỏ chúng đi, nhổ sạch 16 cái răng một lần.
Ông nha sĩ lưỡng lự không muốn nhổ hết 16 cái răng một lần, nhưng tôi nói với
ông rằng: ''Cứ nhổ sạch chúng. Tôi muốn nhổ sạch những hậu họa''. Nhờ vậy ổng
nhổ hết chúng một lần. Một số răng còn tốt, ít nhất còn 5 cái tốt, nhưng tôi cứ
nhờ nhổ hết một lần cho khỏi lo. Nhưng ngay cái việc nhổ hết ‘hậu họa’ đó cũng
vô cùng đau đớn. Đau thiệt. Sau khi nhổ, tôi không thể ăn gì suốt mấy ngày.
Trước kia, khi còn là đứa trẻ chăn trâu, tôi thường nghĩ rằng việc đánh răng
bằng than củi là điều tuyệt vời. Tôi yêu thích và lo giữ gìn hàm răng và nghĩ rằng
nó sẽ tốt hoài như vậy. Nhưng cuối cùng giờ chúng phải mất đi. Cái hàm răng đau
đã gần như giết chết tôi. Tôi chịu đau đớn hàng tháng, hàng năm. Tất cả nướu
răng của tôi sưng phòng như bấy bá.
Nhiều người trong quý vị sẽ tự mình nếm trải sự đau răng như vậy vào một
ngày nào đó. Nếu răng quý vị vẫn còn tốt và quý vị vẫn thường xuyên đánh răng
https://thuviensach.vn
để giữ nó trắng đẹp... hãy coi chừng chúng! Coi chừng đến lúc nào đó chúng lại giở trò đau bệnh thì bạn sẽ khổ sở vì đớn đau, ê buốt.
Bữa nay tôi chỉ muốn nói quý vị biết về những điều đó... đó là sự khổ khởi
sinh từ bên trong chúng ta, khởi sinh từ bên trong thân này của chúng ta. Chẳng
có gì bên trong thân này mà chúng ta có thể tin cậy và nương tựa được. Khi còn
trẻ mạnh thì thân không đến nỗi tồi tệ, nhưng đến khi già nó già hư, tàn hoại, bệnh đau, suy sụp, yếu ớt. Mọi thứ đều bắt đầu tàn đi và tan hoại. Mọi thứ rồi đi
đến tan rã. Những điều kiện (duyên) cứ bỏ đi theo đường lối tự nhiên của chúng.
Tất cả các điều kiện hữu vi đều là vô thường và từ từ rã đám. Các duyên hợp rồi
các duyên tan. Dù chúng ta cười hay khóc thì chúng cũng tan rã theo cách tự
nhiên của chúng. Dù chúng ta có sống cách nào hay chết kiểu gì, chúng vẫn tan rã
như vậy. Chúng không tha bất cứ ai. Và chẳng có loại trí tuệ hay khoa học nào có
thể ngăn chặn tiến trình tự nhiên đó. Không ai có thể ngăn chặn sự già chết. Dù
bạn có bỏ nhiều tiền đưa cho ông nha sĩ đó, ổng sẽ tìm cách trị liệu, chỉnh trang
cho hàm răng đẹp đẹp một chút, nhưng rồi cuối cùng chúng cũng gảy rụng theo
quy luật già chết mà thôi. Cuối cùng thì ngay chính ông nha sĩ cũng không thoát
nổi cảnh hàm răng long, lay, hư, rụng đó. Cuối cùng mọi thứ đều tan rã.
Đây là những điều chúng ta nên suy xét và quán niệm trong khi mình đang
còn khỏe mạnh. Hãy cố tu tập từ lúc còn trẻ. Nếu quý vị muốn có nhiều công đức
thì quý vị phải mau mau tu tập những điều đó, đừng để đến già lão rồi mới nghĩ
về những điều đó. Tôi biết tẩy nhiều người nghĩ rằng chờ đến khi nào già thì sẽ
vô chùa tu sửa và thực hành Giáo Pháp. Đàn ông và đàn bà đều nghĩ như vậy...
''Tôi chờ đến già tôi sẽ lên chùa đi tu''. Không hiểu sao họ nghĩ vậy và nói vậy.
Người già lão thì còn gì sức lực để mà lội lên chùa đi tu và sống được ở chốn già
lam xa xôi và thiếu thốn điều kiện? Sao họ không thử chạy đua với bọn trẻ để
xem người già là như thế nào? Tại sao mọi người cứ hẹn, cứ chờ cho đến lúc già?
Họ làm như họ sẽ không bao giờ chết vậy. Nhưng hài hước hơn nữa, khi họ đến
tuổi 50-60 hay già hơn, con cháu nhắc lời: ''Này ông bà ngoại! Giờ đến lúc lên
chùa đi tu!''. Đám người già lại trả lời: ''Ai đi thì cứ đi đi, hai lổ tai của ngoại bây
giờ không còn nghe được nữa, nên chắc không đi''. Quý vị thấy không? Hồi còn
nghe được lại không đi tu, giờ tai bị già điếc thì lên chùa nghe ai đọc kinh giảng
pháp thì nghe gì được nữa. Lúc này là vô vọng. Mọi người cứ chờ cho đến khi
https://thuviensach.vn
sức tàn lực kiệt thì mới nghĩ đến việc tu tập Giáo Pháp, nhưng già rồi thì tu tập sao cho kịp.
Buổi nói chuyện hôm nay có thể rất hữu ích cho những ai ngồi đây nghe và
hiểu được. Những điều tôi vừa nói ra quý vị nên bắt đầu xem xét, quán sát; chúng
là căn bệnh di truyền bên trong thân này của chúng ta. Những thứ trong thân này
càng ngày càng nặng nề hơn, càng già ta càng mang nặng chúng hơn. Ví dụ khi
còn trẻ chân tôi mạnh, tôi có thể chạy. Giờ thì tôi phải nhấc lê từng bước nặng nề.
Trước kia hai chân mang vác tôi, giờ tôi phải mang vác chúng rồi. Hồi còn trẻ tôi
nhìn những người già đứng dạy khỏi ghế với hơi thở nặng nề và tiếng than khổ
sở. Nhưng đau khổ đến như vậy mà họ vẫn không hiểu được nguyên nhân tại sao
họ già khổ như vậy.
Ngay cả đến lúc đó, hoặc đã trải qua bao nhiêu bệnh đau, người ta cũng vẫn
chưa nhận ra phần khó khổ của thân này. Quý vị chẳng bao giờ biết rằng mình sẽ
lìa bỏ thân này. Cái tạo ra mọi sự đau khổ của thân chính là những điều kiện trợ
duyên đến lúc tan rã theo đường lối tự nhiên của chúng. (Đường lối tự nhiên là
gì? Là tất cả mọi thứ đều có sinh là có diệt, có hợp là có tan. Không có thứ gì tồn
tại mãi mãi. Cái ‘con người’ xưa nay trên trái đất cũng chỉ tồn tại đến 60-70 năm.
Thời hiện đại, nhờ những điều kiện trợ duyên về thức ăn, chỗ ở, tiện nghi, y tế...
một ‘con người’ cũng chỉ tồn tại trong vòng 80-90 năm, theo tuổi thọ trung bình
hiện tại). Người ta gọi tên nhiều loại bệnh khác nhau như thấp khớp, thống
phong, tiểu đường, tim mạch, và vân vân, các bác sĩ thì viết kê toa thuốc, nhưng
chẳng bao giờ điều trị chấm dứt một thứ bệnh nào. Rồi cuối cùng thân này cũng
tan rã, ngay cả thân của các bác sĩ! Những điều kiện trợ sinh đã dần mất đi theo
quy luật tự nhiên của chúng. Đó là đường lối vận hành của chúng, đó là bản chất
tự nhiên của chúng.
Giờ hãy nhìn vào thân này. Nếu ta nhìn thấy trước về nó thì chúng ta sẽ tốt
hơn, giống như chúng ta nhìn thấy trước con rắn độc từ xa. Nếu nhìn thấy nó trước, ta sẽ biết cách tránh xa nó để khỏi bị nó cắn. Nếu không nhìn thấy nó trước, ta cứ bước đi và có thể sẽ đạp lên nó. Và nó cắn ngay.
Khi khổ đau khởi sinh, mọi người không biết phải làm gì. Tìm cách tìm chỗ
để trị diệt khổ đau? Họ đều muốn tránh khổ đâu, họ muốn hết khổ đau nhưng họ
không biết cách trị liệu khi khổ đau khởi sinh. Và cứ như vậy, họ để mặc và cứ
sống như vậy cho đến khi già...bệnh...và chết.
https://thuviensach.vn
Thời xưa kể rằng, khi một người bệnh sắp chết thì người con sẽ đọc niệm
chữ ''Bud-dho, Bud-dho'' [Đức Phật, Đức Phật] bên tai người đó. Không hiểu họ
mang Đức Phật ra làm gì ở đó? Đức Phật thì giúp được gì khi họ đã sắp xuống
lổ? Tại sao họ không học Phật từ lúc còn trẻ và khỏe mạnh? Bây giờ đến khi mẹ
hụt hơi thì con cái mới chới với kêu ''Mẹ ơi... Đức Phật, Đức Phật!''. Chỉ mất thời
gian. Có kêu mẹ cũng chỉ làm mẹ động tâm lúc cận tử mà thôi, hãy để bà ấy ra đi
yên bình.
Người ta không hiểu cách để giải quyết khó khăn bên trong tâm họ, họ
không có một nơi nương tựa. Họ dễ bị nổi giận và có quá nhiều tham muốn. Tại
sao lại vậy? Tại vì họ không có nơi nương tựa.
Khi họ mới cưới nhau, vợ chồng rất hòa hợp với nhau, nhưng đến tuổi năm
mươi thì họ không còn hiểu nhau nữa. Vợ nói một tiếng là khó nghe, chồng nói
một tiếng là sinh sự. Chẳng ai nghe ai. Họ quay lưng lại với nhau. Chuyện này có
thiệt trong nhiều gia đình, phải không quý vị?
Tôi chỉ đang nói không chứ thực sự tôi không có gia đình. Vì sao tôi chọn
đời sống không có gia đình? Hãy coi nghĩa của chữ ''gia đình''. 64 Tôi biết rõ ý nghĩa nó là gì. Đó là nơi bạn nắm giữ gia đình, con cái, của cải, cuộc sống của
bạn. Nhưng nếu có ai vô nhà bắt bạn trói lại thì sao, thì nó trở thành một nơi bị
giam cầm. Dù nghĩa chủ động hay bị động thì nơi đó cũng là một khuôn khổ, một
nơi giới hạn, một nơi cầm giữ. Ở đó là một vòng giới hạn. Đàn ông sống trong
vòng giới hạn đó của mình. Đàn bà sống trong vòng giới hạn đó của mình.
Khi tôi đọc chữ gia đình tôi đã thấy ngay sự ràng buộc, giới hạn. Đó là biểu
thị cho sự khổ. Bạn không còn tự do đi đâu hay làm theo ý muốn của mình, bạn
phải sống trong vòng giới hạn đó (một cách tự nguyện và bắt buộc).
(‘Một cách tự nguyện’ là vì sự ràng buộc di truyền, vì lòng thương yêu con
cái, vì họ là ‘nghiệp’ của bạn; và ‘một cách bắt buộc’ là vì bạn phải giữ mình trong giới hạn gia đình và làm những nghĩa vị và bổn phận bắt buộc đối với con
cái và nơi đó, không được bỏ bê mọi sự bên trong gia đình đó).
Bạn dính kẹt ở đó và không thể thoát ly đi đâu. Những vấn đề đủ thứ về con
cái, về tiền bạc và về tất cả mọi thứ. Nhưng bạn chẳng trốn đi đâu được. Bạn đã
bị trói chặt. Nào con cái, cháu chắt; nào vợ chồng cãi vã, con cái bất hòa; và cả
đống thứ khác chồng chất kéo theo cho đến ngày chết. Chẳng có nơi nào để đi
https://thuviensach.vn
hay để thoát ly, cho dù cả đống khổ, phiền não và âu lo ở trong nơi gia đình. Bạn chỉ biết gánh chịu. Nước mắt cứ chảy dài, và chảy dài với những thăng trầm và
phiền não ở nơi cuộc sống gia đình. Nước mắt không bao giờ cạn cho đến tận
phút chia tay gia đình, quý vị biết rõ điều đó. Nếu không ràng buộc với gia đình
có lẽ quý vị sẽ hết khóc và sẽ làm được nhiều việc khác.
Hãy suy xét về điều này. Nếu quý vị nào chưa trải qua cảnh cuộc sống gia
đình thì có thể sau này sẽ gặp khi có gia đình. Nhiều người đã trải qua ít nhiều
những cảnh khổ trong gia đình. Một số đã nếm trải tận cùng khổ của những khó
khổ và phiền não trong một gia đình... ''Ta ở lại nhà hay sẽ đi khỏi nhà đây?''. Ở
chùa Wat Pah Pong có khoảng bảy, tám chục cái cốc ( kuti). Khi tất cả đều đã kín
người ở, tôi thường bảo thầy phụ trách phải luôn giữ vài cốc trống để phòng khi
có người cãi lộn với vợ hay chồng rồi bỏ lên chùa ở thì họ có chỗ để mà ghé vô...
Phòng xa như vậy cũng không thừa. Chỉ mấy ngày thì có một phụ nữ xách máy
giỏ đồ bước vô... ''Tôi đã chán đời lắm rồi, thưa sư ông''. Tôi an ủi bà ta: ''Thôi
được, đừng nói những lời quá nặng nề như vậy''. Rồi bữa sau có một ông chồng
lại bỏ nhà đến chùa, ổng cũng than chán đời. Sau khi ở một vài ngày trong chùa,
sự chán đời của họ biến mất.
Họ nói họ chán đời những thực chất họ chỉ đang lừa dối bản thân họ. Họ bỏ
nhà lên chùa cố ở và ngồi im lặng, nhưng không được mấy chốc thì nghĩ này nghĩ
nọ... ''Không biết khi nào bà vợ sẽ lên đây năn nỉ mình về nhà?''. Họ thực sự
không biết họ đang làm gì. Họ ''chán đời'' kiểu gì vậy? Họ bực dọc với thứ gì đó
rồi bỏ nhà lên chùa. Lúc ở nhà nhìn mọi thứ đều sai quấy... chồng thấy vợ sai nên
bực... hoặc vợ thấy chồng sai nên bực... sau vài ngày ngồi im lặng, họ nghĩ lại...
''Ừ, rốt cuộc vợ mình đúng chứ không sai...'', ''Ừ, ông chồng đúng chứ không
sai, người sai quấy là mình''. Rồi họ đổi vai cho nhau. Bà Phật tử nghĩ lại là chồng đúng. Ông Phật tử ngẫm lại thấy vợ đúng. Vậy đó, bởi vậy tôi không bao
giờ trách than cuộc đời một cách nặng nề. Tôi đã biết sự thích và sự chán cuộc
đời chỉ là chốc lát; tất cả đều sống với sự tham muốn thế tục, với những ràng buộc và phiền não ở gia đình. Do vậy tôi đã chọn cuộc sống không gia đình, trở
thành một thầy tu.
Hôm nay, tôi muốn trao cho tất cả quý vị bài pháp thoại này để quý vị mang
về nhà suy xét. Dù quý vị đang làm ruộng hay đang ở thành thị, hãy nhận lấy những lời này và suy xét kỹ về nó... '' Tại sao ta được sinh ra? Ta sinh ra trên đời
https://thuviensach.vn
này để làm gì? Khi chết đi ta mang theo được gì? ''. Hãy hỏi chính mình nhiều lần như vậy. Nếu cứ hỏi mình như vậy, bạn sẽ trở nên trí tuệ. Nếu bạn không đặt câu
hỏi, không suy xét về những điều đó, bạn sẽ mãi sống trong sự vô minh. Sau khi
nghe bài nói chuyện bữa nay, có thể quý vị hiểu thêm một số điều, nhưng nếu
chưa hiểu hết, quý vị về nhà suy nghĩ tiếp. Có thể khi đang ngồi nghe ở đây chiều
nay, mọi thứ vẫn còn lờ mờ, chưa thấm; nhưng biết đâu khi ngồi trên xe về nhà,
quý vị bỗng hiểu ra và hiểu sâu sắc về mọi điều tôi đã nói. (Nhiều người giác ngộ
như vậy, nhiều người đã nhìn ra sự thật của sự sống khi đang ngồi trên chuyến đi
đi qua những vùng miền của thế gian). Và khi về đến nhà, mọi điều trở nên rõ
ràng với quý vị... ''Ồ, những điều vị sư thầy đã nói, sao bây giờ mình mới nhận
ra, giờ mình đã hiểu!''.
Tôi nghĩ bữa nay nói chừng đó là đã đủ. Nếu tôi nói quá lâu, cái thân già mệt
mỏi này đâu còn sức chịu nỗi, nó đang già yếu đi...
https://thuviensach.vn
63
Ngôi Nhà Thực Sự Của Chúng Ta
65Giờ bà hãy nhất tâm lắng nghe một cách tôn kính Giáo Pháp này. Khi tôi nói, bà hãy chú tâm lắng nghe từng chữ tôi nói, cứ như bà đang nghe Đức Phật
đang nói với bà vậy. Hãy nhắm mắt lại và thả lỏng thân thể, tập trung tâm trí và
hợp thành nhất-tâm. Nhẹ nhàng để cho Tam Bảo của trí tuệ, chân lý và sự thanh
tịnh an trú trong tâm mình để thể hiện lòng tôn kính Phật, Bậc Toàn Giác.
Bữa nay tôi đến thăm bà, nhưng không mang đến thứ gì, chỉ mang Giáo
Pháp, đó là những lời dạy của Đức Phật. Mong bà hiểu rằng ngay cả Đức Phật,
với đức hạnh vô lượng, cũng không tránh khỏi cái chết. Khi Phật đã già, Phật từ
bỏ thân mình và buông bỏ mọi gánh nặng của nó. Giờ đến phiên bà, bà cũng nên
biết hài lòng mãn nguyện với những năm tháng bà đã sống dựa vào thân xác này.
Bà phải thấy như vậy đã là đủ.
Giống như những đồ dùng trong nhà bà đã dùng lâu ngày—nào chén, dĩa, ly,
chảo và vân vân—khi bà mới mua về, chúng còn mới sáng, nhưng sau một thời
gian dùng chúng đã mòn cũ. Một số cái đã hư luôn, một số cái đã quăng bỏ và
những cái đang còn cũng đã mòn, cũ, hư hao, lỏng lẻo. Và đó là bản chất tự nhiên
của chúng. (Chúng mới rồi cũ, chắc đẹp rồi cũng hư hoại). Thân này của bà cũng
vậy... nó đã liên tục thay đổi từ khi bà mới được sinh ra, từ trẻ, lớn lên, và giờ nó
đến lúc già yếu. Bà phải chấp nhận điều này.
Phật đã nói rằng các điều kiện tạo cho thân này tồn tại, bao gồm những điều
kiện bên trong thân và bên ngoài, đều không phải là cái ‘ta’ hay là ‘của ta’. Bản
chất của những điều kiện đó là luôn luôn thay đổi. Hãy suy xét về sự thật này một
cách thấu suốt.
Thân này chỉ là một đống thịt đang nằm chờ tan hoại. Sự thật về thân này là
thực, là hiện thực trước mắt. Lời dạy của Đức Phật là đúng một cách phi thời gian, rằng thân này luôn biến đổi và hư hoại. Đức Phật đã dạy chúng ta phải suy
xét về điều này theo đúng với lẽ tự nhiên của thân này. Chúng ta cần phải biết
chấp nhận và bình an với thân này dù nó đang khỏe mạnh hay bệnh yếu. Giờ thân
xác bà bắt đầu bệnh đau và tàn hoại theo tuổi già thì cũng đừng cố cưỡng lại, https://thuviensach.vn
đừng để tâm bị hư hoại theo thân xác. Tách ly tâm ra. Dồn năng lượng vào tâm để nó nhận ra sự thật của quy luật tự nhiên. Đức Phật đã nói rõ “tàn hoại và tan
rã” là bản chất của thân này, không có cách nào khác. Sau khi sinh ra nó già đi,
và bệnh đau, và cuối cùng chết. Thân của ai cũng vậy. Đây là sự thật mà bà hiện
đang chứng kiến. Hãy nhìn vào thân này bằng sự hiểu biết và nhận thức được điều đó.
Nếu nhà bà đang bị ngập lụt hay bị cháy sập thì đừng nhảy theo vào ngôi
nhà, hãy giữ lấy mình. Hãy biết buông bỏ, khi nhà bị ngập lụt, ta không nên bị
ngập theo nó. Khi nhà bị cháy, ta không nên nhảy vào bị cháy theo nó. Nhà là
nhà, ta là ta. Đó là lúc cần phải biết buông bỏ. Cũng như lúc này, thân đã sắp bị
hư hoại, hãy buông bỏ nó, đừng ràng buộc với nó nữa. Chỉ giữ tâm.
Bà đã sống nhiều năm rồi. Mắt bà đã nhìn thấy nhiều hình sắc, tai đã nghe
nhiều âm thanh, bà đã trải nghiệm nhiều thứ. Và tất cả những trải nghiệm đó chỉ
là những trải nghiệm. Bà đã từng ăn những thứ ngon, và tất cả những vị ngon đó
chỉ là những vị ngon, chẳng có gì hơn. Những thứ dở thì vị dở, và những vị dở đó
chỉ là vị dở, chẳng có gì hơn. Nếu mắt nhìn thấy những hình sắc đẹp thì đó chỉ
đơn giản là những hình sắc đẹp. Những hình sắc xấu cũng chỉ là những hình sắc
xấu. Tai nghe những âm thanh nhạc điệu hay, và đó chỉ là những âm thanh. Âm
thanh khó nghe chói tai, thì cũng chỉ là những âm thanh.
Đức Phật đã nói tất cả mọi chúng sinh trên thế gian, dù giàu hay nghèo, dù
cao hay thấp, cũng đều không thể giữ lâu được một trạng thái duy nhất nào đó
của mình. Bởi vì mọi thứ liên tục thay đổi và biến hóa. Đó là sự thật của sự sống
mà chúng ta chẳng thể nào làm gì để chống lại. Nhưng Phật nói rằng: điều chúng
ta có thể làm là suy xét (chánh niệm) về thân và tâm để nhìn thấy tính chất vô chủ
và phi nhân của chúng, để thấy rằng thân và tâm không phải là cái ‘ta’ hay cái
‘của ta’ nào hết. Chúng ta chỉ có mỗi một hiện thực tạm bợ và có điều kiện.
Giống như ngôi nhà này của bà là chỉ về mặt danh nghĩa. Bà không thể mang nó
theo đến nơi nào. Cũng như của cải, tài sản và gia đình con cháu—là của bà chỉ là
về mặt danh nghĩa. Chúng không thực sự thuộc về bà, chúng thuộc về bản tính tự
nhiên của chúng.
Sự thật này không phải chỉ dành cho bà, mọi người khác cũng như bà—thậm
chí Phật và những vị thánh tổ cũng chịu chung tình cảnh như bà. Phật và các vị
thánh nhân chỉ khác chúng ta một chỗ— đó là họ biết chấp nhận đường lối tự
https://thuviensach.vn
nhiên của vạn vật trên thế gian. Họ nhìn thấy điều đó là tự nhiên, không thể khác được. (Thân sinh, bệnh, chết là chuyện bình thường theo lẽ của tự nhiên).
Do vậy, Phật khuyên dạy chúng ta điều tra và xem xét thân, từ gót chân đến
đỉnh đầu, rồi từ đầu đến chân. Nhìn vào thân thể. Bạn thấy được những thứ gì?
Bạn có tìm ra một thực thể cố định nào trong đó không? Không, toàn bộ thân thể
đang lão hóa và tàn hoại dần dần theo thời gian. Phật đã dạy chúng ta phải nhìn
thấy rằng thân này không thuộc về chúng ta. Thân cứ tự nhiên lão hóa và tàn hoại
theo từng ngày theo lẽ tự nhiên của nó, bởi tất cả mọi thứ duyên hợp nên thân này
là luôn luôn thay đổi. (Ta muốn nó không già không bệnh, nhưng nó có chịu nghe
ta đâu. Do vậy, nó đâu phải là ta hay là của ta!). Bạn đâu thể làm gì khác để trẻ
mãi không già hoặc để sống thọ ngàn năm. Thực ra thân là vậy, đâu có gì sai trái,
thân là sinh, lão, bệnh, chết mà. Thực ra thân này không gây ra đau khổ mà chính
cách nghĩ sai lầm của chúng ta mới gây ra khổ đau. (Thân thì sinh, già, chết theo
đúng lẽ tự nhiên của nó; còn ta thì lại muốn thân không già, không bệnh, không
chết. Vì cái ta muốn là trái lẽ tự nhiên nên cái muốn đó không thể có được, và do
vậy ta khổ đau). Khi bạn nhìn vấn đề nào một cách sai lầm thì bạn sẽ phản ứng
sai lầm theo, và chuốc lấy khổ. Đó là sự ngu mờ.
Giống như sông. Nước chảy tự nhiên từ cao xuống thấp, nó chẳng bao giờ
chảy ngược từ thấp lên cao. Đó là bản chất của nó. Nếu một người đến đứng bên
bờ sông và muốn nước sông chảy ngược lên, thì người đó đúng là kẻ ngu. Cứ
nghĩ ngược ngạo như vậy thì người đó không thể có sự bình an trong tâm. Người
đó sẽ khổ vì cách nhìn sai lầm (tà kiến) như vậy, đó là cách nghĩ ngược lại với lẽ
tự nhiên. Nếu ông ta có cách nhìn đúng đắn (chánh kiến), ông ta sẽ biết được nước chảy từ cao xuống thấp. Nếu không biết chấp nhận quy luật tự nhiên, ông ta
sẽ luôn bị rối trí, thất vọng, bực tức, bất mãn suốt thời gian cuộc đời.
Cũng như quy luật thân này tồn tại từ trẻ đến già và từ già đến chết. Đừng
bao giờ mong cầu nó tồn tại từ già đến trẻ, đó không phải là điều ta có khả năng
làm được. Thân thì dần dần già đi và tan rã, do vậy không nên dính chấp và bám
vào nó. Đừng dính chấp vào thứ gì. Hãy lấy cảm giác buông bỏ làm nơi nương
tựa. Cứ luôn thiền tập ngay cả khi mình mệt mỏi và đuối sức. Hãy để tâm hướng
vào hơi thở. Hít thở sâu vào vài hơi thở, sau đó thiết lập sự chú tâm vào hơi thở
vào ra, niệm chữ Bud-dho [Đức-Phật] theo hơi thở, vào-ra, vào-ra. Khi mệt mỏi
thì ta càng nhìn thấy những sự vi tế và càng dễ tập trung tâm, nhờ đó ta có thể xử
https://thuviensach.vn
lý những cảm giác đau đớn khi chúng khởi sinh. Khi cảm thấy đau nhức thì ngừng suy nghĩ về nó, dồn tất cả tâm trí vào một chỗ, hội tụ tâm và hướng tâm
hơi thở, nhận biết hơi thở vào-ra. Cứ tiếp tục niệm thầm chữ Bud-dho, Bud-dho
[Đức-Phật, Đức-Phật].
Hãy buông bỏ mọi thứ bên ngoài. Đừng đeo giữ những ý nghĩ về con cái,
người thân; đừng nắm giữ bất cứ điều gì. Buông bỏ. Hãy để tâm hợp nhất lại thành một điểm duy nhất (nhất điểm) và cái tâm đó an trú cùng với hơi thở. Lấy
hơi thở làm đối tượng duy-nhất để nhận biết. (Không còn nhận biết điều gì khác
ngoài hơi thở). Tập trung vào hơi thở cho đến khi tâm trở nên vi tế, cho đến khi
những cảm giác không còn quan trọng nữa, và nó tạo nên một sự minh mẫn rõ
ràng và sự tỉnh thức ở bên trong. Những cảm nhận đau khổ sẽ tự chúng biến mất.
Nói cho dễ hơn, ta cứ nhìn vào hơi-thở như cách nhìn những người thân
bước vào nhà thăm ta. Khi những người thân đi ra, ta cũng theo nhìn tiễn họ đi ra.
Theo dõi hơi thở đi ra giống như tiễn người thân ra khỏi cổng nhà. Theo dõi hơi
thở vào cũng như đón người thân từ cổng nhà vào tận trong phòng khách. Khi hơi
thở còn thô mạnh, ta biết nó là hơi thở thô mạnh. Khi hơi thở là vi nhẹ, ta biết hơi
thở là vi nhẹ. Khi hơi thở từ từ trở nên vi nhẹ, ta tiếp tục theo dõi hơi thở, đồng
thời giữ tâm tỉnh thức và tỉnh giác về nó. Cuối cùng hơi thở sẽ biến mất luôn và
tất cả những gì còn lại là cảm giác tỉnh- thức. Chỗ này được gọi là đang gặp Phật.
Ta có được một sự tỉnh giác rõ rệt và tỉnh thức được gọi là Bud-dho, là Phật, là
cái “người biết”, là “người tỉnh thức”, là “người phát sáng”, là “người giác ngộ” .
Chỗ này là đang gặp Phật, đang thấy Phật và an trú cùng với Phật, an trú cùng với
sự thấy biết và sự rõ ràng (tri kiến và minh sát). Chỉ có Đức Phật lịch sử đã qua
đời. Còn vị Phật đích thực, vị Phật thấy biết rõ ràng và thấu suốt, vẫn đang được
chúng ta trải nghiệm và chứng ngộ ngày nay. (Đó là chứng ngộ Phật tính). Và nếu
ta đạt đến Phật tính, thì tâm trở thành một với ta.
Do vậy, thưa bà, hãy buông bỏ tất cả, hãy đặt hết tất cả xuống, từ bỏ hết tất
cả, chỉ giữ lại sự hiểu biết. Đừng để bị đánh lừa bởi những âm thanh hay cảnh sắc
trong khi đang tu tập cái tâm. Bỏ hết tất cả chúng. Đừng nắm giữ điều gì, đừng
dính theo thứ gì, chỉ an trú cùng với sự tỉnh-giác đã hợp nhất này. Đừng lo nghĩ
về quá khứ hay tương lai, cứ tĩnh tại và bà sẽ đi đến một nơi “không còn tiến,
không còn lùi, không còn đứng lại”, không còn gì cả, không còn bất cứ thứ gì để
nắm giữ hay dính chấp vào nó. Tại sao? Bởi vì không còn cái ‘ta’ hay ‘của ta’
https://thuviensach.vn
nào cả, không còn tự ngã. Tất cả đã biến mất. Đức Phật đã dạy chúng ta hãy trút bỏ hết tất cả mọi thứ theo cách như vậy, không còn mang theo mình bất cứ thứ
gì... để có thể thấy biết. Và sau khi đã thấy biết, tiếp tục buông bỏ. Và buông bỏ
đến tận cùng.
Thấy biết Giáo Pháp, là con đường dẫn đến sự thoát khỏi vòng luân hồi
sinh-tử, đó là trách nhiệm mà tất cả chúng ta phải tự mình làm cho mình. Do vậy, hãy cố gắng buông bỏ và hiểu biết những giáo lý của Phật. Đặt hết nỗ lực vào tập
quán xét và chánh niệm. Đừng lo toan về gia đình. Hiện tại, con cái người thân
vẫn là như vậy, nhưng sau này họ cũng giống như bà thôi. (Rồi họ cũng già, bệnh, chết thôi, không khác được). Không một ai trên thế gian này có thể thoát
được số phận chung đó. Đức Phật nói hãy buông bỏ tất cả những thứ, chúng
không phải là một thực thể gì hay một cái gì thực để chúng ta nương tựa. (Tất cả
chỉ là phù du, tạm bợ, đừng nương tựa vào thứ gì, kể cả thân mình). Nếu bà bỏ
xuống tất cả mọi thứ, bà sẽ tự nhiên nhìn thấy sự thật. Còn nếu bà không buông
bỏ được, bà sẽ không thấy được sự thật. Cách tu tập là như vậy, tất cả mọi thứ là
như vậy. Và mọi thứ sinh diệt đều xảy ra giống nhau đối với tất cả mọi người trên
thế gian. Đừng nắm giữ hay dính chấp vào bất cứ thứ gì.
Ngay cả khi bà thấy mình đang suy nghĩ, điều đó cũng tốt nếu bà biết mình
suy nghĩ một cách khôn khéo. Đừng nghĩ một cách ngu xuẩn. (Đừng nghĩ quẩn.
Đừng nghĩ ngược ngạo với lẽ tự nhiên). Nếu có nghĩ về con cái, hãy nghĩ một
cách khôn khéo, chứ không phải nghĩ quẩn một cách ngu xuẩn. Hễ chỗ nào tâm
nghĩ tới, cứ nghĩ về nó một cách khôn khéo trí tuệ, ý thức rõ về tính tự nhiên của
nó. Hiểu biết về điều gì một cách trí tuệ tức là buông bỏ nó và không còn khổ vì
nó. Tâm sáng suốt, hoan hỷ và bình an. Tâm quay lưng lại với những thứ tác động, và tâm không còn bị phân tán (phân tâm) nữa. (Nó đã hợp nhất và hội tụ).
Rồi lúc này, bà có thể tìm vào chỗ trợ giúp cho mình: đó là hơi thở. An trú vào
hơi thở.
Đây là việc bà phải tự làm cho mình, không ai có thể làm giùm bà. Mọi
người làm công việc của họ. Bà có nhiệm vụ và trách nhiệm với chính mình, bà
không cần phải có nhiệm vụ và trách nhiệm cho người khác nữa. Đừng nhận lấy
điều gì khác nữa, hãy buông bỏ hết. Chính sự buông bỏ tất cả làm cho tâm bà
được tĩnh lặng và bình yên. Trách nhiệm duy nhất của bà bây giờ là tập trung tâm
và đưa nó đến sự bình an, tĩnh lặng. Bỏ hết, bỏ hết những việc khác cho người
https://thuviensach.vn
khác lo. Những thứ hình sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị... cũng buông bỏ hết luôn. Bỏ hết tất cả mọi suy nghĩ sau lưng, chỉ lo làm công việc của mình, lo hoàn
thành việc tu tập tâm của mình trong những ngày cuối, theo cách như tôi vừa nói.
Bất cứ thứ gì khởi sinh trong tâm—sự sợ đau đớn, sự sợ chết, sự lo âu về con cái
và người khác hoặc về bất cứ điều gì—cứ niệm trong tâm và nói thẳng với điều
đó rằng: ''Đừng quấy nhiễu ta. Ngươi không còn là điều quan tâm của ta nữa''. Cứ
giữ như vậy, duy trì tâm như vậy mỗi khi bà nhìn thấy những thứ (các hiện tượng,
các pháp, dhammas) đó khởi sinh.
Chữ dhamma (pháp)66 là chỉ về những thứ gì? Mỗi thứ là một pháp. (Mỗi sự
việc là một pháp. Mỗi gì khởi sinh là một pháp. Mỗi hiện tượng bên ngoài và bên
trong tâm là một pháp). Chẳng có thứ gì không phải là một pháp. Thứ gì khởi sinh thì gọi là một pháp. Vậy còn ''thế giới'' thì là gì? Thế giới chính là cái “trạng
thái tâm” đang kích động ta ngay trong khoảng khắc hiện tại. Vấn đề như ''Họ sẽ
làm gì? Khi tôi đi rồi ai sẽ chăm sóc cho con cái? Họ sẽ xoay sở như ra sao?''.
Những vấn đề đó chỉ là ''thế giới''. (Chỉ là trạng thái tâm nghĩ vậy, chứ trong tương lai cái sự “họ làm gì” hoặc điều gì xảy đến là chưa biết được, khi nào có sự
gì khởi sinh hay xảy đến thì mới gọi là pháp). Ngay cả khi trong tâm khởi lên một
ý nghĩ về cái chết hay sự đau đớn thì đó cũng chỉ là thế giới. Hãy dẹp bỏ thế
giới!. (Thế giới đó thực chất chỉ là trạng thái này nọ của tâm mà thôi). Thế giới là
xảy ra theo cách của nó. Nếu bạn để cho thế giới khống chế tâm mình thì tâm sẽ
bị che mờ và tâm không thể tự nhìn thấy nó. Do vậy, hễ khi có thứ gì xuất hiện
trong tâm, ta chỉ cần nói (tâm niệm): ''Thứ này không phải việc của tôi. Nó chỉ là
vô thường, khổ và vô ngã''.
Nếu bà thích nghĩ mình sẽ sống thọ nhiều hơn nữa, thì điều đó sẽ làm bà khổ
đau. (Vì vẫn còn tham muốn sống lâu trên một cái thân già yếu và bệnh đau này).
Nhưng nếu bà thích nghĩ thà chết ngay bây giờ hoặc trong nay mai cho rồi, thì đó
cũng không phải là cách nghĩ đúng đắn. Cách nào cũng khổ, phải không? Những
điều kiện trợ sinh không thuộc về chúng ta, chúng xảy ra theo đường lối của nó.
Ta không thể làm gì được để cứu vãn thân này. Thân sẽ tàn hoại theo cách tự
nhiên của nó. Ta có thể chăm chút làm đẹp cho nó ít nhiều, tắm rửa cho nó sạch
sẽ và dễ nhìn hơn; cũng giống như hồi trẻ các cô gái thường tô son, đánh phấn,
sơn móng tay chân để làm cho thân thể thêm hấp dẫn, nhưng khi tuổi già kéo đến,
ai cũng giống như ai. Thân sắc nào cũng tàn phai theo năm tháng. Thân sắc diễn
https://thuviensach.vn
tiến như vậy, chúng ta không thể làm gì để cứu vãn nó, không thể chặn lại tiến trình lão hóa, bệnh, chết của nó. Nhưng, chúng ta có thể cải thiện và làm đẹp phần tâm.
Bất cứ ai cũng có thể xây căn nhà bằng gạch và gỗ, nhưng Phật nói rằng đó
không phải là căn nhà thực sự của chúng ta, đó chỉ là căn nhà tạm, căn nhà danh
nghĩa của chúng ta mà thôi. Đó là căn nhà nằm trong thế giới này và nó sẽ theo
đường lối của thế giới này. Còn căn nhà thực sự của chúng ta là sự bình an bên
trong. Căn nhà bên ngoài bằng vật chất có thể to, đẹp, uy nghi, nhưng đó không
có gì thực sự bình an. Trong những ngôi nhà đó, vẫn còn đầy những lo âu, bất an,
đủ thứ phiền não và cả những bất hạnh. Do vậy, chúng tôi nói với nhau rằng đó
không phải là căn nhà thực sự của chúng ta, nó chỉ là bề ngoài của chúng ta. Rồi
trước sau gì chúng ta cũng từ bỏ ngôi nhà đó. Đó không phải là nơi chúng ta sống
nhờ mãi mãi, bởi nó không thực sự thuộc về chúng ta. (Rồi chết là hết, ta có mang ngôi nhà đó đi được đâu; ngôi nhà đó cũng đâu có bảo hộ ta khỏi sự già,
bệnh, chết); nó thuộc về thế gian. Cái thân này của chúng ta cũng thuộc về thế
gian. Chẳng qua chúng ta ngu mờ nhận lấy nó làm cái ‘ta’, làm cái ‘thân của ta’,
chứ đích thực thì nó không phải là ‘ta’ hay ‘thân của ta’, nó chẳng là cái gì cả.
Thân này cũng chỉ như là một căn nhà khác ở thế gian mà thôi. Thân thể của bà
đã đi theo tiến trình tự nhiên của nó từ lúc được sinh ra, đến lúc già bệnh, và sẽ
đến lúc chết, bà không thể nào cấm nó không xảy ra như vậy. Đó là đường lối của
nó. Muốn nó xảy ra khác đi thì chỉ là ngu dốt, giống như cứ muốn vịt thành gà
vậy. Sau khi đã biết, đã hiểu biết rõ—rằng vịt phải là vịt, gà phải là gà, rằng tất cả
thân thể mọi người đều phải già, bệnh và chết – thì bà sẽ thấy có thêm niềm khích
lệ và năng lượng. Cứ sống đúng lẽ theo quy luật tự nhiên, bởi vì dù bà có muốn
mình sống lâu hơn nó thì nó cũng không nghe theo lời bà. (Ai cũng ước sống được hơn
100 tuổi, thậm chí ngàn tuổi, nhất là những vua chúa và người giàu có trong
ngàn đời qua, nhưng có ai ước mà được đâu. Tất cả họ đều đã chết rồi, và hầu hết
cũng đã chết dưới xa 100 tuổi).
Phật đã nói lời chân lý sau đây:67
Aniccā
vata Tất cả mọi thứ trên đời (mọi thứ có điều kiện, pháp hữu vi)
sankhārā
đều là vô thường.
https://thuviensach.vn
Uppāda-vaya-
Đều thuộc bản chất sinh và diệt.
dhammino
Uppajjitvā
Sau khi khởi sinh, chúng sẽ ngừng diệt (có sinh có diệt).
nirujjhanti
Tesam vūpasamo Sự chấm dứt các điều kiện đó (sự tắt bặt các duyên) là hạnh
sukho.
phúc thực sự.
Ở đây, chữ '' sankhārā'' (pháp hữu vi) là chỉ về thân và tâm này. Sankhārā: những thứ hữu vi, là vô thường và không ổn định. Sau khi có mặt chúng biến mất, sau khi sinh thì diệt. Vậy mà mọi người đều muốn nó trường tồn, cố định,
không thay đổi. Đó chính là sự ngu si. Hãy nhìn thử hơi thở. Sau khi thở vào phải
thở ra, đó bản chất tự nhiên của hơi thở. Sự thở vào phải biến đổi thành hơi thở ra
liên tục. Tất cả những điều kiện đều tồn tại bằng sự biến đổi, chúng ta không thể
làm gì để ngăn chúng biến đổi. Hãy suy nghĩ, ta có thể nào hít vô mà không thở
ra? Làm vậy có được không? Chịu được không? Hoặc chỉ thở ra mà không hít
vào. Làm vậy chịu được không? Tương tự vậy, chúng ta muốn mọi thứ thường
hằng, cố định, ổn định, không thay đổi, nhưng chúng đâu thể như vậy. Điều đó là
không thể được. Sau khi hơi thở thở vào thì nó phải thở ra. Sau khi thở ra thì phải
thở vào. Cứ như vậy, đó là đường lối tự nhiên của nó. (Nếu ai muốn ngăn chặn,
chống lại tự nhiên thì cứ thử nín thở coi sao, có làm được không? Không thể
được). Tương tự như vậy, lẽ tự nhiên muôn đời muôn kiếp là: sau khi sinh ra, chúng ta lớn lên, già, bệnh, chết. Điều đó là hoàn toàn bình thường và tự nhiên.
Bởi các điều kiện đã làm xong việc của chúng. (Khi duyên hợp thì còn, khi duyên
hết hợp thì tan. Khi một hoặc nhiều duyên sinh không còn, các thành phần đất,
nước, khí, nhiệt tan rã... và thân chết). Nhờ có hơi thở luôn thở-vào thở- ra luân
phiên liên tục theo cách tự nhiên như vậy nên mới duy trì sự sống của con người
cho đến ngày hôm nay.
Nếu phân tách cho đúng, ngay sau khi sinh chúng ta đã chết. Sự sinh-chết
chỉ là một thứ. Sự sinh-chết xảy ra liên tục trong từng khoảng-khắc kể từ lúc https://thuviensach.vn
chúng ta sinh ra. Cũng giống như một cái cây: có gốc rễ thì có nhánh cành, có nhánh cành thì phải có gốc rễ. Ta không thể chỉ có cái này và không có cái kia.
(Làm gì có sinh mà không có chết: không chết sớm cũng chết sau, tùy theo các
điều kiện duyên sinh của mỗi người). Tôi cũng thấy buồn cười khi thấy người đời
luôn đau buồn khóc than khi có người chết và vui mừng hạnh phúc khi có người
mới sinh ra. Điều đó thật là ngu si, chẳng ai nhìn ra sự thật của sinh tử. Tôi nghĩ
rằng nếu khóc thì nên khóc cho người mới sinh ra. Sinh là tử, tử là sinh; ngọn là
gốc, gốc là ngọn. Nếu phải khóc, nên khóc cho cái gốc, khóc cho cái sự sinh. Hãy
nghĩ cho rõ chỗ này: Nếu không có sinh thì làm sao có chết. Bà có hiểu được điều
này không?
Đừng âu lo quá nhiều, chỉ nên biết rằng ''đó là cách của mọi thứ trên thế
gian''. Công việc của bà, trách nhiệm của bà chỉ nên biết lẽ thật đó. Hiện giờ
không ai có thể giúp bà được, gia đình và của cải của bà cũng không giúp gì được
cho bà. Bây giờ chỉ có một thứ giúp bà, đó là sự tỉnh-giác rõ ràng của tâm.
Do vậy bà đừng hoang mang lung lạc nữa. Dẹp bỏ hết. Dẹp bỏ hết mọi âu lo,
sợ sệt.
Dù bà có buông bỏ được hay không thì mọi thứ cũng bắt đầu rời xa bà. Bà
có nhận thấy không? Những phần của thân thể bà đang cố rời bỏ bà. Ví dụ như
tóc; khi bà còn trẻ nó dày và đen bóng. Giờ nó đã rụng gần hết. Nó đang rời bỏ bà
để về lại với đất. Mắt bà trước kia khỏe mạnh và nhìn rõ, giờ hai mắt đã yếu và
không còn nhìn rõ nữa. Đến lúc nào đó những bộ phận thân thể sẽ ra đi, đó không
phải là nhà của chúng. Khi còn trẻ răng bà khỏe mạnh và chắc chắn, giờ nó đã
lung lay, gãy rụng, chắc bà phải cần răng giả. Mắt của bà, tai, mũi, lưỡi của bà—
tất cả đang cố từ bỏ bà, bởi vì đây không phải nhà của chúng. Bà không thể tạo
một ngôi nhà trường tồn dựa trên những điều kiện duyên hợp, bà chỉ có thể ở đó
trong một thời gian ngắn và giờ bà phải ra đi. (Thân chỉ là giả tạm, được giả lập
tạm thời bởi các điều kiện tạo nên nó. Chúng ta chỉ là những kẻ ở trọ tạm thời
trong ngôi nhà tạm bợ đó). Khi già yếu, ta giống như một kẻ ở trọ đang cố nhìn
ngôi nhà nhỏ của mình bằng hai mắt đã mờ yếu. Kẻ ở trọ chẳng còn gì đáng quý,
hàm răng đã gãy rụng, hai mắt đã mờ yếu, thân thể bệnh yếu, mọi thứ đang từ bỏ
ta.
Vậy bà cũng đừng nên lo âu gì nữa bởi đây (thân này) không phải là ngôi
nhà thực sự của bà, nó chỉ là chỗ trọ của bà nơi trần gian này. Sau khi đã được
https://thuviensach.vn
sinh ra và lớn lên trong trần gian này, giờ bà hãy nên suy xét về bản chất của nó.
Mọi thứ giờ sắp sửa biến mất. Nhìn vào thân thể bà. Còn có thứ gì vẫn giữ vẻ
xuân xanh và chắc chắn trước kia của nó không? Da bà, tóc bà giờ đã hư tàn. Tất
cả chúng đều đang phai tàn. Đây là quy luật tự nhiên, mọi thứ đều tàn phai. Khi
đã đến lúc, những điều kiện duyên sinh sẽ ra đi. Trên thế gian này không có thứ
gì ta có thể nương tựa vào được—tất cả chỉ là một vòng đời với đầy những buồn
vui, sướng khổ, đầy những lo âu và phiền não. Chẳng có sự bình an.
Khi chúng ta không có nhà thực sự, chúng ta chỉ giống như những kẻ lữ
hành lang bạt kỳ hồ, vô bờ vô bến, nay ở mai đi. (Còn trần gian này chỉ là một cõi
tạm, ta thì ở trọ trong một căn nhà tạm bợ). Chỉ khi nào chúng ta quay về với căn
nhà thực sự của mình thì mới có được sự bình an, còn không thì chúng ta luôn
cảm thấy khó khổ và lang bạt, giống như một người ở quê đã bỏ làng ra đi không
biết ngày về. Chỉ khi nào người đó về được lại quê nhà thì ông ta mới thực sự
thấy thư thả và bình an.
Chẳng có nơi nào trên thế gian này có thứ bình an thực sự. Người nghèo khó
không chút bình an và kẻ giàu có cũng chẳng bình an thực sự lúc nào. Người trưởng thành cũng không bình an, kẻ học hành tài giỏi cũng không bình an.
Không có sự bình an ở đâu hết, đó là bản chất của thế gian. Người có ít của cũng
khổ, kẻ giàu có tiền tài cũng khổ. Ở đâu đây... trẻ thơ tuyệt đẹp nhưng khổ quá,
người lớn trưởng thành cũng khổ, người già sa sút bệnh đau cũng khổ... mọi người đều khổ. Sự khổ của người già, sự khổ của người trẻ, sự khổ của người
nghèo, sự khổ của kẻ giàu... tất cả đều có khó khổ.
Nếu bà chịu suy xét kỹ về lẽ thật tôi vừa nói ra, bà sẽ nhìn thấy tất cả mọi
thứ đều là vô thường ( aniccam) và khổ (dukkham). Tại sao tất cả mọi thứ đều là
vô thường và khổ? Bởi tất cả chúng đều là vô ngã ( anattā), không là ‘cái’ gì cả.
(Không phải là ‘ta’, là ‘ai’, hay là ‘cái’ gì cố định, không là một ‘thực thể’ nào
cả).
Cả hai phần, thân của bà giờ bệnh nằm trong đau đớn, và tâm thì đang biết
rõ, đang tỉnh giác về sự già bệnh và đau đớn đó. Thân và tâm lúc này được gọi là
những pháp ( dhamma). Những gì vô hình vô sắc—như những ý nghĩ, những cảm
giác, những nhận thức (hành, thọ, tưởng) thì được gọi là các pháp phi sắc thân,
hay danh pháp ( nāma- dhamma). Những đau nhức và đau đớn của thân thì được
gọi là những pháp về thân sắc, hay sắc pháp ( rūpa-dhamma). Sắc (vật chất) là https://thuviensach.vn
pháp ( dhamma) và phi sắc (phi vật chất) cũng là pháp ( dhamma). Do vậy chúng ta đang sống với pháp, sống trong pháp và chúng ta là pháp. Đúng sự thật là không có cái ‘ta’ nào cả, (không tìm thấy một cái ‘ta’ hay ‘linh hồn’ nào trong
thân này cả), chỉ có các pháp đang diễn ra, chỉ có các hiện tượng liên tục sinh
diệt, và đó là bản chất của chúng. Trong từng mỗi khoảng khắc (sát-na) chúng ta
sinh và diệt. Đó là sự thật và đó là đường lối của tất cả mọi sự sống.
Khi nghĩ đến Đức Phật, về cách Phật nói một cách thẳng thật về sự thật,
chúng ta cảm thấy tràn đầy sự biết ơn và tôn kính đối với Người. Hễ khi nào ta
nhìn thấy sự thật về một điều gì thì chúng ta nhìn thấy giáo lý của Phật, ngay cả
khi chúng ta không phải là Phật tử, không học biết Phật Pháp. Nhưng, dù chúng
ta đã học biết về những giáo lý của Phật và đã tu tập theo Phật Pháp nhưng vẫn
chưa nhìn thấy sự thật thì chúng ta vẫn chỉ là kẻ vô gia cư, không có nhà để về.
Mong bà hiểu được chỗ này. Tất cả mọi con người, tất cả mọi sinh vật trước
sau gì cũng từ giã thế giới này. Khi những chúng sinh đã sống đủ thời gian của
một kiếp thì họ phải ra đi. Giàu, nghèo, trẻ, già... đều phải nếm trải sự đổi thay đó
của kiếp người. Đó là già, bệnh, chết.
Khi bà đã nhận ra đó là quy luật của thế gian thì bà sẽ cảm thấy trần gian
này là một nơi phũ phàng. Khi bà thấy rằng chẳng có thứ gì trên đời này là thực
hay chắc chắn để mình nương tựa vào nó, thì bà sẽ thấy chán bỏ và không còn mê
đắm vào nó nữa. Chán bỏ ở đây không phải là bực tức hay sân si, mà do cái tâm
đã sáng ra, đã nhìn thấy sự thật của nó. Tâm nhìn thấy rằng chẳng giải pháp nào
thay đổi được tình cảnh sinh-già-chết của con người trên thế gian, quy luật thế
gian là như vậy. Sau khi đã thấy biết điều đó, bà có thể buông bỏ mọi sự ràng
buộc, buông bỏ bằng một cái tâm buông xả, không buồn không vui, không sướng
không khổ, bằng một sự bình tâm, bình an trước mọi sự tiếp diễn, bằng trí tuệ
sáng tỏ nhìn thấy bản chất đổi thay mọi sự sống và thế gian. Tất cả mọi thứ trên
đời đều là đều vô thường. Aniccā vata sankhārā!.
Nói gọn hơn, lẽ vô thường là Phật. Khi chúng ta nhìn thấy mọt thứ vô
thường, thì biết rằng vô thường chi phối tất cả mọi sự sống trên thế gian, vô thường không chừa một ai. Chỉ có sự vô thường là thường hằng. Không có gì tồn
tại mãi mãi, chỉ có sự vô thường là luôn luôn có mặt mọi lúc mọi nơi trên thế
gian. Vô thường chính là cái mà chúng sinh mang trong mình liên tục. Ta chuyển
hóa liên tục từ lúc sơ sinh cho đến lúc già. Sự biến đổi đó có mặt liên tục mọi lúc
https://thuviensach.vn
mọi nơi. Đó là điều bất khả thay đổi. Nếu bà nhìn thấy lẽ vô thường đến sâu sắc như vậy, tâm bà sẽ lắng dịu và thư thả. Ai cũng như mình, ai cũng phải chịu sinh-già-bệnh-chết, vậy thì đâu có gì mà ta cứ ngồi bức cỏ nôn nao và nước mắt chảy
dài khi nghĩ về cái chết.
Về thực hành, khi ta nhìn ra mọi thứ theo cách như vậy, ta sẽ thấy kiếp sống
là tạm bợ và nhàm chán, và sau đó tâm sẽ khởi sinh sự chán-bỏ. Sự ham thích
những dục lạc phàm trần sẽ biến mất. Bà sẽ nhìn ra rằng nếu có nhiều tài sản của
cải thì bà càng phải buông bỏ lại sau lưng càng nhiều. Nếu có ít thì sẽ buông bỏ
ít. Có bao nhiêu buông bỏ bấy nhiêu. Của cải là của cải, cố sống đại thọ thì cũng
chỉ là sống thêm chút ít... chẳng có gì đặc biệt.
Điều quan trọng đặc biệt là chúng ta phải biết làm như Phật dạy, phải xây
một căn nhà thực sự cho mình, xây căn nhà thực sự bằng cách tôi vừa chỉ cho bà.
Hãy xây ngôi nhà cho mình. Buông bỏ hết. Buông bỏ đến khi tâm đạt đến sự bình
an, “không còn tiến, không còn lùi, không còn đứng lại”. Khoái lạc không phải là
ngôi nhà của ta, khổ đau không phải là ngôi nhà của ta. Sướng và khổ đều sẽ phai
tàn và phai biến.
Vị Thầy xuất chúng của chúng ta đã nhìn thấy tất cả mọi thứ trên đời là vô
thường, do đó Phật đã dạy chúng ta trút bỏ mọi ràng buộc đối với mọi thứ. Khi
nhắm mắt xuôi tay, chúng ta cũng đâu còn lựa chọn, đâu mang theo được thứ gì
theo mình. Do vậy, buông bỏ tất cả mọi thứ trước sẽ tốt hơn nhiều, đúng không?
Chúng bây giờ chỉ là gánh nặng mà cái thân già bệnh này còn mang vác theo, tại
sao không trút bỏ hết từ bây giờ? Vì sao bây giờ vẫn còn muốn mang vác những
thứ đó theo mình? Để làm gì? Buông bỏ, nghỉ ngơi, và cứ để mọi thứ cho gia đình con cái chăm sóc cho bà.
Phần con cái là những người chăm sóc cho người bệnh sẽ có được thêm
phước lành và đức hạnh. Người bệnh cho họ cơ hội đó, nên người bệnh cũng
không nên làm khó, làm khổ cho họ. (Không phàn nàn, trách, than, không chỉ thị
ý này ý nọ, vì còn làm vậy là vẫn chưa buông bỏ được gì nhiều). Nếu có đau,
khó, hay điều gì khó xử, cứ nói cho con cái người thân biết và giữ tâm mình hiền
từ và thiện lành. Còn đối với con cái ở đây, là phận con cái phải chăm sóc hết
lòng với cha mẹ, đó là phận làm con hiếu thảo, phải luôn luôn chăm sóc cho cha
mẹ già yếu với một lòng hiếu thảo, thương kính, tuyệt đối đừng khởi lòng bực
bội, khó chịu mà dính tâm dính nghiệp bất hiếu. Đây là cơ hội cuối cùng các con
https://thuviensach.vn
có thể trả hiếu cho cha mẹ. Nghĩa sinh thành là vô tận. Từ lúc được sinh ra và lớn lên, các con đã nương nhờ công ơn nuôi dưỡng của cha mẹ. (Phật còn nói dù có
cõng cha mẹ trên vai một trăm năm cũng chưa trả hết ơn cha mẹ. Các con cũng
đã làm cha làm mẹ của các con mình, nên chắc cũng thấu hiểu công ơn cha mẹ là
sâu nặng ra sao). Chúng ta có mặt ngày hôm nay đều nhờ cha mẹ sinh thành và
dưỡng dục bằng muôn vàn công sức khổ cực. Con cái nợ cha mẹ món nợ lớn
không bao giờ trả hết được. Hãy ghi nhớ như vậy.
Vậy là, hôm nay tất cả con cháu và người thân đều tề tựu ở đây, để nhìn thấy
mẹ của mình đang trở thành một đứa-trẻ cần chăm sóc. Trước kia khi các con là
con cái của mẹ, giờ mẹ trở thành như con của các con, cần các con chăm sóc từng
giờ, từng phút. Mẹ các con càng lúc càng già đi cho đến lúc này đã trở thành lại
như một đứa trẻ, không tự mình giúp được. Trí nhớ đã lãng, hai mắt không còn
nhìn rõ, hai tai không còn nghe rõ lắm. Đôi lúc bà nói lắp, nói lẫn, lại nhại.
Nhưng các con đừng bực bội với mẹ mình. Người chăm sóc cho người bệnh thì
cũng phải biết buông bỏ. Đừng chấp nê điều gì hết, chiều chuộng mẹ mình theo
cách sống của bà trong những ngày còn lại. Các con đã sinh có con sinh cái thì
chắc biết, nhiều lúc trẻ con ngang bướng không nghe lời thì cha mẹ đôi lúc cũng
bỏ qua để nó làm theo ý nó, để làm nó vui. Giờ mẹ mình cũng như đứa trẻ con
đó. Trí nhớ và nhận thức đã lộn xộn, lẫn lộn. Nhiều lúc bà gọi lộn tên đứa này,
đứa nọ, hoặc cần cái ly nhưng lại kêu con lấy cái dĩa. Chuyện đó là bình thường.
Đó là bình thường, các con đừng bực mình với mẹ mình.
Hãy để người bệnh nghi nhớ lòng tận tâm của người chăm sóc mình và nhờ
đó người bệnh sẽ thêm kiên nhẫn chịu đựng những đau đớn của mình. Phần bà,
bà hãy cố gắng dùng tâm, đừng để tâm phân tán và ngu mờ, và đừng phàn nàn,
than trách, làm khó ý này ý nọ với con cái đang chăm sóc mình. Phần con cái thì
hãy cố tâm thực hiện lòng hiếu thảo và đức hạnh đối với mẹ mình. Đừng bao giờ
bực mình hay than khổ với những việc khó làm như tắm rửa, lau chùi nước mũi,
nước miếng, đờm khạc, nước tiểu, phân dơ. Hãy cố tận tâm. Mọi người con cháu
trong nhà đều nên góp một tay, chia nhau chăm sóc mẹ mình, bà mình.
Các con đã biết: Bà là thân mẫu duy nhất của các con. Bà đã cho các con
cuộc sống này, bà đã là người dạy dỗ các con nên người, bà đã từng như là vị
lương y, y tá, điều dưỡng chăm sóc các con từng phút từng giờ từ thuở còn nằm
nôi, thơ dại. Bà đã là tất cả đối với các con. Bà đã nuôi dạy các con suốt đời https://thuviensach.vn
mình, cho tặng các con rất rất nhiều thứ và để cho các con làm người thừa tự hôm nay. Đó là tình thương con như biển lớn của bậc cha mẹ. Đó là lý do tại sao Đức
Phật đã dạy đức hạnh kataññū và katavedı: biết ơn và cố gắng đền ơn. Hai giáo pháp này đi chung với nhau. (Nếu nói biết ơn mà không cố gắng đền ơn là điều
phi nghĩa). Nếu cha mẹ mình không khỏe, đang khó khổ, đang cần giúp đỡ, thì
chúng ta phải làm mọi cách để giúp đỡ cha mẹ mình. Đó là hạnh kataññū-
katavedı—biết ơn và đền ơn. Đức hạnh này sống mãi trên thế gian, cứu lấy thế
gian này... Nhờ đức hạnh đó mà các gia đình dòng tộc không bị đổ vỡ, được êm
ấm, đạo nghĩa và thuận hòa trên dưới.
Hôm nay, tôi đã mang đến cho bà và gia đình món quà Giáo Pháp trong lúc
bà đang nằm bệnh. Tôi không có gì để tặng cho bà, thuốc men đồ dùng chắc
trong nhà cũng có đủ rồi. Do vậy, tôi chỉ gửi tặng Giáo Pháp cho bà và mọi người
ở đây, đó là món quà có giá trị bền lâu nhất, món quà mọi người không bao giờ
dùng hết. Sau khi nghe nhận món quà này, mọi người ở đây có thể truyền nhau
cho những người khác và nhờ đó nó sẽ không bao giờ vơi cạn. Món quà đó là bản
chất của Sự Thật, đó là điều chân lý mà Phật đã dạy. Tôi rất hạnh phúc đã có thể
gửi tặng cho bà và mọi người ở đây món quà Giáo Pháp này, và tôi mong rằng nó
sẽ giúp cho bà sức mạnh để chịu được những đớn đau của thân này.
https://thuviensach.vn
64
Bốn Chân Lý
68Hôm nay được thầy trụ trì ở đây mời đến để nói một bài pháp cho quý vị, vậy tôi xin mời quý vị ngồi xuống yên lặng và tập trung tâm mình. Vì cách trở về
ngôn ngữ nên chúng ta dùng người phiên dịch, do vậy nếu quý vị không chú tâm
nghe kỹ thì có lúc sẽ không hiểu.
Những ngày qua tôi ở đây thật dễ chịu. Cả thầy Trụ Trì và các bạn, những đệ
tử của thầy, đã rất tốt với tôi, quý vị luôn thân thiện và mỉm cười, cho thấy các
bạn là những người đang tu tập Giáo Pháp đích thực. Cơ ngơi của quý vị ở đây
cũng rất ấn tượng, nhưng to quá! Tôi cảm phục công sức của quý vị trong việc tu
sửa nơi này trở thành một nơi để tu tập Giáo Pháp.
Là một sư thầy đã nhiều năm, tôi đã đi qua những phần khó khăn của mình.
Hiện tại có tổng cộng 40 chùa (tu viện) là các chi nhánh của Chùa Wat Nong Pah
Pong, 69 nhưng đến giờ tôi vẫn còn nhiều học trò khó dạy, tức tôi không thành công trong việc chỉ dạy cho họ. Một số họ hiểu biết nhưng chẳng thèm thực hành,
một số thì không hiểu biết nhưng cũng chẳng cố học hiểu. Tôi chẳng biết làm gì
với họ nữa. Tại sao con người có những cái tâm trí như vậy? Không biết, chưa
biết, ngu dốt thì không tốt, nhưng ngay đến khi tôi chỉ dạy họ cũng không muốn
lắng nghe. Tôi không biết có thể làm gì nữa với họ. Mọi người có đầy những hoài
nghi trong thời gian tu tập, họ luôn nghi ngờ (về phương pháp tu tập, về kết quả
tu tập). Tất cả họ đều muốn đi đến Niết-bàn, nhưng chẳng ai chịu bước đi con
đường dẫn đến đó. Thật khó hiểu, bó tay luôn. Khi tôi nó họ tập thiền thì họ sợ
sệt, hoặc ai không sợ thì lại hay ngủ gật. Phần lớn số đó chỉ làm những điều mà
tôi không chỉ dạy. Khi tôi gặp thầy Trụ Trì ở đây, tôi có hỏi các đệ tử của thầy ấy
ở đây ra sao. Thầy Trụ Trì nói ở đây cũng có những học trò như vậy. Đây là điều
đau khổ của người làm thầy.
Giáo lý tôi muốn nói với quý vị hôm nay là một cách giải quyết những khó
khăn trong giây phút hiện tại, trong kiếp sống hiện tại. Một số người nói rằng họ
bận bịu đủ thứ việc nên không thể tu tập Giáo Pháp. Họ còn hỏi rằng ''Chúng con
có thể làm gì?''. Tôi bèn hỏi họ: ''Khi đang làm việc, quý vị có thở không?''. Họ
https://thuviensach.vn
trả lời tất nhiên là có. Tôi mới nói họ: ''Nếu quý vị có sự chánh niệm (sati) trong khi đang làm việc, thì quý vị có rất nhiều thời gian để tu''.
Thiền tập thì cũng giống như thở. Khi đang làm gì chúng ta thở, khi ngủ
chúng ta thở, khi ngồi chúng ta thở... Vậy tại sao nói mình không có thời gian để
thở? Bởi chúng ta biết hơi thở là quan trọng, nên chúng luôn dành thời gian để
thở. Tương tự vậy, nếu chúng ta biết sự quan trọng của thiền, chúng ta sẽ dành
thời gian để thiền tập.
Các bạn đã từng khổ...? Các bạn đã từng sướng...? Chính ngay chỗ đó là sự
thật, chính chỗ đó là chỗ bạn phải tu tập theo Giáo Pháp. Ai là cái người hạnh
phúc? Tâm hạnh phúc. Ai là cái người khổ? Tâm khổ. Nơi nào có khổ sướng
khởi sinh, chính nơi đó chúng ngừng diệt. Bạn đã nếm trải sự sướng...? Bạn đã
nếm trải sự khổ...? Đó là vấn đề của chúng ta. Nếu chúng ta biết về sự khổ là gì,
nguyên nhân của khổ là gì, sự chấm dứt khổ là như thế nào, và cách dẫn đến sự
chấm dứt khổ đó, thì chúng ta sẽ giải quyết được vấn đề về khổ. Dukkha tạm dịch
là khổ. 70
Có hai loại khổ: khổ thông thường và khổ khác thường. Khổ thường là loại
khổ có sẵn bên trong bản chất của mọi thứ trên đời, mọi thứ hữu vi: đứng là khổ,
ngồi là khổ, nằm là khổ. Đây là bản chất khổ bên trong mọi hiện tượng có điều
kiện, mọi thứ hữu vi. Bản thân Đức Phật cũng nếm trải những thứ khổ loại này,
Phật cũng nếm trải sướng và khổ, và Phật đã nhìn ra chúng là những điều kiện
trong tự nhiên. Phật biết cách chinh phục những cảm giác sướng khổ bình thường
tự nhiên đó bằng cách hiểu rõ bản chất của chúng. Bởi Phật đã hiểu biết rõ về cái
''khổ tất nhiên này'' nên những cảm giác khổ đó không làm Phật khổ sở, khó chịu
hay bực tức nữa.
Loại khổ quan trọng là loại thứ hai, đó là thứ khổ gậm nhấm và xâm vào từ
bên ngoài, đó là loại ''khổ khác thường''. Nếu chúng ta bị bệnh, chúng ta có thể
nhờ bác sĩ tiêm thuốc trị bệnh. Khi kim đâm vào da thì bị đau ít nhiều, đó là chỉ là
sự đau tự nhiên, vì tất nhiên kim đâm là phải đau. Khi rút kim ra thì hết đau. Cảm
giác này giống như loại khổ thông thường, không quá hiểm thâm vào xương vào
tủy, ai cũng bị đau như vậy. Còn cái khổ khác thường là thứ khổ khởi sinh từ cái
gọi là upādāna, đó là khổ vì dính chấp, khổ do nắm giữ, do chấp thủ. Điều này
giống như bị tiêm vào bằng thuốc độc vậy. (Thuốc ngấm vào thân thể đau đớn
hơn nhiều so với cái đau của mũi kim chích vào da). Đó không còn là thứ khổ
https://thuviensach.vn
thông thường nữa, mà là sự đau đớn chết người. Đó là khổ do dính chấp, do chấp thủ. (Đó là một loại gông cùm trói buộc con người).
Cách nhìn sai lầm, quan điểm sai lầm, suy nghĩ sai lầm, hiểu biết sai lầm (tà
kiến) là nguyên nhân dính chấp. Tà kiến là không hiểu biết về bản chất vô thường
biến đổi của tất cả mọi thứ trên đời. Tất cả chúng chỉ là những thứ có điều kiện,
là hữu vi, cho nên khi những điều kiện vốn liên tục thay đổi từng giây phút, thì
mọi thứ cũng thay đổi trong từng giây phút. Tà kiến chính là nguyên nhân của
loại khổ thứ hai. Mọi thứ hữu vi thuộc về vòng luân hồi sinh tử ( samsāra). Nói
cách khác, vòng luân hồi sinh tử gồm tất cả mọi thứ hữu vi, vô thường. Không ai
muốn mọi thứ thay đổi (ngược với tham muốn của mình)—điều đó là ngu si và
do vậy bị khổ. Chúng ta cứ cho rằng thân này chính là ‘mình’, là ‘của mình’ nên
chúng ta sợ thân thay đổi, không muốn thân già đi. Vậy đó. Hãy nhìn vào hơi thở:
khi nó thở vào thì nó phải thở ra, sau khi thở ra nó phải thở vào. Đây là bản chất
của nó, đó là cách chúng ta sống được. Chúng ta không muốn thở ra thở vào cũng
đâu được. Đó là cách các điều kiện tự nhiên phải diễn ra mà chúng ta không nhận
biết đó thôi.
Giả như chúng ta mất cái gì. Nếu chúng ta coi nó thực sự là của ta thì luôn
ôm giữ lấy nó. Nếu chúng ta không biết nó là thứ có điều kiện luôn biến đổi theo
quy luật tự nhiên, thì chúng ta khổ. Khổ vì không biết. Cũng như thở, ta chấp nhận quy luật tự nhiên là thở ra thở vào thì ta mới sống được, phải không? Những
thứ có điều kiện phải thay đổi tự nhiên theo cách như vậy. Nhìn thấy lẽ thực đó là
nhìn thấy Giáo Pháp, là nhìn thấy lẽ vô thường, đổi thay. Chúng ta sống tùy thuộc
vào sự đổi thay đó. Khi chúng ta hiểu biết cách (lẽ thực, quy luật) mọi sự diễn ra
thì chúng buông bỏ chúng.
Tu tập Giáo Pháp là để phát triển sự hiểu biết về đường lối của mọi thứ, nhờ
đó không còn khổ. Nếu chúng ta cứ nghĩ sai lầm thì chúng ta luôn thấy xui xẻo
trên đời, thấy khó hợp với Giáo Pháp và khó chịu với sự thật. Giả sử bạn bị bệnh
và phải vô nhà thương. Ai cũng nghĩ ''Đừng để tôi chết, tôi muốn khỏe mạnh và
sống lâu''. Đây là cách nghĩ sai lầm dẫn đến khổ sở (và sợ sệt) trong tâm. Bạn
phải tự nói với mình rằng: ''Nếu tôi khỏe lại tôi khỏe lại, nếu tôi chết tôi chết''.
Đây là cách nghĩ đúng đắn, bởi bạn không thể kiểm soát mọi thứ đến cùng. Nếu
bạn biết nghĩ như vậy thì dù bạn hết bệnh hay bạn chết, bạn cũng không sai lầm,
bạn không phải lo lắng, sợ sệt. Ai cũng muốn khỏe lại bằng mọi giá và sợ sệt khi
https://thuviensach.vn
nghĩ đến cái chết... đó là do tâm không hiểu những điều kiện của sự sống. Bạn nên hiểu như vầy ''Nếu tôi bớt bệnh thì tốt, nếu không bớt bệnh thì cũng tốt''.
Nghĩ như vậy là không bị sai lầm, không còn phải sợ sệt hay khóc than, bởi chúng ta đã chuyển hóa bản thân mình vào quy luật tự nhiên của mọi thứ. (Chúng
ta không còn thấy xui xẻo, không còn thấy khó chịu với sự thật).
Phật nhìn thấy một cách rõ rệt. Giáo lý của Phật luôn luôn đúng đến tận bây
giờ, không bao giờ lạc hậu. Nó không bao giờ thay đổi. Nên nếu thu nhận giáo lý
đó vào mình thì chúng ta nhận được sự bình an và dễ sống.
Trong những giáo lý của Phật có nói về sự ''không phải ta'': ''đây không phải
là thân ta, nó không thuộc về ta''. Nhưng mọi người không thích nghe giáo lý này,
bởi họ đang bị dính chặt với ý tưởng về một cái ta (như dạng một bản ngã hay
một linh hồn vậy. Ai cũng nghĩ thân này là của ta, thân này có một linh hồn cố
định và ‘linh hồn’ đó là cái ‘ta’). Đây chính là chỗ tạo ra mọi thứ khổ. Các bạn
nên nhận biết rõ chỗ này.
Hôm nay có một chị hỏi tôi làm sao để xử lý sự sân giận của mình. Tôi nói
chị rằng lần sau thấy mình giận, chị lấy đồng hồ báo thức canh hai tiếng đồng hồ
để hết cơn giận. Chị có thể nói với cơn giận như vầy: ''Trong hai tiếng phải hết
giận!''. Nhưng con giận đâu phải là của ta đâu mà ra lệnh cho nó. Hai tiếng không
hết thì nó kéo dài thêm nữa. Vấn đề là do mình nắm giữ con giận đó như là của
mình cho nên mới gây ra khổ. Nếu nó là của mình thì nó đã nghe lời mình và hết
giận. Nó chỉ là giả lừa. Đừng dính mắc vào nó. Dù tâm vui hay buồn, đừng dính
mắc vào nó. Dù tâm đang thương hay ghét, đừng dính chấp vào nó, đó chỉ là sự
đánh lừa.
Các bạn ngồi đây đã từng giận phải không? Khi giận thấy tốt hay xấu? Nếu
cảm thấy tệ vậy sao không giục bỏ nó đi, giữ nó làm gì? Làm sao bạn có thể nói
mình là khôn ngoan và trí tuệ trong khi mình cứ nắm giữ những thứ đó? Kể từ lúc
sinh ra tâm đã lừa bạn dính vào sự sân giận bao nhiêu lần rồi? Tâm còn khiến bạn
lao vào bao nhiêu cuộc cãi vã trong gia đình, hoặc đã khiến bạn tức khóc cả đêm?
và đến giờ chúng ta vẫn tiếp tục sân giận, chúng ta vẫn dính mắc vào sân giận và
bị khổ vì nó. Nếu ta không nhìn thấy khổ là gì thì ta cứ chịu khổ hoài khổ mãi,
không có lúc nào hết khổ hay bớt khổ. Thế giới luân hồi ( samsāra) là vậy đó. Sân
(và tham) cứ xui khiến chúng ta trôi mãi trong luân hồi. Nếu chúng ta biết cách
chúng ta có thể giải quyết vấn đề.
https://thuviensach.vn
Lời Phật dạy là: không có cách gì tốt hơn để vượt qua khổ bằng sự nhìn thấy được ''đây không phải là ta”, ''đây không phải là của ta''. Đây là phương pháp tuyệt vời nhất. Nhưng chúng ta thường không chú tâm vào phương pháp này. Khi
có khổ chúng ta chỉ biết than khóc chứ không học hỏi tìm hiểu coi nó là gì. Tại
sao nó có mặt? Chúng ta phải nhìn một cách sâu sát vào những thứ khổ, phải tu
dưỡng Phật tính, tu tập để trở thành người thấy biết sự thật, người giác ngộ.
Một số các bạn có thể không biết đây là chính là Giáo Pháp. Giờ tôi sẽ nói
một số điều ngoài kinh điển. Hầu như ai cũng đọc kinh điển nhưng không phải ai
cũng nhìn ra Giáo Pháp. Hôm nay tôi sẽ nói cho các quý vị một giáo pháp bên
ngoài kinh điển. Một số người nghe có thể hiểu theo nghĩa khác hoặc không hiểu.
Giả sử có hai người đang đi với nhau nhìn thấy con gà và con vịt. Một người
trong họ nói: ''Sao con gà không giống vịt, sao vịt không giống gà?''. Ông ấy muốn gà là vịt và vịt là gà. Điều đó thiệt vô duyên và không thể có được. Đã là
không thể có được thì dù có muốn có ước cả kiếp thì cũng chẳng được. Gà là gà,
vịt là vịt. Ông ấy cứ muốn ngang như vậy thì tự ổng khổ thôi. Người kia thì thấy
rõ vịt là vịt gà là gà thì mọi sự vẫn bình thường. Không khó khổ gì. Người kia
nhìn một cách đúng đắn.
Tương tự như vậy, quy luật vô thường ( anicca) đã chỉ rõ rằng tất cả mọi thứ
trên đời đều là vô thường. Nhưng nếu bạn cứ nghĩ (muốn, chấp) mọi thứ là
thường hằng chắc chắn thì bạn sẽ khổ thôi. Mỗi khi bạn thấy cái gì thay đổi vô
thường thì bạn thấy thất vọng (khổ, bất mãn, buồn rầu). Người biết được bản chất
mọi thứ là vô thường thì anh ta thấy thư thả và dễ sống, không khó chịu hay xung
khắc với mọi thứ trên đời. Người cứ muốn mọi thứ chắc chắn thường hằng thì
luôn xung khắc và khó chịu với thế giới, cứ mất ăn mất ngủ vì điều đó. (Thường
đó là dạng người cố chấp và tham lam, tham mà không được thì sân, bực tức, bất
mãn, khó chịu, khó ở...). Đó là do ngu dốt không hiểu về quy luật vô thường, đó
là giáo lý của Đức Phật.
Nếu bạn muốn hiểu biết Giáo Pháp thì bạn phải nhìn ở đâu? Bạn phải nhìn
vào ngay thân và tâm này. Chứ không phải nhìn lên kệ tủ đựng kinh sách. Để
thực sự nhìn thấy Giáo Pháp bạn phải nhìn vào bên trong thân và tâm mình. Chỉ
có hai thứ đó. Tâm thì không nhìn thấy được bằng mắt thường, nhưng có thể nhìn
thấy được bằng ''con mắt của tâm''. Trước khi nhìn thấy Giáo Pháp bạn phải biết
nhìn vào chỗ nào là đúng. Giáo Pháp nằm trong thân thì bạn phải nhìn vào trong
https://thuviensach.vn
thân. Và chúng ta nhìn vào trong thân này bằng cái gì? Chúng ta nhìn vào thân bằng tâm này. Chúng ta không thể tìm thấy Giáo Pháp ở chỗ nào khác, bởi sướng
và khổ đều khởi sinh từ chỗ này. Hay bạn nghĩ sướng khởi sinh từ trong cây thông kia? Hay từ dưới sông, hay do thời tiết? Sướng và khổ là những cảm giác
khởi sinh trong thân và tâm này của chúng ta.
Bởi vậy Phật đã dạy chúng ta hiểu biết Giáo Pháp ngay ở đây. Giáo Pháp ở
ngay đây, ta phải nhìn vào ngay đây. Nhiều sư thầy có thể dạy bạn tìm kiếm Giáo
Pháp trong kinh sách, bạn sẽ không bao giờ tìm thấy nó nếu bạn đã biết Giáo Pháp đích thực là ở đâu. Sau khi đọc kinh sách thì bạn phải biết soi chiếu những
giáo lý đó vào bên trong mình. Lúc đó thì bạn mới hiểu biết Giáo Pháp. Giáo Pháp đích thực ở đâu? Nó có mặt ngay bên trong thân và tâm này của chúng ta.
Đây là chỗ cốt lõi để chúng ta suy xét, điều tra, chánh niệm, tu tập thiền quán.
Khi chúng ta làm cách này trí tuệ sẽ khởi sinh trong tâm. Khi đã có trí tuệ
trong tâm thì chúng ta nhìn ở đâu cũng thấy được Giáo Pháp, chúng ta nhìn thấy
sự vô thường, khổ và vô ngã mọi lúc mọi nơi. Vô thường ( anicca, tính từ
aniccam) có nghĩ là biến đổi, chỉ tồn tại chốc lát, có rồi mất, phù du). Khổ
( dukkha, tính từ dukkham) là muốn mà không được, khổ vì bất như ý, nếu chúng ta dính chấp vào những thứ vô thường biến đổi thì ta khổ, bởi vì những thứ đó
không phải là ta hay của chúng ta, tức chúng là vô ngã ( anattā). Nhưng chúng ta
không nhìn ra sự thật này, chúng ta cứ luôn nhìn mọi thứ như là ‘ta’ hay ‘của ta’.
Điều này là do chúng ta không nhìn thấy sự thật do quy ước. Chúng ta phải
hiểu biết về các quy ước. Ví dụ tất cả chúng ta ngồi đây đều có tên. Tên được
sinh ra với chúng ta hay được đặt sau khi sinh? Nó được đặt sau, nó là quy ước.
Tên A, tên B chỉ là quy ước để chúng ta phân biệt và gọi hai người A và B đó mà
thôi. Các quy ước dĩ nhiên là rất hữu ích cho cuộc sống và xã hội. Nhưng nếu
chúng ta nhìn sâu vào bên trong thì không thấy có ‘ai’ ở trong đó. Chúng ta sẽ
nhìn thấy sự chuyển hóa. Trong đó chỉ có các yếu tố thuộc đất, nước, khí, nhiệt.
Thân này chỉ bao gồm các thứ thuộc bốn yếu tố tứ đại đó mà thôi.
Chúng ta không nhìn thấy sự thật đó bởi chúng ta bị gông xiềng bởi sức
mạnh của những dính chấp ( attavādupādāna)71. Nếu nhìn kỹ vào thân này, chúng ta sẽ không thấy gì giống như cái mà chúng ta định nghĩa về một ‘con người’.
Trong thân, phần thể cứng là yếu tố đất, thể lỏng là yếu tố nước, phần nóng lạnh
là yếu tố nhiệt, và phần thể hơi như hơi thở là thuộc yếu tố khí. Khi chúng ta https://thuviensach.vn
phân tách thân này ra, nó chỉ bao gồm đất, nước, khí, nhiệt. Chúng ta đâu tìm thấy ‘ai’ trong đó đâu. Đó không phải là ai cả.
Đó là lý do tại sao Phật đã nói không có sự tu tập nào cao siêu hơn việc nhìn
thấy sự thật ”thân này không phải là ‘ta’ hay ‘thân của ta’, nó không thuộc về
ta” . Những cái ‘ta’, ‘anh’, ‘chị’... chỉ là những quy ước. Nếu hiểu được mọi thứ
chỉ là quy ước và giả tạm thì chúng ta sẽ bình an. Nếu chúng ta nhận sự thật vô
thường ngay trong giây phút hiện tại, rằng mọi thứ không phải là ta hay thuộc về
ta, thì khi chúng tan rã ta cũng bình an, bởi chúng đâu có thuộc về ai đâu. Chúng
chỉ là những thứ thuộc đất, nước, gió, lửa mà thôi.
Thiệt tình điều này cũng khó nhìn ra, nhưng nó cũng không phải là vượt quá
khả năng nhìn nhận của chúng ta. Nếu nhìn thấy sự thật ta sẽ tìm thấy sự hài lòng,
không còn nhiều tâm tính thuộc tham, sân, si nữa. Giáo Pháp luôn luôn ở trong
tim chúng ta. Không còn gì để thù ghét và ghen tức nhau nữa, bởi mọi người đều
chỉ là đất, nước, khí, nhiệt. Không có gì hơn ngoài những thứ đó. Khi chúng ta
chấp nhận sự thật này thì chúng ta sẽ nhìn thấy sự thật trong giáo lý của Phật.
Nếu chúng ta có thể nhìn thấy sự thật trong giáo lý của Phật thì chúng ta không cần có quá nhiều sư thầy! Không cần phải lắng nghe nhưng giáo lý đó mỗi
ngày. Nhưng thực tế thì khác, điều khiến nhiều người thật khó dạy là họ không
chấp nhận giáo lý, họ luôn tranh luận, tranh biện và không tin vào giáo lý. Trước
mặt người thầy họ tử tế hơn, sau lưng thì họ giống như kẻ trộm! Thật là khó dạy.
Người ở Thái Lan cũng vậy, cho nên họ cần phải có nhiều sư thầy.
Hãy cẩn thận nếu không bạn không nhìn thấy Giáo Pháp. Bạn phải kỹ càng,
nghe nhận giáo lý và xem xét kỹ về nó. Hoa này đẹp không?.. Bạn có nhìn thấy
sự xấu xí trong cái hoa này không?.. Nó đẹp được mấy ngày?.. Giờ nó sẽ ra sao?..
Nó sẽ thay đổi...?.. Sau ba ngày bạn phải lấy nó ra và quăng rác, đúng không? Nó
đã mất hết vẻ đẹp, đã héo tàn. Mọi người cứ dính vào vẻ đẹp, dính vào cái tốt.
Nếu cái gì tốt thì họ nhào hết vô. Phật đã dạy chúng ta coi những thứ đẹp như là
thứ đẹp, nhưng đừng dính mắc vào nó. Ngay cả khi có một cảm giác sướng cũng
đừng dính theo cảm giác sướng đó. Sự tốt đẹp không phải là chắc chắn, vẻ đẹp
cũng không phải là thứ chắc chắn. Chẳng có gì là chắc chắn. Chẳng có thứ gì trên
thế gian là một thứ chắc chắn. Đó là lẽ thật, đó là chân lý. Những thứ không thực
là những thứ luôn thay đổi, ví dụ như sắc đẹp. Chỉ có một cái thực duy nhất đó là
chúng luôn luôn thay đổi. Nếu chúng ta tin những thứ đẹp là thực đẹp, thì khi vẻ
https://thuviensach.vn
đẹp nó phai tàn tâm chúng ta cũng mất đi vẻ đẹp của tâm. Khi mọi thứ không còn tốt thì tâm chúng ta cũng mất đi sự tốt đẹp của nó. Khi thứ gì bị phai tàn hay hư
hoại, chúng ta thấy khổ bởi chúng ta dính chấp vào chúng, coi chúng là của ta.
Phật dạy chúng ta coi mọi thứ chỉ là những cấu tạo của tự nhiên. Vẻ đẹp có đó,
rồi sau vài ngày nó phai tàn. Nhìn thấy điều này là có được trí tuệ.
Do vậy chúng ta nên nhìn ra lẽ vô thường. Khi thấy thứ gì đẹp, tự nhắc mình
nó không phải vậy. Khi thấy thứ gì xấu, tự nhắc mình nó không phải như vậy. Cứ
cố tập nhìn mọi thứ theo cách như vậy, thường xuyên quán chiếu theo cách như
vậy. Chúng ta sẽ nhìn thấy sự thật bên trong những thứ không thật, nhìn thấy sự
chắc chắn bên trong những thứ không chắc chắn. (Sự chắc chắn là sự vô thường,
và mọi thứ không chắc chắn là những thứ vô thường).
Hôm nay tôi giải thích cách để hiểu về khổ, về nguyên nhân tạo ra khổ, về
sự chấm dứt khổ và cách dẫn đến sự chấm dứt khổ đó. (Tứ Diệu Đế). Khi bạn
biết về khổ bạn phải trừ bỏ nó đi. Biết về nguyên nhân khổ, bạn phải trừ bỏ nó đi.
Tu tập để nhìn thấy và đạt đến sự chấm dứt khổ. Nhìn thấy được lẽ thật “vô thường, khổ và vô ngã”, và khổ sẽ chấm dứt.
Khi khổ chấm dứt thì chúng ta đi về đâu? Chúng ta tu hành để làm gì?
Chúng ta tu tập để từ bỏ chứ không phải để được cái gì. Chiều nay có một cô nói
với tôi cổ đang khổ sở. Tôi hỏi vậy cổ muốn gì, và cổ nói cổ muốn được giác
ngộ. Tôi mới nói: ''Nếu có muốn được giác ngộ thì cô sẽ chẳng bao giờ giác ngộ.
Đừng tham muốn gì hết''.
Khi chúng ta biết sự thật về khổ, chúng ta trừ bỏ nó. Khi chúng ta biết
nguyên nhân tạo ra khổ, thì chúng ta đừng tạo ra các nguyên nhân đó nữa, thay vì
vậy tu tập để làm cho hết khổ. Việc tu tập để dẫn đến sự chấm dứt khổ là nhìn
thấy rằng ''đây không phải là một cái ta'', ''đây không phải là ta, không phải là họ,
không phải là cái ‘ai’ nào hết''. Nhìn thấy theo cách như vậy mới có thể làm chấm
dứt khổ. Giống như việc chúng ta đi đến đích và ngừng lại. Đó là sự chấm dứt.
Đó là đang gần với Niết-bàn. Nói cách khác, bước tới là khổ, bước lùi là khổ và
đứng lại là khổ. Không bước tới, không bước lùi, không đứng lại...thì còn gì nữa
không? Thân và tâm ngừng ở đây. Đây chính là chỗ chấm dứt khổ. Khó hiểu phải
không? Nếu chúng ta chuyên cần và kiên nhẫn tìm hiểu giáo lý này chúng ta có
thể chuyển hóa và đạt đến sự hiểu biết, đó là sự chấm dứt. Đây là giáo lý tột cùng
https://thuviensach.vn
của Phật, đó là điểm đích. Giáo lý của Phật kết thúc tại điểm đạt đến sự từ bỏ
hoàn toàn.
Hôm nay tôi trình bày giáo lý này cho tất cả quý vị và thầy Trụ Trì. Nếu có
gì sai xin hãy bỏ qua. Nhưng chúng ta không nên vội cho điều gì là đúng hay sai,
hãy cố lắng nghe trước. Nếu tôi đưa cho các bạn trái cây và nói rằng nó rất ngon,
bạn chỉ nên ghi nhận như vậy chứ không nên vội tin ngay bởi vì bạn chưa tự nếm
nó. Giáo lý tôi nói ra hôm nay cũng vậy. Nếu bạn muốn biết “quả” của nó là ngọt
hay chua, lành hay xấu, thì bạn phải cắt một lát ra ăn thử mới biết. Lúc đó bạn sẽ
biết nó chua ngọt ra sao. Vậy nên cứ nhận lấy trái cây này, đừng giục bỏ nó, cứ
giữ và thử nếm nó, rồi bạn sẽ tự thấy được vị của nó là gì.
Phật không có thầy, quý vị đã biết đó. Một du sĩ từng hỏi Phật ai là thầy của
Phật, Phật đã trả lời là mình không có thầy nào hết. 72 Vị du sĩ kia lắc đầu bỏ đi.
Đức Phật quá thẳng thật. Phật đã nói thiệt mà người đó không tin. Bởi vậy tôi
cũng nói các bạn đừng tin vào lời tôi nói. Phật đã nói tin vào ai một cách dễ dàng
là điều ngu xuẩn, bởi mình chưa tự hiểu biết. Đó là lý do tại sao Phật nói ''Ta không có thầy''. Đó là sự thật. Chúng ta phải hiểu điều này một cách đúng đắn,
đừng hiểu lầm mà mất đi sự kính trọng đối với các vị thầy của bạn. Đừng có chạy
ra đường và la lên: ''Tôi không có thầy''. Các bạn phải nhờ sư thầy chỉ dạy cho
bạn cái gì đúng sai ra sao, và sau đó phải thực hành theo đúng vậy.
Hôm nay là ngày hữu duyên cho tất cả chúng ta. Tôi có duyên gặp tất cả các
bạn ở đây và thầy Trụ Trì. Chúng ta không ngờ có thể gặp nhau như vầy, vì chúng
ta sống ở những nơi quá cách xa nhau. Tôi nghĩ chắc phải có một số nhân duyên
đặc biệt giúp chúng ta gặp nhau ở đây. Phật đã nói mọi thứ đều có nguyên nhân
của nó. Đừng quên điều này. Phải có nguyên nhân. Ví dụ có thể trong kiếp trước
chúng ta là anh chị em trong một nhà với nhau. Điều đó có thể. Các sư thầy khác
không đến, nhưng tôi đến. Bởi tại sao? Có lẽ do chúng ta đã tạo những nhân duyên mà có. Có thể như vậy.
Tôi để lại giáo lý này cho tất cả quý vị. Quý vị hãy siêng năng và nhiệt tâm
tu tập. Không có gì tốt hơn việc tu hành theo Giáo Pháp, Giáo Pháp là người hộ
vệ của cả thế gian. Ngày nay còn nhiều người vẫn ngu mờ bởi họ không hiểu biết
Giáo Pháp. Nếu chúng ta có được Giáo Pháp bên mình, chúng ta sẽ thấy hài lòng,
dễ sống. Tôi vui mừng vì có cơ hội này để giúp các bạn và sư thầy trụ trì phát
triển việc tu tập ở đây. Tôi thực sự hết lòng mong cầu các bạn tu tập tốt. Ngày
https://thuviensach.vn
mai tôi lại ra đi, chưa biết chắc sẽ đến đâu và làm gì. Điều này chỉ là tự nhiên.
Cái gì đến rồi cũng đi, có đi thì có đến. Đó là cách của thế giới. Chúng ta không
nên quá vui mừng hay buồn bực với những thay đổi của thế gian. Có sướng thì có
khổ; có khổ thì có sướng; có được thì có mất; có mất thì có được. Đây là cách
mọi sự diễn ra.
Thời Phật còn sống có những đệ tử không thích Phật, bởi Phật luôn thúc
giục họ tu hành siêng năng, phải chú tâm tu tập. Những người lười biếng tu thì
hay sợ Phật và do vậy ghét Phật. Khi Phật mất, có một số đệ tử khóc than và rầu
rĩ vì họ sợ không còn Phật để chỉ dạy cho ho. Số người đó chưa đủ khôn ngoan.
Một số người khác thì cảm thấy vui lòng và nhẹ nhõm vì họ không còn phải bị
Phật chỉ làm như vầy như kia. Nhóm thứ ba thì bình tâm, buông xả. Họ hiểu rằng
mọi thứ đến rồi đi, mọi thứ sinh rồi diệt theo đường lối tự nhiên. Có ba nhóm người như vậy. Bạn thuộc nhóm người nào? Nhóm người than khóc khi Phật mất
là nhóm chưa hiểu biết Giáo Pháp. Nhóm thứ hai ghét Phật, vì bị Phật cấm làm
những điều sai lạc và bị Phật thúc giục tu hành, nên họ sợ Phật quở trách. Do vậy
khi Phật mất, họ thấy vui và nhẹ gánh.
Thời bây giờ cũng không khác mấy. Có nhiều đệ tử rất ghét thầy, bề ngoài
không tỏ ra, nhưng trong bụng ghét thầy. Việc đó là bình thường, vì mọi người
vẫn còn nhiều ô nhiễm. Ngay cả Phật còn có người ghét mà. Tôi cũng có những
đệ tử ghét tôi. Tôi kêu họ từ bỏ những hành động bất thiện nhưng họ cứ làm những điều bất thiện. Do vậy họ ghét tôi. Nhiều người lắm. Cầu chúc cho các bạn, những người thông minh, biết làm cho bản thân mình vững chắc trong việc
tu tập Giáo Pháp.
https://thuviensach.vn
65
Thiền Tập
73Xin chào những người đi tìm sự tốt lành đang ngồi ở đây, xin các bạn bình an lắng nghe. Lắng nghe Giáo Pháp một cách an bình có nghĩa là lắng nghe bằng
sự nhất-tâm, bằng cái tâm tập trung duy nhất vào đó, chú tâm vào những điều mình đang nghe và sau đó buông bỏ. Lắng nghe Giáo Pháp là rất lợi lạc. Khi lắng
nghe Giáo Pháp chúng ta có tinh thần để thiết lập cả thân và tâm một cách vững
chắc trong trạng thái định ( samādhi), bởi đây là một cách tu tập Giáo Pháp. Kinh
điển ghi rằng vào thời Đức Phật người ta lắng nghe Giáo Pháp một cách chăm
chú, với một cái tâm tạo ‘trớn’ cho sự hiểu biết, và một số người đã thực sự
chứng ngộ Giáo Pháp khi đang nghe.
Nơi này rất thích hợp để thiền tập. Sau khi ở đây mấy đêm tôi thấy đây là
một nơi quan trọng. Cảnh quan nơi đây vốn đã bình yên, chỉ còn lại phần bên trong, đó là trái tim và tâm của chúng ta. Do vậy tôi muốn tất cả quý vị hãy cố
gắng lắng nghe.
Tại sao chúng ta về đây để tập thiền? Bởi trái tim và tâm của các bạn chưa
hiểu biết những điều cần được hiểu biết. Nói cách khác, các bạn vẫn chưa biết
được mọi thứ đích thực là gì. Các bạn chưa biết cái gì đúng và cái gì sai, cái gì
mang lại khổ đau và cái gì làm mình nghi ngờ. Do vậy, trước nhất các bạn cần
phải làm cho bản thân mình bình lặng. Lý do bạn đã đến đây là để tu dưỡng sự
tĩnh lặng và sự giới hạnh là bởi trái tim và tâm của bạn không được yên ổn thư
thái. Tâm của các bạn không được bình lặng và không được chế ngự. Tâm bị
động vọng bởi những nghi ngờ và kích động bên ngoài.
Đó là lý do các bạn đã đến đây và đang lắng nghe Giáo Pháp. Tôi muốn các
bạn tập trung và lắng nghe những điều tôi nói, và tôi xin được phép nói thẳng thắn bởi vì đó là cách của tôi. Xin các bạn hiểu rằng ngay cả khi tôi quở rầy thúc
ép thì đó cũng chỉ là vì sự tốt đẹp mà thôi. Các bạn hãy bỏ quá cho tôi nếu có
điều gì các bạn thấy khó chịu, bởi cách nói của người Thái Lan và người phương
Tây có thể khác nhau. Thực ra nói chuyện với cái giọng thúc ép hay quở trách đôi
chút cũng là điều tốt, vì nó sẽ giúp kích thích người nghe, nhất là những người
https://thuviensach.vn
hay bị buồn ngủ. Cách đó có thể tốt hơn là cách cứ đọc du dương, còn người nghe thì ngồi với tâm trí trôi giạt miên man và rốt cuộc nghe không hiểu gì hết.
Mặc dù khắp nơi thấy có nhiều cách tu tập nhưng thực ra chỉ có một. Cũng
giống như trồng cây lấy trái, chúng ta có thể trồng cây từ nhánh chiết, cây lớn lên
nhanh và có trái nhanh, nhưng cây trồng từ nhánh chiết có lẽ không mạnh và không sống lâu. Cách khác là trồng cây từ hạt giống, nó sẽ thành cây mạnh mẽ và
sống lâu hơn. Việc tu tập cũng theo lý như vậy.
Hồi tôi mới tu, tôi khó hiểu ra chỗ lý này. Khi không hiểu được cái gì là cái
gì, việc ngồi thiền đúng là quá chán, thậm chí nhiều lúc tôi phát khóc luôn. Nhiều
lúc nhắm quá cao, nhiều lúc nhắm quá thấp, chẳng bao giờ tìm thấy điểm cân bằng. Việc tu tập đúng đắn để đạt đến sự bình an có nghĩa là không đặt tâm quá
cao hay quá thấp, mà ngay chỗ cân bằng.
Tôi biết điều này có thể hơi khó hiểu đối với các bạn, bởi các bạn đã đến từ
những nơi khác nhau, đã từng tu học theo những cách khác nhau với những sư
thầy khác nhau. Khi các bạn đến đây thì chắc các bạn cũng đang còn đầy những
nghi ngờ trong tâm trí của mình. Thầy này chỉ bạn tu cách như vầy, người khác
kêu bạn tu cách khác. Các bạn cứ phân vân không biết tu theo phương pháp nào
cho đúng, bạn không biết chắc về cái cốt lõi của việc tu tập là gì. Kết quả là cứ
rối beng, lẩn quẩn. Có quá nhiều sư thầy và quá nhiều giáo lý nên các bạn không
dung hòa nỗi những phương pháp khác nhau đó. Và kết quả là tâm trí cứ đầy những nghi ngờ và sự không tin chắc.
Do vậy, các bạn phải cố gắng đừng suy nghĩ quá nhiều. Nếu có suy nghĩ,
hãy suy nghĩ với sự tỉnh-giác. Hiện tại những suy nghĩ của các bạn là suy nghĩ
không có sự tỉnh giác. Trước hết các bạn phải làm cho tâm mình bình lặng. Lúc
nào có sự-biết thì không cần phải nghĩ, sự tỉnh-giác sẽ khởi sinh ngay ở đó, và
sau đó nó trở thành trí tuệ ( paññā). Nhưng loại suy nghĩ thông thường thì không
phải trí tuệ, nó chỉ là sự lang thang vô định và sự không tỉnh giác của tâm, nó
chắc chắn sẽ dẫn đến động vọng. Đó không phải trí tuệ.
Giờ thì các bạn không cần nghĩ suy. Các bạn đã suy nghĩ nghĩ suy cả đời ở
nhà rồi, đúng không? Nghĩ suy nghĩ chỉ quấy động cái tâm mà thôi. Bạn phải thiết lập sự tỉnh- giác—(đó là sự ý thức biết rõ, sự rõ biết, thường biết). Những
suy nghĩ ám ảnh thậm chí làm bạn khóc, chỉ quấy động tình cảm mà thôi, hãy dẹp
bỏ sự suy nghĩ thông thường đó. Nếu cứ để tâm mình lạc theo những dòng suy
https://thuviensach.vn
nghĩ đó thì sẽ không dẫn bạn đến sự thật, đó không phải là cách trí tuệ. Đức Phật là một người thực sự thông thái, Phật đã học tập cách ngừng suy nghĩ. Theo cách
như vậy, các bạn đang tu tập ở đây cũng để dẹp bỏ nghĩ suy và nhờ đó đạt đến sự
bình an. Nếu bạn đã bình an thì đâu cần suy nghĩ này nọ nữa, trí tuệ sẽ khởi sinh
ngay tại đó.
Để thiền thì bạn đâu cần suy nghĩ quá nhiều, tốt nhất là hạ quyết tâm ngay
bây giờ dành thời gian để tu tập cái tâm, và không làm gì khác nữa. Đừng để tâm
phóng trái, phóng phải, phóng trước, phóng sau, phóng trên, phóng dưới. Trách
nhiệm duy nhất của chúng ta ngay đây là luyện tập thiền chánh niệm về hơi thở.
Đặt sự chú tâm ngay trên đầu và di chuyển xuống thân đến tận đầu các ngón chân, rồi từ các ngón chân qua thân và lên đầu trở lại. Di chuyển sự tỉnh- giác của
bạn từ trên xuống thân, quan sát bằng trí tuệ. Chúng ta làm như vậy để đạt được
sự hiểu biết ban đầu về thân của chúng ta là gì. Rồi bắt đầu thiền tập, nhớ rằng
trong lúc này trách nhiệm duy nhất của các bạn chỉ là quan sát hơi thở vào và hơi
thở ra. Đừng có thúc ép hơi thở ngắn hơn hay dài hơn, cứ để yên cho nó liên tục
dễ dàng. Đừng áp đặt hơi thở, cứ để nó trôi chảy đều đặn, buông bỏ mọi thứ, chỉ
chú tâm theo hơi thở vào và hơi thở ra.
Quý vị phải hiểu rằng mình đang buông-bỏ khi đang tập như vậy (tức khi
đang quan sát hơi thở vào ra), nhưng vẫn còn sự tỉnh-giác. (Tức buông bỏ tất cả
mọi thứ, chỉ còn sự rõ-biết về hơi thở vào ra). Quý vị phải duy trì sự tỉnh giác
này, để yên cho hơi thở đi vào và đi ra một cách thư thả, tự nhiên. Không cần
phải cố thở, hoặc thúc ép hơi thở dài hơn hay ngắn hơn, nhanh hơn hay chậm hơn, chỉ để yên cho nó trôi chảy tự nhiên và dễ dàng. Duy trì quyết tâm luyện tập
lúc này, bạn không còn công việc nào khác nữa. Người thiền có thể nghĩ này nghĩ
nọ về cái gì sẽ xảy ra khi ngồi thiền, chẳng hạn người thiền hay nghĩ ‘không biết
ta sẽ biết gì hay thấy gì trong khi ngồi thiền’... Loại ý nghĩ đó có thể sẽ khởi lên
trong tâm, nhưng khi chúng khởi lên, bạn cứ để mặc chúng, tự chúng sẽ biến qua,
đừng liên quan dính líu theo chúng. (Khi có ý nghĩ hay dự đoán nào khởi lên thì
cứ mặc nó, quay lại chú tâm liên tục vào hơi thở, luôn rõ-biết theo hơi thở đi vào
và đi ra).
Trong khi ngồi thiền không cần phải chú ý đến những cảm nhận giác quan.
Bất cứ khi nào tâm bị tác động bởi những giác quan, khi nào khởi lên một cảm
giác hoặc cảm nhận trong tâm, cứ bỏ qua, buông bỏ, không theo. Dù cảm nhận đó
https://thuviensach.vn
là tốt hay xấu, sướng hay khổ thì cũng không quan trọng, cứ bỏ qua. Không cần thiết phải làm gì với những thứ cảm nhận đó, cứ để nó biến qua và quay sự chú
tâm về lại hơi thở. Duy trì sự tỉnh giác vào hơi thở đang đi vào và đi ra. Đừng
làm khó làm khổ cho mình với sự dài sự ngắn của hơi thở, cứ đơn giản quan sát
hơi thở, không cần cố gắng kiểm soát hay điều tiết hơi thở bằng bất cứ cách nào.
Nói cách khác, đừng dính chấp vào nó. Cứ để hơi thở liên tục theo cách tự nhiên
của nó, và tâm sẽ trở nên tĩnh lặng. Khi chúng ta tiếp tục luyện tập theo cách như
vậy, tâm sẽ lắng lặn mọi thứ và đi đến ngừng nghỉ, hơi thở sẽ trở nên nhẹ hơn và
nhẹ hơn đến khi nó thật nhẹ thinh, giống như nó không còn nữa. Cả thân và tâm
đều thấy nhẹ nhàng và tràn đầy năng lượng. Chỉ còn lại một sự thấy biết được hội
tụ vào một điểm (nhất điểm). Lúc đó, ta có thể nói rằng tâm đã thay đổi và đã đạt
đến một trạng thái tĩnh lặng.
Nếu tâm bị động vọng, hãy thiết lập lại sự chú tâm chánh niệm và hít vô sâu
thật sâu cho đến khi đầy phổi, rồi sau đó thở ra cho đến khi hết sạch. Tiếp tục, hít
vô sâu thật sâu thật đầy, rồi thở ra cho đến khi hết sạch. Làm vậy hai ba lần, rồi
tái thiết lập sự tập trung của tâm. Làm vậy, tâm sẽ tĩnh lặng trở lại. Nếu còn những cảm nhận giác quan gây động vọng trong tâm, cứ lập lại cách này và thiết
lập lại sự tập trung của tâm. Việc đi thiền cũng giống vậy. Nếu trong khi đang đi
thiền tâm bị động vọng thì dừng lại, làm tĩnh lặng tâm, thiết lập lại sự tỉnh giác
vào đối tượng thiền (như, tỉnh giác vào sự tiếp-xúc của bàn chân và mặt đất), và
tiếp tục bước đi. Ngồi thiền và đi thiền về cốt lõi là giống nhau, chỉ khác nhau về
tư thế của thân được dùng thôi.
Đôi lúc có những nghi ngờ, do vậy người thiền cần phải có sự chánh niệm
(sati), đó là cái “người-biết”, để tiếp tục theo dõi và xem xét cái tâm đang ở trong bất cứ trạng thái nào đó của nó. Đây chính là chánh niệm, là sati. Sati quan sát và chăm sóc cái tâm. Các bạn phải duy trì sự rõ-biết và không được lơ là hoặc lăng
xăng, dù tâm đang xấu hay tốt, tĩnh hay động thì chúng ta cũng luôn rõ biết về nó.
Thủ thuật ở đây là phải có sự chánh niệm (sati) để giám sát và theo dõi cái
tâm. Khi tâm được hợp nhất với sự chánh niệm (sati) thì một loại tỉnh-giác sẽ
khởi lên. Cái tâm đã phát triển sự tĩnh lặng thì được duy trì và giám sát bởi sự
tĩnh lặng đó; giống như một con gà được nhốt trong một cái chuồng... con gà không thể nào lăng xăng đi ra bên ngoài, nhưng nó vẫn có thể đi lòng vòng bên
trong cái chuồng đó. Việc đi qua đi lại trong chuồng không gây rắc rối, bởi nó
https://thuviensach.vn
xảy ra bên trong cái chuồng. Giống như vậy, sự tỉnh giác có mặt trong tâm khi tâm đang có chánh niệm và tĩnh lặng thì điều đó không gây rắc rối gì. Không có
sự suy nghĩ hay cảm nhận nào xảy ra bên trong cái tâm tĩnh lặng có thể quấy nhiễu hay gây hại cho ta.
Một số người không muốn trải nghiệm những ý nghĩ hay cảm giác nào cả,
nhưng như vậy thì hơi quá. (Thực ra thiền không phải đến mức độ quá như vậy).
Những cảm giác khởi sinh bên trong trạng thái tĩnh lặng. Tâm trải nghiệm sự tĩnh
lặng và cảm giác cùng lúc, mà không bị quấy động. Khi nào có được sự tĩnh lặng
như vậy thì sẽ không gây ra hậu quả gì xấu hại hết. Những rắc rối chỉ sẽ xảy ra
khi ''con gà'' chạy ra khỏi cái ''chuồng''. Ví dụ, bạn đang ngồi quan sát hơi thở đi
vào và đi ra rồi thì quên mất mình, để cho hơi thở chạy lăng xăng ra ngoài và
không còn chú tâm vào đối tượng hơi thở; tự nhiên lại nhớ chuyện nhà, chuyện đi
mua đồ hoặc việc đi nơi này nơi nọ. Nhiều khi đã hơn nửa tiếng đồng hồ trôi qua
như vậy, rồi bạn mới chợt nhận biết nảy giờ tâm mình cứ lăng xăng chỗ này chỗ
nọ chứ không còn chú tâm vào hơi thở. Mình đang ngồi thiền tập chú tâm vào hơi
thở, nhưng nảy giờ tâm mình cứ lăng xăng chỗ khác. Ngay lúc đó bạn biết ngay
mình đang thiếu sự chánh niệm (sati). Đây là chỗ các bạn phải thực sự cẩn thận,
bởi đây là lúc con gà chạy xổng ra khỏi chuồng – cái tâm đã rời bỏ cơ sở (trú xứ)
tĩnh lặng của nó.
Các bạn phải cẩn thận duy trì sự tỉnh-giác cùng với sự chánh-niệm (sati), và
cố gắng kéo tâm về lại. Mặc dù tôi gọi là ''kéo tâm về lại'' nhưng thực ra tâm không thực sự đi đâu hết, chỉ là cái đối tượng chú tâm đã bị thay đổi. (Như ví dụ
trên, đối tượng của tâm là hơi-thở đã thay đổi thành việc ở nhà, việc đi mua đồ,
việc đi chỗ kia chỗ nọ trong suốt hơn nửa tiếng đồng hồ ngồi thiền). Bạn phải làm
cho tâm có mặt ngay tại đây và bây giờ. Hễ khi nào người thiền còn chánh niệm
thì tâm còn có mặt ngay tại đây và bây giờ. Nghe thì như có vẻ chúng ta kéo tâm
về lại, nhưng đích thực thì tâm đã chẳng đi đâu hết, nó chỉ đơn giản thay đổi (đối
tượng chú tâm) một chút. Nghe thì có vẻ như tâm chạy đi chỗ này chỗ nọ, nhưng
đích thực thì sự thay đổi chỉ xảy ra ngay chính tại một-điểm. Khi sự chánh niệm
được lập lại thì trong một cái chớp, ta và tâm đã có mặt lại ngay tại đây và bây giờ, chứ không có việc mình kéo tâm hay mang tâm trở về lại ngay đây.
Khi có sự rõ-biết hoàn toàn, có sự tỉnh-giác liên tục và không gián đoạn
trong mỗi mọi giây khắc, thì đó được gọi là sự có mặt của tâm. Nếu sự chú tâm
https://thuviensach.vn
của ta giạt ra khỏi hơi thở và hướng vào những đối tượng khác thì lúc đó sự rõ-biết đã bị gián đoạn. Khi nào còn sự tỉnh-giác vào hơi thở thì tâm còn ở đó. Đơn
giản là, với hơi thở và sự tỉnh giác liên tục không gián đoạn, tâm đang có mặt
trong ta.
Cần phải có đủ hai thứ, đó là sự chánh niệm (sati) và sự rõ-biết
( sampajañña, sự hiểu biết rõ ràng). Chánh niệm (sati) là sự nhớ, niệm, là thường nhớ; và sự rõ-biết ( sampajañña) là sự tự tỉnh giác (tức là sự ý thức tỉnh giác về
chính mình). Ngay lúc này chúng ta đang ý thức tỉnh giác một cách rõ ràng về hơi
thở. Bài tập quan sát hơi thở sẽ giúp cho sự chánh niệm và sự rõ biết cùng phát
triển với nhau. Chúng chia việc với nhau. Có được cùng lúc sự chánh niệm và sự
rõ biết cũng giống như có được hai người thợ cùng khiêng một tấm ván thô nặng.
Giả sử có hai người đang cố gắng hết sức để khiêng những tấm ván thô nặng, nhưng vì chúng quá nên gần như khiêng không nỗi. Rồi có một người khác tốt
bụng nhìn thấy liền chạy tới phụ một tay giúp hai người kia. Giống cách như vậy,
khi có sự chánh-niệm (sati) và sự rõ-biết ( sampajañña), thì trí tuệ ( paññā) sẽ
khởi sinh ngay tại đó để trợ giúp. Rồi sau đó cả ba yếu tố đó cùng hỗ trợ lẫn nhau.
Khi có được trí tuệ ( paññā) thì có sự hiểu biết về những đối tượng giác quan. Chẳng hạn, trong khi ngồi thiền những đối tượng giác quan được trải
nghiệm sẽ làm khởi sinh những cảm giác và trạng thái cảm xúc. Tự nhiên người
thiền bỗng nhớ đến bạn bè, nhưng trí tuệ ( paññā) sẽ lập tức đối trị: ''Chẳng có gì'',
''Dẹp đi'', ''Quên nó đi''. Hoặc nếu khởi lên những ý nghĩ ngày mai sẽ đi đâu thì
người thiền lập tức xử lý: ''Ta chẳng quan tâm, ta không muốn quan tâm những
thứ đó'', ''Kệ nó, việc của ngày mai''. Nhiều lúc khi đang ngồi thiền, ý nghĩ về
người này người nọ cứ khởi lên, lúc đó nên nghĩ ngay: ''Không, ta chẳng liên quan gì'', ''Cứ mặc nó'', ''Chẳng có gì chắc chắn''. Đây chính là cách bạn nên đối
xử với những thứ đó trong khi ngồi thiền, đơn giản nhận biết chúng là ''không chắc chắn, không chắc chắn'', và duy trì loại tỉnh giác như vậy.
Bạn phải dẹp bỏ tất cả mọi suy nghĩ, mọi đối thoại bên trong và mọi nghi
ngờ. Đừng dính theo những thứ đó trong khi ngồi thiền. Để cuối cùng, chỉ còn
giữ lại trong tâm dạng tinh khiết nhất của sự chánh niệm (sati), sự rõ biết ( sampajañña) và trí tuệ ( paññā). Khi nào những yếu tố này bị yếu thì những nghi ngờ sẽ khởi sinh. Nhưng lúc đó phải lập tức dẹp bỏ nghi ngờ, chỉ duy trì sự chánh
https://thuviensach.vn
niệm (sati), sự rõ biết ( sampajañña) và trí tuệ ( paññā) mà thôi. Hãy cố gắng tập luyện để phát triển sự chánh niệm theo cách như vậy cho đến khi khả năng chánh
niệm được duy trì như vậy liên tục mọi lúc mọi nơi. Đến lúc đó người thiền sẽ
hiểu rõ được sự chánh niệm, sự rõ biết và sự chánh định một cách thấu suốt.
Tập trung sự chú tâm vào ngay điểm này bạn sẽ nhìn thấy sự chánh niệm, sự
rõ biết, sự chánh định và trí tuệ [ sati, sampajañña, samādhi và paññā] có mặt cùng lúc. Dù chúng ta đang bị hấp dẫn hay bị kích thích bởi những đối tượng giác
quan bên ngoài, ta vẫn có thể nhắc chính mình: ''Nó không chắc''. Dù chúng là gì,
chúng chỉ là những chướng ngại cần phải được quét sạch cho đến khi tâm được
trong sạch. Tất cả chỉ cần giữ lại sự chánh niệm, sự rõ biết, sự chánh định [cái
tâm vững chắc và bất động] và trí tuệ bao trùm. Ở đây tôi chỉ nói như vậy thôi
(căn bản) về đề tài thiền tập.
Giờ thì tôi sẽ nói đến những công cụ hay những thứ hỗ trợ cho việc thiền tập
—Cần có tâm từ ( mettā) trong trái tim bạn, nói cách khác đó là lòng rộng lượng,
lòng tốt lòng giúp đỡ đối với người khác và chúng sinh. Những thứ này cần phải
được tu dưỡng và duy trì như là cơ sở cho sự trong sạch của tâm. Ví dụ, người tu
phải bắt đầu dẹp bỏ lòng ích kỷ ( lobha) bằng cách cho đi, bố thí. Khi người ta
còn ích kỷ thì họ còn chưa hạnh phúc. Sự ích kỷ dẫn đến một cảm giác bất hài
lòng, và người đời vẫn còn quá ích kỷ nhưng không nhận ra nó tác hại với mình
ra sao.
Chúng ta có thể trải nghiệm nghĩa ích kỷ này bất cứ lúc nào, nhất là khi
chúng ta đang đói. Giả như bạn có mấy trái táo và có thể chia cho bạn bè; và ngay khi đó bạn có nghĩ đến điều đó và rồi có ý định cho, điều đó là tốt đẹp, nhưng đến khi cho, bạn muốn cho ít thôi (hoặc lựa trái nhỏ để cho). Còn nếu cho
nhiều hoặc lấy trái to ngon để cho thì...khó quá, nghĩ lại thấy xấu hổ thiệt. Thực
khó lòng để nghĩ cho chánh trực. Bạn kêu bạn bè cứ chọn lấy, nhưng rồi bạn nói
ngay: ''Lấy trái này nè!''... và đưa người ta trái nhỏ! Đây là một dạng ích kỷ (chỉ
lo lợi ích bản thân), nhưng người đời vốn luôn thấy đó là chuyện bình thường, họ
không nhận ra đó là lòng ích kỷ. Từ nhỏ giờ quý vị đã từng ích kỷ vậy chưa?
Chúng ta thường thực sự thấy khó khăn để cho đi, thấy ngược lòng mình khi
cho đi. Ngay cả khi cho trái táo lớn, thực sự cái lòng ta vẫn chỉ muốn cho trái
nhỏ. Dĩ nhiên, khi cho ai cái gì bạn sẽ cảm thấy sự tốt đẹp trong lòng mình. Tu
tập cái tâm làm ngược lại với ý của mình theo cách như vậy đòi hỏi phải biết tự
https://thuviensach.vn
giới hạnh—chúng ta phải biết cách cho và biết cách từ bỏ, không để cho sự ích kỷ dính vào. Khi ta học tập cách cho, nếu như bạn vẫn lưỡng lự sẽ cho trái nào và
vẫn còn so đo này nọ, thì khi bạn đang ý định cho, bạn sẽ bị rắc rối; và ngay cả
khi bạn có cho trái to đi nữa, cái ý nghĩ do dự ích kỷ đó vẫn có mặt. Nhưng nếu
lúc đó bạn lập tức quyết định cho đi trái lớn và cho đi với toàn bộ ý hành thì vấn
đề được giải quyết và tốt đẹp. Đây là cách làm ngược lại tâm tính của mình, đó là
cách tu đúng đắn.
Làm như vậy ta nắm được sự kiểm soát bản thân. Nếu không làm được thì ta
là nạn nhân của bản thân mình và tiếp tục ích kỷ. Tất cả chúng ta trước giờ đều
ích kỷ. Đây là một loại ô nhiễm cần phải được loại bỏ. Trong kinh điển Pāli, sự
cho đi được gọi là '' dāna,'' có nghĩa là mang lại hạnh phúc cho người khác. Đó là một trong những điều kiện giúp (trợ duyên) làm sạch cái tâm khỏi những ô
nhiễm, bất tịnh. Hãy soi xét về điều này và phát triển tâm bố thí trong sự tu tập
hàng ngày của bạn.
Bạn có thể nghĩ rằng tu tập kiểu như vậy chẳng khác nào cứ luôn săn đuổi
bản thân mình, nhưng thực sự không phải là vậy. Đích thực thì cách tu tập đó săn
đuổi tham dục và những ô nhiễm. Nếu những ô nhiễm khởi sinh trong tâm, chúng
ta phải làm gì đó để trị liệu nó. Những ô nhiễm giống như con mèo nhà. Nếu bạn
cứ cho nó ăn thì nó cứ đến gần bạn hoài để kiếm thêm đồ ăn, nhưng nếu bạn ngưng cho nó ăn, sau vài ngày nó không đến gần bạn nữa. Những ô nhiễm cũng
vậy, nếu chúng không đến quấy rầy bạn, chúng sẽ để yên cho tâm bạn bình an.
Do vậy, thay vì mình sợ những ô nhiễm đó, hãy làm cho những ô nhiễm sợ mình.
Để làm cho những ô nhiễm sợ mình và không dám lại gần mình, chúng ta cần
phải nhìn thấy Giáo Pháp bên trong tâm này của chúng ta.
Giáo Pháp thì khởi sinh ở đâu? Nó khởi sinh từ sự thấy biết và sự hiểu biết
của chúng ta theo kiểu như vậy. Ai cũng có khả năng thấy biết và hiểu biết Giáo
Pháp. Đó không phải là thứ được tìm thấy trong sách vở, quý vị không cần phải
học thật nhiều thì mới nhìn thấy nó, chỉ cần quán chiếu ngay bây giờ và quý vị sẽ
thấy ngay điều tôi đang nói là gì. Ai cũng có thể nhìn thấy nó bởi nó có mặt ngay
trong tâm chúng ta. Ai cũng có những ô nhiễm, phải không? Nếu quý vị có thể
nhìn thấy chúng thì quý vị sẽ hiểu. Trước kia, chúng ta cưng chiều và bảo hộ
những thói tâm ô nhiễm, giờ thì chúng phải hiểu biết về chúng và không cho chúng đến gần và quấy động tâm chúng ta. (Đó là tu dưỡng tâm hạnh bố thí).
https://thuviensach.vn
Phần tu tập tiếp theo là giới hạnh ( sıla). Giới hạnh canh chừng, phòng hộ và bồi dưỡng sự tu tập như cách cha mẹ canh chừng, bảo hộ và nuôi dưỡng những
đứa con. Giữ gìn giới hạnh có nghĩa không chỉ tránh làm phương hại người khác
mà còn giúp đỡ và ủng hộ người khác. Người tu như các bạn tối thiểu phải giữ
được năm giới hạnh căn bản, đó là:
1. Không sát sinh, không làm hại người khác và vật khác, ngược lại trang
trải lòng từ bi đối với tất cả mọi người và vật.
2. Không trộm cắp, không lấy thứ không được cho, không gian lận.
3. Không tà dâm, tức không qua hệ tính dục bất chính. Trong nhà có cấu trúc
gia đình dựa trên quan hệ vợ chồng. Phải biết tiết chế chu cầu tính dục, nhiều người không biết tiết chế và giữ tư cách vợ hoặc chồng, nhiều người đòi có thêm
vợ hai, vợ ba; nhiều người quan hệ ngoại tình. Các bạn nên cố làm sạch tâm và tu
tập để nó hiểu biết về sự tiết chế, sự giữ tư cách vợ chồng. Cũng như ăn uống, dù
thức ăn ngon quá, nhưng phải biết nghĩ đến chừng mực bao nhiêu là tốt cho bao
tử và nhu cầu của mình. Nếu ham ăn ham uống quá nhiều thì sinh mệt, sinh bệnh,
do vậy phải biết giữ mình ăn uống điều độ, chừng mực. Cái gì vừa đủ là tốt nhất.
Một vợ một chồng là tốt nhất, một vợ một chồng thường đã có quá nhiều rắc rối
rồi, vậy thì đa thê hay ngoại tình hay nhiều nhân tình nhân ngãi thì còn rắc rối
đến mức độ nào, quý vị không hình dung được sao?
4. Không nói dối, không nói láo, không nói sai sự thật; đây là một giới quan
trọng, một công cụ để tu tập cái tâm và rửa sạch những ô nhiễm. Là người tu, quý
vị phải nên chân thật, chân thành, ngay thẳng, chánh trực và thật lòng, thật dạ.
(Người tu mà còn nói dối, nói không thật lòng, nói chuyện tầm phào, nói năng đủ
kiểu, né tránh sự thật...thì việc cố gắng tu tập là tu cái gì?).
5. Không uống rượu bia, không dùng những chất độc hại. Phải biết tiết chế
và từ bỏ thói quen uống rượu bia hay hút chích của mình nếu mình đã dùng. Con
người đã bị nhiễm độc quá nhiều với nhiều thứ trên đời do đủ chuyện vì cơm áo
gạo tiền, do bị giáo dục và xui khiến từ phía gia đình, người thân và bạn bè, do
những thứ của cải vật chất, do những sắc dục khoái lạc và nhiều thứ khác. Lĩnh
bấy nhiêu thứ đó trong đầu từ nhỏ đến lớn là đã quá đủ rồi, còn phải chuốc thêm
những thứ đầu độc như rượu bia, thuốc lá, ma túy nữa thì làm sao không tồi tệ
hơn nữa. Tất cả những thứ đó chỉ làm kích động và làm đen tối tâm trí chúng ta.
Ai đã lỡ dính vào việc uống rượi bia, hút thuốc lá, hút chích ma túy, chất gây https://thuviensach.vn
nghiện độc hại...thì hãy nên tập bỏ bớt dần và đi đến từ bỏ tất cả những thứ đó.
Nếu tôi nói quá mong quý vị bỏ qua, nhưng tôi nói là vị lợi lạc cho bản thân quý
vị, để quý vị thấy nếu từ bỏ được những thứ độc hại đó thì quý vị sẽ thấy ngay sự
lợi lạc về sức khỏe thân thể và sự lợi ích cho việc tu tập cái tâm. Chúng ta cần
phải biết rõ cái gì là cái gì. Những gì đang áp lực lên bạn trong cuộc sống hàng
ngày? Những hành động nào đã gây ra những áp lực đó? Nhớ, hành động tốt lành
tạo ra kết quả tốt lành; hành động xấu tạo ra kết quả xấu. Đó chính là những nguyên nhân.
Một khi giới hạnh được trong sạch thì tự nhiên ta có một cảm nhận chân thật
và tử tế với mọi người xung quanh. (Đó là điều tất nhiên, người đức hạnh thì tự
nhiên là người tốt và chân thật với mọi người xung quanh). Giới hạnh trong sạch
tự nhiên mang lại sự hài lòng và tự do khỏi những lo âu và ân hận. Sự hối hận là
kết quả của những hành động hung hăng, làm khổ, làm hại, làm tổn thương người
khác...; người tu tập giới hạnh trong sạch thì sự hối hận sẽ nguôi ngoai và biến
mất dần. Đây là một dạng hạnh phúc, an lạc. Sướng gần như “tiên”. Đó là sự thư-
thái, các bạn ăn và ngủ với niềm an lạc hạnh phúc có được nhờ giữ giới hạnh trong sạch. Đây là kết quả, còn việc tu giữ giới hạnh là nguyên nhân. Chỗ này
chính là nguyên lý của Giáo Pháp—không làm những việc xấu ác thì đưa đến sự
tốt lành . Nếu giới hạnh đạo đức của một người được tu dưỡng như vậy, sự xấu
sai (bất thiện) sẽ biến mất và sự tốt đẹp (thiện lành) sẽ khởi sinh ngay tại đó. Đây
là kết quả của sự tu tập đúng đắn.
Nhưng đây chưa phải là phần kết câu chuyện. Khi một người ta đã đạt đến
vài niềm hạnh phúc an lạc thì họ thường bắt đầu ỷ lại, chểnh mảng, không tiếp
tục siêng năng tu tập. (Họ thấy đủ sướng với niềm an lạc đó. Họ cho rằng sống
thiện ở hiền và an lạc như vậy là đủ rồi). Họ dính kẹt vào chỗ đó. Họ không muốn tu tập để tiến thêm, họ chỉ thích sự an lạc an phận đó, ''ăn ngon ngủ ngon là
như tiên rồi''. Thiệt ra sống thiện lành và an lạc như vậy cũng sướng, nhưng đó
chưa phải là đã hiểu biết thực sự. Quý vị nên cố đừng để mình chìm trong sự ngu
mờ, si mê. Hãy suy xét kỹ lại về những mặt trái của sự sung sướng hạnh phúc
như vậy. Nó chỉ là tạm có, nó sẽ nhanh thay đổi và phôi phai, nó không như vậy
mãi mãi. Loại hạnh phúc đó chưa phải là thứ chắc chắn, khi nào loại an lạc đó
thay đổi hay hết đi thì khổ sẽ lại có mặt ngay tại đó, và nước mắt lại ứa tràn trở
https://thuviensach.vn
lại. Ngay cả những bậc tiên thần trên trời đến lúc hưởng hết phúc rồi cũng bắt đầu quay lại cảnh giới đầy khổ đau và nước mắt này. 74
Do vậy, Đức Phật đã dạy chúng ta phải nhìn thấy mặt trái, mặt bất toại
nguyện, mặt khổ của loại hạnh phúc đó. Thường thì khi trải nghiệm loại hạnh phúc này người ta không thực sự hiểu biết về nó. Có một loại hạnh phúc bền lâu
khác—đó là sự bình-an, và sự bình-an đó đang bị loại hạnh phúc trên che mờ,
nên người ta không nhìn thấy cái hạnh phúc cao hơn, bền lâu hơn và đáng đạt đến
hơn. Mọi người ai cũng muốn được hạnh phúc, sướng khoái. Hạnh phúc sướng
khoái khởi sinh bởi vì ta thấy thích thứ gì đó. Khi sự thích thay đổi thành sự
không thích thì khổ khởi sinh. Chúng ta phải suy xét, quán chiếu để nhìn thấy sự
không bền chắc và sự ngắn ngủi của loại hạnh phúc đó. Nó không phải chắc
chắn, ngay khi nó bị thay đổi hay kết thúc, khổ khởi sinh ngay. Mà sự khổ cũng
là không chắc chắn, đừng nghĩ khổ đã là ‘an bài’ hay tuyệt đối gì gì hết. (Sướng
cũng thay đổi và không bền chắc. Khổ cũng luôn thay đổi và không cố định).
Cách suy xét quán chiếu như vậy được gọi là ādınavakathā—đó là sự quán chiếu
về tính thiếu hụt và hữu hạn của thế giới này, mọi thứ chỉ tồn tại có điều kiện và
hữu vi. Điều này có nghĩa là chúng ta phải nên suy xét, quán chiếu sâu sắc về cái
bản chất đích thực của những loại hạnh phúc và sung sướng ở trên đời này, hơn là
cứ chạy theo và chấp nhận giá trị bề ngoài của chúng. Chúng ta phải nhìn thấy
rằng những thứ hạnh phúc và sung sướng trên đời này là không chắc chắn, là phù
du. Sau khi nhìn thấy được như vậy, chúng ta không nên dính chấp vào nó nữa.
Chúng ta có hạnh phúc thì cũng tốt, hoặc rất tốt, nhưng nắm giữ hạnh phúc rồi
buông bỏ nó, đừng cố dính chấp vào nó mà phải thấy cả hai mặt lợi và hại của nó.
Để thiền tập một cách khôn khéo, chúng ta cần phải nhìn thấy những thứ bất lợi
nằm tiềm ẩn bên trong hạnh phúc thế gian. Hãy tu tập suy xét, quán chiếu, quán
niệm theo cách này. Khi nào có hạnh phúc, hãy luôn chánh niệm một cách thấu
suốt cho đến khi bạn nhìn ra những bất lợi trong nó một cách rõ rệt, rõ ràng.
Khi bạn nhìn ra mọi thứ đều là bất hoàn hảo, là khổ ( dukkha), tâm và trái tim
của bạn sẽ hiểu được cách suy xét, cách quán chiếu về sự từ bỏ
( nekkhammakathā). Tâm sẽ trở nên chán bỏ và tìm đường thoát ra khỏi tất cả mọi
thứ “bất hoàn hảo và khổ” của thế gian này. Sự chán bỏ có được do nhìn thấy mọi
hình sắc thực sự là gì, mọi mùi vị thực sự là gì, mọi cảm nhận thương và ghét
thực sự là gì. Nhờ có sự chán bỏ hữu lý này nên người tu không còn tham muốn
https://thuviensach.vn
dính theo thứ gì trên đời này nữa. Người tu rút lui khỏi mọi sự dính chấp cho đến một lúc một chỗ nào đó người tu có thể an trú một cách thư thái, nhìn xem mọi sự
xảy ra với một cái tâm buông xả, có nghĩa là không còn bất cứ sự chấp nê hay
ràng buộc nào nữa. Đây chính là chỗ bình an, sự bình an có được nhờ tu tập.
https://thuviensach.vn
66
Sống Trong Thế Gian Bằng Giáo Pháp
75Hầu hết mọi người đều không biết được cốt lõi của hiểu việc tu thiền. Họ
chỉ đơn giản nghĩ rằng việc tu tập chỉ bao gồm đi thiền, ngồi thiền và lắng nghe
các sư thầy giảng Giáo Pháp. Điều đó thì cũng đúng, nhưng đó chỉ là những hình
thức bề ngoài của việc tu tập. Việc tu tập thực sự là xảy ra bên trong cái tâm đang
phản ứng với một đối tượng giác quan. Đó là nơi tu tập, chính ngay chỗ xảy ra sự
tiếp xúc giác quan. Như vầy, khi có ai nói điều ta không thích, ta thấy bực ghét;
nếu ai nói điều ta thích, ta thấy vui sướng. Ngay đây là chỗ để tu tập. Chúng ta sẽ
tu tập với những điều (thích, ghét) này theo cách nào? Chỗ này mới quan trọng.
Nếu chúng ta cứ luôn luôn chạy theo sướng và chạy khỏi khổ, thì dù có tu hành
hết kiếp cũng chẳng bao giờ thấy được Giáo Pháp. Tu như vậy uổng công. Khi
sướng và khổ khởi sinh thì chúng ta sẽ dùng Giáo Pháp theo cách nào để tự do
khỏi những thứ sướng khổ đó? Đây mới chính là chỗ để tu tập.
Thói thường, khi ai gặp điều gì ngược ý mình thì họ hay khép chặt, phòng
thủ với điều đó. Ví dụ khi bị chê trách, họ thường nói lại: ''Đừng đổ lỗi cho tôi!
Sao lại trách tôi?''. Đây là ta đang đóng cửa tự vệ. Ngay đây là chỗ tu tập. Khi ai
chê trách mình thì mình nên lắng nghe. Họ đang nói đúng không? Ta phải mở
lòng ra để xem xét họ nói gì. Có thể họ có lý khi nói vậy, có lẽ bên trong bản thân
mình có những điều đáng trách. Có lẽ họ đúng, nhưng chưa gì chúng ta đã thấy tự
ái, thấy bị xúc phạm. Nếu có ai nhìn ra lỗi sai của mình thì mình phải nhận ra, cố
gắng sửa bỏ những lỗi sai đó và cải thiện bản thân mình. Đó là cách người khôn
sẽ tu tập.
Chỗ nào có ngu mờ thì chỗ đó có thể làm khởi sự bình an. Là sao? Thì sự
ngu mờ có thể bị xuyên phá bằng sự hiểu biết, sau khi phá xong thì còn lại sự
bình an. Nhiều người chẳng bao giờ chịu bị chê trách, đó là những kẻ ngu si rồ
dại. Bị ai chê là quay lại hằn học và cãi cọ ngay. Đặc biệt là cảnh người lớn khi
nói chuyện với trẻ con. Thực ra trẻ con nhiều lúc rất thông minh, sáng dạ, chúng
có thể nói ra những điều rất đúng đắn, nhưng vì ỷ mình làm cha làm mẹ nên lúc
nào cha mẹ cũng phán con mình là sai. Nếu bạn là thầy, học trò nhiều khi nói https://thuviensach.vn
những điều đúng mà bạn chưa biết, nhưng chỉ vì bạn ỷ là thầy nên bạn ‘không thể’ lắng nghe học trò nói. Đây là cách nghĩ không đúng đắn.
Hồi thời Phật có một vị đệ tử rất khôn trí. Khi Phật đang giảng Giáo Pháp,
Phật quay sang vị đệ tử này và hỏi: ''Này, Xá-lợi-phất thầy có tin điều này không?''. Ngài Xá-lợi-phất đã trả lời rằng: ''Không, con chưa tin điều đó''. Phạt
liền khen ngợi câu trả lời: ''Thật tốt lành, này Xá-lợi-phất, thầy là người được phú
với trí tuệ. Người có trí thì không thực sự tin ngay, người ấy mở rộng tâm trí để
lắng nghe và cân nhắc sự thật về vấn đề đó trước khi tin hay không tin''.
Đối với ai làm thầy thì Phật đã làm gương rồi đó. (Rằng học trò cũng nói
những điều đúng đắn và một người thầy cũng phải biết lắng nghe và công nhận).
Điều ngài Xá-lợi- phất nói là đúng, ngài chỉ đơn giản nói thiệt suy nghĩ và cảm
giác của mình. Nhiều người nghĩ rằng nếu nói với thầy rằng mình không tin vào
điều thầy nói thì chẳng khác nào thách thức với thầy, do vậy ai cũng sợ không
dám nói thẳng. Ai cũng gật đầu đồng ý, vì nếu nói không tin sợ phật ý người thầy.
Nhưng Phật thì đâu phật ý, Phật thì đâu còn giận hay chấp. Phật đã từng nói rằng:
chúng ta không cần phải xấu hổ với những điều mình không sai. Chẳng có gì sai
nếu mình
không tin và nói thẳng mình không tin. Do vậy Phật nới khen ngài Xá-lợi-
phất là khôn khéo, luôn luôn suy xét cẩn thận trước khi tin vào một điều gì. Hành
động của Phật là một ví dụ tốt để mọi người làm thầy noi theo. Nhiều lúc chúng
ta học được nhiều điều rất hay từ những đứa trẻ, đừng có mù quáng ỷ lại vị trí,
tuổi tác, ngôi vị mà không biết lắng nghe người khác. (Và khi có người dám chê
trách hay góp ý về mình thì mình càng phải biết lắng nghe).
Dù bạn đang đi, đang đứng, hay đang ngồi ở đâu bạn cũng có thể học được
những điều xung quanh mình. Bạn học cách của tự nhiên, nhận biết mọi thứ, từ
những hình sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị, cảm giác và những ý nghĩ. Người
khôn khéo xem xét tất cả những thứ đó. Tu tập thực sự là gì, là để chúng ta đi đến
cái điểm ở đó không còn bất cứ thứ gì là quan trọng đặt nặng lên tâm này.
Nếu chúng ta không hiểu biết về sự thích và không thích khi chúng khởi
sinh, thì lúc đó vẫn còn những thứ tâm coi nhiều thứ là quan trọng, là liên quan
đến ‘mình’. Nếu chúng ta hiểu biết rõ sự thật của những sự thích-ghét đó, chúng
ta sẽ quán niệm rằng: ''À, chẳng có gì là quan trọng đối với cảm giác thích này.
Thích chỉ là một cảm giác khởi sinh và biến mất. Không thích cũng không phải là
https://thuviensach.vn
gì quan trọng, chỉ là một cảm giác khởi sinh và biến mất. Tại sao ta phải quan trọng về những cảm giác thích hay không thích đó''. Nếu chúng ta nghĩ sướng và
khổ là những thứ của mình thì tự ta chuốc lấy rắc rối, chúng ta cứ mãi mãi coi thứ
này, thứ nọ, cảm giác này, cảm giác nọ là liên quan đến mình, và cứ mãi mãi dính
theo hướng đó. Đây là cách hầu hết mọi người nghĩ và liên quan đến tất cả mọi
thứ.
Nhưng thời sau này người ta ít khi nói về tâm khi họ giảng về Giáo Pháp, có
nghĩa là họ không nói về sự thật. Nếu ai nói về sự thật, nói thẳng nói thật, thì họ
sẽ cho là lạ lùng. Họ sẽ nói: ''Ông đó nó chẳng đúng lúc đúng nơi, ổng không biết
lấy lòng người nghe''. Nhưng mọi người nên lắng nghe sự thật. Một người thầy
thực sự thì không nói những thứ mình nhớ, mà người ấy nói sự thật. Mọi người
trong xã hội thường nói lại những gì mình nhớ, nói từ trí nhớ, họ chỉ biết nói như
vậy để thấy bản thân mình, học nhiều, nhớ nhiều. Một vị sư thầy không nói như
vậy, vị ấy chỉ nói sự thật, nói về bản chất đường lối của mọi thứ trên đời.
Dù một thầy chân tu cố gắng giảng giải nhưng thật khó làm cho người ta
hiểu. Hiểu được Giáo Pháp thật là khó. Nếu bạn hiểu được Giáo Pháp, bạn nên tu
tập theo như vậy. Không cần phải cạo đầu đi tu mới tu tập được, dĩ vô chùa thì
cũng tốt bởi môi trường tăng đoàn cũng là lý tưởng cho sự tập trung tu tập.
Nhưng để tu tập thực sự, bạn phải dẹp bỏ những sự ngu mờ về thế giới, có lẽ nên
từ bỏ gia đình và của cải (xuất gia), và đi vào rừng để tu. Đó là nơi lý tưởng để tu
tập.
Nhưng nếu chúng ta vẫn còn nặng gánh với gia đình và đủ thứ trách nhiệm
thì làm sao tu được? Một số người nói không thể nào tu nếu vẫn còn là người tại
gia. Hãy coi thử, nhóm người tại gia và nhóm xuất gia nhóm nào lớn hơn? Số
người tại gia lớn hơn nhiều. Nếu cứ nói kiểu đó thì càng làm rối chuyện thêm nữa. Rồi mọi người lại hiểu lầm rằng: ''Tôi không thể trở thành thầy tu, tôi đâu
thể xuất gia, vậy là tôi khỏi tu...''. Trở thành một thầy tu để làm chi! Trở thành
thầy tu mà không lo tu tập thì có nghĩa gì đâu. Nếu bạn thực sự hiểu biết về Giáo
Pháp thì dù bạn có sống tại gia, đang làm giáo sư, kỹ sư, bác sĩ, công chức hay
người ở đợ... thì bạn vẫn có thể tu tập theo Giáo Pháp trong từng phút từng giờ
mỗi ngày.
Nhiều người nghĩ nếu làm người tại gia thì không tu được, nghĩ như vậy là
trật đường rồi. Vậy tại sao người ta có hứng chí làm những việc khác? Khi họ
https://thuviensach.vn
thấy thiếu cái gì, họ cố gắng nỗ lực để làm được thứ đó. Nếu không có tham muốn con người chẳng làm được thứ gì. Nhiều người nói ''Tôi không có đủ thời
giờ để tu''. Tôi nói họ: ''Vậy sao quý vị có thời giờ để thở?''. Thở là điều sống còn
của sự sống con người. Nếu họ biết được việc tu tập Giáo Pháp là quan trọng đối
với sự sống của mình thì họ sẽ coi việc tu tập là quan trọng như hơi thở thôi.
Việc tu tập theo Giáo Pháp không phải là chạy lăng xăng làm này làm nọ
đến khi kiệt sức. Chỉ cần nhìn vào những cảm giác mỗi khi chúng khởi lên trong
tâm. Khi mắt nhìn thấy những hình sắc, tai nghe thấy những âm thanh, mũi ngửi
thấy những mùi hương, lưỡi nếm thấy những mùi vị... tất cả chúng đều truyền đến một cái tâm này, tâm là cái ''người biết''. Giờ khi tâm nhận biết những thứ đó,
điều gì xảy ra? Nếu ta thích đối tượng đó, ta thấy sướng; nếu ta không thích đối
tượng đó, ta thấy khó chịu. Tất cả câu chuyện chỉ là vậy. (Mọi sự khó khổ đều
nằm ở chỗ đó, ngay chỗ tâm này).
Vậy thì ở đâu chúng ta có thể tìm thấy hạnh phúc trong thế gian này? Bạn
vẫn mong suốt đời tất cả mọi người đều luôn nói những lời bạn thích? Có thể
được vậy sao? Không, mơ cũng không có vậy. Và nếu không thể nào có chuyện
đó thì bạn sẽ đi đâu, tìm đâu? Thế gian đơn giản là như vậy, chúng ta phải hiểu
biết thế gian. Hiểu biết sự thật của thế gian ( lokavidū). Thế gian là cái chúng ta nên hiểu biết rõ về nó. Phật đã sống trong thế gian này, Phật không sống ở đâu
khác chúng ta. Phật trải qua đời sống gia đình với những hạnh phúc của nó, nhưng Phật nhìn ra những mặt hữu hạn chúng và Phật đã tách ly khỏi chúng. Giờ
thì quý vị là những Phật tử tại gia thì phải tu tập ra sao? Nếu quý vị muốn tu, quý
vị phải cố gắng đi theo con đường đạo. Nếu chịu khó tu tập theo con đường thì
quý vị cũng nhìn thấy những mặt hữu hạn của thế gian này, và nhờ đó có khả
năng buông bỏ (mọi tham muốn và dính mắc trên đời).
Giống mấy người uống rượu thường nói: ''Tôi bỏ rượu mà không được''. Vì
sao họ không thể bỏ? Bởi họ chưa nhìn ra mặt tác hại và gánh nặng trách nhiệm
của nó. Nếu họ nhìn ra tác hại và gánh nặng trách nhiệm mà rượu bia gây ra, họ
sẽ tự mình từ bỏ chúng chứ không cần ai khuyên răn hoặc vợ con khóc lóc năn nỉ.
Nếu không thấy tác hại và gánh nặng trách nhiệm của việc rượu chè thì họ cũng
chẳng thấy được mặt lợi ích của việc từ bỏ chúng. Nếu không bỏ được những thói
hư tật xấu thì việc tu tập của bạn chỉ là vô ích, bạn chỉ đang tu giỡn tu chơi, chứ
không tu thiệt. Nếu bạn nhìn thấy rõ rệt cái hại và cái lợi của thứ gì thì bạn sẽ tự
https://thuviensach.vn
bỏ hại chọn lợi, không cần ai khuyên răn. Giống như trong câu chuyện về người bắt cá tìm thấy thứ gì trong cái lờ bắt cá của mình. Anh ta biết có gì trong đó, vì
nghe tiếng quẫy nước. Anh cho đó là cá, theo thông thường. Nhưng khi thò tay
vô, anh thấy con gì dài dài, không phải cá. Không nhìn thấy được, anh chỉ nghĩ
đến hai thứ, một là lươn hai là rắn. Nếu quăng lờ bỏ đi, anh lại tiếc vì có thể là
lươn. (Lươn là một món ăn ngon của dân Thái Lan). Nhưng nếu giữ lại và mò tay
vào bắt nó, có thể là rắn thì nó sẽ cắn. Anh ta sinh nghi ngờ. Vì tham nên vẫn tiếc
và giữ lại cái lờ để bắt con ‘lươn’ ra. Nhưng cái gì đây, vừa thấy da nhám nhám
anh ta lập tức quăng ngay. Quang ngay đúng không? Anh ta đâu cần chờ ai
khuyên răn phải quăng đi để khỏi bị rắn cắn. Anh đã tự mình “nhìn thấy” mối
nguy hại và tự mình “quăng bỏ” nó trong giây khắc. Tự thấy con rắn thì rõ rệt
hơn ngàn lần so với những lời nói của người khác. Chẳng cần ai nói với mình về
mối nguy hại đó. Tương tự vậy, nếu chúng ta tu tập đến lúc nhìn thấy bản chất
mọi thứ như-chúng-là, thì chúng ta không còn lầm lẫn và ngu mờ với những thứ
nguy hại.
Mọi người thường không tu tập theo cách như vậy, họ thường tu vì những
thứ khác. Họ không suy xét mọi thứ, họ không quán chiếu về sự già, bệnh, chết.
Họ chỉ nói toàn những chuyện không-già, không-bệnh, không-chết, do vậy họ
chẳng bao giờ tu dưỡng được cái cảm nhận đúng đắn về việc tu hành. Họ đến chùa nghe giảng Giáo Pháp, nhưng họ không thực sự lắng nghe. Nhiều lúc tôi
được mời để nói chuyện trong các dịp lễ, nhưng điều đó trở thành điều khó xử
đối với tôi. Vì sao? Vì khi tôi nhìn mọi người tụ tập đến đó, tôi thấy họ chẳng
phải đến để lắng nghe Giáo Pháp. Một số người thậm chí còn có mùi rượu, nhiều
người hút thuốc, một số thì ngồi luyên thuyên đủ chuyện... họ không có vẻ là những người đến vì lòng thành tâm với Phật Pháp. Nói chuyện ở những nơi đó
không tạo ra lợi lạc gì nhiều. Một số người không thích lắng nghe chắc lại nghĩ
trong đầu: ''Hỏng biết khi nào ổng hết nói... Ông sư cứ nói hoài mình chẳng làm
được chuyện này chuyện nọ...'', và tâm trí họ cứ lăng xăng búa xua như vậy.
Đôi khi họ mời tôi đến nói chuyện chỉ vì hình thức, mời cho có mặt, nên họ
cứ kêu: ''Thầy nói ngắn ngắn thôi nghen thầy!''. Hết ngõ nói luôn, họ không muốn
tôi nói nhiều, điều đó làm họ khó chịu. Khi tôi nghe họ mời mà họ dặn vậy thì tôi
biết ngay họ muốn gì. Những người đó không thích nghe Giáo Pháp. Giáo Pháp
https://thuviensach.vn
chỉ quấy rầy họ. Nhưng nếu tôi chỉ nói ngắn ít, chỉ nói mấy câu thì họ đâu hiểu được gì. Nếu bạn ăn ít thì làm sao no được. Mưa lâu lâu mới thấm đất chứ.
Có lúc tôi vừa nói mấy cấu chưa đủ ấm giọng thì có mấy người say rượu la
lên: ''Rồi, mấy người tránh đường cho Sư Ông nè, sư nói xong rồi, chuẩn bị đi
ra''— họ muốn đuổi tôi đi! Thiệt hết biết. Nếu tôi gặp lại những người như vậy,
tôi sẽ ăn thiệt nhiều cho đầy tràn cái họng để...quán chiếu về điều đó, để có trí tuệ
nhìn thấu suốt bản chất loại người đó. Những người đó giống như người đã uống
đầy nước, không còn chỗ nào để rót vô miệng họ nữa. Uổng phí thời gian và công
sức để dạy họ, bởi tâm họ đã quá đầy, không thể tiếp thu thêm được gì nữa. Đổ
thêm gì vô cũng tràn ra ngoài. Nếu tâm trí họ còn chỗ nào trống thì còn có thể đổ
vào một chút gì, nếu đổ vô được chút gì thì mới có chút ích cho người nhận và
người đổ. (Thầy dạy mà người nghe không tiếp thu được gì thì chẳng mang lại lọi
ích gì cho người dạy và người nghe).
Như vầy, khi mọi người thực sự quan tâm đến Giáo Pháp và họ ngồi im
lặng, lắng nghe kỹ càng, thì tôi cảm thấy hứng thú giảng dạy. Nếu mọi người không chú tâm nghe giảng thì họ cũng giống như chai nước đầy tràn... không còn
chỗ nào để rót vô nữa. Trong những tình huống như vậy, tôi không thấy khởi sinh
chút năng lượng nào để giảng dạy. Tôi không thể phát huy năng lượng để giảng
dạy khi mọi người không bỏ chút năng lượng để tiếp thu.
Thời bây giờ giảng pháp thường là như vậy, càng ngày càng tệ hơn. Người
ta không tìm kiếm sự thật, họ học hỏi những thứ chỉ đủ để kiếm sống, nuôi nấng
và chăm sóc gia đình. Họ học vì sự sống sinh nhai. Có người cũng học hỏi Phật
Pháp, nhưng không nhiều. Sinh viên đại học ngày nay có nhiều kiến thức hơn
sinh viên ngày xưa. Họ có nhiều điều kiện để ăn học, mọi thứ thuận tiện hơn.
Nhưng họ lại có nhiều sự ngu mờ hơn và nhiều sự khổ hơn những người ngày
xưa. Bởi vì sao? Bởi họ chỉ tìm kiếm loại kiến thức dùng để kiếm sống.
Ngay cả các thầy tu cũng vậy. Đôi khi tôi nghe họ nói rằng: ''Tôi không phải
trở thành một tu sĩ để tu tập theo Giáo Pháp, tôi chỉ thọ giới để học hỏi về nó mà
thôi''. Đó là cách nói của những người đã cắt đứt mình khỏi con đường tu tập. Họ
không còn phương hướng nào hết, đó là đường cùng ngõ cụt rồi. Khi những thầy
tu đó giảng đạo thì họ chỉ nói lại theo trí nhớ. (Nghe, đọc và nói lại). Họ có thể
nói một đường, nhưng tâm trí họ thì hoàn toàn nghĩ một nẻo khác. Những sự
giảng dạy đó là không thực.
https://thuviensach.vn
Thế gian cứ như vậy. Nếu bạn muốn sống giản dị, tu tập theo Phật Pháp và sống một cách bình an thì những người khác cho rằng bạn là kẻ lập dị và ngược
với xã hội. Họ còn cho rằng bạn cản trở sự tiến bộ của xã hội. Họ thậm chí còn
chê bai, làm khó bạn. Họ cứ ra mặt làm vậy cho đến lúc nào đó bạn cũng tin theo
họ và bỏ tu, quay lại con đường trần tục, lún sâu và càng sâu vào trong đời sống
thế tục đến nỗi không còn đường thoát ra khỏi nó. Nhiều người than rằng: ''Tôi
không thể thoát ra, tôi không thể bỏ thói đời để tu hành gì nữa, tôi đã lún sâu''.
Đây là xu hướng của xã hội. Xu hướng không ưu tiên coi trọng giá trị của lẽ thật,
của Giáo Pháp.
Giá trị của Giáo Pháp không được tìm thấy trong kinh sách. Kinh sách chỉ là
bề ngoài của Giáo Pháp, đó không phải là sự tự thân chứng ngộ Giáo Pháp. Nếu
bạn chứng ngộ Giáo Pháp thì bạn chứng ngộ cái tâm của mình, bạn nhìn thấy sự
thật ở ngay đó. Khi sự thật trở nên rõ ràng thì nó sẽ cắt đứt dòng chảy vô minh.
Giáo lý của Đức Phật là sự thật không thay đổi, dù là trong thời này hay thời
nào. Phật đã tìm ra sự thật hơn 2.500 trước và sự thật đó vẫn là sự thật cho đến
bây giờ. Giáo lý này là vậy, không nên thêm hay bớt. Phật đã từng nói rằng:
''Những gì Như Lai đã nói ra thì không nên bỏ đi, những gì Như Lại không nói ra
thì không nên đưa vào trong giáo lý''. Phật đã ''niêm phong'' những giáo lý đó. Vì sao Phật phải niêm phong như vậy? Bởi đó là lời dạy của một bậc không còn dính
ô nhiễm. Dù thế gian có đổi thay ra sao, những giáo lý này vẫn không hề thay
đổi. Điều gì là sai thì dù ai nói là đúng, cũng không làm nó bớt sai. Điều gì là
đúng thì dù mọi người có cho là sai, cũng không làm nó bớt đúng. Điều gì đúng
là đúng, điều gì thật là thật, cho dù người ta có nói gì đi nữa. Trải qua bao nhiều
thế hệ sống và chết nhưng những điều đó vẫn không thay đổi, bởi những điều đó
là sự thật, là lẽ thật, là chân lý.
Giờ ta có thể hỏi, vậy ai tạo ra những sự thật đó? Sự thật tự bản thân nó tạo
ra sự thật! Phật có tạo ra sự thật đó không? Không, Phật không tạo ra. Phật chỉ
khám phá ra sự thật, khám phá ra đường lối (quy luật) của vạn vật trên thế gian,
và sau đó Phật mới chỉ dạy lại cho chúng ta. Sự thật mãi mãi là sự thật, dù Phật
có xuất hiện trên thế gian này hay không. Phật chỉ ''sở hữu'' Giáo Pháp theo nghĩa
như vậy, chứ đích thực thì Phật không tạo ra sự thật. (Sự thật có sẵn trong thế
giới, Phật cũng không thể thay đổi những sự thật đó). Sự thật luôn luôn có mặt
mọi lúc mọi nơi. Tuy nhiên, trước đó không-ai đã đi tìm và tìm ra sự Bất Tử để
https://thuviensach.vn
sau đó truyền dạy lại như là Giáo Pháp. Phật không chế ra sự thật, sự thật đã có sẵn trong thế gian vũ trụ.
Có thời sự thật được tỏa sáng và việc tu hành Giáo Pháp nở hoa. Khi thời đó
không còn và nhiều thế hệ đã lần lượt qua đời đến thời mạt pháp, giáo lý lần lần
phai nhạt cho đến lúc biến mất hoàn toàn. Rồi lại đến lúc giáo lý được lập lại và
nở hoa. Hết thời hưng thịnh đến thời suy vong. Bao đời các vị Phật đã xuất hiện
trên thế gian để tìm thấy và truyền thừa giáo lý sau bao nhiều thời gian thế gian
chìm trong bóng tối vô minh. Các vị Phật lần lượt qua đời, nhưng Giáo Pháp thì
không biến mất theo họ. Đích thực thì sự thật (chân lý) chẳng biến đi đâu.
Thế giới cứ xoay vòng thịnh suy thăng trầm như vậy. Giống như cây xoài.
Cây lớn lên, nở hoa xoài và ra trái xoài và những trái xoài chín rụng. Khi chín
rụng, hột trái xoài rớt lại xuống đất và lại mọc lên cây xoài mới. Bắt đầu một chu
kỳ sinh trưởng mới. Nhiều trái xoài lại chín và nhiều hột xoài nữa lại rớt xuống
đất và nhiều cấy xoài mới lại mọc lên. Đó là cách thế giới diễn ra. Nó cũng chẳng
đi đâu xa, nó cũng lòng vòng xung quanh những thứ cũ y hệt.
Sự sống của chúng ta bây giờ cũng vậy. Giờ chúng ta chỉ đang làm những
thứ mà chúng ta đã làm trước kia. Mọi người đều nghĩ suy quá nhiều. Họ quan
tâm tham thích đủ thứ, nhưng chẳng ai đi đến chỗ toại nguyện. Ngày nay có
nhiều thứ khoa học, vật lý học, tâm lý học và đủ thứ. Chúng ta có thể đắm chìm
vào những con số, nhưng cuối cùng cũng chẳng giải quyết được gì rốt ráo, và tất
cả đều kết thúc theo lẽ thật thế gian.
Giả như có một chiếc xe bò được kéo bởi một con bò. Bánh xe không dài,
nhưng dấu xe thì dài. Khi nào con bò còn kéo xe đi, dấu bánh xe còn tiếp tục dài
thêm. Bánh xe chỉ là một vòng tròn, nhưng dấu bánh xe là đường rất dài. Dấu
bánh xe thì dài, nhưng bánh xe thực ra chỉ là một vòng tròn. Khi nào bò còn kéo
thì vết xe còn dài thêm, dài thêm... Nhưng đến một lúc nào đó, con bò mệt mỏi và
buông bỏ gọng xe bò. Con bò đi khỏi và bỏ lại chiếc xe không ở đó. Bánh xe không còn quay. Lúc đó xe cũng mục hư, tất cả quay trở lại các yếu tố-- đất, nước, gió, lửa.
Trong khi đi tìm sự bình an trên thế gian, bạn kéo lê chiếc xe để lại dấu bánh
xe dài ở đằng sau. Khi nào bạn còn chạy theo thế gian thì vẫn chưa dừng lại, vẫn
chưa nghỉ ngơi. Nếu bạn chỉ cần dừng, không còn chạy theo nó, bánh xe ngừng
quay, xe được nghỉ ngơi. Cứ chạy theo thế gian thì bánh xe cứ tiếp tục quay. Tạo
https://thuviensach.vn
nghiệp là giống như vậy, tạo nghiệp xấu là giống như vậy. Còn chạy theo thói tật cố hữu là vẫn còn chạy, chưa chịu dừng lại. Nếu biết dừng lại thì mới có chỗ
dừng lại. Biết dừng lại, đó là cách chúng ta tu tập. (Tu có nghĩa là tập dừng lại
mọi thứ, dừng mọi hành vi và ý nghĩ tạo nghiệp, là đi đến chỗ nghỉ ngơi và bình
an).
https://thuviensach.vn
67
Tuccho Pothila:
Vị Thầy Kinh Sách Suông
Có hai cách để góp phần ủng hộ đạo Phật. Cách thứ nhất là ủng hộ bằng
cách cho tặng (cúng dường) vật dụng vật chất ( āmisapūjā). Bốn thứ cần thiết là
thức ăn, y phục, chỗ ở và thuốc thang. Đây là cách ủng hộ đạo Phật bằng cách
cũng dường cho các tăng và ni, giúp họ có điều kiện sống để tu hành. Việc này
củng cố sự hiểu biết về giáo lý của Phật, và tạo nên sự phát triển của Phật giáo.
Đạo Phật có thể ví như một cái cây. Cây có rễ, thân, nhánh và lá. Tất cả lá,
nhánh và thân đều nhờ vào gốc rễ hấp thu dưỡng chất từ đất và chuyển lên cây.
Cũng như cây nhờ vào gốc rễ để sống sót, những hành động và lời nói của chúng
ta cũng giống như những ''nhánh cây'' và ''lá cây'' phụ thuộc vào tâm: tâm là gốc
rễ hấp thu dưỡng chất, rồi chuyển lên ''thân'', ''nhánh'' và ''lá''. Rồi thân, nhánh, lá
mang hoa kết quả là những hành động và lời nói của chúng ta. Tâm đang trong
trạng thái nào đó, thiện hay bất thiện, thì nó biểu hiện ra bên ngoài như vậy thông
qua hành động và lời nói.
Do vậy, sự ủng hộ đạo Phật bằng cách áp dụng thực hành giáo lý là cách mộ
đạo quan trọng nhất. Ví dụ, vào các dịp lễ Phật, các Phật tử đến chùa nghe các sư
thầy chỉ dạy tránh làm những việc bất thiện và tránh vi phạm giới hạnh đạo đức.
Nhưng mọi người đến đó tham dự cho xong buổi lễ cúng bái rồi về thì không biết
áp dụng thực hành, như vậy cũng chẳng có gì tiến bộ. Cứ như vậy thì chẳng bao
giờ có thể tìm thấy sự thực hành thực sự. Sự ủng hộ đạo Phật một cách đích thực
phải là ''cúng dường'' bằng việc tu tập, bằng việc tu dưỡng giới hạnh, bằng việc tu
tập sự định tâm và trí tuệ. [Giới, định, tuệ]. Đó là cúng dường bằng cách tu tập
( patipattipūjā). Chỉ có cách như vậy thì bạn mới thực sự biết đạo Phật là gì. Nếu bạn không hiểu biết bằng cách tu tập, tức không chịu tu tập để tự mình hiểu biết
thực sự, thì coi như bạn chẳng biết gì về đạo Phật, cho dù bạn có nghiên cứu hết
ba tạng kinh điển Tipitaka.
Vào thời Đức Phật có một Tỳ kheo tên là Tuccho Pothila. Tuccho Pothila là
người học rộng, thông thuộc kinh điển. Vị thầy này rất nổi tiếng và coi quản đến
https://thuviensach.vn
mười tám tu viện. Ai mà nghe đến cái tên ''Tuccho Pothila'' thì rất tâm phục và chẳng ai dám hỏi hay thắc mắc điều gì ông giảng dạy. Tuccho Pothila là một trong những vị để tử học rộng đa văn nhất của Đức Phật.
Một ngày nọ thầy đó đến thăm Đức Phật. Sau khi thầy đảnh lễ chào Phật,
Phật liền chào lại: ''À, chào Vị Thầy Kinh Sách Suông!''...đại khái như vậy! Sau
khi nói chuyện qua lại, thầy ấy chào Phật để ra về, Phật lại nói: ''À thầy về hả, Vị
Thầy Kinh Sách Suông?''.
Phật chỉ nói như vậy. Lúc mới đến Phật nói: ''À, chào Vị Thầy Kinh Sách
Suông!''. Lúc ra về, Phật nói: ''À thầy về hả, Vị Thầy Kinh Sách Suông?''. Phật
không nói gì thêm, đó là tất cả những gì Phật muốn chỉ dạy cho vị thầy đó.
Tuccho Pothila, vị thầy được nhiều người kính nể, đã bối rối: ''Sao Phật lại nói
vậy? Phật muốn nói nghĩa gì?''. Thầy đó cứ suy nghĩ, nghĩ suy, suy xét bằng tất cả
những gì mình đã học, và cuối cùng cũng nhận ra... ''Đúng vậy! Vị Thầy Kinh
Sách Suông – thầy tu chỉ biết học nhưng không biết hành''. Khi quay lại nhìn vào
tâm mình, vị thầy đó nhận thấy mình cũng chẳng hơn gì những người tại gia. Họ
còn tham muốn gì, thầy cũng tham muốn vậy. Họ thích thú gì, thầy cũng thích thú
vậy. Bản chất sa-môn ( samana), bản chất của người xuất gia, không thực sự có bên trong mình, không thực sự có được phẩm chất cao sâu để vững chắc trên con
đường Thánh Đạo và để mang lại sự bình an. 76
Do nhìn ra vậy, thầy ấy bắt đầu tìm chỗ tu tập. Nhưng thầy chẳng biết đi
đâu. Tất cả những người thầy khắp nơi đều là học trò của thầy (ngoại trừ Đức
Phật và các vị thánh đệ tử khác), không ai dám nhận thầy làm học trò. Ai cũng
từng kính nể và kính sợ thầy ấy nên chẳng ai dám làm thầy của thầy ấy.
Cuối cùng, thầy đến gặp một sa-di trẻ nhưng đã giác ngộ, và xin được học tu
theo vị sa-di trẻ đó. Vị sa-di trẻ nói rằng: ''Được, chắc chắn thầy có thể ở đây tu
tập cùng với tôi, nếu thầy thực sự thành tâm chân thực. Nếu thầy không thực sự
thành tâm thì tôi cũng khó mà nhận thầy ở lại tu''. Thầy Tuccho Pothila đã cúi lạy
để xin được làm đệ tử của vị sa-di đó.
Sau đó, vị sa-di trẻ kêu vị thầy đó mặc hết mấy bộ y phục đẹp mắc tiền của
thầy đó, và chỉ xuống khu sình lầy sát bên và nói rằng: ''Giờ thì thầy cứ lội thẳng
xuống bãi sình kia. Nếu tôi không nói ngừng thì không ngừng. Chừng nào tôi
chưa nói lội lên bờ thì thầy không lội lên bờ. Rồi... bắt đầu lội xuống đó!''.
https://thuviensach.vn
Thầy Tuccho Pothila, mặc y chỉnh tề và lội xuống sình. Vị sa-di trẻ không kêu ngừng lại cho đến khi thầy ấy đã gần như chìm xuống dưới sình lầy, chỉ còn
cái đầu. Đến lúc đó, vị sa-di mới nói: ''Giờ thầy có thể ngừng''... thầy ấy ngừng.
''Giờ thầy có thể lội lên bờ!''... và thầy ấy lội lên.
Qua việc trên, chúng ta thấy rõ là thầy Tuccho Pothila đã từ bỏ cái hết cái tự
ta, tự hào của mình. Thầy ấy đã sẵn sàng chấp nhận sự chỉ dạy. Nếu thầy ấy còn
chưa sẵn sàng chấp nhận thì chắc hẳn thầy ấy đã không lội chìm xuống bãi sình
lầy dơ bẩn và nguy hiểm đó. Thầy ấy không còn muốn làm người thầy nổi tiếng
nữa. Sau khi nhìn thấy như vậy, vị sa-di trẻ đã biết rằng thầy Tuccho Pothila đó
đã thành tâm tu hành.
Khi Tuccho Pothila bước lên khỏi bãi sình lầy, vị sa-di trẻ đã dạy cho thầy.
Vị sa-di dạy thầy đó tập quan sát các đối tượng giác quan, tập hiểu biết tâm và
tập hiểu biết các đối tượng giác quan, dùng cách trong ví dụ về một người bắt
thằn lằn trong tổ mối. Nếu tổ mối có sáu lổ thì phải bắt cách nào? Mình cần phải
bịt năm lổ và chừa lại một lổ. Sau đó, mình chỉ cần ngồi im lặng, quan sát và chờ
đợi, canh phòng một cái lổ đó. Khi con thằn lằn chạy ra, ta có thể bắt nó.
Quan sát cái tâm theo cách như vậy. Đóng hết tất cả các mắt, tai, mũi, lưỡi
và thân, chỉ còn lại duy nhất cái tâm. ''Đóng cửa các giác quan'' có nghĩa là kiềm
chế, kiêng cữ và chế ngự chúng, quan sát duy nhất cái tâm. Thiền tập giống như
việc bắt con thằn lằn. Chúng ta dùng sự chánh-niệm (sati) để nhận biết hơi thở.
Chánh niệm là nhớ, niệm (luôn nhớ, thường nhớ, hằng nhớ, thường chiếu), giống
như cách mình luôn hỏi mình '' Ta đang làm gì? '' để luôn nhớ mình đang làm gì.
Còn sự hiểu biết rõ ràng, tức sự rõ-biết ( sampajañña), là sự tỉnh giác biết rõ
'' ngay bây giờ ta đang làm cái này, việc này, điều này' '. Chúng ta tập quan sát hơi thở đi vào và đi ra với một sự chánh niệm (sati) và sự rõ biết ( sampajañña).
Phẩm chất chánh niệm là thứ khởi sinh (có được) từ việc thực hành tu tập,
đó không phải là thứ có được từ việc đọc kinh sách. Hiểu biết rõ những cảm giác
khởi sinh. Tâm này có thể hơi ngưng hoạt động trong chốc lát và một cảm giác
khởi sinh. Chánh niệm làm việc liên quan với những cảm giác đó, nhớ lại (nhớ,
niệm) về những cảm giác đó. Hễ khi nào có chánh niệm thì có sự nhớ (nhắc nhớ,
tâm niệm) rằng: '' Ta sẽ nói'', '' Ta sẽ đi'', '' Ta sẽ ngồi'', vân vân..., và ngay sau đó sẽ
có sự rõ-biết ( sampajañña), đó là sự tỉnh giác biết rõ rằng '' ngay bây giờ ta đang đi'', '' Ta đang nằm xuống'', '' Ta đang trải nghiệm một trạng thái như vầy... ''. Với https://thuviensach.vn
hai phẩm hạnh này, chánh niệm (sati) và sự rõ biết ( sampajañña), chúng ta có thể
hiểu biết tâm chúng ta trong giây khắc hiện tại. Chúng ta có thể biết cách tâm chúng ta phản ứng với những nhận thức giác quan.
Cái mà tỉnh giác, cái mà luôn rõ biết về những đối tượng giác quan thì được
gọi là cái ''tâm''. Những đối tượng giác quan cứ luôn ''nhảy vào, xen vào, lang thang vào'' trong tâm. Ví dụ như có âm thanh của đồng hồ báo điện. Nó đi xuyên
qua tai và đi vào trong tâm, tâm nhận biết đó là âm thanh của đồng hồ báo điện.
Cái nhận thức được âm thanh đó chính là cái ''tâm''.
Bây giờ nói thêm, cái tâm mà nhận biết cái âm thanh đó thì nó vẫn còn rất
căn bản. Đó chỉ là nói đến cái tâm chung chung. Ví dụ khi có âm thanh báo động
thì có thể tạo ra sự khó chịu bên trong cái người nhận biết. Chúng ta cần phải tu
tập làm sao để cái '' người nhận biết'' trở thành cái '' người biết'', đó là trở thành người-hiểu-biết đúng theo sự thật—đó là Phật, người hiểu biết mọi sự đúng thực
như chúng là. Nếu chúng ta không hiểu biết rõ ràng đúng với sự thật (của mọi sự,
mọi thứ diễn ra), thì chúng ta sẽ thấy khó chịu với những âm thanh, tiếng ồn, tiếng xe, tiếng đồng hồ báo điện, vân vân. Cái tâm bình thường, cái tâm của người phàm tục chưa được tu tập, thì nhận biết những âm thanh đó với sự khó
chịu, sân si... Cái tâm bình thường đó chỉ nhận biết theo thiên kiến của nó, chứ
không hiểu biết theo đúng sự thật. Chúng ta phải tu tập huấn luyện nó nhiều hơn
nữa bằng tầm nhìn (chánh kiến) và sự hiểu biết thâm sâu (trí tuệ). Sự hiểu biết và
trí tuệ ( ñānadassana)77 là năng lực của một cái tâm trong sạch, thanh tịnh. Nếu tâm được tu tập như vậy nó mới hiểu biết những âm thanh chỉ là âm thanh. Nếu
chúng ta không dính chấp vào âm thanh thì sẽ không bị khó chịu. Âm thanh tiếng
ồn nổi lên, ta chỉ cần nhận biết nó (chỉ là âm thanh). Điều này được gọi là sự hiểu
biết thực sự về sự khởi sinh của những đối tượng giác quan. Nếu chúng ta tu dưỡng Phật tính, nhận biết rõ ràng âm thanh chỉ là âm thanh, thì nó không quấy
rầy ta, không làm ta khó chịu. Âm thanh khởi sinh do các điều kiện, chứ nó không phải là ‘cái gì’ cả, nó không phải là một ‘thực thể’, một cá thể, là một thứ
‘của chúng ta’ cả. Nó chỉ là âm thanh. Tâm hiểu biết như vậy, thì tâm buông bỏ.
Sự hiểu biết như vậy gọi là Phật ( Buddho), đó là sự hiểu biết một cách rõ
ràng và thấu suốt. Với sự hiểu biết như vậy, chúng ta cứ nhận biết âm thanh chỉ là
âm thanh. Âm thanh chẳng bao giờ quấy nhiễu chúng ta trừ khi chúng ta quấy
nhiễu chúng bằng những suy nghĩ, thiên kiến, chấp nê này nọ; ví dụ như ''Tôi https://thuviensach.vn
ghét nghe tiếng ồn đó, nó làm khó chịu'', thậm chí ''Mấy con chim mới sáng sớm kêu chin chít, làm ồn ào khi đang ngủ''... Khó chịu hay sự khổ khởi lên là do suy
nghĩ này nọ của ta. Ngay đó chính là nguyên nhân của khổ, nguyên nhân là do ta
không hiểu biết sự thật của vấn đề, nguyên nhân là ta chưa có được sự hiểu biết
và trí tuệ, chưa tu dưỡng được Phật trí. Chúng ta vẫn còn chưa nhìn thấy rõ ràng,
chưa tỉnh thức, chưa tỉnh giác. Đây vẫn còn là cái tâm thô thiển, chưa được tu
tập. Cái tâm như vậy là chưa thực sự có ích cho chúng ta.
Do vậy, Phật đã dạy rằng tâm này cần phải được tu tập và phát triển. Cũng
như chúng ta chăm sóc phát triển cái thân, chúng ta cũng cần phát triển cái tâm,
nhưng theo một cách khác. Để phát triển thân, chúng ta cần phải tập luyện thể
dục, chạy bộ hay các môn tập khác vào buổi sáng và chiều. Kết quả là thân được
chắc chắn, khỏe mạnh, các hệ như hô hấp và thần kinh cũng trở nên tốt hơn.
Nhưng để tập cái tâm thì chúng ta không cần động tay động chân, không cần cố
sức chuyển động, mà đưa tâm về trạng thái dừng lại, nghỉ ngơi.
Ví dụ, khi thiền tập, chúng ta chọn một đối tượng, ví dụ như hơi thở vào-ra
làm nền tảng để thiền. Đối tượng này trở thành mục-tiêu chú tâm và quán xét của
chúng ta. Chúng ta nhận biết hơi thở. Để nhận biết hơi thở, chúng ta phải theo dõi
hơi thở bằng sự tỉnh giác, nhận biết nhịp thở, sự đi vào và đi ra của nó. Chúng ta
đưa sự tỉnh giác vào trong hơi thở và buông bỏ tất cả mọi sự khác. Kết quả là ta
chỉ an trú vào duy nhất một đối tượng tỉnh giác, tâm chúng ta trở nên tươi mới
lại. Nếu chúng ta cứ để tâm nghĩ này, nghĩ nọ, nghĩ sự này sự khác, thì có nghĩa
là có nhiều đối tượng tỉnh giác và có nghĩa là tâm không được hội tụ (không hợp
nhất, không tập trung vào một điểm) thì có nghĩa là tâm không đi đến nghỉ ngơi.
Khi nói tâm dừng lại có nghĩa là tâm cảm giác như nó dừng lại, nó không
còn chạy đây chạy đó. Giống như người có một con dao bén. Nếu dùng để cắt
chặt xén búa xua nào đá, nào gạch, nào cây cỏ... thì dao sẽ mau bị cùn. Chúng ta
nên dùng dao bén để cắt gọt cái gì hữu dụng cho mình. Tâm cũng vậy. Nếu chúng
ta cứ để tâm lăng xăng chạy theo những ý nghĩ và cảm giác này nọ liên tục vô giá
trị và vô ích, thì tâm sẽ bị mệt mỏi và yếu đuối. Tâm mệt mỏi và yếu đuối vì lăng
xăng liên tục chỗ này chỗ nọ là cái tâm không có năng lượng; khi tâm không có
năng lượng thì trí tuệ sẽ không khởi sinh, bởi vì tâm không có năng lượng là tâm
không tập trung, không có định samādhi (không được tập trung, không được hợp
nhất, không được hội tụ).
https://thuviensach.vn
Nếu tâm không ngừng lại thì bạn không thể nhìn thấy các đối tượng giác quan một cách rõ ràng như-chúng-là. Sự hiểu biết rõ rệt rằng: “Tâm là tâm, các
đối tượng giác quan chỉ là các đối tượng giác quan”; sự hiểu biết đó chính là gốc
rễ từ đó đạo Phật lớn lên và phát triển. Đó là cốt lõi và trái tim của đạo Phật.
Chúng ta phải tu dưỡng tâm này, phát triển nó, tu tập nó trong sự tĩnh lặng
và trí tuệ. Chúng ta tu tập tâm để tâm có giới hạnh và trí tuệ bằng cách làm cho
tâm ngừng lại và từ đó giúp trí tuệ khởi sinh; cụ thể hơn là bằng cách hiểu biết
tâm này như-nó-là.
Quý vị biết không, cách của nhân loại là, cách chúng ta làm mọi thứ là giống
như những đứa trẻ (theo một nghĩa sau đây). Một đứa trẻ thì không biết gì. Người
lớn khi nhìn những hành vi của một đứa trẻ con, nhìn cách nó chơi đùa và chạy
nhảy tung tăng này nọ, những hành động của nó dường như chẳng có mục đích
gì. Nếu tâm chúng ta không được tu tập thì nó cũng giống như một đứa trẻ.
Chúng ta nói không có sự tỉnh giác (không có ý thức) và hành động không có trí
tuệ. Chúng ta có thể hủy hoại (tâm) mình hoặc gây ra những nguy hại không biết
trước, và thậm chí chưa bao giờ biết đến điều đó. Một đứa trẻ con thì không biết
gì, nó chỉ chơi đùa lăng xăng như mọi đứa trẻ con. Cái tâm còn ngu dốt của chúng ta cũng giống như vậy. Nó cũng liên tục lăng xăng này nọ.
Do vậy, chúng ta cần tu tập tâm này. Phật đã dạy phải tu tập cái tâm, phải
dạy cái tâm. Ngay cả khi quý Phật tử giúp đỡ đạo Phật bằng cách góp công cúng
dường bốn loại vật dụng cần thiết nói trên (thức ăn, chỗ ở, y phục và thuốc men)
cho các tăng ni tu hành, thì sự ủng hộ đó cũng còn là bề ngoài, chỉ là phần ''vỏ
cây'' hay lớp ''gỗ mềm'' của cây, chưa phải là phần cốt lõi của cây. Sự ủng hộ và
theo đạo Phật đích thực là ở chỗ tự thân thực hành chứ không phải chỗ khác, đó
là tu tập ba nghiệp hành động, lời nói và ý nghĩ theo như giáo lý của Phật. Cách
này mới mang lại kết quả nhiều hơn. Nếu chúng ta chánh trực và chân thật, tu tập
có được sự giới hạnh và trí tuệ, thì sự tu tập đó mới mang lại sự giàu đức giàu trí.
Như vậy mới không còn tính hung bạo, chiến đấu, sân hận trong tâm. Đây chính
là cách đạo của chúng ta dạy để chúng ta trở nên thiện lành.
Nếu chúng ta cứ cho rằng những giới hạnh đạo đức là chuyện xưa rồi, vậy
thì dù sư thầy có chỉ dạy hết sự thật chân lý thì sự tu tập của chúng ta cũng thiếu
sót. (Không giới hạnh đạo đức thì không có gốc để tu tập tâm trí tuệ). Chúng ta
có thể có khả năng học hiểu các giáo lý và nói đi nói lại đủ điều về chúng, nhưng
https://thuviensach.vn
điều đó chẳng có giá trị gì nhiều. Điều quan trọng là phải tu tập thực hành theo những giáo lý đó, nếu chúng ta thực sự muốn hiểu biết về chúng. Nếu chúng ta
không chịu triển khai thực hành thì điều đó có lẽ là sự cản trở lớn nhất cho chúng
ta, có thể cho đến vô vàn kiếp sau chúng ta cũng không thể hiểu biết sâu sắc về
chỗ cốt lõi của đạo Phật. Cứ như vậy, chúng ta sẽ chẳng bao giờ hiểu được phần
cốt lõi của đạo Phật.
Do vậy, việc thực hành giống như một chìa khóa, chìa khóa của việc thiền
tập. Thiền tập là thực hành. Nếu chúng ta nắm rõ chỗ này như nắm chắc chìa khóa trong tay, thì dù có trở ngại như ổ khóa khó đến mức nào, chúng ta cũng mở
được nó ra. Nếu chúng ta chẳng nắm gì chắc trong tay, không nắm được chìa
khóa, thì chúng ta khó mà giải mở được ổ khóa. Chúng ta sẽ chẳng bao giờ thấy
biết thứ gì quý giá nằm ở trong rương.
Thực tế có hai loại sự hiểu biết (hai loại tri kiến). Người hiểu biết Giáo Pháp
thì không sáo rỗng nói những lời do mình nghe học nhớ, mà người đó chỉ nói sự
thật (do người đó đã tự thân trải nghiệm). Người thế tục thì thường nói những lời
ngụy nghĩa, giả tạo (dù rằng ngay cả khi họ không chủ định nói láo để lừa ngay
cái gì). Ví dụ, có hai người rất lâu tình cờ gặp lại nhau trên một chuyến tàu, bởi
họ sống ở những nơi cách xa nhau. ''Trời ơi lạ thiệt, tôi vừa mới nghĩ đến anh
đó!'' hoặc ''Này anh, gặp anh tôi mừng hết lớn luôn đó!''... Thực ra không phải
vậy. Họ chẳng bao giờ nghĩ nhớ tới nhau, nhưng ai cũng hay nói lên như vậy khi
tình cờ gặp nhau. Và điều đó trở thành lời nói dối, không thật tâm. Đúng vậy, tự
nhiên cứ nói dối một cách vô ý thức như vậy. Đây là sự nói dối mà không biết
rằng tâm mình đã nói dối. Đó là một dạng tinh tế của sự ô nhiễm trong tâm, và
những điều đó xảy ra thường xuyên trong đời sống của mỗi người.
Do vậy, chúng ta cần phải tu tập cái tâm một cách khéo léo và sâu sắc. Trở
lại việc tu tập tâm, thầy Tuccho Pothila đã làm theo những lời hướng dẫn của vị
sa-di trẻ kia: thở vào, thở ra... ý thức chánh niệm về mỗi hơi thở... cho đến khi
thầy ấy nhìn thấy rõ kẻ nói dối bên trong tâm mình, nhìn thấy sự giả dối của chính tâm mình. Thầy ấy nhìn thấy những ô nhiễm ngay khi chúng khởi lên,
giống như tỉnh giác nhìn thấy con thằn lằn ngay khi nó chạy ra khỏi hang mối
vậy. Thầy ấy nhìn thấy những ô nhiễm và nhận thức rõ bản chất đích thực của
chúng ngay khi chúng khởi sinh. Thầy ấy nhận biết rõ trong một giây khắc tâm
tạo tác ra điều gì, giây khắc tiếp theo tâm tạo tác ra điều gì khác.
https://thuviensach.vn
Ý nghĩ, suy nghĩ là thứ do tạo tác mà có, là một pháp hữu vi ( sankhata dhamma), đó là thứ được tạo tác bởi những điều kiện (duyên) tác động. Ý nghĩ
không phải là thứ vô tác, không phải là một pháp vô vi ( asankhata dhamma), không phải không điều kiện (vô duyên) mà có. Cái tâm đã được tu tập thuần thục,
là cái tâm với một sự tỉnh giác hoàn hảo, thì nó không tạo tác ra những trạng thái
tâm. Loại tâm đó có thể hiểu biết thâm sâu về bốn sự thật Tứ Diệu Đế và vượt
trên những tham muốn chạy theo những đối tượng trần cảnh bên ngoài. Hiểu biết
về bốn Diệu Đế là hiểu biết về sự thật, chân lý. Cái tâm luôn phóng tác thì luôn
luôn tránh né sự thật đó, nó cứ luôn giả giọng nói rằng ''cái đó tốt'' hoặc ''cái này
đẹp''; nhưng nếu có Phật tính trong tâm thì tâm không còn giả lừa chúng ta nữa,
bởi lúc đó chúng ta đã hiểu biết rõ tâm đúng-như-nó-là. Lúc đó tâm không còn
tạo tác ra những trạng thái tâm ngu si ngu mờ nữa, bởi đã luôn có mặt sự tỉnh-
giác rõ- ràng thấy biết rõ tất cả các trạng thái tâm là bất ổn định, không bền lâu,
có rồi mất, sinh diệt liên tục, và là nguồn gốc của sự khổ đối với những ai còn
dính chấp vào chúng.
Dù có đi đâu hay làm gì, cái “người biết” luôn có mặt thường trực trong tâm
của thầy Tuccho Pothila. Thầy quan sát những sự tạo tác khác nhau và những sự
phóng túng khác nhau của tâm mình bằng một sự hiểu biết. Thầy ấy nhìn thấy
cách cái tâm giả lừa đủ mọi kiểu cách khác nhau. Thầy ấy nắm chắc cốt-lõi của
việc tu tập, nhìn thấy rõ rằng ''Chính cái tâm giả lừa này lại là cái “người quan
sát”—đó chính là cái “người” dẫn dắt chúng ta đến những cực đoan của sướng và
khổ và đưa đẩy chúng ta vào trong vòng xoáy của vòng luân hồi sinh tử bất tận,
đầy những sướng và khổ, thiện và ác—tất cả là do “kẻ” này''. Thầy Tuccho
Pothila nhận ra sự thật và nắm chắc cốt-lõi tu hành, giống như người nắm chắc
được cái đuôi con thằn lằn. Thầy ấy nhìn thấy cách vận hành tạo tác của cái tâm
ngu mờ, si mê và vô minh.
Đối với chúng ta cũng vậy. Chỉ có tâm này là quan trọng. Do vậy người tu
mới nói là tu tập cái tâm. Giờ quý vị có thể thắc mắc: Nếu tâm đã là tâm, thì chúng ta sẽ tu tập cái gì ở đây? Như vầy, bằng cách tu tập sự chánh-niệm (sati) và sự rõ-biết ( sampajañña) thường trực và liên tục thì chúng ta có khả năng hiểu biết cái tâm. Cái “người biết” là một bước đi trước cái tâm, cái “người biết” là cái hiểu biết trạng thái của tâm. Tâm là tâm. Cái người hiểu biết sự ‘tâm đơn giản chỉ
là tâm’ chính là cái “người biết”. Nó đứng trên cái tâm. Cái “người biết” đứng
https://thuviensach.vn
trên cái tâm, và bởi vậy nó có thể nhìn xuống quan sát cái tâm, chỉ dạy cho cái tâm biết được điều gì đúng và điều gì sai, điều gì thiện và điều gì ác. Nói tóm lại,
mọi thứ đều quay lại trong cái tâm phóng túng này (tâm phàm tục, chưa được tu
tập). Nếu tâm bị dính kẹt vào những sự phóng túng tạo tác của nó, thì lúc đó không có sự tỉnh-giác, và nếu vậy sự tu tập chỉ là vô ích, vô kết quả.
(Giống như một người gác gian cần phải có sự tỉnh giác thường trực nơi
cổng ra vào. Nhưng do tâm người đó phóng túng ra ngoài đường, xe cộ, chim
chóc hay những vọng tưởng khác, thì coi như người đó không có sự tỉnh-giác
canh phòng nơi cổng ra vào, ai ra ai vô làm gì cũng không thấy, và như vậy công
việc gác gian là vô ích và không kết quả. Việc tu tập hay thiền tập là tập luyện
khả năng tỉnh-giác một cách thường trực và chánh niệm để có thể quan sát tâm
này và những trạng thái của nó. Nếu để mất chánh niệm, tâm lăng xăng chỗ khác
hoặc để tâm chạy theo những trạng thái tâm này nọ, thì coi như là không có sự
tỉnh-giác, và do vậy sự thiền tập không mang lại kết quả).
Do vậy, chúng ta cần phải tập luyện tâm này lắng nghe Giáo Pháp, tu dưỡng
Phật tính, tu tập sự tỉnh giác rõ ràng và sáng tỏ, để cho nó đứng bên trên và bên
trước cái tâm bình thường và biết rõ những gì đang xảy ra bên trong cái tâm phàm tục đó. Chỗ này chính là cái lý chúng ta tập thiền với chữ Bud-dho [Đức
Phật], để cho chúng ta có thể hiểu biết cái tâm trước một bước và trên một bước
hơn nó. Chỉ cần ngồi quan sát tất cả mọi chuyển động của cái tâm, dù tốt hay xấu,
lành hay không lành, cho đến khi cái “người biết” nhận biết được “tâm chỉ là tâm”, chứ không phải là một cái ‘linh hồn’, một cái ‘ta’, cái ‘ngã’ hay là một ‘ai’
cả. Đây chính là phương pháp Chánh niệm về Tâm ( cittānupassanā)78 mà Phật đã nói trong kinh Bốn Nền Tảng Chánh Niệm ( Satipatthana Sutta). Tập nhìn thấy
tâm theo cách như vậy giúp chúng ta có thể hiểu ra rằng “tâm là luôn luôn biến
đổi (vô thường), là bất toại nguyện (khổ) và không có chủ thể (vô ngã). Tâm này
không phải là của ta. Tâm này không thuộc về chúng ta.
Chúng ta có thể tóm lược như vầy: Tâm là cái nhận biết những đối tượng
giác quan; Những đối tượng giác quan là khác với tâm; Cái “người biết” hiểu biết
về cả tâm và những đối tượng của tâm đúng-như-chúng-là. Chúng ta phải dùng
sự chánh niệm (sati) để thường xuyên làm sạch cái tâm. Ai cũng có khả năng chú
tâm chánh niệm (sati), ngay cả con mèo cũng có khả năng đó, khi nó đang rình
bắt một con chuột. Con chó cũng có khả năng đó, khi nó đang chú tâm và sủa vào
https://thuviensach.vn
một người lạ. Đó là dạng chú tâm chánh niệm, nhưng nó khác với sự chú tâm chánh niệm theo đúng như Giáo Pháp. Ai cũng có khả năng chú tâm chánh niệm
(sati), nhưng có nhiều mức độ chú tâm chánh niệm khác nhau, giống như mức độ
chú tâm khác nhau của nhiều người khác nhau khi họ đang nhìn vào cái gì. Giống
như vầy, khi tôi nói quán xét về thân, nhiều người lại nói rằng: ''Có gì lạ đâu mà
quán xét thân này? Ai mà chẳng nhìn thấy thân rồi. Tóc thì chúng tôi thấy rồi,
lông chúng tôi thấy rồi... móng, răng, da, thịt, gân, tủy, thận...chúng tôi cũng nhìn
thấy hết rồi... Vậy quán xét làm chi?''. 79
Mọi người thường nghĩ như vậy. Đúng là họ nhìn thấy thân, nhưng sự nhìn
đó không phải là sự nhìn thấy thực thụ, họ không nhìn thấy bằng sự hiểu-biết, bằng Phật trí ( Buddho), bằng cái “người biết”, bằng “người tỉnh thức”. Họ chỉ
nhìn thấy thân theo cách thông thường, họ chỉ nhìn thấy bằng mắt thường. Chỉ
nhìn thấy thân đơn giản như vậy là chưa đủ. Nếu chúng ta chỉ nhìn thấy thân như
vậy là thì khó biết và còn nhầm lẫn. Chúng ta phải nhìn thấy thân-trong-thân thì
mọi thứ mới trở nên rõ ràng hơn. Nếu chỉ nhìn thấy thân theo cách người phàm
thì chúng ta sẽ bị nó giả lừa, sẽ bị nó quyến rũ bằng sắc vẻ bề ngoài của nó. Nếu
không nhìn thấy bản tính luôn biến hoại (vô thường), bất hoàn hảo, bất như ý (khổ) và vô chủ nhân (vô ngã) của nó thì tâm tham dục (nhục dục, sắc dục, kāmachanda)80 sẽ luôn luôn khởi sinh và đầy ắp trong tâm kẻ phàm phu. Ta sẽ
luôn bị mê hoặc bởi những hình sắc (như sắc thân, diện mạo...), những âm thanh
(như lời nói dễ nghe, gợi tình, tiếng hát hay...), những mùi hương, những mùi vị
(mùi thân thể, mùi vị nam nữ...) và những cảm giác (do tình cảm, cảm xúc, do
chạm xúc...). Cứ nhìn và bị dính theo những sắc vẻ bề ngoài như vậy là cách nhìn
của con mắt trần bằng thịt, khiến cho ta cứ yêu thích, ghét chê và phân biệt đẹp
xấu này nọ liên tục đủ cách thành những (nhận thức) vui và không vui, dễ chịu và
khó chịu, sướng và khổ... liên tục và liên tục trong suốt sự sống.
Đức Phật đã dạy rằng nhìn theo kiểu như vậy là chưa đủ, nhìn bằng mắt trần
chỉ là cách nhìn một-phía. Chúng ta cần phải biết nhìn bằng ''con mắt của tâm''.
Nhìn thấy thân trong thân. Nếu chúng ta thực sự nhìn vào bên trong thân này... thì
sẽ thấy: Ui! thân này thật gớm ghiếc. Trong thân trộn lẫn những thứ hôm nay và
những thứ hôm qua, chúng ta không thể nói thứ nào là thứ nào. Nhìn theo cách
như vậy thì thấy rõ hơn nhiều so với cách nhìn bằng con mắt tham dục. Quán xét
và nhìn bằng con mắt của tâm, bằng con mắt trí tuệ.
https://thuviensach.vn
Sự hiểu biết của người đời thì khác. Nhiều người không biết thiền quán về
năm thứ đầu tiên dễ nhận thấy nhất trên thân người, đó là: tóc, lông, móng, răng
và da. Họ cứ nói rằng họ đã nhìn thấy rồi, nhưng họ chỉ nhìn thấy bằng con mắt
tham dục thường ngày, bằng con mắt ''điên đảo'' chỉ nhìn ngắm những thứ họ
thích nhìn. Để nhìn thấy thân trong thân bạn phải nhìn thấu rõ hơn cách nhìn đó.
Đây là cách tu tập (thiền quán hay thiền chánh niệm về thân) có thể giúp
bứng bỏ những thói tâm dính chấp vào cái thân năm-uẩn ( khandha). 81 Bứng bỏ
được sự dính chấp ràng buộc là bứng bỏ khổ đau, bởi sự ràng buộc dính chấp vào
thân năm-uẩn là nguyên nhân gây ra khổ. Nếu khổ khởi sinh thì nó ở ngay đây,
ngay chỗ sự dính chấp vào năm uẩn. Không phải trong bản thân năm uẩn là khổ,
mà chính sự dính chấp vào chúng, coi chúng là ‘của ta’... thì mới là khổ.
Nếu ai thiền tập và nhìn thấy rõ ràng những sự thật đó thì sự khổ sẽ dần được tháo gỡ ra, giống như kiểu cây đinh con vít được vặn tháo ra vậy. Vặn tháo
từ từ cây đinh cây vít và nhổ nó ra. Tâm cũng vặn tháo ra theo cách như vậy, tháo
bỏ những dính chấp ràng buộc, buông bỏ buông bỏ, tháo bỏ những thói tâm đối
đãi ám mụi từ bao kiếp về cái tốt và cái xấu, về sở hữu và những thứ của-ta, về
danh và lợi, về sướng và khổ...
Nếu chúng ta không biết sự thật về những thứ của thân thì giống như ta cứ
siết chặt cây đinh con vít mãi mãi. Càng lúc càng chặt thêm cho đến khi nó nghiền nát ta bên dưới và ta luôn bị khổ vì mọi sự mọi thứ dính chấp. Khi ta biết
rõ mọi thứ ra sao thì ta sẽ vặn tháo trở ra theo chiều ngược lại. Trong Giáo Pháp
chúng tôi gọi đó làm khởi sinh sự buông bỏ, sự chán bỏ, sự lìa bỏ ( nibbidā), đó là sự không còn mê tham hay dính chấp vào những thứ giả tạm của thân này và của
thế gian. Ta trở nên chán ngán với mọi thứ và ta dẹp bỏ sự tham chấp vào chúng.
Nếu chúng ta tháo bỏ theo cách như vậy thì chúng ta sẽ tìm thấy sự bình an.
Nguyên nhân của khổ là do dính chấp vào đủ thứ. Do vậy chúng ta cần phải
loại bỏ nguyên nhân, bứng bỏ gốc rễ của nó và ngăn không cho nó tái tục gây khổ
nữa. Người đời có một vấn đề khó giải—đó là vấn đề dính chấp. Chỉ vì duy nhất
sự dính chấp này (gồm có tham và si) mà người ta giết nhau. Tất cả mọi vấn nạn,
từ phạm vi cá nhân, gia đình, xã hội... đều khởi sinh từ một nguyên nhân gốc rễ
này. Chẳng ai thắng được gì... họ giết nhau nhưng cuối cùng chẳng ai dành được
gì. Tôi không hiểu tại sao con người trên thế giới vẫn còn chiến đấu và giết nhau
như vậy để rốt cuộc chẳng được gì.
https://thuviensach.vn
Quyền lực, của cải, chức phận, danh tiếng, sướng và khổ... tất cả đều là những thứ thế tục, đó là những pháp thế gian. Những pháp thế gian bao bọc
những người thế tục. Những người thế tục thì bị dẫn dắt đảo điên liên tục bởi những pháp thế gian, đó là những được-mất, khen-chê, vinh- nhục, sướng-khổ.
(Đó là tám pháp thế gian bao phủ và chi phối tâm trạng của người phàm phu).
Xưa nay có người còn giết người để cướp của, để tranh giành quyền lực và địa vị.
Tại sao? Bởi họ coi những thứ đó là hệ trọng nhất trong cuộc đời của họ. (Họ
muốn được đủ thứ, muốn được khen nịnh, muốn được vinh danh uy quyền, và muốn được sướng, không bị khổ). Khi họ được người ta đề bạt vào chức vị nào
đó, họ mang chức vị đó vào đầu luôn, giống như ông thôn trưởng mới được bầu
trở thành người đứng đầu hay trở thành ‘cái đầu’ của ngôi làng vậy. Sau khi được
bổ nhiệm ông trở thành kẻ ''nghiện chức quyền''. Nếu bạn bè cũ đến thăm hỏi, ông ta không nói thì cũng nghĩ: ''Làm gì đến hoài vậy. Đâu còn kiểu bạn bè lom
com như xưa nữa đâu. Giờ tui đã là ‘sếp’ rồi mà''. Thói đời là vậy!
Đức Phật dạy chúng ta nên hiểu rõ tính chất của những thứ: của cải, danh
lợi, tiếng khen và sự khoái sướng. (Bốn thứ hay bốn pháp thế gian mà người đời
liên tục chạy sau khi được sinh ra). Nếu có được chúng thì ta cứ nhận lấy chúng
như chúng là, nhận lấy một cách buông bỏ (không nhận lấy với lòng tham muốn
có thêm nhiều nữa). Đừng để chúng nhảy lên đầu ta. Nếu chúng ta không hiểu
biết rõ những điều đó thì chúng ta sẽ bị lừa và cứ chạy theo tham chấp về của cải,
tiền bạc, nhà cửa, con cháu, người thân thuộc... chạy theo đủ thứ trên đời! Nếu
chúng ta hiểu rõ về chúng, chúng ta sẽ biết tất cả chúng chỉ là những thứ vô thường, giả tạm. Nếu chúng ta bám dính theo chúng, chúng trở thành những ô
nhiễm trong tâm.
Tất cả những thứ đó đều khởi động sau khi con người được sinh ra. Đầu tiên
lúc sinh ra ‘con người’ chỉ có phần danh và sắc ( nāma và rūpa), tức phần thân thể
và phần tâm. mà thôi. Sau đó chúng ta đặt thêm tên ''Ông Phượng'', ''Bà Tím'' và
đủ thứ sau đó. Những thứ đặt thêm là những quy ước. Sau đó còn gán thêm nhiều
danh chức như ''Đại tá'',
''Tướng'' và vân vân. Nếu chúng ta không hiểu rõ đó chỉ là những sự quy ước
thì chúng ta cứ tưởng chúng là những thứ “thiệt” và cứ mang chúng theo mình
khắp nơi suốt đời. Vì không hiểu những pháp thế gian là quy ước và giả tạm, nên
chúng ta cứ cố sức mang theo những thứ của cải, vật sở hữu, danh phận, chức
https://thuviensach.vn
tước theo mình suốt đời. Nếu ai có quyền thì người đó sẽ lên giọng lệnh này lệnh nọ... ''Bắt tù người này và xử tội''... Chức vị đưa ra quyền lực. Chữ ''chức vị'' ở
đây là chỗ người ta dính chấp. Ở nhiều nơi, khi có chức vị người ta lập tức ra
lệnh; không cần đúng hay sai, họ cứ làm theo tâm trạng và ý muốn của họ. Rồi họ
lại làm những lỗi sai lầm như trước, càng lúc càng đi xa khỏi con đường chánh
trực.
Ai hiểu Giáo Pháp thì không hành xử như vậy. Tốt-xấu, thiện-ác đã có mặt
trên thế gian tự thuở nào... nếu của cải và danh lợi đưa đến trên đường đời của ta,
ta cứ coi đó là những thứ của cải và danh lợi, đừng để cho chúng trở thành ‘ta’,
đừng nhận lầm những thứ đó là ‘ta’. Chúng ta chỉ dùng chúng để thực hiện những
trách phận cần nên làm và sau đó buông thả chúng. Bản thân ta vẫn không thay
đổi, không thay đổi hay biến đổi theo những thứ đó. Nếu chúng ta thiền tập thành
công về những thứ đó, thì khi những thứ đó xảy đến trong đời ta, ta vẫn bình thản
và không bị đánh lừa bởi chúng. Chúng ta sẽ không bị phiền não, không bị tác
động, vẫn tự tại như thường. Mọi thứ cuối cùng rồi cũng như nhau, rốt cuộc là
vậy.
Đó là cách Phật muốn chúng ta hiểu biết về mọi sự. Dù ta có nhận gì, tâm
không thêm thắt gì vào đó. Họ bầu cử bạn thành ngài thị trưởng... ''Ừ, thì tôi sẽ
làm thị trưởng, nhưng tôi không phải là cái ‘chữ chức’ đó''. Họ cử bạn làm trưởng
nhóm... ''Ừ, tôi làm, nhưng tôi không phải là cái ‘trưởng nhóm’''. Dù ai có chọn
bạn làm chức vị gì, bạn cứ nhận lấy nếu là việc nên làm... ''Vâng, tôi làm, nhưng
tôi không phải là vậy!''. Rốt cuộc sau cùng, chúng ta là gì? Rốt cuộc rồi chúng ta
cũng chết. Dù họ co bầu chọn bạn là gì trong đời, cuối cùng bạn cũng vậy, cũng
chẳng khác gì mọi người, cũng chết. Tất cả đều đi đến kết cục đó. Vậy thì ta còn
nói gì được bây giờ? Nếu chúng ta nhìn thấy mọi thứ theo cách như vậy thì chúng
ta có được một chỗ an-trú chắc chắn và một sự bằng-lòng thực sự. Chẳng thay
đổi được gì. (Vậy ta nên biết bằng lòng với những quy luật và lẽ thật của mọi thứ
diễn ra).
Đây là cách không bị đánh lừa và không bị lôi kéo bởi những thứ trên thế
gian. Bất cứ thứ gì xảy đến trong đời ta, đó chỉ là những điều kiện. (Tâm chúng ta
đã được tu tập để hiểu biết rõ như vậy). Chẳng còn thứ gì có thể dụ dỗ cái tâm đó
tiếp tục tạo tác hay phóng túng nữa; không còn có thể lôi kéo nó vào chỗ tham,
sân, si nào nữa.
https://thuviensach.vn
Giờ tôi xin nhắc lại, đây là cách để trở thành một người hộ đạo đích thực của đạo Phật. Dù quý vị có thuộc những người được ủng hộ cúng dường (như Tăng,
Ni) hay thuộc những người ủng hộ (như người tại gia, thí chủ), thì quý vị cũng
cần phải suy xét vấn đề này một cách thấu suốt. Hãy tu tập pháp giới-hạnh ( sīla-
dhamma) bên trong tâm mình. Đây là con đường chắc chắn nhất để ủng hộ đạo
Phật. Ủng hộ đạo Phật bằng cách cúng dường bốn loại vật phẩm như thức ăn, chỗ
ở, y phục và thuốc men thì cũng là tốt, nhưng loại cúng dường đó chỉ mới chạm
đến phần ''gỗ mềm'' của đạo Phật. Đừng quên điều đó. Một cái cây có vỏ, phần gỗ
mềm và phần gỗ lõi bên trong, và ba phần này là liên quan tương trợ lẫn nhau.
Phần lõi cũng nhờ có lớp vỏ cây và lớp gỗ mềm bên ngoài. Phần gỗ mềm cũng
nhờ có lớp vỏ cây và phần gỗ lõi bên trong. Chúng tồn tại một cách tương quan
tương tức với nhau. Cũng giống như những giáo lý về Giới Hạnh, Thiền Định và
Trí Tuệ, tức Giới Định Tuệ ( Sīla, Samādhi, Paññā) của Phật. Giới Hạnh là để
thiết lập những hành động và lời nói một cách chánh trực, đúng đắn. Thiền Định
là để tập trung (gom tụ, hội tụ, hợp nhất) tâm để đạt đến khả năng định tâm. Trí
Tuệ là sự hiểu biết thấu suốt về bản chất của tất cả mọi điều kiện, hiện tượng.
Hãy học hiểu con đường này, thực hành con đường này, rồi bạn sẽ hiểu được đạo
Phật một cách sâu sắc nhất.
Nếu quý vị không hiểu được những điều này, thì quý vị sẽ luôn luôn bị dẫn
lừa và chạy theo những thứ của cải vật chất, bị dẫn lừa bởi chức vị địa vị, bởi
khoái lạc giác quan và bởi bất cứ thứ gì chạm đến quý vị. Cứ làm làm những việc
như đi chùa, ủng hộ cúng dường đạo Phật theo cách bề ngoài thì chẳng bao giờ
chấm dứt sự tranh đấu, cãi vả, thù ghét, ác độc, tranh đấu, giết hại trên thế gian
này. Nếu muốn dừng lại tất cả những hành vi (nghiệp) bất thiện đó, chúng ta cần
phải tu tập quán xét sâu sắc về bản chất của những thứ thế gian: được/mất, khen/chê, vinh/nhục và sướng/khổ. Chúng ta phải quán xét sâu sắc về sự sống
của mình và làm cho cuộc sống diễn ra theo hướng con đường của giáo lý chánh
đạo. Chúng ta phải quán xét rằng tất cả mỗi chúng sinh trên thế gian đều là một
phần của tất cả thế giới chúng sinh. Chúng ta cũng như họ, họ cũng như chúng ta.
Họ cũng có hạnh phúc và khổ đau như chúng ta. Tất cả đều gần như nhau. Nếu
chúng ta biết quán xét theo cách như vậy, sự hiểu biết và bình an sẽ khởi sinh
trong ta. Đây chính là nền tảng của đạo Phật.
https://thuviensach.vn
68
Nước Tĩnh Lặng Mà Chảy
82Bây giờ quý thầy hãy chú tâm, không để tâm lăng xăng nghĩ ngợi về những thứ khác. Tạo cảm giác như ngay bây giờ các thầy đang ngồi trên núi hay trong
rừng, tất cả chỉ một mình. Cái gì đang ngồi ngay đây và bây giờ? Có thân và tâm,
tất cả chỉ vậy, chỉ có hai thứ này. Tất cả những thứ trong cái đống đang ngồi đây
được gọi chung là ''thân''. Còn ''tâm'' là cái đang biết và đang nghĩ ngay lúc này.
Hai thứ này còn được gọi là ''sắc'' ( rūpa) và danh ( nāma). ''Nāma'' (danh) là chỉ
về những cái không phải sắc thể-- đó là bốn tập hợp (uẩn) cảm giác, nhận thức, ý
nghĩ và thức (thọ, tưởng, hành, thức)—chúng không thuộc thể sắc hay vật chất.
Khi mắt nhìn thấy hình sắc, hình sắc đó gọi là sắc ( rūpa), nhưng sự biết thì được gọi là danh ( nāma), tức thuộc phần tâm. Một cái ‘con người’ gồm có hai thứ: danh và sắc, hoặc nói đơn giản đó là phần tâm và phần thân.
Hiểu biết rằng cái ngồi đây ngay bây giờ chỉ gồm thân và tâm. Nhưng chúng
ta luôn lầm lẫm cái này với cái kia. Nếu chúng ta muốn được bình an, chúng ta
cần phải biết sự thật của chúng. Cái tâm trong trạng thái hiện tại là vẫn chưa được
tu tập; nó vẫn còn dơ bẩn, ô nhiễm, ngu mờ, tăm tối, bản thân nó không sáng tỏ
và không nhìn thấy rõ. Nó giờ chưa phải là cái tâm trong sạch. Chúng ta phải tu
tập thêm nữa cái tâm này bằng việc thiền tập.
Nhiều người cứ hay nghĩ rằng thiền là ngồi theo một cách đặc biệt nào đó,
nhưng thực ra thì đứng, ngồi, đi và nằm đều là tất cả những phương tiện [cỗ xe]
cho việc thiền tập. Chúng ta có thể thiền mọi lúc, mọi nơi. Trạng thái định-tâm
( samādhi) theo ngữ nghĩa là ''cái tâm đã được thiết lập chắc chắn''. Để tu tập phát triển sự định-tâm ( samādhi), ta không cần phải cố ‘siết’ cái tâm. Nhiều người cố
ngồi thiền im lặng và cố không bị thứ gì quấy nhiễu để có được sự bình an, nhưng kiểu đó chẳng khác gì giả chết. Tu tập sự định-tâm là để phát triển sự hiểu
biết và trí tuệ.
Samādhi (định) là cái tâm vững chắc, là cái tâm nhất- điểm. Nó được cố
định vào điểm nào? Nó được cố định vào cái điểm cân-bằng. Đó là điểm định của
nó. Nhưng người ta tập thiền bằng cách làm im lặng cái tâm của họ. Họ cứ
https://thuviensach.vn
thường nói rằng: ''Tôi cố ngồi thiền nhưng tâm của tôi không tĩnh tại được phút nào. Trong khắc này nó bay qua chỗ kia, khắc sau nó nhảy qua chỗ nọ... Làm sao
tôi có thể chặn nó ở yên một chỗ?''. Chúng ta không cần phải chặn nó dừng lại,
đó không phải là lý tu tập sự định tâm. Nơi nào có sự chuyển động thì sự hiểu
biết có thể khởi sinh ở đó. Mọi người còn than rằng: ''Tâm nó chạy khỏi và tôi
phải kéo nó về lại; rồi nó lại chạy đi và tôi phải kéo nó về lại nữa...''. Vậy đó, họ
cứ ngồi kéo tới, kéo lui như vậy.
Họ nghĩ rằng tâm của họ chạy nhảy khắp nơi, nhưng đích thực thì nó chỉ
dường như chạy nhảy như vậy. Ví dụ, nhìn coi cái sảnh đường này... quý vị nói:
''Ồ, nó to quá!'', nhưng thực ra nó không to gì hết. Dường như nó to hay không to chỉ là do nhận thức của mỗi người. Thực ra, sảnh đường này chỉ bằng kích thước
của nó, không to không nhỏ, nhưng người ta cứ nhìn và nói nó to nó nhỏ vì họ cứ
nói theo cảm giác của họ mà thôi.
Thiền là để tìm đến sự bình an... Bạn phải hiểu rõ bình an là gì. Nếu ta không hiểu được bình an là cái gì thì làm sao tìm ra nó được. Ví dụ, hôm nay bạn
đến chùa này có mang theo một cây viết rất mắc tiền. Giả sử ban đầu bạn gắn trên
túi áo trước, nhưng sau đó lại lấy nó ra và để vô chỗ khác, ví dụ túi quần sau. Rồi
mò tìm trong túi áo trước... không thấy! Rồi hoảng lên, hoảng lên vì hiểu lầm,
không nhìn thấy sự thật của vấn đề. Kết quả là khổ. Dù có đang đứng, đang đi,
đang ngồi, đang nằm bạn cứ luôn luôn lo nghĩ về cây viết bị mất. Sự hiểu biết sai
lầm làm cho bạn khổ. Hiểu biết một cách sai lầm gây ra khổ... ''Tức thiệt! Tôi
mới vừa mua cây viết đó vài bữa, giờ nó bị mất rồi''.
Nhưng sau này nhớ lại: ''À, chắc rồi! Khi tôi đi rửa mặt, tôi đã lấy viết gắn
vô túi quần sau''. Ngay sau khi nhớ lại, bạn cảm thấy tốt hơn, mặc dù chưa kịp
nhìn thấy cây viết. Bạn thấy không? Bạn lập tức thấy vui ngay, bạn không còn lo
lắng về cây viết nữa. Giờ bạn đã chắc chắn về nó. Ngay khi vẫn đang đi, bạn thò
tay ra túi quần sau và đúng rồi, nó ở đây. Tâm trí bạn đã đánh lừa bạn tự nảy giờ.
Sự lo lắng xuất phát từ sự không-biết và ngu-mờ của tâm trí lúc đó. Giờ thì, sau
khi nhìn thấy cây viết, sự lo lắng đó đã lặn mất. (Hết lo lắng là bình an, hết bất an
là an tâm). Loại bình an đó có được từ việc nhìn thấy nguyên nhân của vấn đề
khó khổ-- nguyên nhân gây ra khổ ( samudaya). Ngay sau khi bạn nhớ ra cây viết
ở trong túi quần sau thì hết khổ, đó là sự chấm dứt khổ ( nirodha).
https://thuviensach.vn
Do vậy, chúng ta cần phải coi xét, quán xét để tìm ra sự bình an. Mọi người thường cho rằng sự bình an chỉ đơn giản là sự làm bình lặng cái tâm, chứ không
phải làm lắng lặn nhưng ô nhiễm (của tâm). Những ô nhiễm của tâm chỉ mới
được chế ngự tạm thời lúc đó thôi, giống như có hòn đá đè trên chỗ cỏ. Sau vài
ngày bạn lấy hòn đá ra, chỗ cỏ đó sẽ mọc lại như thường. Chỗ cỏ đó không thực
sự chết mất, nó chỉ bị đè bẹp tạm thời. Tương tự như khi ngồi thiền: cái tâm được
làm bình lặng, nhưng những ô nhiễm chưa thực sự bị làm lặn mất. Do vậy, trạng
thái định-tâm ( samādhi) không phải là thứ gì chắc chắn cả. Để tìm thấy sự bình
an, chúng ta phải tu tập phát triển trí tuệ. Thực ra, bản thân trạng thái định ( samādhi) là một loại trạng thái bình an, giống như trạng thái đá đang đè bẹp cỏ...
trong vài ngày. Nhưng sau vài ngày ta lấy hòn đá ra, thì cỏ vẫn mọc trở lại như
thường. Đó chỉ là loại trạng thái bình an tạm thời. Còn sự bình an có được từ trí
tuệ thì giống như đặt hòn đá xuống cỏ và không nhấc nó lên nữa, chỉ để nó nằm
yên đó luôn. Lúc đó, cỏ không còn cơ hội để mọc lại nữa. Đây mới chính là sự
bình an thực sự và viên mãn, đó là sự làm lặn mất những ô nhiễm của tâm. Sự
bình an chắc chắn đó là kết quả có được từ trí tuệ.
Chúng ta hay nói về định ( samādhi) và tuệ ( paññā) như hai thứ khác nhau,
nhưng về cốt lõi thì chúng là một và y hệt nhau. Tuệ là chức năng năng động của
(trạng thái) định; (trạng thái) định là phần thụ động của tuệ. Cả hai cùng khởi sinh từ một chỗ, nhưng theo hai hướng khác nhau, hai chức năng khác nhau,
giống như trái xoài ở đây. Trái xoài non lớn lên và lớn lên cuối cùng già chín. Nó
chỉ là một trái xoài, nhưng điều kiện (tình trạng) của nó thay đổi. Theo Giáo Pháp, một tình trạng được gọi là trạng thái định-tâm ( samādhi), tình trạng lớn hơn được gọi là trí-tuệ, nhưng đích thực thì tất cả giới, định, và tuệ ( sīla, samādhi, và paññā) đều là một thứ, giống như một trái xoài từ non, già, và chín vậy.
Dù có tu cách nào đi nữa, hay dù có nói theo cách nhìn nào đi nữa, trong
việc tu tập chúng ta phải bắt đầu từ cái tâm. Bạn có biết cái tâm là gì không? Nó
là cái gì? Nó ở đâu?.. Chẳng ai biết. Tất cả những gì chúng ta biết là chúng ta
muốn đến đây hoặc đến đó, chúng ta muốn cái này và muốn cái kia, chúng ta cảm
thấy tốt hoặc cảm thấy xấu này nọ... nhưng về chính cái tâm thì dường như không
thể biết được. Tâm là cái gì? Tâm không có hình sắc. Cái mà tiếp nhận những
cảm nhận, cái mà nhận thức tốt và xấu, thì chúng ta gọi là ''tâm''. Giống như chủ
https://thuviensach.vn
một ngôi nhà. Chủ nhà là người ở trong nhà khi có khách khứa đến thăm ông ta.
Ông ta là người tiếp nhận khách khứa. Ai tiếp nhận những nhận thức (tưởng) của
(từ) giác quan? Cái gì là người nhận thức? Ai buông bỏ những nhận thức giác quan đó? Đó chính là cái chúng ta gọi là ''tâm''. Nhưng mọi người không nhìn thấy tâm, họ cứ suy nghĩ lòng vòng xung quanh bản thân mình... ''Tâm là gì?, Não là gì?''... Đừng có nhầm lẫn vấn đề chỗ này. Cái gì tiếp nhận những nhận thức (tưởng)? Có những nhận thức là thích, có những nhận thức là không thích...
Ai ở đó vậy? Có ai ở đó thích hay không thích? Chắc chắn là có chủ thể ở đó,
nhưng bạn không nhìn thấy. Chủ thể đó, cái người thích và không thích đó, chúng
ta gọi là ''tâm''.
Trong tu tập chúng ta không cần thiết phải nói bàn về thiền định ( samatha)
hay thiền tuệ minh sát ( vipassanā), chỉ cần gọi đó là tu, tu theo Giáo Pháp, như
vậy là đủ. Và dẫn dắt việc tu tập của mình từ chính tâm này. Tâm là cái gì? Tâm
là cái tiếp nhận hoặc ý thức biết được những nhận thức (tưởng) giác quan. Khi
gặp những nhận thức giác quan thì sinh ra phản ứng ưa thích hoặc phản ứng
không ưa thích. Chính cái người tiếp nhận đó dẫn dắt chúng ta đến sự sướng, khổ, đúng, sai, này nọ... Nhưng tâm không có hình sắc nào hết. Chúng ta cứ cho
rằng nó là cái ‘ta’ hay cái ‘hồn’ hay bản ‘ngã’ của chúng ta, nhưng đích thực thì
tâm chỉ hiện tượng tâm linh, chỉ là pháp thuộc tâm linh (danh pháp, nāmadhamma). Ví dụ, ''sự tốt'' thì có hình sắc không? Sự ác thì có hình sắc không?
Sướng và khổ có hình sắc không? Bạn không thể tìm thấy chúng. Chúng có tròn
hay vuông, dài hay ngắn không? Bạn có thể nhìn thấy chúng không? Những thứ
đó chỉ là những thứ, hiện tượng, trạng thái hay những pháp thuộc tâm linh, được
gọi chung là những danh pháp ( nāma- dhamma). Chúng khác với những thứ vật
chất, chúng không thể so sánh với những thứ thuộc sắc thể hay sắc pháp ( rupa-
dhamma); danh pháp là vô sắc, vô hình... nhưng chúng ta biết là chúng có tồn tại, chúng có thiệt.
Do vậy mới nói rằng nên bắt đầu việc tu tập bằng cách làm tĩnh lặng cái tâm.
Đưa ý thức tỉnh giác vào trong tâm. Nếu tâm có tỉnh-giác thì nó sẽ được bình an.
Nhiều người không tu tập (để có) sự tỉnh-giác, họ chỉ muốn có ngay sự bình an,
đó là một kiểu “quên bài”. (Đi cày quên trâu). Do vậy họ chẳng học được điều gì
cả. Nếu họ không có được sự tỉnh- giác tức cái ''người biết'', thì không hiểu họ tu
tập dựa trên cái gì?
https://thuviensach.vn
Nếu không có đối đãi, nếu không có dài thì không có ngắn; nếu không có
đúng thì không có sai. Người tu sau này học nhiều rồi “quên bài”, họ cứ đi tìm
cái đúng và sai, cái thiện và ác. Nhưng ngoài khái niệm thiện và ác ra họ chẳng
biết gì hơn. Tất cả những gì họ biết là cái đúng và cái sai— như kiểu: ''Tôi sẽ chỉ
chọn làm hay chấp nhận cái đúng. Tôi không muốn biết về cái sai. Biết cái sai để
làm gì''. Nếu ta chỉ khăng khăng theo cái đúng, sau chốc lát nó lại trở thành cái
sai. Đúng dẫn đến sai. Mọi người cứ đi tìm tòi những thứ đúng và sai, nhưng họ
không biết đi tìm cái không đúng không sai. Họ học về những điều thiện và ác,
họ đi tìm đức hạnh, nhưng họ chẳng biết rằng đức hạnh là vượt trên khái niệm
thiện và ác. Họ học ngắn và dài, nhưng họ chẳng bao giờ biết được cái không ngắn không dài.
Con dao có cái lưỡi dao, sóng dao và cán dao. Bạn có thể nhấc cái dao lên
không? Bạn có thể chỉ nhấc cái lưỡi dao, hay chỉ nhấc cái sóng dao, hay chỉ cán
dao lên không? Đó là ba phần của con dao, khi bạn cầm phần này nhấc lên thì
bạn nhấc cả hai phần kia luôn. Nói cách khác, khi bạn nhấc con dao lên là bạn
nhấc cả ba phần của nó luôn.
Tương tự vậy, nếu bạn chọn cái tốt thì cái xấu cũng phải theo luôn. Người ta
cứ cố tìm cái thiện và cố tống đi cái ác, nhưng họ không biết học cách để biết cái
không thiện không ác. Nếu bạn không học được điều này thì tu sẽ không bao giờ
thành. Nếu bạn chọn thiện, ác sẽ đi theo. Nếu bạn chọn sướng, khổ sẽ đi theo.
Kiểu tu khư khư chấp theo điều thiện và chấp trừ điều ác là kiểu tu của trẻ con,
giống như món đồ chơi trẻ con. Thì chấp theo thiện là đúng, chắc chắn là vậy,
bạn có thể tu tập điều thiện lành, nhưng nếu bạn cứ khư khư dính chấp theo những điều thiện thì ác cũng dính theo. Đoạn sau của con đường tu tập sẽ bị lẫn
lộn, sẽ không thật tốt (nếu ta vẫn còn đối đãi và dính chấp theo những thứ thiện
ác, tốt xấu).
Lấy một ví dụ đơn giản. Bạn có con cái—giờ bạn muốn chỉ thương yêu
chúng và không bao giờ ghét chúng. (Ai cũng nghĩ đây là lẽ thường và điều đúng
đắn). Nhưng đây là cách nghĩ của người không hiểu biết về bản chất con người.
Nếu bạn cứ khư khư chấp theo tình thương, sự bực ghét cũng có mặt theo. Tương
tự vậy, mọi người cố tu tập để phát triển trí tuệ, càng muốn tu học về điều thiện
và điều ác càng sâu sắc càng tốt. Rồi sau khi họ đã hiểu biết rất sâu sắc về thiện
và ác, họ sẽ làm gì tiếp? Họ cố bám dính theo thiện, và vậy ác cũng dính theo.
https://thuviensach.vn
(Vì không có khái niệm ác thì đâu có khái niệm thiện; không có sai thì đúng là gì mà dính chấp?). Họ chẳng biết học cách vượt qua thiện ác, đúng sai. Đây là chỗ
quý vị cần phải học.
''Tôi sẽ vầy...'', ''Tôi sẽ vậy''... nhưng chẳng ai chịu nói: ''Tôi sẽ chẳng là này
là nọ gì cả, bởi vì đích thực đâu có cái ‘tôi’ nào''. Họ không học theo cách này.
Họ chỉ toàn muốn thiện, tốt, đúng. Nếu họ đạt đến cái tốt thiện đó, họ sẽ lạc mất
mình vào trong sự (khái niệm) tốt thiện đó. Rồi đến khi mọi sự quá tốt, chúng lại
thay đổi thành xấu đi (đâu có cái nào tốt mãi mãi bất biến), họ lại cố cải xấu hoàn
thiện. Và vậy đó, người tu cứ múa tới múa lui liên tục như vậy.
Để làm tĩnh lặng tâm và trở nên tỉnh giác về cái ‘người nhận thức’ các cảm
nhận giác quan, chúng ta cần phải quan sát nó (tâm, người biết, người nhận thức).
Theo dõi quán sát cái ''người biết''. Tập luyện cái tâm cho đến khi nó trong sạch,
tinh khiết. Tinh khiết đến mức độ nào? Nếu tâm được thực sự tinh khiết thì nó sẽ
vượt trên mọi sự thiện sự ác, thậm chí vượt trên cả sự tinh khiết đó. Vậy là xong.
Đó là khi việc tu hành đã làm xong, đã viên thành.
Cái mà mọi người gọi là sự ngồi thiền thực sự chỉ là một loại trạng thái bình
an tạm thời. Nhưng ngay cả trong trạng thái bình an tạm thời đó cũng có những
trải nghiệm. Nếu có một sự trải nghiệm khởi sinh thì chắc hẳn phải có ‘ai đó’ biết
về trải nghiệm đó, chắc hẳn phải có ‘người’ nhìn vào trong nó, điều tra nó và coi
xét nó. Nếu tâm chỉ là chẳng có gì (không trơ) thì nó không hữu ích gì nhiều. Quý
vị có thể thấy một số người trông có vẻ rất tiết chế trong giới hạnh thì nghĩ rằng
họ được bình an, nhưng sự bình an đích thực không đơn giản chỉ là cái tâm bình
an. Không phải loại bình an nhờ tụng niệm ''Tôi cầu mong mình được hạnh phúc
và không bao giờ bị khổ đau''. Với loại bình an kiểu đó thì sự chứng đắc trạng
thái hỷ lạc cuối cùng cũng biến thành bất toại nguyện. Kết quả lại là khổ. Chỉ khi
nào ta làm cho tâm mình vượt trên sự đối đãi về sướng và khổ thì ta mới tìm được sự bình an đích thực. Đây chính là vấn đề hầu hết mọi người chẳng bao giờ
học để biết tu. Họ chẳng bao giờ thực sự nhìn ra lý tu chỗ này.
Cách đúng đắn để tu tập tâm là làm cho nó sáng tỏ, là phát triển trí tuệ.
Đừng nghĩ rằng việc tập luyện cái tâm chỉ là ngồi im lặng. Ngồi thiền như vậy chỉ
giống như hòn đá đè lên cỏ. Mọi người say mê, chìm đắm vào đó. Họ cho rằng
định-tâm ( samādhi) là ngồi. Đó chỉ là một nghĩa của chữ định ( samādhi). Nhưng https://thuviensach.vn
đích thực là, nếu tâm đã có định ( samādhi) hay định lực thì khi đi là định, khi ngồi là định, khi đứng và khi nằm là định. Tất cả mọi tư thế đều là tu tập.
Nhiều người thường than, ''Tôi không thiền được, tôi quá động vọng bất an.
Mỗi khi ngồi xuống là tôi nghĩ này nghĩ nọ...Tôi không thiền gì được. Tôi có quá
nhiều nghiệp xấu. Chắc tôi phải trả hết các nghiệp xấu trước rồi mới nên quay lại
tập thiền''. Chắc là vậy quá, tôi hết biết luôn, cứ thử làm như vậy đi. Cứ thử cố trả
hết các nghiệp xấu nghiệp ác của mình đi...
Mọi người cứ nghĩ theo kiểu đó hoài. Không hiểu từ đâu họ cứ nghĩ theo
kiểu đó? Có những thứ được gọi là những chướng-ngại, chúng ta cần phải học
hiểu về chúng. Mỗi khi ngồi thiền, tâm lại bung chạy lăng xăng. Chúng ta theo
dõi nó, kéo nó về lại và quan sát nó... rồi nó lại chạy lăng xăng nữa. (Mọi người
đều nghĩ thiền là cứ để ý tâm, thấy tâm chạy lăng xăng thì kéo tâm về lại và theo
dõi nó; tồi tâm lại lăng xăng, ta lại kéo tâm về lại và theo dõi nó. Cứ như vậy).
Hình như mọi người đều nghĩ rằng đó là cách cần phải tu học. (Họ cho rằng lý tu
tập là như vậy). Nhưng hầu hết người tu đều không chịu học hiểu từ tự nhiên... họ
cứ giống như những cậu học trò lì lợm chẳng bao giờ chịu làm bài tập. Họ chẳng
bao giờ muốn nhìn thấy tâm đang thay đổi. Vậy thì làm cách nào họ phát triển
được trí tuệ? Chúng ta cần phải sống cùng với sự thay đổi của tâm như vậy. Đến
khi chúng ta biết được tâm luôn luôn là vậy, luôn luôn thay đổi... đến khi chúng
ta biết được đó là bản chất của tâm, chúng ta sẽ hiểu về nó... Chúng ta cần phải
biết khi tâm đang nghĩ thiện, đang nghĩ ác, đang nghĩ này, nghĩ nọ; cần phải biết
tâm luôn luôn thay đổi; chúng ta cần phải biết những điều đó. Nếu chúng ta hiểu
rõ chỗ lý này, thì ngay cả khi chúng ta có đang nghĩ gì, chúng ta cũng được bình
an.
Ví dụ, giả sử ở nhà bạn có nuôi con khỉ. Khỉ thì chẳng bao giờ ngồi yên, nó
luôn chạy nhảy, chuyền chụp liên tục đủ thứ, đủ kiểu. Khỉ là vậy đó. Giờ bạn đến
chùa này bạn cũng thấy có nuôi con khỉ. Con khỉ này cũng chẳng ngồi yên, cũng
luôn luôn chạy nhảy, chuyền chụp đủ thứ, đủ kiểu. Nhưng bạn chẳng thấy phiền
hà gì, đúng không?, bởi bạn đã từng nuôi khỉ ở nhà nên đã biết quá rõ về tính khỉ.
Nếu bạn đã biết được tính một con khỉ thì bạn có đi bao nhiêu nơi và gặp bao
nhiêu con khỉ, thì bạn cũng chẳng thấy phiền nhiễu gì, đúng không? Đây chính là
‘người hiểu biết về khỉ’.
https://thuviensach.vn
Nếu chúng ta đã hiểu biết về khỉ, chúng ta sẽ không muốn mình giống khỉ.
Nếu ta không hiểu biết về khỉ, hỏng chừng ta trở thành một con khỉ đó! Nói vậy
quý vị có hiểu không? Nếu ai thấy khỉ chạy nhảy, chụp giựt này nọ liên tục thì nạt
nộ nó, bực bội, chửi mắng nó, thì đó là người chẳng hiểu biết gì về khỉ. Người
hiểu biết về khỉ thì đã hiểu biết rõ tất cả con khỉ ở nhà, ở chùa này hay ở đâu cũng
giống nhau, tính khỉ giống nhau. Nếu đã hiểu rõ về tính khỉ ta đâu cần gì phải bực
tức điên đầu với những hành vi của chúng nữa, đúng không? Ta chỉ cần nhìn thấy
khỉ, và tâm vẫn bình an như vô sự.
Bình an là như vậy đó. Chúng ta cần phải biết những cảm nhận. Có những
cảm nhận vui, có những cảm nhận không vui, nhưng điều đó không quan trọng.
Đó chỉ là trò khỉ của chúng. Cũng giống như trò khỉ, mọi con khỉ đều vậy. Chúng
ta hiểu rằng những cảm nhận đôi lúc dễ chịu, đôi lúc không—đó chỉ là tính chất
của chúng. Chúng ta cần hiểu rõ chúng là vậy và biết cách buông bỏ chúng.
Những cảm nhận là không chắc chắn. Chúng là biến đổi, không hoàn hảo và vô
chủ thể (vô thường, khổ và vô ngã). Mọi thứ chúng ta nhận thức là như vậy. Khi
mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và tâm tiếp nhận những cảm nhận, chúng ta biết rõ những
cảm nhận đó, đơn giản giống như chúng ta biết rõ về những con khỉ. Nhờ đó chúng ta có thể được bình an.
Khi những cảm nhận khởi sinh, chỉ cần biết rõ về chúng. Tại sao bạn phải
chạy theo hay dính theo chúng? Những cảm nhận không phải là thứ gì chắc chắn.
Sau một phút chốc thì những cảm nhận đó biến mất, sau đó lại đến những cảm
nhận khác. Chúng có mặt tùy thuộc vào sự biến đổi. Và tất cả chúng ta đang hiện
hữu cũng tùy thuộc vào sự biến đổi. Hết thở ra rồi đến thở vào. Phải có sự thay
đổi như vậy. Nếu ai cứ cố thở vô mà không thở ra, có làm được không? Hoặc chỉ
muốn thở ra mà không thở vào hơi thở khác, có được không? Nếu không có sự
thay đổi, hơi không đổi ra đổi vào, thì ta sẽ sống được bao nhiêu phút? Phải có
thở ra và thở vào.
Những cảm nhận cũng giống vậy. Phải có những thứ cảm nhận khác nhau
đó. Bởi nếu không có, bạn không thể tu tập phát triển trí tuệ gì cả. Nếu không có
sai thì làm sao có đúng. Bạn phải đúng trước rồi mới nhìn thấy cái gì là sai. Đó là
cách của mọi thứ.
Đối với đệ tử thực sự chuyên tâm, càng nhiều cảm nhận khác nhau thì tốt.
Nhưng rất nhiều thiền sinh luôn cố tránh né những cảm nhận, họ không muốn đối
https://thuviensach.vn
xử với những cảm nhận. Kiểu đó cũng giống như cậu học trò lỳ lợm không chịu đến lớp học, không chịu nghe lời thầy. Những cảm nhận đó đang dạy chúng ta.
Khi chúng ta biết rõ những cảm nhận là chúng ta đang tu tập Giáo Pháp. Sự bình
an bên trong những cảm nhận giống như sự hiểu biết về những con khỉ. Khi bạn
hiểu rõ những con khỉ là ra sao thì bạn không còn thấy bị phiền nhiễu hay bực tức
với chúng.
Việc tu tập theo Giáo Pháp là như vậy. Giáo Pháp không phải ở đâu xa xôi,
nó ở ngay đây với chúng ta. Giáo Pháp không phải là về những thiên thần trên
cao hay về những thứ bay bổng xa vời như vậy. Giáo Pháp chỉ đơn giản là về
chúng ta, về cái chúng ta đang làm ngay đây và bây giờ. Quan sát chính mình. Có
lúc cảm nhận sướng, có lúc cảm nhận khổ, lúc thấy dễ chịu, lúc thấy khó chịu,
lúc hạnh phúc, lúc khổ đau, lúc thấy thương, lúc thấy ghét... đó là Giáo Pháp.
Quý vị hiểu điều này không? Quý vị cần biết về Giáo Pháp này, quý vị cần phải
đọc được (hiểu rõ) những trải nghiệm của mình.
Chúng ta phải biết rõ những cảm nhận trước khi có thể buông bỏ chúng. Đến
khi chúng ta thấy rõ những cảm nhận là vô thường thì ta không còn bị phiền nhiễu bởi chúng, không còn dính theo chúng. Ngay khi một cảm nhận khởi sinh,
cứ tự nhắc mình: ''À... đây không phải là thứ gì chắc chắn''. Khi trạng thái tâm
thay đổi...tự nhắc mình: ''À, không có gì chắc chắn''. Ta có thể được bình an với
những cảm nhận đó, cũng giống như cách chúng ta nhìn thấy con khỉ và không
thấy bị quấy nhiễu hay bực tức gì với nó nữa. Khi bạn biết ‘tẩy’ (tính chất, sự
thật) của những cảm nhận, thì đó là bạn đang biết rõ Giáo Pháp. Bạn buông bỏ
những cảm nhận, nhìn thấy rằng tất cả chúng chỉ là những thứ luôn biến đổi, không chắc chắn.
Cái chúng ta gọi là sự không chắc chắn ở đây chính là Phật. Phật là Giáo
Pháp. Giáo Pháp là thể hiện về bản tính ‘không chắc chắn’ (của mọi sự vật, hiện
tượng). Ai nhìn thấy được tính ‘không chắc chắn’ trong các sự vật hiện tượng là
nhìn thấy lẽ thật thường hằng của chúng: đó là tính vô thường của chúng. Giáo
Pháp là như vậy. Và đó chính là Phật. Nếu ai thấy Giáo Pháp thì thấy Phật, ai nhìn thấy Phật là nhìn thấy Giáo Pháp. Nếu bạn hiểu biết rõ về lẽ vô thường, về
tính không chắc chắn (aniccam) của mọi sự, thì bạn sẽ dễ dàng buông bỏ mọi sự
và không còn nắm giữ hay dính chấp theo chúng nữa.
https://thuviensach.vn
Ai cũng dặn: ''Đừng làm bể ly, coi chừng bể ly!''. Bạn có thể ngăn không cho nó bể sao? Nó không bể bây giờ thì sau này nó cũng hư bể thôi. Hoặc nếu bạn
không làm bể, có thể ai đó cũng làm bể thôi. Nếu không ai làm bể, không chừng
mấy con gà vô bếp cũng làm bể đó! Phật dạy chúng ta nên biết chấp nhận điều
này. Phật nhìn thấu sự thật của mọi thứ, cứ coi cái ly đã bể rồi. Mỗi khi dùng cái
ly, cứ quán chiếu điều đó, coi như nó đã bể. Quý vị hiểu được chỗ này không? Sự
hiểu biết của Phật là vậy đó. Phật nhìn thấy lý này trong cái ly bể. Đến lúc nào đó
rồi nó sẽ bể. Hãy tu tập phát triển loại hiểu biết này. Dùng cái ly này, cố giữ gìn
nó, đến một ngày, trượt tay, ly rớt bể. Không sao. Vì sao không sao? Vì ta đã biết
trước sau gì nó cũng hư bể. Chẳng có gì là tốt hoài, trẻ hoài. (Ví dụ khi nghĩ đến
ta hiện tại hãy quán chiếu về cái ta già, ta chết; vì đến lúc thân này cũng già và
cũng chết, đó là điều chắc chắn).
Nhưng thường ai cũng tham nắm của cải và chấp giữ này nọ: ''Tôi thích cái
ly này quá, tôi muốn nó đừng bao giờ hư bể''. Sau đó con chó chạy qua hất bể...
''Tôi sẽ giết con chó khốn kiếp đó!''. Bạn thù ghét con chó vì ‘dám’ làm bể cái ly
của bạn. Nếu con bạn làm bể, bạn cũng ghét nó luôn. Vì sao vậy? Bởi bạn tự xây
đập đưa mình lên cao, bạn xây đập bít cửa, không chừa một lối thoát nào cho nước chảy. Nên chỉ còn cách đến lúc tức nước bể đập. Khi ngăn đập, bạn phải
chừa lối thoát nước để khi nước lên cao nước có đường chảy bớt ra để giữ đập an
toàn. Khi nước lũ tràn kín đập, bạn phải mở đường thoát nước để xả đập. Đó là
nguyên lý van an toàn. Lẽ vô-thường chính là cái van an toàn của bậc chân tu và
Thánh Nhân. Nếu bạn có được cái ''van an toàn'' như vậy thì bạn được bình an.
(Dù bạn có muốn cái ly không hư bể, nhưng bạn vẫn nên chừa một đường cho lẽ
vô thường, để khi lỡ cái ly bị bể bạn vẫn thấy bình an chứ không bị sốc, không bị
tức giận với ai làm bể nó).
Khi đứng, khi đi, khi ngồi, khi nằm, tu tập liên tục đều đặn, dùng sự chánh
niệm (sati) để quan sát và phòng hộ cáo tâm. Đây chính là tu, là định tâm ( samādhi) và trí tuệ ( panna). Cả hai là một thứ, nhưng chỉ là hai cách nói, hai cách nhìn khác nhau mà thôi.
Nếu chúng ta thực sự nhìn thấy tính ‘không chắc chắn’ thì sẽ nhìn thấy
những thứ không chắc chắn. (Nếu hiểu rõ tính vô thường thì có thể nhìn thấy những thứ vô thường). Chỉ có một điều chắc chắn đó là: “mọi thứ đều là không
chắc chắn”, mọi thứ phải theo đường lối của sự vô thường, không thể nào khác
https://thuviensach.vn
được. Quý vị hiểu biết được chỗ này không? Chỉ cần thực sự biết được chỗ này là quý vị có thể biết được Phật, có thể tôn kính Đức Phật một cách đúng đắn.
(Nhiều người tôn kính Phật một cách sai lầm, họ cho rằng Phật là đấng cứu
thế, có đầy đủ quyền uy và phép màu thưởng phạt. Họ thờ cúng Phật và lễ lạy
Phật như một vị thần linh, chứ không phải vì họ nhìn thấy sự thật vô thường mà
Phật đã chỉ ra).
Như vậy, mọi người cần phải có Phật một cách đúng đắn. Phật là sự thật.
Khi nào còn có Phật như vậy, bạn sẽ không bị khổ. Ngay khi bạn dẹp bỏ hay lìa
xa Phật, bạn sẽ bị khổ. Ngay khi bạn dẹp bỏ hay quên mất sự quán chiếu (quán
niệm, tâm niệm) về tính luôn biến đổi, bất toại nguyện và vô chủ thể [vô thường,
khổ và vô ngã] của tất cả mọi thứ, thì bạn sẽ bị khổ. Nếu ai chịu tu tập bấy nhiêu
chỗ này là cũng đã đủ, là khổ sẽ không còn khởi sinh trong tâm, hoặc nếu nó có
khởi sinh ít nhiều thì ta cũng có thể xử lý nó một cách dễ dàng; và sau đó nguyên
nhân khổ sẽ không còn khởi sinh trong tương lại nữa. Ngay chỗ này là tu xong,
việc tu tập đã hoàn thành, đó là lúc và nơi khổ không còn khởi sinh nữa. (Khổ đã
diệt, nirhodha). Mà tại sao khổ không còn khởi sinh nữa? Bởi vì ta đã loại bỏ tận gốc nguyên nhân của khổ (Loại bỏ samudaya).
Chẳng hạn, khi cái ly này bể, thường chúng ta thấy tiếc, (buồn, khổ). Chúng
ta biết cái ly này là một nguyên nhân tạo ra khổ, vậy sao không loại bỏ cái nguyên nhân đó đi để tránh khổ. Tất cả mọi thứ đều do một nguyên nhân. [Mọi
pháp đều có nhân]. Và, những thứ đó chấm dứt cũng vì một nguyên nhân. (Có
nguyên nhân sinh và nguyên nhân diệt). Giờ có nguyên nhân khổ là cái ly này,
chúng nên loại bỏ nguyên nhân đi, là xong. Nếu cứ quán xét (tâm niệm, quán chiếu) coi như cái ly này đã bể ngay cả khi nó chưa bể (vì trước sau gì nó cũng
hư bể), thì nguyên nhân chấm hết. Khi không còn nguyên nhân nào nữa thì khổ
cũng đâu thể nào còn nữa, nó cũng hết luôn. Đó chính là chấm dứt khổ, sự diệt
khổ.
Quý vị không cần phải tu quá cao xa hơn chỗ lý này, chỉ tu chỗ này là đủ.
Hãy tâm niệm sâu sắc điều này trong tâm mình. Về căn bản bạn cần phải có đủ
năm giới hạnh83 làm nền tảng đạo đức của mình. Không cần thiết phải vùi đầu vào tìm kiếm và nghiên cứu Ba Tạng Kinh Điển, chỉ cần chú tâm vào tu tập phần năm
giới hạnh căn bản trước. Đầu tiên, chắc chắn bạn sẽ phạm phải nhiều điều trong
giới hạnh. Khi nào nhận ra mình sai phạm, thì ngừng lại, quay lại và thiết lập lại
https://thuviensach.vn
giới hạnh cho mình. Có thể sẽ tiếp tục thiếu chú tâm, do quên lãng, do lơ tâm, do phóng túng nên tiếp tục phạm vào các giới hạnh. Sau khi nhận ra sự sai phạm,
thiết lập lại giới hạnh cho mình. Cứ phải tu tập như vậy cho đến khi nào mình có
thể hoàn toàn kiêng cử và tránh bỏ được những điều phạm vào năm giới hạnh đó.
Nếu chịu khó và ý thức tu tập theo cách như vầy, chẳng bao lâu khả năng
chánh niệm (sati) sẽ tốt hơn, có mặt thường trực hơn và liên tục, giống như
những giọt nước liên tục chảy thành dòng từ vòi của bình nước này. Nếu chúng ta
tu tập không liên tục, giống như chúng ta nâng bình nước lên chút ít, những giọt
nước ra khỏi vòi sẽ không liên tục, nhỏ xuống bộp...bộp...bộp từng giọt cách nhau. Nhưng nếu chúng ta tu tập liên tục đều đặn, giống như chúng ta nâng bình
nước lên cao hơn, những giọt nước từ vòi sẽ chảy nhanh hơn, nhỏ xuống nhanh
hơn bộp-bộp...bộp-bộp... Nếu chúng ta (bỏ thêm nỗ lực) nâng bình nước lên cao
hơn nữa, những giọt nước từ vòi không còn ''bộp bộp'' nữa, mà chúng nối nhau
chảy thành một dòng nước liên tục từ vòi.
Phải nói về Giáo Pháp theo cách như vậy để quý vị dễ hình dung, dễ thấy;
phải dùng những ví dụ thực tế thì mới thấy được, mới hiểu được, bởi vì Giáo Pháp vốn không có hình sắc. Giáo Pháp không phải hình vuông, hình tròn, ta
không thể nói Giáo Pháp là hình gì hết. Cách duy nhất để nói về Giáo Pháp là
dùng những ví dụ thực tế như vậy. Đừng nghĩ Giáo Pháp ở đâu xa xôi. Nó đang ở
ngay đây với bạn, ngay tại đây, ngay xung quanh bạn. Hãy coi, một phút này ta
thấy vui, phút sau thấy buồn, phút nữa thấy bực... mỗi phút chốc mỗi trạng thái
khác nhau, đó là Giáo Pháp. Tất cả Giáo Pháp nằm ngay ở đó. Bất cứ thứ gì gây
ra khổ ta phải giải quyết và trừ bỏ nó. Nếu khổ vẫn còn đó, coi thêm lần nữa, cho
đến khi nào ta nhìn thấy rõ rệt. Nếu ta có thể nhìn thấy rõ ràng thì chúng ta sẽ
không bị khổ, bởi vì không còn cái khổ nữa. Nếu khổ vẫn còn đó, hoặc bạn vẫn
tiếp tục thấy khổ thì có lẽ bạn đang đi lệch sai đường. Chỗ ta còn bị dính kẹt, khi
nào ta còn thấy mình khổ quá, thì ta đã (nhìn) sai ngay chỗ đó. Khi nào bạn thấy
mình sướng, thấy mình quá khoái lạc như đang trôi trên mấy tầng mây... thì ngay
đó ta cũng đã (nhìn) sai!. (Quá khổ cũng sai, vì chưa nhìn ra nguyên nhân và bản
chất khổ; quá sướng cũng sai, chưa nhìn ra nguyên nhân và bản chất của sự
sướng đó).
Nếu tu tập như cách tôi vừa nói, bạn sẽ luôn luôn có sự chánh niệm (sati)
trong mọi tư thế. Khi có chánh niệm [ sati, thường nhớ] và sự rõ biết https://thuviensach.vn
[ sampajañña, tỉnh giác về mình, ý thức về mình, hiểu biết về mình một cách rõ ràng] thì ta hiểu rõ về đúng và sai, về sướng và khổ. Khi đã hiểu rõ về những thứ
đó, bạn sẽ biết được cách giải quyết chúng.
Tôi dạy thiền như vậy đó. Khi nào đến giờ ngồi thiền thì cứ ngồi, chẳng có
gì sai trái hết. Vì đó cũng là việc (nề nếp, chuẩn mực trong chùa) ta cần phải tập
luyện. Nhưng thiền không phải chỉ là ngồi như vậy. Bạn phải mở hết tâm mình ra
để trải nghiệm tất cả mọi thứ, để cho mọi thứ trôi chảy và ta xem xét về bản chất
của chúng. Làm sao ta có thể xem xét chúng? Thì nhìn thấy nó là vô thường, khổ
và vô ngã. Tất cả chúng đều không chắc chắn, chỉ là có rồi mất, sinh rồi diệt. ''Cái
này đẹp quá, tôi phải có nó mới được'', đó là điều không chắc (chỉ là một ý nghĩ
vừa khởi sinh). ''Tôi chẳng ưa cái này chút nào'', đó cũng là một điều không chắc
chắn (chỉ là một ý nghĩ khởi sinh), lập tức nhắc mình: ''Chưa chắc!''. Giả sử điều
đó là đúng, tuyệt đối chẳng có gì sai, ta cũng cứ làm như vậy cho...’chắc ăn’....
Bởi ta đâu cần phải nói chắc về mọi thứ mọi sự, đâu cần phải cố nhận lấy thứ này
thứ nọ là thực, là chắc chắn.... Ví dụ, ''Tôi phải chắc chắn có được cái này, vì tôi
thích nó quá''... Như vậy là bạn đã chệch khỏi đường. Đừng làm như vậy, đừng cố
chấp như vậy. Dù cho bạn có thích cái gì đến mức nào, hãy luôn tâm niệm (nhớ,
quán chiếu, coi) điều đó là không chắc chắn. (Vì biết đâu lát nữa hay ngày mai,
hay sau khi có nó, bạn không còn thích nó như vậy nữa. Mọi ý nghĩ luôn thay
đổi, mọi thứ đều không chắc chắn).
Một số đồ ăn có vẻ rất ngon, nhưng dù vậy là người tu ta vẫn nên tâm niệm
đó là điều không chắc chắn. Dù có thể chắc chắn là nó ngon, ngon thiệt, nhưng cứ
luôn tự nhắc mình: ''Chưa chắc!''. Nếu bạn muốn kiểm tra điều đó là chắc hay không, hãy cố ăn nhiều những món mình thích hàng ngày. Được mấy ngày? Rồi
cũng đến lúc bạn sẽ than: ''Món này hết ngon rồi''. Lúc đó có thể lại giả vờ sửa
giọng: ''Hết ngon, nhưng thiệt tình là tôi thích món này''. Nhưng điều mới nói cũng lại là không chắc chắn! Bạn phải biết để cho mọi sự trôi chảy, hãy để yên
mọi sự tự nhiên xảy ra, giống như hơi thở vào và hơi thở ra vậy. Phải có thở vào
và có thở ra, hơi thở cũng sống nhờ vào sự thay đổi. Mọi thứ đều phụ thuộc vào
sự thay đổi như vậy.
Những điều đó nằm ngay bên trong chúng ta, không ở đâu khác. Nếu chúng
ta không còn tâm nghi ngờ thì dù đang ngồi, đang nằm, đang đứng, hay đang đi
chúng ta sẽ luôn được bình an. Định ( samādhi) không phải chỉ là việc ngồi.
https://thuviensach.vn
Nhiều người cứ ngồi cho đến khi ngủ gục xuống. Họ thậm chí đan tâm ngồi đến chết luôn, chẳng còn biết đâu là nam là bắc nữa. Đừng có tu theo kiểu cực đoan
cực hình như vậy nữa. Nếu cảm thấy buồn ngủ, đứng dậy và đi, thay đổi tư thế.
Tu trí tuệ, phát triển trí tuệ. Nếu đã thực sự mệt thì nghỉ ngơi, đi ngủ. Khi nào ngủ
dậy lại tiếp tục tu, thà vậy chứ đừng bắt ép mình ngồi mơ mơ lạc lạc trong ngủ
gục. Phải tu tập hợp lý như vậy. Phải đúng lý, có trí tuệ, biết suy xét từng tình
huống.
Bắt đầu tu tập bằng thân và tâm của mình, nhìn thấy chúng là vô thường.
Mọi thứ khác cũng giống vậy, cũng vô thường như thân và tâm mình. Hãy nhớ
trong tâm, mỗi khi bạn nghĩ về món ăn nào đó là rất ngon...thì phải nhắc mình
ngay: ''Điều đó không chắc!''. Chúng ta phải ‘nuốt’ ngay điều này. Nhưng thông
thường thì mình bị điều đó ‘nuốt’ trước, phải không? (Thấy món ngon khoái khẩu
của mình là bị nó ‘hớp hồn’ ngay). Nhưng cái lý sự của con người là vầy: khi ta
không ưa thích ai hay thứ gì, ta thấy khổ. (Tôi ghét cái này). Điều này đã ‘nuốt
chửng’ ta. Lại nữa: nếu cô ta thích tôi thì tôi thích cô ta. Điều này cũng ‘nuốt chửng’ ta luôn. (Tôi thích cô ta chỉ vì cô ta thích tôi thôi, chứ không vì sự thật
nào khác). Bạn sẽ không bao ưa đúng hay ghét đúng cái gì hết. Phải tập nhìn theo
cách này: mỗi khi thấy thích cái gì, hãy nói với mình ''Đây là điều không chắc!''.
Bạn phải lội ngược với chính mình, phải làm ngược với điều mình muốn, thì mới
có thể thực sự nhìn ra Giáo Pháp, nhìn ra sự thật.
Tu tập tất cả mọi tư thế. Ngồi, đi, đứng, nằm... bạn có thể trải nghiệm tâm
đang sân trong mọi tư thế, đúng không? Bạn có thể tức giận khi đang đi, khi đang
ngồi, khi đang nằm. Bạn có thể trải nghiệm tâm tham khi đang ngồi, đang đi, đang đứng, đang nằm. Phải thực sự tu tập thường trực liên tục như vậy. Đừng tu
kiểu biểu diễn, tu cho có, phải thực sự tu thiệt như vậy.
Khi đang ngồi thiền sẽ có nhiều sự cố khởi sinh trong tâm. Hết cái này đến
cái khác, cái này chưa kịp lắng xuống cái khác đã khởi sinh. Mỗi khi có gì khởi
sinh, cứ tự nhắc mình: ''Không chắc, không chắc''. Cứ ‘nuốt’ nó trước, trước khi
nó kịp ‘nuốt’ mình.
Bây giờ, đây là chỗ quan trọng. Nếu bạn biết tất cả mọi thứ đều vô thường,
sự suy nghĩ của bạn sẽ dần dà tháo gỡ và thoải mái. Khi bạn quán xét về tính
‘không chắc chắn’ của mọi thứ sinh diệt, bạn sẽ nhìn thấy tất cả mọi thứ đều biến
https://thuviensach.vn
diệt theo cách như vậy. Khi bất cứ điều gì khởi sinh, tất cả những gì bạn cần nói là: ''Ồ, lại một cái khác nữa!''.
Bạn đã từng thấy nước chảy chưa?.. Bạn đã từng thấy nước tĩnh (lặng,
không chảy) chưa? Nếu tâm bạn bình an thì nó giống như nước chảy mà tĩnh
lặng. Bạn đã từng thấy nước chảy mà tĩnh lặng chưa? Ngộ thiệt! Bạn chỉ từng nhìn thấy nước chảy và nước không chảy, đúng không? Nhưng bạn chưa hề nhìn
thấy nước chảy mà tĩnh lặng. Ngay chỗ đó, đó là chỗ suy nghĩ của ta không nắm
bắt được ta, thậm chí khi nó bình an (tĩnh lặng), ta vẫn có thể phát triển trí tuệ.
Tâm của ta giống như nước chảy, và nó cũng tĩnh lặng. Nó hầu như hoàn toàn
tĩnh lặng, nhưng nó vẫn đang trôi chảy. Do vậy tôi mới gọi là ''nước tĩnh lặng mà
chảy''. Ngay đó trí tuệ có thể khởi sinh.
https://thuviensach.vn
69
Đi Về Phía Vô Vi
84Hôm nay là ngày các Phật tử đến đây để tu giữ tám giới hạnh (uposatha)85
và lắng nghe Giáo Pháp, theo như lệ thường ở đây. Lý do lắng nghe Giáo Pháp là
để trước tiên hiểu được những điều chúng ta chưa hiểu, để làm rõ chúng; và thứ
hai là cải sửa sự dính chấp của chúng ta vào những điều mà chúng ta đã hiểu ra.
Chúng ta phải nhờ có các bài pháp thoại như vầy mới nghe và hiểu được, và do
đó phần lắng nghe là quan trọng nhất.
Trong bài nói chuyện hôm nay, xin quý vị đặc biệt chú tâm để nghe, trước
hết quý vị nên ngồi thẳng thớm để tạo tư thế tốt cho việc lắng nghe. Nhưng cũng
đừng ngồi theo kiểu quá nghiêm nghị, cứng đơ. Giờ thì việc còn lại là thiết lập
cái tâm, làm cho tâm của quý vị tập trung vững vàng. Đó là định tâm ( samadhi).
Tâm là phần quan trọng. Tâm chính là cái nhận thức đúng sai, thiện ác. Nếu chúng ta thiếu chú tâm chánh niệm (sati) trong nửa giờ thì chúng ta sẽ phát điên
trong nửa giờ đó. Tuy nhiên, phần lớn tâm của chúng ta không có chú tâm chánh
niệm (sati), cho nên chúng ta cứ luôn bị điên đảo. Do vậy, điều quan trọng là chúng ta phải chú tâm khi đang lắng nghe Giáo Pháp.
Tất cả mọi chúng sinh trên thế gian này đều bị vây kín bởi khổ. Chỉ có sự
khổ gây phiền não cho cái tâm. Tu học theo Giáo Pháp là nhằm mục đích tiêu diệt
hết sự khổ đó. Nếu có khổ khởi sinh là do chúng ta chưa hiểu biết rõ ràng về nó.
Dù chúng ta có cố chống chế hay kiểm soát bằng sức mạnh ý chí của mình hay
bằng của cải và tiền bạc gì gì đi nữa, thì ta cũng không làm gì được. Chừng nào ta
còn chưa hiểu biết về khổ và nguyên nhân khổ thì không có cách nào làm gì cho
hết khổ, cho dù có chúng ta có đi cúng hiến của cải vật chất, hay làm thiện nghĩ
thiện theo kiểu gì gì đó. Chỉ có bằng sự hiểu biết rõ ràng và sự tỉnh giác, bằng sự
hiểu biết sự thật về khổ, thì khổ mới biến mất. Và lý này không những chỉ áp dụng cho các tu sĩ xuất gia, mà cũng tương tự cho các Phật tử tại gia: cho bất cứ
ai—nếu ai hiểu được bản chất sự thật của mọi thứ thì khổ sẽ tự động chấm dứt.
Bây giờ, những trạng thái đúng và sai, thiện và ác, đều là những sự thật
thường hằng. Giáo Pháp có nghĩa là những điều thường hằng, bản thân những
https://thuviensach.vn
điều đó là luôn luôn đúng, là chân lý. Sự động vọng luôn giữ tính động vọng của nó, sự tĩnh lặng luôn giữ tính tĩnh lặng của nó. Thiện và ác luôn giữ tính chất thiện và ác riêng biệt của chúng. Giống như nước nóng: nó luôn giữ tính chất nóng của nó, đối với ai thì nó vẫn vậy, nó không thay đổi sự nóng đó vì ai hết. Dù
ai trẻ hay già uống nó, nó vẫn nóng như vậy. Do vậy, Giáo Pháp được định nghĩa
là cái luôn duy trì trạng thái của nó. Trong sự tu tập của chúng ta, chúng ta phải
hiểu biết về tính nóng và tính lạnh, tính thiện và tính ác. Ví dụ, sau khi hiểu về
tính ác, chúng ta sẽ không tạo nguyên nhân gây ra ác, và do đó ác sẽ không khởi
sinh.
Những người tu hành Giáo Pháp ( Dhamma) cần hiểu biết nguồn gốc của
những thứ khác nhau, nguyên nhân của những pháp ( dhamma) khác nhau. Nếu
ngăn chặn được nguyên nhân nóng, thì sự nóng không còn khởi sinh. Tương tự
với tính ác: nó gởi sinh từ một nguyên nhân. Nếu chúng ta tu tập cho đến khi thấy
biết Giáo Pháp thì chúng ta sẽ thấy biết nguồn gốc của mọi thứ, nguyên nhân gây
ra chúng. Nếu chúng ta dập tắt nguyên nhân ác thì sự ác cũng bị dập tắt, chúng ta
không cần chạy theo cái ác để giải quyết nó.
Đây là cách tu tập theo Giáo Pháp, tu tập từ nguyên nhân gốc rễ của mọi sự.
Nhưng nhiều người nghiên cứu Giáo Pháp, học hiểu nó, thậm chí thực hành nó,
nhưng họ không có mặt với Giáo Pháp, và đó là những người chưa giải quyết
được nguyên nhân của cái ác và những sự động vọng trong tâm và trái tim của
họ. Chừng nào nguyên nhân nóng vẫn còn, thì chúng ta không thể nào ngăn được
sự nóng ở đây. Tương tự cách đó, chừng nào nguyên nhân của sự ngu mờ vẫn còn
trong tâm chúng ta, thì chúng ta không thể nào ngăn chặn sự ngu mờ có mặt ở
đây, bởi nó bắt nguồn từ nguyên nhân ở đây... Chừng nào cái nguồn gốc vẫn chưa
được chấm dứt, thì sự ngu mờ vô minh vẫn có mặt trở lại.
Khi chúng ta làm việc thiện, tính thiện khởi lên trong tâm. Nó khởi sinh từ
nguyên nhân của nó. Đây được gọi là tính thiện ( kusala). 86 Nếu chúng ta hiểu biết những nguyên nhân theo cách này, thì chúng ta có thể tạo ra những nguyên nhân
đó và kết quả sẽ tự nhiên xảy đến.
Nhưng người ta thường không tạo ra những nguyên nhân đúng đắn. Họ rất
muốn sự tốt thiện, nhưng họ chưa biết cách tạo nguyên nhân tạo ra nó. Tất cả
những gì họ có được chỉ toàn những kết quả xấu, bao lấy cái tâm trong khó khổ.
Thời giờ ai cũng chỉ muốn tiền. Họ cứ nghĩ rằng khi có nhiều tiền thì mọi thứ sẽ
https://thuviensach.vn
đâu vô đó; do vậy ai cũng dành hết thời gian vô việc kiếm tiền, họ không tìm kiếm sự tốt thiện. Kiểu đó giống như họ muốn có thức ăn để ăn, nhưng không
chịu bỏ công cất giữ nó: họ cứ để mặc thức ăn nằm đó cho đến lúc thức ăn hư
thối. Người muốn tiền thì không nên chỉ biết kiếm tiền mà phải nên biết cách giữ
tiền. Nếu bạn muốn có thức ăn thì không chỉ biết đi mua nó mà còn phải biết bảo
quản nó, chứ không phải mang về quăng vào chỗ nào đó trong nhà. Nó sẽ bị hư.
Cách suy nghĩ như vậy là sai. Kết quả của sự nghĩ sai (tà tư duy, tà kiến) là sự
động vọng, sự bất ổn và sự ngu mờ, vô minh. Phật đã dạy Giáo Pháp để mọi người đưa vào thực hành, để biết và thấy nó, và trở thành một với nó, để làm cho
tâm trở thành Giáo Pháp. Khi tâm là Giáo Pháp, thì nó sẽ đạt đến sự hạnh phúc và
hài lòng. Sự khổ đau bất an của vòng luân hồi sinh tử nằm trong thế giới này, và
sự chấm dứt khổ đau cũng nằm ngay trong thế giới này.
Việc tu hành theo Giáo Pháp là dẫn dắt cái tâm đạt đến sự chuyển hóa khổ
đau, vượt lên khỏi khổ đau. Thân thì không thể chuyển hóa hay vượt trên khổ đau
được—sau khi thân này được sinh ra thì nó phải chịu khổ đau, bệnh tật, già, chết.
Chỉ còn cái tâm là có thể chuyển hóa và vượt qua những dính chấp, gông cùm.
Tất cả những giáo lý của Phật được chép lại trong kinh điển chúng ta gọi là phần
Pháp học ( pariyatti), 87 đó là những phương tiện để dẫn đến chấm dứt khổ đau.
Ví dụ, Phật đã dạy về những sinh trạng có-chú-tâm ( upādinnaka- sankhārā,
sinh trạng có-tâm-thức) và những sinh trạng không-có-chú-tâm ( anupādinnaka-
sankhārā, sinh trạng không-tâm-thức). Những sinh trạng không-tâm-thức thường
được định nghĩa là những thứ như cây cỏ, núi non, sông suối, vân vân— những
thứ vô tình. Còn những sinh trạng có- tâm-thức thường được định nghĩa là những
loài động vật, con người, vân vân— những loài hữu tình. Đa số người học Phật
giáo đều chấp nhận suông những định nghĩa đó, nhưng nếu chúng ta chịu suy xét
vấn đề một cách thấu đáo, về cách cái tâm con người bị dính-theo những hình
sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị, những cảm giác và những trạng thái tâm, thì ta
sẽ hiểu ra được rằng thực ra không có thứ gì là không có-tâm-thức hết. Hễ khi
nào có dục vọng trong tâm thì mọi thứ trở thành có-tâm-thức.
Học về Giáo Pháp nhưng không thực hành nó thì chúng ta sẽ không biết về
những ý nghĩa thâm sâu của nó. Ví dụ, có thể chúng ta nghĩ rằng những thứ như
những cột nhà, bàn, ghế và tất cả những thứ phi động vật đều là ''không tâm https://thuviensach.vn
thức''. Chúng ta chỉ nhìn thấy một mặt của những thứ đó. Nhưng nếu bạn lấy búa đập bể vài thứ, bạn sẽ thấy chúng là có tâm thức hay không!
Chẳng qua đó là do cái tâm của chúng ta, vì dính chấp vào những thứ bàn,
ghế và mọi thứ của cải, nên nó chú tâm vào những thứ đó. Ngay cả một cái ly bể
cũng làm chúng ta ‘xót ruột’, bởi cái tâm chúng ta đang ''chú tâm'' vào cái ly đó.
Dù là cây cỏ, núi non, hay là bất cứ thứ gì, bất cứ thứ gì chúng ta cảm giác là ‘của
ta’, thì chúng cũng có một cái tâm đang chú tâm vào chúng—nếu không phải là
tâm của chúng, thì cũng là tâm của ai đó. Tất cả những thứ đó đều là ''những sinh
trạng có tâm-thức'', chứ không phải là ''không tâm thức'' 88, không phải tuyệt đối vô tình.
Tương tự như thân của chúng ta. Chúng ta thường nói rằng thân này có là có
tâm-thức. Thực ra, cái ''tâm'' chú tâm về thân không phải là gì khác mà chỉ là sự
dính chấp ( upādāna), đó là sự gắn gán vào thân và chấp lấy thân này là ‘ta’ và
‘của ta’.
Cũng giống như người mù không nhận biết được màu sắc—dù có nhìn kiểu
gì thì cũng không thấy màu gì. Điều này giống như cái tâm khi đang bị che mù
bởi dục vọng và ngu dốt (tham và si), thì tất cả mọi đối tượng của tâm thức đều bị
chú tâm. Bởi vì tâm bị dính dơ bởi dục vọng (tham) và bị ngăn che bởi sự ngu tối
(si), nên mọi thứ đều trở nên bị chú tâm... tất cả những thứ bàn, ghế, thú vật, và
tất cả mọi thứ khác. Nếu chúng ta cứ chấp rằng mình có một cái ‘ta’ cố hữu truyền kiếp (như linh hồn, bản ngã), thì tâm sẽ luôn dính chấp vào mọi thứ. Lúc
đó tất cả mọi thứ đều trở thành bị chú-tâm, do vậy luôn sự dính chấp và ràng buộc luôn luôn có mặt.
Phật đã dạy về những thứ có-điều-kiện (những pháp hữu vi, sankhata
dhammas) và những thứ vô-điều-kiện (những pháp vô vi, asankhata dhammas).
Có điều kiện (hữu vi) thì vô số kể-- vật chất, phi vật chất, lớn, nhỏ-- nếu tâm chúng ta đang bị che mờ bởi sự ngu tối thì tâm sẽ nhân phóng đủ hướng theo những thứ hữu vi tạo tác đó, phân chia phân biệt thành đủ thứ tốt-xấu, ngắn-dài,
lớn-nhỏ, thô-tinh, này-nọ... Tại sao tâm này nhân phóng đến như vậy? Bởi vì tâm
không hiểu biết về sự thật của thế tục, đó là sự thật do con người quy ước (tục
đế)89, nó chưa nhìn thấy Giáo Pháp. Vì không nhìn thấy Giáo Pháp nên tâm còn đầy những dính chấp. Khi nào tâm còn những dính chấp (gông cùm) thì không có
đường giải thoát, thì vẫn còn đầy sự ngu mờ (vô minh), còn sinh, già, bệnh, https://thuviensach.vn
chết...thậm chí ngay trong tiến trình ý nghĩ (tư duy). Loại tâm này được gọi là tâm hữu-vi hay pháp hữu-vi ( sankhata dhamma), tức là tâm còn tùy duyên, tâm
do tạo tác, tâm có điều kiện.
Trạng thái không còn tùy duyên, không do tạo tác, không bởi điều kiện thì
được gọi là trạng thái vô vi hay pháp vô-vi ( asankhata dhamma). Chỗ này là chỉ
trạng thái cái tâm đã nhìn thấy Giáo Pháp, nhìn thấy sự thật của năm tập hợp uẩn
( khandha) đúng-như-chúng-là. Chúng đích thực là luôn biến đổi, không hoàn hảo
và không là gì hay thuộc ai cả [vô thường, khổ và vô ngã]. Tất cả những ý nghĩ
như ‘ta’, ‘tôi’, ‘của tôi’, ‘của họ’... đều thuộc về sự thật do quy ước (tục đế).
Chúng thực sự chỉ là những trạng thái có điều kiện, do tạo tác và tùy duyên mà
có-rồi-mất. Khi chúng ta biết rõ sự thật về những trạng thái có điều kiện (hữu vi)
đó, biết rõ chúng chẳng phải là cái ‘ta‘ hay là gì ‘của ta’ cả, thì chúng ta có thể
buông bỏ những thứ có điều kiện (hữu vi) và những thứ do quy ước (tục đế) đó.
Khi nào buông bỏ (không còn chấp) những thứ hữu vi thì chúng ta đạt đến Giáo
Pháp, chúng ta bước vào giác ngộ Giáo Pháp. Khi chúng ta đạt đến Giáo Pháp thì
chúng ta hiểu biết mọi sự rõ ràng. Hiểu biết là biết cái gì? Chúng ta biết rằng mọi
thứ chỉ là những thứ có điều kiện (hữu vi) và do quy ước (chỉ đúng với thế tục),
không phải là ‘cái gì’ hay ‘ai’ cả, không phải là cái ‘ta’, ‘chúng ta’, hay ‘ai’ gì
hết. (Chẳng là gì cả: vô ngã). Đây là sự hiểu biết (tri kiến) về đường lối của mọi
thứ trên thế gian.
Sau khi nhìn thấy theo cách như vậy, tâm chuyển hóa vượt trên mọi thứ thế
gian. Thân có thể già, bệnh, chết, nhưng tâm vượt trên những chuyện khổ đau sinh tử này. Khi tâm đã chuyển hóa và vượt lên trên những thứ hữu-vi tạo tác, nó
sẽ thấy biết trạng thái vô-vi. Tâm trở thành vô-vi (không còn tạo tác, không còn
tùy duyên)—đó là trạng thái không còn các yếu tố điều kiện nhân duyên nữa.
Tâm không còn bị tạo tác bởi những lo âu của thế giới, những điều kiện đổi thay
không còn làm ô nhiễm tâm nữa. Sướng hay khổ không còn ảnh hưởng đến tâm.
Không còn thứ gì có thể tác động hay thay đổi nó nữa, tâm đã được an toàn, nó
đã thoát khỏi tất cả mọi sự tác thành, trở thành, tạo tác. (Không còn trở thành,
không còn tạo nghiệp). Sau khi đã nhìn thấy bản chất của những thứ có điều kiện
(hữu vi) và do quy ước thế gian, tâm được tự do và giải thoát.
Cái tâm được tự do này được gọi là trạng thái Vô-Vi, đó là trạng thái vượt
trên sức mạnh mọi thứ tạo tác. Nếu tâm chưa thực sự hiểu biết về những pháp
https://thuviensach.vn
hữu vi (giả lập, có điều kiện) và pháp thế gian (tục đế), thì nó vẫn còn bị tác động bởi chúng. Khi đó tâm gặp những thứ (coi là) tốt, xấu, sướng, khổ... nó liền nhân
phóng theo những thứ đó. Tạo sao tâm phóng túng chạy theo mọi thứ như vậy?
Bởi vì vẫn còn một nguyên nhân. Nguyên nhân gì? Nguyên nhân là nó vẫn còn
cho rằng (sắc) thân này là ‘ta’, là ‘thân của ta’ (là ‘xác của hồn ta’); rằng những
cảm giác (thọ) này là ‘ta’, là ‘của ta’; rằng những nhận thức (tưởng) này là ‘ta’, là
‘của ta’’ rằng những ý nghĩ (hành) này là ‘ta’, là ‘của ta’; rằng tâm thức (thức)
này là ‘ta’, là ‘của ta’. Cái khuynh hướng (gông cùm) nhận biết mọi sự mọi thứ
dựa trên cơ sở cái ‘ta’ (ngã kiến, ngã chấp) chính là nguồn gốc tạo ra sướng, khổ,
sinh, lão, bệnh, tử. Đây là cái tâm thế tục, nó luôn điên đảo quay cuồng và thay
đổi theo sự dẫn dắt và tạo tác của những điều kiện của thế gian thế tục. Đây là cái
tâm hữu-vi, (nó còn tùy duyên, còn tạo tác trong vòng sinh tử).
Nếu chúng ta tình cờ nhận được một số tiền của (ví dụ như trúng số) thì tâm
chúng ta sẽ bị tác động bởi điều đó. Đối tượng (số tiền đó) tác động tâm ngay, tạo
tác tâm đến một cảm giác mừng vui, khoái sướng; nhưng khi sự sướng không còn
nữa, sự hết sướng lại tạo tác tâm đến cảm giác khổ. Tâm trở thành nô lệ của các
trạng thái, điều kiện, là nô lệ của dục vọng. Thế tục mang đến bất cứ cái gì, tâm
cũng bị tác động hoặc chạy theo thứ đó. Loại tâm này không có chỗ nương tựa,
nó không tự bảo vệ được chính mình, nó chưa được tự do. Nó vẫn còn thiếu một
nền móng vững chắc. Loại tâm này chưa hiểu biết sự thật của những thứ điều kiện, những thứ hữu vi, giả lập. Nó còn bị tạo tác, còn tùy phóng theo các điều
kiện thế tục. Đó là cái tâm hữu-vi.
Tất cả quý vị đang ngồi đây nghe Giáo Pháp, xin hãy suy xét một chút
rằng... ngay cả một đứa bé cũng có thể làm mình tức giận, đúng vậy không? Ngay
cả một đứa bé nằm nôi cũng đánh lừa được (tâm) bạn. Nó có thể đánh lừa (làm
cho) bạn cười, bạn khóc—nó có thể làm bạn dính theo những trạng thái khác
nhau. Ngay cả những người già cũng bị lừa bởi những ‘trò’ đó. Đối với những
người còn ngu mờ, không nhìn thấy sự thật thế tục, họ cứ để tâm dính vào vô số
những phản ứng như thương, ghét, sướng, khổ, khoái, đau... Mọi thứ bắt tâm
chúng ta phải phản ứng liên tục như vậy bởi vì chúng ta bị nô lệ cho chúng.
Chúng ta là nô lệ của dục vọng ( tanhā). Dục vọng ra tất cả mệnh lệnh và chúng ta
chỉ biết làm theo nó.
https://thuviensach.vn
Tôi nghe nhiều người kể công than rằng...''Ôi, tôi khổ quá. Ngày đêm tôi đều phải ra đồng, tôi chẳng có thời gian được ở nhà. Giữa trưa đứng bóng tôi cũng
phải ra đồng để làm với cái nắng như thiêu đốt. Dù ở nhà mát mẻ nhưng số tôi
không được ở nhà, tôi phải đi làm. Tôi thiệt là quá khổ.''
Nếu như tôi hỏi họ: ''Tại sao bà không rời bỏ nhà và đi tu cho rồi?'', họ sẽ
nói: ''Tôi không thể bỏ nhà đi được. Tôi còn nhiều trách nhiệm''. Dục vọng
( tanhā) kéo họ ở lại. Nhiều lúc chúng ta đang cày ruộng nhưng lại mắc tiểu quá
chừng (một dục vọng được tiểu tiện) đến nỗi ta vừa đi vừa cày vừa tiểu luôn, giống như mấy con trâu vậy. Thiệt đúng là dục vọng muốn ta làm gì thì ta phải
làm, ta là nô lệ của nó.
Khi tôi hỏi mấy người: ''Các chú mạnh giỏi không, dạo này bận quá phải
không, không thấy các chú đến chùa?''. Họ trả lời kiểu dân giã: ''Thưa thầy, thiệt
tình con bận lún sâu luôn''. Tôi chẳng hiểu họ bị lún sâu vào những thứ gì! Đó chỉ
là những điều kiện, những sự tạo tác. Phật đã dạy phải nhìn những bề ngoài giả
lập đúng-như-chúng-là và nhìn thấy những điều kiện giả tạm đúng-như-chúng-là.
Đây là cách nhìn thấy Giáo Pháp, nhìn thấy mọi thứ mọi sự đúng như chúng đích
thực là. Nếu bạn thực sự nhìn thấy cả hai cái (bề ngoài giả lập và các điều kiện
giả tạm) thì bạn phải giục bỏ cả hai, buông bỏ cả hai thứ.
Dù bạn có tiếp nhận thứ gì thì nó cũng không có một thực thể hay bản thể
hay là ‘cái gì’ thực cả. Lúc đầu nó có vẻ là tốt, nhưng sau đó nó cũng thành xấu
mà thôi. (Ngon rồi cũng thành dở, sướng rồi cũng thành chán...). Nó cứ khiến ta
thích, rồi khiến ta ghét; làm ta cười, rồi làm ta khóc; nó khiển nó khiến ta chạy
theo đủ thứ kiểu nó lôi kéo ta. Tại sao như vậy? Bởi vì cái tâm chưa được tu tập
và phát triển. Những điều kiện thế tục trở thành những yếu tố tạo tác của tâm, làm
cho nó thấy to, thấy nhỏ, thấy sướng, thấy khổ, thấy buồn, thấy này, thấy nọ...
cảm nhận đủ thứ, đủ kiểu.
Vào thời cha ông chúng ta ngày xưa, khi có ai chết họ đi mời sư thầy đến
tụng những câu về lẽ vô-thường, như sau:
Aniccā
vata Tất cả mọi thứ trên đời (mọi thứ có điều kiện, pháp hữu vi)
sankhārā
đều là vô thường.
https://thuviensach.vn
Uppāda-vaya-
Đều thuộc bản chất sinh và diệt.
dhammino
Uppajjitvā
Sau khi khởi sinh, chúng sẽ ngừng diệt (có sinh có diệt).
nirujjhanti
Tesam vūpasamo Sự chấm dứt các điều kiện đó (sự tắt bặt các duyên) là hạnh
sukho.
phúc thực sự.
Tất cả các điều kiện đều là vô thường. (Các sinh trạng trên thế gian đều là vô
thường, vì chúng có điều kiện và thay đổi tùy theo các điều kiện). Thân này và
tâm này cũng là vô thường. Chúng vô thường bởi chúng không cố định, không
bền chắc và luôn luôn biến đổi. Mọi thứ được sinh ra thì tất yếu phải biến đổi
biến hoại—đặc biệt dễ thấy như thân này của chúng ta. Có một cái nào không thay đổi trong thân này? Tóc, móng, răng, da...có giữ nguyên không thay đổi
không? Tình trạng thân thể thay đổi liên tục và già đi mỗi ngày, do vậy thân là vô
thường. Thân có bền chắc đâu? Tâm có ổn định không? Hãy suy xét về điều này.
Biết bao nhiêu lần sinh và diệt xảy ra trong mỗi ngày? Cả thân và tâm đang sinh
và diệt liên tục mỗi ngày, tình trạng của chúng là luôn luôn biến động liên tục.
Lý do chúng ta không thể nhìn thấy những điều này theo đúng sự thật là bởi
chúng ta vẫn luôn tin vào điều không phải sự thật. Giống như mình bị dẫn dắt bởi
một người mù. Làm sao mà đi đúng đường an toàn? Người mù chỉ dắt ta đi vào
rừng vào bụi thôi. Làm sao người mù dắt chúng ta đi đúng đường khi bản thân
ông ta không nhìn thấy gì? Tương tự vậy, tâm chúng ta đang bị che mờ bởi những
điều kiện thế tục, chỉ tạo ra khổ đau khi ta đi tìm cái sướng, chỉ tạo khó khăn khi
ta đi tìm sự dễ chịu. Cái tâm (ngu mờ) như vậy thì chỉ tạo ra khó khăn và khổ sở.
Thiệt lòng chúng ta muốn trừ bỏ những khó khổ, nhưng thay vì vậy chỉ tạo thêm
những thứ đó. Chỉ còn cách ngồi than thở. Chúng ta tạo nên những nguyên nhân
xấu, bởi vì chúng ta không hiểu biết sự thật của những‘ bề ngoài giả lập’ và những ‘điều kiện giả tạm’ của mọi thứ trên thế gian.
Những điều kiện là vô thường, những trạng thái sống đều là vô thường, cả
hai dạng sinh trạng có tâm thức và sinh trạng không tâm thức đều là vô thường.
Về thực tế, những sinh trạng không tâm thức là không tồn tại. Loại không tâm
https://thuviensach.vn
thức là ở đâu? Ngay cả trong nhà vệ sinh, bạn nghĩ cái gì là không tâm thức... hãy để anh nào mang búa vào đập bể thử coi! Coi chừng anh đó phải đối diện với bên
''quản lý'' khu nhà đó. Tâm chú tâm vào mọi thứ, ngay cả những thứ ô uế trong
nhà vệ sinh. Ngoại trừ người nào nhìn thấy rõ ràng đường lối của mọi sự vật, đối
với người thường thì không bao giờ có những thứ gọi là không có tâm thức.
Những bề ngoài giả lập là do quy định quy ước mà có. (Đó là giả danh của
mọi thứ). Tại sao chúng ta phải quy ước chúng? Bởi vì về sự thật chúng không có
thực. Ví dụ, có ai muốn làm dấu chỗ này. Anh ta lấy miếng gỗ hay đá đặt lên chỗ
sân này, và gọi nó là cái mốc hay cột mốc. Nhưng thực sự nó đâu phải là cái mốc
hay cột mốc gì, đó chỉ là miếng đá hay miếng gỗ nhưng chính do vậy chúng ta
phải quy định nó thành một cái mốc hay cột mốc như vậy. Tương tự, chúng ta
''quy định'' gọi các thành phố, dân chúng, bầy súc vật... đủ loại tên gọi theo quy
ước (giả danh)! Tại sao chúng ta cứ quy ước vô số thứ trên đời như vậy? Bởi chúng không có mặt, không có thực, nên phải quy ước đặt tên cho chúng thành
có.
Những khái niệm như ''thầy tu'' và ''cư sĩ'' cũng là do ''quy ước'' mà có.
Chúng ta quyết định đặt cho chúng từ không thành có (giả danh), chứ trong tự
nhiên chúng không phải thực là những thứ đó (không phải thực danh). Giống như
có cái dĩa trống, ai muốn bỏ cái gì lên đó thì bỏ.
(Bỏ xoài lên rồi gọi thành dĩa xoài, bỏ cơm lên gọi là dĩa cơm. Thực chất
chẳng có dĩa xoài dĩa cơm nào cả. Bản thân cái ‘dĩa’ còn chưa là thực nữa, họ lấy
đất cát nhào nặn nung nấu gì đó làm thành cái để đựng đồ ăn, rồi đặt tên thành
‘dĩa’, chứ thực sự cái dĩa cũng không phải thực danh gì cả).
Đó là bản chất của những thứ do quy ước (tục danh, giả danh), bản chất của
sự thật do quy ước (tục đế). Đàn ông và đàn bà cũng là những danh từ do quy
ước, chỉ là những thứ đổi thay xung quanh chúng ta mà thôi.
Nếu chúng ta biết rõ sự thật của những thứ do quy ước thì ta sẽ biết rõ rằng
không có ‘ai’ thực hay ‘người’ thực nào cả, bởi những cái 'người' đó là những cái
do quy ước. Hiểu rõ ràng những thứ đó chỉ là do quy ước, thì ta sẽ được bình an.
Nhưng nếu chúng ta cứ tin rằng ‘ta’, ‘ai đó’, ‘người’, ‘thực thể’, cái ‘của ta’, cái
‘của họ’... là thực, là những thực thể cố hữu tự nhiên, thì ta cứ phải cười phải khóc liên tục suốt đời với những thứ đó. (Vì nhận lầm chúng ta thực, nhận lầm
cái ‘ta’ là bản ngã thực, nên suốt đời chúng ta cứ liên tục khổ, sướng, buồn, vui,
https://thuviensach.vn
sầu não... khi chúng thay đổi liên tục và liên tục). Mọi thứ chỉ là sự nhân phóng của các yếu tố tạo tác. Nếu chúng ta cứ nhận những thứ đó là ‘của ta’, thì suốt đời
phải khổ sở vì chúng. Đó là cách nhìn sai lầm, đó là tà kiến ( micchāditthi). Tên
gọi chỉ là giả danh, không phải là những thực tại thực chất, đó chỉ là những sự
thật do quy ước giả lập của thế gian. Chỉ sau khi được sinh ra chúng ta mới có tên
tuổi, đúng không? Hay chúng ta đã có tên trước khi được sinh ra? Tên có sau,
đúng không? Tại sao chúng ta đặt tên, đặt danh như vậy? Bởi do trước đó chưa có
tên, không có tên thực là gì trước khi sinh ra.
Chúng ta cần phải hiểu biết rõ ràng những quy ước thế gian này. Tốt, xấu,
cao, thấp, đen, trắng... đều là những quy ước của thế tục. Chúng ta đều bị lạc trong những rừng quy ước. Bởi vậy nên chỗ đám chết các thầy tu thường tụng
đọc Aniccā vata sankhārā... (Mọi thứ hữu vi đều là vô thường, chúng sinh rồi diệt...). Điều đó là đúng, điều đó là lẽ thực; mọi thứ đều là như vậy. Có cái nào
sinh ra mà không hoại diệt? Trạng thái tâm tốt... cũng khởi sinh rồi biến mất.
Khóc rồi cũng hết, hoặc chuyển thành cười. Bạn có thấy ai khóc liên tục ba, bốn
năm không? Cùng lắm chỉ thấy có người khóc liên tục một đêm, rồi cũng hết
nước mắt, rồi thân thể cũng mệt mỏi. Không có gì kéo dài hay tồn tại y hệt dài
lâu. Có sinh là có diệt...
Tesam vūpasamo sukho... 90 Nếu chúng ta hiểu biết các điều kiện tạo tác (các hành tạo tác, sankhāras), về sự nhân phóng (tâm) theo các điều kiện tạo tác, và
nhờ đó ta chế ngự được chúng, thì đó mới là niềm hạnh phúc lớn lao nhất. Chỗ
này mới là công đức thực thụ, là không còn và lắng lặn hết tất cả những sự phóng
tâm tạo tác, là không còn và lắng lặn cái quan niệm ’con người’, là không còn và
lắng lặn hết quan niệm về cái ‘cá nhân’ hay ‘ai’, không còn gánh nặng về cái ‘ta’
hay cái ‘của ta’ nào nữa. Sau khi vượt qua những điều đó thì người tu sẽ nhìn
thấy chỗ Vô Vi. Có nghĩa là dù cho có thứ gì xảy đến, tâm cũng không còn phóng
túng này nọ theo nó nữa. Chẳng còn thứ gì có thể xô dạt cái tâm khỏi điểm cân
bằng tự nhiên [buông xả] của nó. Vậy ta còn muốn gì hơn nữa? Đến đó là hết rồi,
đó đã là đích đến.
Phật chỉ dạy chúng ta về sự thật diễn ra của mọi thứ trên đời. Chúng ta đi
chùa cúng dường và lắng nghe Giáo Pháp là cũng để tìm thấy và nhận thấy sự
thật đó. Nếu chúng ta nhận ra sự thật đó, chúng ta không cần phải tìm tòi tu học
về thiền tuệ minh sát ( vipassanā) gì nữa, nó sẽ tự hiển lộ cho chúng ta. Cả hai
https://thuviensach.vn
thiền định ( samatha) và thiền tuệ minh sát ( vipassanā) cũng chỉ là do quy ước mà có, cũng chỉ là những danh từ do người ta đặt ra. Một cái tâm hiểu biết, nó vượt
trên những thứ quy ước, đối đãi và giả lập của thế gian; đó là mục tiêu cao nhất
của việc tu hành.
Sự tu tập của chúng ta, sự điều tra quán xét của chúng ta là để vượt qua sự
khổ. Khi sự dính chấp đã chấm dứt, thì trạng thái cái ‘ta là’ cũng chấm dứt. Khi
trạng thái cái ‘ta là’ đã chấm dứt, thì không còn cái ‘ai’ để tiếp tục sinh tử. Khi
mọi sự tốt đẹp tâm cũng không vui mừng, khi mọi sự xấu tệ tâm cũng không sầu
não. Cái tâm không còn bị kéo trôi theo những rắc rối phiền não của thế gian, và
lúc này sự tu tập đã xong. Đây là nguyên lý căn bản mà Phật đã chỉ dạy.
Đức Phật chỉ dạy Giáo Pháp để áp dụng vô đời sống của chúng ta. Ngay đến
lúc chết ta vẫn còn nghe được lời Phật dạy: ‘ Tesam vūpasamo sukho... ’ (Làm lắng
lặn các hành tạo tác là hạnh phúc đích thực). Nhưng, chúng ta không biết chế ngự
các hành (điều kiện) tạo tác đó, chúng ta chỉ mang vác chúng theo suốt đời; hỏng
lẽ các sư thầy xúi chúng ta làm vậy sao? Chúng ta cứ mang vác chúng đi khắp
nơi và khóc than vì chúng. Đó là bị lạc lối vào trong mớ các điều kiện tạo tác, đó
là bị lạc tâm theo mọi thứ trần cảnh, là quên mình theo vật. Thiên đường, địa ngục hay Niết-bàn đều từ ngay chỗ này mà ra.
Tu hành theo Giáo Pháp là để chuyển hóa và vượt qua sự khổ trong tâm.
Nếu chúng ta hiểu biết sự thật của mọi thứ theo cách tôi vừa nói trên thì tự động
chúng ta biết được Bốn Sự Thật. Khổ, nguyên nhân khổ, sự chấm dứt khổ và con
đường dẫn đến sự chấm dứt khổ.
Người đời thường ngu mờ khi gặp phải những thứ do quy ước mà có, họ cứ
nghĩ rằng tất cả những thứ đó tự chúng là thực, thực từ trong bản chất tự nhiên.
Khi kinh sách nói rằng cây cỏ, núi non và sông ngòi là những trạng thái không
tâm thức, thì đó là cách nói gom lại để làm đơn giản phân loại. Nhưng những điều đó chỉ là giáo lý bề ngoài, nó không đề cập đến khổ, làm như không có khổ
trên đời này vậy. Đó chỉ là cái vỏ ngoài của Giáo Pháp. Nếu chúng ta phải giải
thích theo nghĩa sự thật rốt ráo, chúng ta sẽ thấy rằng chính con người ta đã đi bó
buộc các thứ lại bằng sự ràng buộc dính chấp của họ. Làm sao chúng ta có thể nói
những thứ đó không có năng lực tạo ra các sự kiện, làm sao có thể nói những thứ
đó là không tâm thức, trong khi người ta có thể đánh một đứa bé chỉ vì làm mất
một cây kim nhỏ xíu? Một cái dĩa, một cái ly hay một miếng gỗ... tâm chú tâm
https://thuviensach.vn
vào tất cả những thứ đó. Hãy nhìn coi điều gì xảy ra khi có ai lấy búa đập bể một trong những thứ này, và lúc bạn sẽ tìm ra câu trả lời. Mọi thứ đều có khả năng tác
động đến chúng ta theo cách như vậy. Việc hiểu biết hoàn toàn về mọi thứ là việc
tu tập của chúng ta, chúng ta phải xem xét hết những thứ có điều kiện (hữu vi),
không điều kiện (vô vi), có tâm thức (hữu tình) và không có tâm thức (vô tình).
Phần này là phần ''giáo lý bề ngoài'', như Đức Phật đã từng đề cập về chúng.
Một lần Phật đang ở trong rừng, Phật nắm một nắm lá lên và hỏi các Tỳ kheo
rằng nắm lá trong tay Phật nhiều hay số lá ở trong rừng nhiều hơn. Các Tỳ kheo
trả lời rằng nắm lá trong tay Phật chỉ một số lá, nhưng lá trong rừng là nhiều hơn
rất nhiều.
Phật nói rằng: ''Cũng giống vậy, này các Tỳ Kheo, toàn bộ giáo lý của Phật
là nhiều, nhưng những thứ đó không phải là cốt lõi của mọi thứ, chúng không trực tiếp liên quan hệ đến con đường dẫn đến giải thoát khỏi khổ. Có rất nhiều
phương diện để nhìn vào giáo lý, nhưng điều Như Lai ( Tathāgata, Phật) thực sự
mong muốn các thầy làm là chuyển hóa khổ, điều tra vào tất cả mọi thứ và buông
bỏ sự dính chấp và ràng buộc vào sắc thân, cảm giác, nhận thức, ý nghĩ và tâm
thức''. 91 Tháo bỏ hết những dính chấp vào những thứ đó thì bạn có thể chuyển hóa sự khổ. Những giáo lý giống như số lá trong nắm tay Phật. Nhưng bạn không cần
hết số lá đó, chỉ cần một vài lá nhỏ là đủ. Những phần còn lại của giáo lý bạn
không cần lo về chúng. Cũng giống như trên trái đất bao la, cỏ cây, sông ngoài,
núi rừng, đất đai phì nhiêu trùng trùng. Chẳng bao giờ thiếu đá sỏi, nhưng đá sỏi
bao la đó không bằng một miếng ngọc nhỏ xíu. Giáo Pháp của Phật thì bao la như
vậy, song bạn chỉ cần có một chút, một chút thấy biết thực sự là quý như ngọc, là đã đủ rồi.
Do vậy, dù bạn đang nói, đang dạy hay đang nghe Giáo Pháp, bạn phải nên
hiểu biết Giáo Pháp. Đừng nghĩ đến Giáo Pháp nằm ở chỗ cao xa nào, nó ở ngay
tại đây. Dù bạn có đi tu học Giáp Pháp ở đâu, ở Thái Lan hay Ấn Độ, nó thực sự
ở ngay trong tâm bạn. Tâm là kẻ dính chấp, tâm là kẻ phóng đoán này nọ, nhưng
cũng chính tâm là người chuyển hóa, tâm là người buông bỏ. Tất cả những giáo
lý bề ngoài đều nói về cái tâm. Dù bạn có học Ba tạng kinh ( Tipitaka) hay học tới Vi Diệu Pháp tạng ( Abhidhamma)92 thì chúng cũng nói về tâm, đừng quên chúng được nói ra từ đâu.
https://thuviensach.vn
Khi đi vô thực hành tu tập, những thứ bạn thực sự cần có là sự chân thật và chánh trực, bạn không cần phải tự đánh lừa hay gây rắc rối cho chính bản thân
mình.
(Đạo Phật không phải là một tôn giáo có đấng phán xét công tội, bạn chỉ cần
làm trong sạch cái tâm khỏi tham, sân, si, và do vậy chỉ có chính bạn mới tự biết
và phán xét về chính mình. Công đức hay không công đức, thoát khổ hay không
thoát khổ là do chính bạn. Không phải tu là vì phải tu, không phải tu để mọi người hay Phật trời nhìn thấy và ghi công mình. Vậy nên, chân thật và chánh trực
với chính mình là điều quan trọng nhất).
Đa số Phật tử tại gia không học gì về Ba Tạng kinh điển, nhưng các Phật tử
vẫn có thể trừ bỏ được tham, sân, si, đúng không? Quý vị đâu cần phải học Ba
tạng kinh hay Vi Diệu Pháp tạng thì mới biết về tham, sân, si, đúng không?
Những thứ tham, sân, si là có sẵn trong tâm quý vị, đâu cần phải đọc kinh sách
mới biết về chúng, mới thấy chúng nằm trong đầu này. Những giáo lý của Phật
cũng nhằm mục đích điều tra, quán xét và buông bỏ những thứ tham, sân, si đó.
Hãy để sự hiểu biết lan tỏa bên trong và bạn sẽ thực hành đúng đắn. Nếu bạn
muốn nhìn thấy con tàu, cứ đi thẳng đến ga xe lửa, đâu cần phải đi dọc hết các
tuyến đường ray Bắc-Nam, Đông-Tây, Đông-Nam, Tây-Bắc thì mới nhìn thấy hết
những con tàu. Nếu bạn muốn nhìn thấy từng con tàu, cứ đến thẳng Ga Trung
Tâm, tất cả chúng đều chạy về đậu ở đó.
Giờ có một số người hỏi tôi: ''Con muốn tu tập nhưng con không biết cách.
Con chưa học kinh điển, giờ con già quá rồi, trí nhớ không còn tốt để học...''. Chỉ
cần nhìn ngay đây, nhìn chỗ Ga Trung Tâm. Tham khởi sinh ngay đó, sân khởi
sinh ngay đó, si khởi sinh ngay đó. Chỉ cần ngồi đây và bạn có thể những chuyến
tàu ra vào, nhìn thấy tất cả mọi sự khỏi sinh ở ngay đó. Hãy tu tập ngay chỗ này,
bởi chỗ này là chỗ dính kẹt của quý vị. Ngay đây là chỗ những thứ thế tục (do
quy ước) khởi sinh, và Giáo Pháp cũng khởi sinh ngay chính chỗ này.
Bởi vậy, việc tu hành theo Giáo Pháp là không phân biệt giai cấp hay sắc
tộc, tất cả yêu cầu chỉ là chúng ta nhìn sâu vào, để nhìn thấy và hiểu biết. Trước
hết, chúng ta tu tập thân và lời nói cho sạch khỏi những bất thiện, đó là giữ giới
( sīla). Nhiều người nghĩ rằng giữ giới là phải học thuộc kinh kệ và tụng niệm suốt ngày suốt đêm, nhưng thực ra những gì cần làm là làm cho thân và lời nói
của mình không còn bất thiện hay dính vào tội lỗi, đó là giữ giới. Điều này không
https://thuviensach.vn
quá khó hiểu, cũng giống như nấu món ăn... bỏ một chút này, bỏ một chút kia cho đến khi thấy vừa vị và vừa ăn! Bạn không cần phải bỏ thêm nhiều thứ khác để
làm nó ngon, nó đã ngon rồi, chỉ cần nêm nếm vừa đủ là nó ngon. Tương tự, chỉ
cần kiêng cữ, để ý đến những hành động và lời nói của mình thì bạn đã làm được
việc giữ giới tốt lành rồi.
Việc tu tập có thể thực hiện ở bất cứ nơi nào. Ngày xưa tôi phải đi khắp nơi
để tìm sư thầy bởi tôi chưa biết cách tu tập. Tôi cứ sợ mình sai đường. Tôi cứ đi
hết núi này đến núi khác, vùng này đến vùng khác, để tìm nơi thích hợp để tu tập.
Đến lúc tôi dừng lại và suy xét về việc đó. Giờ tôi đã hiểu. Trước kia tôi quá ngu
khờ, tôi cứ lo đi tìm chỗ thích hợp để tu thiền. Lúc đó tôi không nhận ra nơi thích
hợp chính là ngay đây—ngay chính tâm này và trái tim này. Tất cả những gì bạn
muốn thiền là ngay bên trong ta. Có sự sinh, già, bệnh, chết ngay bên trong ta.
Bởi vậy nên Phật đã nói câu ‘ Paccattam veditabbo viññūhi’: người có trí phải tự
biết rõ chính mình. Tôi đã đọc câu này nhưng hồi đó tôi không hiểu ý nghĩa của
nó. Tôi cứ lo đi tìm chỗ này chỗ nọ đến lúc mệt mỏi ngã quỵ–và chỉ đến khi đó
tôi mới tìm ra chỗ mình cần tìm, đó là ngay bên trong bản thân mình. Do vậy, giờ
tôi có thể chỉ lại cho quý vị.
Như vậy về giữ giới, cứ tu tập theo tinh thần tôi vừa nói. Đừng hoài nghi về
sự tu tập. Ngay cả khi có người cho rằng khó mà tu tập ở nhà, rằng ở nhà có nhiều điều trở ngại... nếu vậy ăn uống ở nhà cũng là trở ngại hay sao? Nếu ăn mà
cũng là trở ngại thì đừng ăn! Tu tập theo Giáo Pháp sẽ mang lại lợi lạc cho tất cả
mọi người, bất kể họ là giai cấp nào. Hơn nữa, càng tu tập nhiều ta càng hiểu biết
nhiều về sự thật.
Nhiều người nói người tại gia rất khó tu tập, bởi người tại gia sống giữa
cộng đồng đông đúc. Nếu bạn đang sống giữa đông người, hãy nhìn vào sự đông
đúc đó, mở rộng nó ra. Cái tâm bị che mờ bởi sự đông đúc, vậy hãy tập luyện nó
để hiểu biết sự thật của sự đông đúc đó. Càng lơ là tập luyện, càng lười biếng đến
chùa để nghe học Giáo Pháp, thì tâm bạn càng lún sâu xuống bãi lầy, giống như
con ếch ngồi dí trong hang. Ai đó đi qua đưa lưỡi móc vào hang...và con ếch hết
đời, nó đâu có đường nào tránh né hay chạy thoát. Lúc nó nó chỉ biết đưa cổ đưa
bụng ra cho người ta móc thôi. Vì vậy, các bạn hãy coi chừng, đừng có để mình
rơi vô thế kẹt hang cùng như vậy—có chuyện gì xảy đến là không có đường giải
thoát. Ở nhà bị quấy rầy bởi con cháu, bạn có thể còn khổ kẹt hơn cả con ếch!
https://thuviensach.vn
Bạn không biết cách nào để tách khỏi những ràng buộc đó, (không tu tập gì được). Đến khi già, bệnh, rồi chết, thì bạn làm gì được? Đó là lưỡi móc đang đợi
móc chết bạn. Vậy bạn phải làm gì khác đây?
Đây là chỗ khó xử rắc rối của tâm. Bị bao vây bởi con cái, người thân, của
cải, nhà cửa... và hầu hết chúng ta chẳng biết cách nào để buông bỏ những thứ đó.
Không tu tập được giới hạnh và trí tuệ hiểu biết để thoát khỏi mọi thứ thế tục thì
không có lối thoát nào cho chúng ta. (Thoát là thoát khỏi vòng sinh tử bất tận đầy
khổ đau). Khi những thứ tạo tác như cảm giác, nhận thức, ý nghĩ và tâm thức
[thọ, tưởng, hành, thức] tạo ra khổ, ta cứ luôn bị dính theo nó. Tại sao có khổ?
Nếu ta không biết điều tra quán xét thì ta không hiểu biết. Hễ có gì sướng khởi
lên, ta chỉ biết chạy dính theo nó, chỉ biết tham chìm theo nó. Ta chẳng bao giờ tự
hỏi: ''Cái sướng đó đến từ đâu?'', ''Sướng đó đâu còn hoài, nó sẽ hết nhanh, rồi
cũng chuyển thành khổ?''.
Vậy đó, phải đổi cách hiểu biết của mình. Bạn có thể tu tập bất cứ đâu, bởi ở
đâu tâm cũng đi theo mình. Ta ở đâu tâm ở đó, sao lại không tu tập nó được? Khi
nghĩ những ý nghĩ tốt, bạn có thể ý thức biết rõ về chúng; còn khi nghĩ những ý
nghĩ xấu, bạn cũng có thể ý thức rõ biết về chúng. Những thứ đó có mặt nơi bạn.
Khi đang nằm, khi nghĩ những ý nghĩ tốt hay xấu, bạn có thể biết rõ về chúng,
bởi chỗ tu tập là chính ngay trong tâm này. Nhiều người cứ nghĩ tu là phải ở chùa
hàng ngày. Điều đó không cần thiết, cứ nhìn vào tâm này của bạn. Nếu bạn biết
chỗ tu tập là ngay tâm này thì bạn chắc chắn có kết quả.
Đức Phật dạy chúng ta phải nhìn vào mình, quan sát bản thân mình, không
nên chạy theo những điều dị đoan và mê tín. Vì lẽ đó Phật đã nói mấy câu kinh
với đại ý như vầy:93
Sīlena sugatim yanti
Giới Hạnh dẫn đến sự an lạc
Sīlena bhogasampadā Giới Hạnh dẫn đến sự giàu có
Sīlena nibbutim yanti Giới Hạnh dẫn đến Niết-bàn
https://thuviensach.vn
Tasmā sīlam visodhaye Vậy, hãy giữ giới hạnh của mình cho trong sạch Giới Hạnh ( sīla) chỉ về những hành động của chúng ta. Hành động tốt dẫn
đến kết quả tốt, nghiệp xấu dẫn đến nghiệp quả xấu. Đừng mong đợi trời Phật,
thánh thần hay hộ pháp nào giúp đỡ, hoặc đợi ngày lành vận tốt sẽ giúp mình.
Những điều đó là không đúng, đừng tin. Nếu tin vào những điều đó thì chỉ là mê
tín, sẽ càng khổ thêm. Quý vị cứ ngồi chờ đến ngày lành, tháng tốt, năm thuận,
thánh thần, hộ pháp... thì càng thêm khổ mà thôi. Hãy tự nhìn vào những hành
động và lời nói của mình, nhìn ngay vào những nghiệp của mình. Làm lành mang
lành, gieo ác thì gặt ác.
Nếu đã biết điều thiện và ác, điều đúng và sai đều nằm trong tâm mình, thì
bạn đâu cần phải đi tìm những điều đó từ chỗ khác bên ngoài. Chỉ cần nhìn vào
những điều đó ngay chỗ chúng khởi sinh. Nếu mất cái gì ở đây thì phải nên tìm
ngay ở đây chứ. Ngay cả không tìm ra ngay, bạn vẫn cứ tiếp tục tìm kiếm ngay
nơi mình làm rớt chứ. Nhưng ít ai chú tâm thực sự vào hành động của mình, nên
thường khi mất chỗ này lại đi tìm chỗ khác. Khi nào bạn mới tìm ra nó ở chỗ
khác? Thiện và ác, xấu và tốt, đúng và sai đều nằm ngay bên trong bạn. Một ngày
bạn chưa tìm ra, nhưng hãy tiếp tục tìm nữa, vì ở đây là đúng chỗ.
Tất cả mọi chúng sinh hành xử theo nghiệp của mình. Nghiệp ( kamma) là
gì? Mọi người thường quá nhẹ dạ cả tin. Khi thấy ai làm điều xấu ác, họ nói rằng
Diêm Vương ( Yāma) sẽ ghi tội vào sổ địa ngục. Khi bạn bị tái sinh xuống đó,
ngài sẽ lấy sổ ra và tính tội của bạn... Nghe vậy ai cũng thấy sợ hãi nếu làm việc
ác sẽ gặp Diêm Vương kiếp sau, nhưng chẳng ai chịu tìm hiểu cái ‘Diêm Vương’
ngay trong tâm mình. Nếu bạn làm điều xấu, dù có núp bóng làm một mình
không ai biết, ‘Diêm Vương’ trong tâm này mới ghi sổ tính tội bạn. Có thể trong
số quý vị đang ngồi đây đã từng lén lút hay bí mật làm những điều xấu ác, không
để người khác thấy hay biết. Nhưng chính mình thì thấy, phải không? Chính cái
‘Diêm Vương’ trong tâm mình thấy rõ tất cả. Quý vị tự mình biết mình, phải không? Tất cả quý vị, ai cũng vậy phải không, hãy dành một phút suy nghĩ về
điều này...! Chính cái ‘Diêm Vương’ của tâm mình đã tính sổ tất cả, đúng không?
Mình không bao giờ thoát được. Dù bạn có lén làm điều xấu một mình hoặc với
nhiều người, dù bạn có làm ngoài đồng vắng, trong hang động, trong phòng kín
hay bất cứ chỗ nào...
https://thuviensach.vn
Ai ở đây đã từng ăn cắp cái gì chưa? Có thể một số trong chúng ta đã từng ăn cắp. Nếu không ăn cắp đồ của người khác thì có thể cũng ăn cắp đồ của chính
mình. Tôi cũng có hướng tật đó, nên tôi đoán quý vị cũng có thể như vậy. Có thể
quý vị đã từng lén làm điều xấu trước kia, không bao giờ nói cho ai biết về điều
xấu đó. Nhưng dù không nói cho ai biết, chính mình biết rõ điều đó. Cái ‘mình’
đó chính là Diêm Vương theo dõi và ghi sổ tất cả. Dù bạn có làm ở đâu, có trốn
đi đâu, ổng cũng ghi đủ tất cả vào sổ của ổng. Chúng ta biết rõ những ý định (ý
hành) của mình. Khi làm việc xấu ác, sự xấu có ngay ở đó; khi làm điều tốt thiện,
sự lành có ngay ở đó. Bạn không thể dấu ở đâu được. Dù không ai thấy điều mình
làm, nhưng mình thấy mình. Dù bạn có chui vào hang sâu bạn vẫn tìm thấy mình
ở đó. Không có cách nào làm điều xấu tạo nghiệp xấu và có thể trốn thoát. Tương
tự như nhìn thấy những tâm tính xấu của mình, tại sao bạn không biết nhìn sự
trong sạch của mình? Bạn có thể nhìn thấy tất cả các tâm tính khác nhau—sự
bình an, sự sân, sự tham, sự ràng buộc hay sự giải thoát—chúng ta phải tự mình
nhìn vào trong tâm để nhìn thấy mình.
Trong đạo Phật, chúng ta phải ý thức rõ-biết về tất cả mọi hành động của
mình. Chúng ta không làm như các Bà- la-môn, cứ bước đến nhà và đọc: ''Cầu
cho quý ông bà mạnh giỏi, cầu cho quý ông bà được sống lâu''. Phật không nói
kiểu đó. Làm sao một căn bệnh lại có thể biến mất chỉ với những lời nói như vậy?
Phật trị liệu căn bệnh theo cách có lý như vầy: ''Trước khi anh bệnh điều gì xảy
ra? Điều gì là nguyên nhân dẫn đến bệnh?''. Lúc đó bạn nói với Phật cách mọi sự
diễn ra cho đến khi bệnh. ''À vậy hả, vậy hãy lấy thuốc này và về uống thử có
đúng không''. Nếu thuốc không đúng bệnh, Phật sẽ dùng thuốc khác, liều khác
(tùy theo cơ địa nặng nhẹ của mỗi người). Nếu thuốc đó làm bệnh thuyên giảm,
nếu thuốc trị được bệnh, thì đó là thuốc đúng. Cách này nghe có lý khoa học.
Không phải như các thầy Bà-la-môn ngày xưa, họ lấy dây cột quanh cổ tay bạn
và đọc chú: ''Nào, khỏe đi, mạnh đi, sau khi tôi đi khỏi, hãy ngồi thẳng dạy và ăn
một bữa cơm ngon lành và sẽ hết bệnh''. Bạn có trả bao nhiêu tiền cho mấy ông
thầy kiểu đó thì cũng tiền mất tật mang thôi, bởi trị cách như vậy đâu có cơ sở
khoa học gì. Vậy mà có rất nhiều người tin đó; khi bệnh là kêu thầy pháp, thầy
cúng, thầy đồng đến nhà ngay.
Phật cũng không muốn chúng ta tu học đại trà, chất chứa trong đầu cả đống
những chuyện đúng sai như vậy. Phật chỉ muốn chúng ta tu tập có lý, đúng lý—lý
https://thuviensach.vn
tu hành phải đúng đắn. Đạo Phật đã có mặt mấy ngàn năm rồi, và mọi người vẫn luôn tu tập rập khuôn theo cách mấy ông sư chỉ dạy, không cần biết là đúng hay
sai. Điều đó là ngu xuẩn. Họ chỉ biết tu theo rập khuôn theo các thầy tổ của bao
đời trước đó.
Phật cũng không khuyến khích kiểu tu rập khuôn như vậy. Phật muốn chúng
ta tu theo lý, có lý, đúng lý. Ví dụ, một lần đang giảng pháp cho các Tỳ kheo,
Phật quay qua hỏi ngài Xá-lợi-phất: ''Này Xá-lợi-phất, thầy có tin giáo lý này không?''. Ngài Xá-lợi-phất trả lời: ''Không, con không tin''. Phật khen ngợi câu trả
lời: ''Lành thay, này Xá-lợi-phất. Người khôn trí không vội tin vào một điều gì.
Người ấy nhìn vào mọi thứ, nhìn vào những nhân duyên của chúng, và nhìn thấy
bản chất đích thực của chúng trước khi tin hay không tin''.
Nhưng thời bây giờ mấy vị sư thầy sư phụ thường hay quát: ''Cái gì?!!! Anh
không tin ta sao? Vậy thì đi chỗ khác, chứ ở đây làm gì!''. Hầu hết mọi người đều
rất sợ thầy, sợ sư phụ. Thấy sư phụ sư huynh làm cái gì họ làm theo răm rắp một
cách mù quáng. Phật không dạy bám rập khuôn, mà phải bám vào sự thật. Lắng
nghe giáo lý và sau đó coi xét một cách kỹ càng, kiên nhẫn, điều tra tìm hiểu điều
đó là đúng hay sai. Cũng giống như những gì tôi nói về Giáo Pháp—hãy về và
suy xét, chứ đừng tin vội. Những điều tôi nói là đúng, phải không? Bạn phải thực
sự nhìn sâu vào những điều đó, nhìn vào bản thân mình để thấy những điều đó có
đúng hay không.
Bởi vậy nên thường nói phải phòng hộ cái tâm. Ai phòng hộ cái tâm sẽ được
tự do khỏi Diêm Vương. Chỉ là do cái tâm chạy theo và nắm chấp mọi thứ, biết
mọi thứ, thấy mọi thứ, nếm trải mọi thứ sướng và khổ... chỉ là do cái tâm này. Khi
nào chúng ta hoàn toàn hiểu được những thứ do quy ước và những điều kiện trên
thế gian, thì chúng ta sẽ tự nhiên trút bỏ hết sự khổ.
Mọi thứ chỉ là như chúng là. Tự chúng không gây ra khổ, cũng giống như
mũi chông nhọn, tự nó không gây khổ cho ai hết. Nó chỉ là mũi chông, nó chẳng
liên quan đến ai. Nhưng ai biểu bạn đến bước lên nó thì bạn dính khổ đau chứ ai.
Cái mũi chông chỉ là nó, nó đâu làm hại ai. Chỉ khi nào bạn tự bước lên nó thì
bạn bị đau. Đau là do chính bạn. Sắc thân, cảm giác, nhận thức, ý nghĩ, tâm thức
[sắc, thọ, tưởng, hành thức]...và tất cả mọi thứ trên đời đều chỉ là chúng, như
chúng là. Chỉ là do ta cứ luôn phản ứng va chạm này nọ với chúng. Và nếu ta
chống chọi với chúng, chúng sẽ chống trả lại. Nếu chúng ta để chúng yên như
https://thuviensach.vn
chúng là, nếu chúng ta chỉ nhìn chúng và buông bỏ chúng, thì chúng đâu có làm phiền làm khổ ai đâu; giống như, chỉ có kẻ say rượu (không tỉnh táo) thì mới tự
gây rắc rối và tự làm khổ mình thôi. Tất cả mọi điều kiện nhân duyên đều xảy ra
theo bản chất tự nhiên của nó. Bởi vậy nên Phật mới nói: ‘ Tesam vūpasamo sukho' : Nếu chúng ta làm lắng lặn tất cả các điều kiện (các hành tạo tác), nhìn
thấy bản chất những thứ do quy ước và những điều-kiện thế gian đúng-như-
chúng-là, đúng là không phải cái ‘ta’ hay ‘của ta’, hay ‘của ai‘— nhìn thấy rằng
chính chúng ta cứ nhận chúng là mình rồi dính líu theo chúng, chỉ bởi do cái niềm tin sai lầm về cái ‘ta’ hay thân kiến ( sakkāya- ditthi)— Nhìn thấy được như
vậy ta sẽ không còn bị ngu mờ, si mê.
Nếu bạn nghĩ ''Tôi tốt'', ''Tôi xấu'', ''Tôi hay'', ''Tôi giỏi nhất'' thì bạn đang
nghĩ một cách sai lầm. Nếu bạn nhìn ra tất cả những ý nghĩ đó chỉ là những quy
ước và điều kiện, thì khi có ai nói ai ''tốt'' hay ''xấu'', thì bạn sẽ có khả năng không-chấp gì hết. Chừng nào bạn còn tin có cái ‘ta’ (chấp thân này là ‘ta’ và ‘ta’
là thân này) thì bạn sẽ còn dính chấp mọi thứ, giống như bạn vẫn đeo bên mình
ba tổ ong ngựa— ngay khi bạn nói điều gì, chúng sẽ bay ra bu kín và chích bạn
đủ phía. Ba tổ ong ngựa đó là: sự chấp thân là ta ( sakkāyaditthi), sự nghi ngờ
( viccikicchā), và sự mê tín dị đoan ( sīlabbata- parāmāsa). Đó là ba gông cùm trói buộc và cản trở sự tu tập và trí tuệ của chúng ta.
Một khi bạn đã nhìn vào bản chất đích thực của những thứ quy ước và
những điều kiện thế gian, tính tự ta tự đại cũng không còn. Cha mẹ những người
khác cũng như cha mẹ của ta, con cái của họ cũng giống như con cái chúng ta. Ta
nhìn thấy sự sướng khổ vui buồn của người khác cũng giống như sự sướng khổ
vui buồn của chính ta. Hiểu đúng như vậy thì tự khởi sinh sự đồng cảm và lòng bi
mẫn.
Nếu nhìn theo cách như vậy thì chúng ta đang đối diện với vị Phật tương lai,
điều này không phải là điều cực kỳ khó. Ai cũng như ai, tất cả đều đang ở trên
một chiếc thuyền. Hiểu vậy thì thế giới này sẽ êm ái như mặt một cái trống. Nếu
ai muốn chờ để gặp Đức Phật Di Lặc ( Phra Sri Ariya Metteyya), vị Phật tương
lai, thì cứ ngồi đó khỏi cần tu gì hết... Bộ quý vị nghĩ mình có thể sống lâu đến đó
để gặp Đức Phật Di Lặc sao? Nhưng nếu có chuyện đó thì ngài chắc cũng không
nhận những kẻ như vậy làm đệ tử của ngài đâu! Ai cũng còn đầy nghi ngờ. Nếu
bạn không còn nghi ngờ về sự thật rằng “không có cái ‘ta’ cố định hằng hữu nào
https://thuviensach.vn
hết”, thì dù ai có nói gì về mình, mình cũng đâu quan tâm, bởi tâm bạn đã buông bỏ, nó đã được bình an. Những điều kiện tạo tác đã lắng lặn. Bạn không còn phải
chấp dính theo ‘pháp môn’ hay cách thức tu tập nào nữa, không còn chê chấp ông
thầy này dở, chỗ chùa này không linh, điều này đúng, điều kia sai, phái này vầy,
phái kia vậy... Hết, không còn mấy thứ chấp nê đối đãi đó nữa. Tất cả mọi thứ tư
duy suy nghĩ đã được làm yên ả trơn tru như vậy. Bạn đang gặp Đức Phật tương
lai. Còn mấy người chỉ biết chấp tay và vái lạy thì sẽ không bao giờ gặp được.
Vậy đó, đây là cách tu tập. Nếu tôi có nói thêm nữa thì cũng vậy thôi. Nói
theo nhiều cách thì cái chính cũng vậy thôi. Nói thêm thì cũng là nói lại lý tu tập
là như vậy. Tôi đã trình bày đến tận đích đến cho quý vị, giờ quý vị hãy tự suy
xét về những điều đó. Tôi đã đưa quý vị lên đường, còn đi hay không là tùy ở quý
vị, con đường vẫn luôn ở đó. Ai không chịu đi thì có thể ở lại. Phật chỉ tiễn bạn ở
đầu đường.
‘ Akkhātaro Tathāgatā’: Như Lai chỉ chỉ ra con đường, (còn mỗi người phải
tự mình bước đi). Việc tu hành của tôi cũng vậy. Phật chỉ chỉ ra con đường như
vậy. Phần còn lại là tôi phải tự làm, tự tu, tu được nhiều hay ít là do tôi. Giờ tôi
chỉ lại cho các quý vị, tôi cũng chỉ được bao nhiêu đó. Tôi chỉ có thể dắt bạn ra
tới đầu đường, ai muốn quay lại thì cứ quay lại, còn ai tiếp tục đi thì đi, tất cả là
tùy nơi quý vị. Bây giờ thì tùy ở quý vị.
https://thuviensach.vn
Quyển 5
THỨC ĂN CHO TÂM
https://thuviensach.vn
70
Giáo Pháp Chiến Đấu
94Đánh tham, đánh sân, đánh si... ba thứ đó là kẻ thù. Trong việc tu tập của đạo Phật, con đường của Phật, chúng ta chiến đấu bằng Giáo Pháp, dùng sự chịu
khó kiên nhẫn. Chúng ta chiến đấu bằng việc chống lại vô số những trạng thái
(thân và tâm) của ta.
Giáo Pháp và thế gian liên quan với nhau. Chỗ nào có Giáo Pháp là có thế
giới, chỗ nào có thế giới là có Giáo Pháp. Ở đâu có các ô nhiễm bất tịnh thì ở đó
có người chinh phục những ô nhiễm bất tịnh, có người chiến đấu với chúng. Đây
được gọi là cuộc chiến bên trong ta. Chiến đấu bên ngoài thì người ta dùng gươm
đao súng đạn, họ chinh phục và bị chinh phục. Chinh phục thắng thua với người
khác, đó là thói sống của thế gian, là chuyện dài của thế sự. Còn tu hành thì chúng ta không cần chiến đấu với ai hết, chỉ cần chinh phục cái tâm của mình,
chịu khó kiên nhẫn và chống lại những trạng thái (thân và tâm) của ta.
Khi đã bước vào tu tập, chúng ta không còn chấp chứa những sân giận hay
thù ghét lẫn nhau, thay vì vậy chúng ta dẹp bỏ tất cả mọi dạng ác ý trong những
hành động và ý nghĩ của chúng ta, giải thoát chúng ta khỏi tính ghen tỵ, thù hằn,
ác ý. Sự thù ghét chỉ hết nếu không còn chấp chứa tính nóng nảy và bực tức.
Những hành động nguy hại và sự trả thù là khác nhau, nhưng chúng liên
quan nhau. Những hành động đã làm, đã xảy ra thì đã xong, không cần thiết phải
đáp lại bằng sự trả đũa, trả thù và bạo lực. Chỗ này là nghiệp ( kamma). Sự trả thù ( vera) nghĩa là tiếp tục cái nghiệp đó bằng ý nghĩ ''người làm ta vậy thì ta sẽ trả
đũa lại''. Nghĩ như vậy nên chẳng bao giờ kết thúc thù hận. Điều đó chỉ khiến hai
bên luôn luôn tìm cách trả thù nữa, và mối hận thù cứ kéo dài không ngơi. Dù đi
đâu vẫn mang theo mối oán thù đó theo.
Vị thầy tối cao (Đức Phật) chỉ lo dạy thế gian với lòng đại bi dành cho tất cả
mọi chúng sinh. Còn thế gian thì cứ tiếp diễn như vậy. Người khôn trí nên nhìn
kỹ về vấn đề này và nên chọn làm những điều có giá trị thực sự. Khi còn là thái
tử Phật đã tập luyện nhiều môn chiến đấu, nhưng Phật đã nhìn thấy những thứ võ
https://thuviensach.vn
biền đó thực sự không hữu ích, chúng chỉ có giá trị trong thế gian đầy tranh đấu và hung tàn.
Để tu tập bản thân mình thành những người xuất thế gian, chúng ta phải biết
dẹp bỏ tất cả mọi tính cách ác tâm, dẹp bỏ tất cả mọi thói tâm là nguyên nhân gây
ra thù hận. Cứ chiến đấu chinh phục bản thân mình, đừng cố chiến đấu với người
khác. Chúng ta chiến đấu nhưng là chiến đấu với những ô nhiễm trong tâm ta;
nếu có tham, ta chiến đấu; nếu có sân, ta chiến đấu; nếu có si, ta cố gắng dẹp bỏ.
Đây được gọi là ''Giáo Pháp chiến đấu''. Cuộc chiến của tâm thực sự là khó
khăn, đúng thực là cuộc chiến khó khăn nhất. Chúng ta trở thành tu sĩ để suy xét
việc này, để học cái binh pháp chiến đấu với tham, sân, và si. Đây là trách nhiệm
hệ trọng nhất của chúng ta.
Đây là cuộc chiến bên trong, chiến đấu với những thứ ô nhiễm trong tâm.
Nhưng ít ai biết và chịu chiến đấu với chính mình như vậy. Ai cũng thích chiến
đấu với người ngoài, họ chẳng hề biết chiến đấu với những thói hư tật xấu của
chính mình. Thậm chí họ cũng chẳng nhìn thấy những thói tâm ô nhiễm của
mình.
Phật dạy chúng ta dẹp bỏ tất cả mọi tính ác và tu dưỡng đức hạnh. Đây là
con đường đúng đắn. Chỉ dạy như vậy chẳng khác nào Phật đã “ẳm” chúng ta đi
đến đặt xuống nơi bắt đầu con đường. Sau khi đã đến con đường, việc bước đi
hay không là tùy chúng ta. Công việc của Phật tới đó là hết. Phật đã chỉ ra con
đường, chỉ về những điều đúng đắn và những điều không đúng đắn. Sự chỉ dạy
tới đó là đủ, phần việc còn lại là của chúng ta.
Bây giờ, sau khi đến được đầu đường, chúng ta vẫn chưa biết được gì, chưa
nhìn thấy được gì, do vậy chúng ta cần phải học hỏi. Để học hỏi chúng ta cần
phải chịu khó chịu khổ, cũng giống như mọi học trò trên đời. Họ cũng phải chịu
khó chịu khổ mới học hỏi được những kiến thức giúp sinh sống được bằng nghề
nghiệp. Họ phải chịu khổ. Khi họ nghĩ sai hoặc thấy chán hoặc thấy lười biếng,
họ phải thúc giục bản thân mình chịu khó học thì mới học ra trường và xin được
việc làm. Sự tu tập của các tu sĩ cũng vậy. Nếu chúng ta đã quyết tâm tu hành và
chánh niệm, thì chắc chắn chúng ta sẽ nhìn thấy con đường.
Ditthi-māna: là điều nguy hại. Ditthi có nghĩ là ''cách nhìn'' hay ''quan điểm''
(kiến chấp). Tất cả mọi dạng quan điểm đều được gọi là ditthi: nhìn tốt thành xấu, https://thuviensach.vn
nhìn ác thành thiện... nhìn theo cách nào đó. Đây chưa phải là vấn đề. Vấn đề là sự dính chấp vào những cách nhìn đó, được gọi là māna; sự cố chấp về những quan điểm đó, coi chúng là sự thật. Chính sự dính chấp dẫn chúng ta bị cuốn xoáy trong vòng luân hồi sinh tử bất tận, chỉ là do những dính chấp đó. Do vậy,
Phật nói chúng ta phải dẹp bỏ tất cả những quan điểm (thành kiến, thiên kiến, tà
kiến, cách nhìn, quan niệm...) của mình.
Nhiều người sống cùng nhau, ví dụ như các thầy ở trong chùa này, họ vẫn có
thể cùng tu tập một cách thỏa mái nếu quan điểm của họ là hòa hợp với nhau.
Nhưng thực sự đôi lúc chỉ vài ba Tỳ kheo là đã xung khắc lẫn nhau, quan điểm
của họ không hợp nhau. Nếu chúng ta biết khiêm nhường và dẹp bỏ các kiến
chấp của mình thì dù có đông người như số chúng ta đang trong chùa này, chúng
ta vẫn có thể cùng tu tập bên cạnh Tam Bảo.
Nếu nói vì quá đông người nên mới xảy ra bất hòa bất đồng. Thử nhìn con
rít. Con rít có bao nhiêu chân? 95 Mới nghe hay mới nhìn chúng ta tưởng nó rất khó đi, những thực tế thì nó đi dễ dàng. Nó đi theo trật tự và nhịp điệu riêng của
nó. Trong sự tu tập của chúng ta thì cũng vậy. Nếu chúng ta tu tập như cách Thánh Tăng đoàn của Đức Phật tu thời đó thì mọi sự sẽ dễ dàng. Đó là những
người tu một cách thiện giỏi ( supatipanno); những người tu một cách chánh trực
( ujupatipanno); những người tu để chuyển hóa khổ ( ñāyapatipanno); và những người tu một cách đúng đắn, hòa hợp ( sāmıcipatipanno). Đây là bốn phẩm hạnh,
được thiết lập bên trong chúng ta, làm cho chúng ta trở thành thành viên của Tăng đoàn ( Sangha). Dù chúng ta có mấy trăm hay mấy ngàn người, dù có gì đi
nữa, tất cả chúng ta đều đang đi cùng một con đường. Chúng ta xuất thân khác
nhau, nhưng chúng ta là như nhau. Ngay cả ý kiến của chúng ta khác nhau,
nhưng nếu chúng ta biết tu tập một cách đúng đắn thì chúng ta cũng không va
chạm nhau. Cũng như tất cả mọi sông suối đều chảy ra biển... khi đã ra đến biển,
tất cả đều có mùi vị và màu sắc như nhau. Mọi người đều như vậy. Khi họ bước
vào Giáo Pháp, họ là một với Giáo Pháp. Cho dù họ xuất thân từ những nơi khác
nhau, nhưng nếu họ hòa hợp thì họ hòa nhập với nhau.
Nhưng, nguyên nhân gây ra tất cả mọi xung đột và bất hòa chính là do sự
dính chấp vào các quan điểm, là do ditthi-māna. Vì vậy Phật đã dạy chúng ta dẹp bỏ mọi quan điểm này nọ. Đừng để cho māna dính nhiều vào những quan điểm.
https://thuviensach.vn
Đức Phật chỉ ra giá trị của việc chánh niệm liên tục (sati): chú tâm, thường biết. 96 Dù ta đang ngồi, đang đứng, đang đi, hay đang nằm, dù đang làm gì, chúng ta phải có năng lực chánh niệm. Khi chúng ta có chánh niệm chúng ta nhìn thấy
mình, chúng ta nhìn thấy tâm mình. Chúng ta nhìn thấy ''thân bên trong thân '',
''tâm bên trong tâm''. Còn nếu chúng ta không có chánh niệm, chúng ta chẳng biết
gì, chúng ta không ý thức gì về mọi sự đang diễn ra.
Do vậy chánh niệm (sati) là rất quan trọng. Với sự chánh niệm thường trực,
chúng ta sẽ lắng nghe theo Giáo Pháp của Đức Phật mọi lúc mọi nơi. Điều này là
bởi cái ''mắt nhìn những hình sắc'' là Giáo Pháp; ''tai nghe những âm thanh'' là
Giáo Pháp; ''mũi ngửi những mùi hương'' là Giáo Pháp; ''lưỡi nếm những mùi vị''
là Giáo Pháp, ''thân nếm trải/cảm giác những cảm nhận'' là Giáo Pháp; khi những
nhận thức khởi lên trong tâm, đó cũng là Giáo Pháp. Do vậy, ai có sự chánh niệm
thường trực thì luôn nghe thấy Giáo Pháp của Phật. Giáo Pháp vẫn luôn ở đó. Tại
sao? Bởi nhờ có chánh niệm, bởi nhờ chúng ta ý thức rõ, thường biết, luôn tỉnh
giác.
Sati là nhớ, niệm. Sampajañña là rõ biết về mình, tỉnh giác về mình. Sự rõ biết hay tỉnh giác là Phật tâm, là Phật. Khi nào có sự chánh-niệm và sự hiểu biết
rõ ràng [rõ-biết] về mình ( sati-sampajañña) thì thí tuệ hiểu biết sẽ theo sau. Khi mắt nhìn thấy hình sắc (thì khởi tâm): thứ này hợp hay không hợp? Khi tai nghe
âm thanh: thứ này hợp hay không hợp? Nó có hại không? Nó sai hay đúng? Và
cứ như vậy, ta cứ luôn khởi tâm này nọ với mọi thứ. Nếu chúng ta hiểu biết Giáo
Pháp, chúng ta nghe thấy Giáo Pháp mọi lúc mọi nơi.
Vậy chúng ta hãy hiểu rằng ngay bây giờ chúng ta đang học giữa Giáo Pháp.
Dù chúng ta đi tới hay bước lùi, chúng ta đều gặp Giáo Pháp—tất cả đều là Giáo
Pháp, nếu chúng ta có sự chánh niệm. Ngay khi thấy một con vật trong rừng
chúng ta có thể suy xét, quán chiếu và nhìn ra mọi loài thú đều giống như chúng
ta. Chúng cũng chạy trốn khó khổ và chạy theo khoái sướng, cũng giống hệt như
chúng ta. Cái gì không thích chúng tránh né; chúng cũng sợ chết, y hệt như con
người. Nếu chúng ta quán xét về điều này, chúng ta sẽ thấy rằng tất cả mọi sinh
vật trên thế gian, kể cả con người, đều giống như nhau, mặc dù những bản năng
khác nhau. Nghĩ theo cách này được gọi là tu dưỡng tâm, là thiền ( bhāvanā)97, là nhìn thấy đúng như sự thật: rằng tất cả mọi loài đều là bạn đồng hành trên cùng
chiếc xuồng ‘sinh, lão, bệnh, tử’. Những loài vật cũng như loài người và loài https://thuviensach.vn
người cũng như loài vật. Nếu chúng ta thực sự nhìn thấy bản chất sinh diệt mọi loài đúng như chúng là, thì tâm chúng ta sẽ dẹp bỏ sự ràng buộc vào chúng.
(Tâm lý học Phật giáo là ngay chỗ này. Ta tu tập thiền quán để nhìn thấy cái
bản chất sinh diệt vô thường của sự sống của chúng ta. Giống như chúng ta quán
xét nhìn thấy bản chất tầm thường ở ngoài đời của một nghệ sĩ thần tượng của ta,
lúc đó ta đâu còn mến phục người đó nữa).
Do vậy nên nói rằng chúng ta phải có sự chánh niệm. Nếu có chánh niệm,
chúng ta sẽ nhìn thấy trạng thái của tâm mình. Dù ta đang nghĩ gì hay cảm giác
gì, ta phải biết về nó. Sự biết này được gọi là Phật tâm, là Phật, là cái ‘người biết’... biết một cách thấu suốt, biết một cách rõ ràng và hoàn toàn. Khi tâm biết
một cách hoàn toàn thì chúng ta tìm ra cách tu tập đúng đắn.
Do vậy, cách thẳng thắn nhất để tu tập là phải có sự chánh niệm, sati!.
(Điều kiện cần là phải có sự chánh niệm). Nếu bạn không có chánh niệm năm
phút thì (tâm) bạn điên đảo năm phút đó, vì bạn đã thất niệm trong năm phút. Hễ
khi nào thiếu chánh niệm thì (tâm) bạn điên đảo. Do vậy, chánh niệm là không
thể thiếu! Có chánh niệm là biết về mình, biết về trạng thái của tâm và sự sống
của mình. Đây là điều kiện để có được sự hiểu biết và khả năng nhận định, để
lắng nghe Giáo Pháp mọi lúc mọi nơi. Sau khi rời khỏi bài giảng của người thầy,
bạn vẫn còn nghe thấy Giáo Pháp, bởi Giáo Pháp có mặt khắp nơi.
Do vậy, tất cả các thầy phải chắc chắn tu tập mỗi ngày. Dù cảm thấy lười
biếng hay siêng năng, vẫn tu tập đều đặn như vậy. Tu tập theo Giáo Pháp không
phải là chạy theo những trạng thái tâm của mình. Nếu tu mà chạy theo các trạng
thái tâm thì đó là không đúng Giáo Pháp. Đừng phân biệt ngày và đêm, dù tâm
có bình an hay không, dù cảm thấy ra sao... vẫn cứ tu tập.
Giống như đứa bé đang tập viết. Đầu tiên nó không viết được đẹp- nó uốn
đường cong, nắn vòng tròn, nghệch ngoặc, siêu vẹo, to tướng- nó viết như...con
nít. Nhưng sau ít lâu, chữ viết của nó khá hơn nhờ luyện tập. Tu tập cũng vậy.
Lúc đầu ai cũng thấy khó khăn, lúng túng; có lúc có tĩnh lặng, nhiều lúc không;
thực sự chẳng biết gì là gì cả. Nhiều người nản chí ngay từ đầu. Đừng nản chí!
Các thầy phải cố gắng tu. Sống bằng nỗ lực, giống như đứa học trò trẻ kia: từ từ
rồi nó cũng lớn lên và nó viết chữ đẹp hơn và đẹp hơn thôi. Ai cũng vậy. Từ chỗ
tập viết, viết xấu, rồi đến lúc viết được, rồi viết đẹp... tất cả đều nhờ sự tập luyện
mà thôi.
https://thuviensach.vn
Sự tu tập của chúng ta cũng vậy. Tức là phải cố gắng có được sự chánh niệm mọi lúc mọi nơi: khi đang đứng, đang ngồi, đang đi hay đang nằm. Khi chúng ta sống đàng hoàng và ta làm mọi phận sự khác nhau một cách êm xuôi thì
tâm ta cảm thấy bình an. Khi tâm bình an trong công việc thì dễ có được sự thiền
bình an. Hai cái đi song hành với nhau. Vì vậy hãy cố gắng. Cố theo việc tu tập
liên tục. Đây là sự tập luyện.
https://thuviensach.vn
71
Hiểu Về Giới Luật
98Việc tu hành của chúng ta không phải là dễ dàng. Chúng ta có thể biết nhiều điều, nhưng vẫn còn nhiều điều chưa biết. Lấy ví dụ, chúng ta nghe giáo lý
như ''biết thân, biết thân trong thân''; hoặc ''biết tâm, biết tâm trong tâm''. Nếu chúng ta chưa tự tu những điều đó thì khi mới nghe ta cảm thấy khó hiểu.
Giới Luật ( Vinaya)99 cũng như vậy. Trước kia tôi từng là một sư thầy100, nhưng lúc đó chỉ là một ''tiểu sư'', chẳng phải ‘đại sư’. Tại sao tôi dùng chữ ''tiểu
sư''? Bởi lúc đó tôi chưa tu tập thực sự. Tôi dạy về Giới Luật nhưng không tu tập.
Nên tôi gọi là tiểu sư: có nghĩa là một ông thầy tiểu nhược. Tôi gọi là ‘ông thầy
tiểu nhược’ bởi khi bước vào thực hành tôi còn quá nhiều thiếu sót nông cạn.
Phần lớn sự tu tập của tôi rất xa vời với lý thuyết, giống như tôi chưa hề học biết
gì về Giới Luật cả.
Tuy nhiên, tôi muốn nhấn mạnh ở đây là về mặt thực hành, ta khó có thể
hiểu biết về Giới Luật một cách hoàn toàn, bởi có rất nhiều điều luôn là phạm
giới, cho dù chúng ta biết hay không biết chúng là phạm giới hay không. Chỗ này
rất đánh lừa. Và cần phải nhấn mạnh lại rằng nếu chúng ta chưa hiểu biết những
giới luật nào hay giáo lý nào, chúng ta cần nên học hỏi nó với một sự nhiệt tâm
và tôn trọng. Nếu chúng ta chưa biết, chúng ta phải nỗ lực học hỏi nó. Nếu chúng
ta không nỗ lực học hỏi giới luật hay giáo lý, thì ngay cái hành động không nỗ
lực đó cũng đã là phạm giới.
Ví dụ vui, nếu như các thầy nghi ngờ... không biết người kia là nam hay nữ,
các thầy chạm vào cô ta. 101 Các thầy không biết chắc nhưng vẫn cố ý đụng chạm...
thì vẫn là sai, là đã phạm giới cấm. Trước kia tôi thắc mắc tại sao điều đó là sai
phạm, nhưng sau khi suy xét lại việc tu tập, tôi mới biết là người tu thiền cần phải
có chánh niệm, phải biết cân nhắc, không nên làm thử điều mình chưa chắc. Khi
đang nói, đang đụng chạm hay đang cầm nắm thứ gì, người ấy trước tiên phải suy
xét thấu suốt. Sai phạm trong trường hợp trên là do không có chánh niệm, hoặc
thiếu chánh niệm, hoặc thiếu chú tâm ngay lúc đó.
https://thuviensach.vn
Lấy ví dụ khác: mới 11:00 giờ sáng nhưng lúc đó trời mây mù, không thấy
mặt trời và không có đồng hồ. Giả sử lúc đó chúng ta nghĩ là đã quá giữa trưa...
chúng ta thực sự cảm thấy là đã quá giữa trưa... và chúng ta vẫn chưa ăn trưa.
Thấy vậy nên chúng ta bắt đầu ăn, và một lát sau mây tan, vị trí mặt trời hiện ra
vẫn còn ở phần đông, tức mới khoảng hơn 11:00 giờ. (Về thời gian thì chúng ta
ăn đúng giờ, trước giờ ngọ). Nhưng chỗ này cũng dính vào giới luật. 102 Trước kia tôi thường thắc mắc: nếu vẫn còn chưa quá nửa trưa (chưa quá ngọ) thì đúng giới
luật chứ sao phạm luật?
Sự sai phạm ở đây xảy ra là do xao lãng, bất cẩn, thiếu xem xét trước sau.
Đó là thiếu kiềm chế. Nếu có sự nghi ngờ mà chúng ta vẫn làm với sự nghi ngờ
đó, thì đó coi như đã dính vào một tội nhẹ ( dukkata)103. Chúng ta nghĩ lúc đó đã quá giữa trưa, nhưng thực ra chưa. Hành động ăn thì không có gì sai, nhưng sai
phạm là sự xao lãng, thiếu chú tâm, thiếu chánh niệm. Nếu đã quá trưa nhưng chúng ta nghĩ là chưa quá, thì chúng ta dính tội nặng hơn ( pācittiya), đó là tội ăn quá giờ ngọ. Nếu chúng ta làm với sự nghi ngờ thì dù hành động đó là đúng hay
sai cũng là phạm vào giới luật. Nếu hành động đó không sai thì dính vào sai phạm nhẹ; nếu hành động đó sai thì dính vào sai phạm nặng hơn. Vậy đó, Giới
Luật ( Vinaya) có thể làm chúng ta rối tâm rối trí.
Một bữa tôi đến thăm Sư Ajahn Mun. 104 Dạo đó tôi mới bắt đầu tu tập. Tôi đã đọc quyển Pubbasikkhā105 và có thể hiểu khá rõ về nó. Sau đó tôi đọc tới bộ
VisuddhiMagga (Thanh Tịnh Đạo), trong đó tác giả có viết các quyển Sīlaniddesa (Quyển Giới Hạnh), quyển Samādhiniddesa (Quyển Tu Tập Tâm) và quyển
Paññānidesa (Quyển Trí Tuệ)...thì tôi thấy đầu mình như nổ tung! Sau khi đọc
những quyển đó, tôi thấy nó vượt quá khả năng tu tập của con người. Nhưng rồi
tôi nghĩ lại, Phật chẳng bao giờ đi dạy những thứ mà người ta không thể nào tu
được. Phật sẽ không dạy hay tuyên thuyết những thứ bất khả thi, bởi nếu làm vậy
thì chẳng mang lại lợi ích gì cho Phật và cho mọi người. Quyển Giới Hạnh
( Sīlaniddesa) thì cực kỳ chi ly, cặn kẽ; còn Quyển Thiền Định ( Samādhiniddesa) thì còn hơn vậy nữa; đến Quyển Trí Tuệ ( Paññāniddesa) thậm chí còn hơn vậy
nữa! Tôi ngồi thừ ra đó và nghĩ rằng: ''Thôi, tôi không học nỗi nữa. Vô phương
vô hướng''. Tôi thực sự bí đường, như đang đến ngõ cụt.
Trong giai đoạn đó, tôi phải vất vả chật vật với việc tu tập của mình... tôi kẹt
cứng ở đó. Chuyện xảy ra như vậy nên tôi tìm cách đến gặp sư phụ Ajahn Mun.
https://thuviensach.vn
Tôi hỏi ngài: ''Thưa Thầy, con phải làm gì? Con mới bắt đầu tu tập nhưng con chưa biết cách tu đúng đắn. Con còn nhiều nghi ngờ nên không thể tìm ra nền
tảng nào để tu tập hết''.
Thầy hỏi tôi: ''Chuyện là sao?''.
''Trong khi tu tập, con đọc bộ Thanh Tịnh Đạo ( VisuddhiMagga), nhưng hầu
như không thể đưa những điều đó vào thực tiễn tu tập. Những nội dung của các
Quyển Giới Hạnh ( Sīlaniddesa), Quyển Thiền Định ( Samādhiniddesa) và Quyển Trí Tuệ ( Paññāniddesa) dường như là không thể thực hành được. Con không nghĩ có ai trên đời này có thể làm theo được, nó quá chi ly và phức tạp. Ngay cả
việc nhớ từng điều luật đã là không thể, nó vượt quá khả năng của con''.
Sư phụ nói với tôi rằng: ''Đúng rồi thầy..., nhiều thứ lắm trong đó, nhưng
thực ra chỉ là ít ỏi. Nếu chúng ta phải nắm vững hết từng mỗi điều luật trong Quyển Giới Hạnh ( Sīlaniddesa) thì sẽ rất khó làm... đúng vậy... Nhưng thực ra,
cái chúng ta gọi là Giới Luật nó liên quan bắt nguồn từ tâm của chúng ta. Nếu
chúng ta tu tập cái tâm có được một cảm nhận về sự xấu-hổ và sự sợ-hãi khi làm
những điều sai trái, thì chúng ta sẽ biết kiềm chế, chúng ta sẽ biết phòng hộ... để
không làm những điều bất thiện và nhờ đó không phạm vào giới luật...
''Điều này trợ duyên cho chúng ta biết hài lòng với vài thứ ít, với vài mong
ước, bởi chúng ta không thể tìm cầu quá nhiều thứ. Được như vậy, sự chánh niệm
của chúng ta sẽ mạnh chắc hơn. Chúng ta có khả năng duy trì sự chánh niệm mọi
lúc mọi nơi. Dù chúng ta đang ở đâu chúng ta vẫn luôn duy trì sự chánh niệm
xuyên suốt. Sự cẩn trọng phòng hộ sẽ được phát triển. Hễ khi có sự nghi ngờ thì
đừng nói về nó, đừng làm vì nó. Nếu có gì không hiểu thì hỏi sư thầy. Cố gắng tu
tập hết từng điều luật có lẽ là một gánh nặng khó làm, nhưng điều quan trọng là
phải coi lại mình có sẵn sàng thừa nhận những sai phạm của mình hay không.
Chúng ta có chấp nhận những sai phạm của mình không?''.
Lời dạy này là rất quan trọng. Chúng ta không cần phải biết thuộc quá nhiều
từng mỗi điều luật, chỉ cần chúng ta biết huấn luyện cái tâm của mình.
Sư Ajhan Mun nói tiếp:
''Tất cả những thứ chúng ta đã đọc là khởi sinh từ cái tâm. Nếu chúng ta
chưa huấn luyện cái tâm có được tính nhạy cảm và minh bạch thì lúc nào cũng có
nghi ngờ. Chúng ta phải cố gắng đưa những giáo lý của Đức Phật vào trong tâm
https://thuviensach.vn
mình. Tỉnh táo và tập trung trong tâm. Cái gì khởi sinh mà ta nghi ngờ, hãy bỏ
qua. Nếu ta không biết chắc đó là gì thì đừng nói gì hay làm gì. Ví dụ, nếu con
phân vân 'Điều này có sai hay không?'– thì đó là chưa chắc chắn- vậy thì đừng
nói gì nó, đừng làm gì với nó, đừng bỏ mất sự kiềm chế của mình''.
Khi tôi ngồi và lắng nghe, tôi quán chiếu rằng lời dạy này là đúng với tám
cách để xác thực giáo lý đích thực của Đức Phật, đó là: Giáo lý nào (i) nói về sự
làm tiêu giảm những ô nhiễm trong tâm; (ii) dẫn đến sự giải thoát khỏi khổ; (iii)
nói về sự từ bỏ [những khoái lạc giác quan]; (iv) nói về sự hài lòng với sự ít sự
thiếu; (v) nói về sự khiêm tốn và sự không tham cầu địa vị và danh vọng; (vi) nói
về sự sống tách ly và ẩn dật; (vii) nói về sự nỗ lực tinh tấn; (viii) nói về sự dễ
dàng duy trì sự tu tập... đó là tám đặc điểm trong giáo lý của Đức Phật—gồm cả
Giáo Pháp và Giới Luật. Những điều nào mâu thuẫn với những điều trên thì
không phải là giáo lý của Phật.
''Nếu chúng ta thực tình chân thật thì chúng ta sẽ có thấy xấu hỗ và sợ sệt
khi làm điều xấu ác. Chúng ta sẽ biết rằng nếu mình vẫn còn nghi ngờ trong tâm
thì sẽ không nói gì hay làm gì với sự nghi ngờ đó. Quyển Giới Hạnh đó chỉ là
ngôn từ chữ nghĩa mà thôi. Ví dụ, sự xấu hỗ và sợ sệt ( hiri- ottappa)106 khi làm điều xấu ác được ghi trong sách là một chuyện, nhưng sự xấu hỗ và sợ sệt thực
thụ trong tâm chúng ta là chuyện khác''.
Khi học Giới Luật từ sư phụ Ajahn Mun, tôi đã học được rất nhiều điều. Khi
tôi ngồi lắng nghe thầy ấy nói, sự hiểu biết đã khởi sinh trong tôi.
Nhờ vậy, khi đến với Giới Luật, tôi chịu học rất nhiều. Nhiều ngày trong
một kỳ an cưa Mùa Mưa (kiết Hạ), tôi ngồi học giới luật từ 6 giờ tối đến rạng
sáng. Tôi đã hiểu khá đầy đủ về nó. Tôi ghi chép tất cả những yếu tố tạo nên sự
phạm giới ( āpatti)107 được ghi trong quyển ‘Cẩm Nang Sơ Tu” ( Pubbasikkhā) và giữ ghi chép đó trong túi đồ tôi mang theo. Tôi thực sự nỗ lực hết mình về mảng
giới hạnh này, nhưng sau đó tôi cũng buông bỏ dần dần. Cứ mang hết nó trong
đầu thì quá nặng nề. Tôi không biết điều gì là cốt lõi của toàn bộ giới luật và làm
sao để gút lại nó, lúc đó tôi cứ ôm lấy tất cả. Sau khi tôi hiểu được đầy đủ hơn,
tôi buông bỏ cá gánh nặng đó. Tôi chỉ cần lo chú ý vào cái tâm của mình, và dần
dần tôi cũng không cần phải thuộc nhớ từng chữ nghĩa của các điều luật nữa.
https://thuviensach.vn
Tuy vậy, khi tôi dạy cho các tăng ni ở đây tôi vẫn lấy quyển Cẩm Nang Sơ
Tu ( Pubbasikkhā) làm tiêu chuẩn. Đã nhiều năm ở chùa Wat Pah Pong này, đích
thân chúng tôi đã đọc những chuẩn mực đó cho tăng đoàn. Vào những ngày đó,
tôi thường lên ngồi trên ghế giảng pháp (ghế pháp tọa) ở sảnh đường và đọc cho
đến mười một giờ hay nửa đêm, có khi đến tận hai, ba giờ sáng. Chúng ta quan
tâm. Chúng ta luyện tập. Sau khi nghe đọc về Giới Luật, chúng ta sẽ về suy xét
lại những điều mình đã nghe. Bởi vậy, sau khi các thầy nghe điều gì, các thầy phải nên xem xét nó và lặn sâu vào nó.
Thời trước, ngay cả lúc tôi đã học những điều luật đó nhiều năm, nhưng sự
hiểu biết của tôi cũng không đầy đủ, bởi có quá nhiều nghĩa ẩn tình ẩn ý bên trong chữ nghĩa trong sách. Rồi sau nhiều năm trôi qua kể từ thời tôi nghiền ngẫm học hiểu về chúng, phần trí nhớ về chúng cũng dần dần phai nhạt, nhưng
bên trong tâm tôi thì chúng vẫn không hề thiếu đi. Có một chuẩn mực trong đó.
Khi hết nghi ngờ thì có sự hiểu biết. Tôi đã gác sách vở qua một bên và tập trung
tu tập cái tâm của mình. Tôi không còn nghi ngờ gì về bất cứ điều luật nào trong
quyển giới luật đó. Tâm đã có sự đề cao tin tưởng vào giới hạnh, nó không dám
làm điều gì sai xấu, dù ở nơi có người hay nơi chỉ có mình mình. Tôi không giết
con vật nào hết, kể cả những con vật nhỏ bé nhất. Nếu có ai kêu tôi cố tình giết
một con kiến hay con mối, tôi sẽ giơ thẳng tay từ chối, tôi không thể làm điều đó,
cho dù họ có cho tôi hàng ngàn tiền bạc để làm. Ngay cả một con kiến hay con
mối! Sự sống của con kiến còn có giá trị hơn tôi.
Tuy nhiên, tôi có thể vô tình làm con vật nào đó chết, ví dụ như khi nó bò
vào trong chân tôi và tôi vô tình phủi xuống. Có thể nó đã chết, nhưng khi tôi
nhìn vô tâm mình tôi không thấy mặc cảm tội lỗi. Không có điều gì lay động hay
nghi ngờ. Tại sao? Bởi hành động đó là không cố ý. ‘ Cetanāham bhikkhave sīlam
vadāmi’: '' Tâm ý (ý hành) là cốt lõi của giới hạnh''. Nhìn theo cách như vậy thấy mình không cố ý sát sinh. Đôi khi bước đi ta có thể đạp trúng côn trùng và làm nó
chết. Trước kia chưa hiểu nên tôi luôn thấy khổ tâm khi chuyện đó xảy ra, vì cứ
nghĩ mình đã phạm giới sát sinh.
''Cái gì là không cố ý? Không cố ý nhưng đó là do mình không đủ cẩn
thận!''. Nghĩ như vậy nên tôi vẫn luôn lo lắng mình vẫn phạm giới sát sinh. (Cứ
nghĩ nếu đi đứng quan sát cẩn thận thì ta đâu có đạp côn trùng chết như vậy).
https://thuviensach.vn
Cứ như vậy, Giới Luật có thể làm rối trí rối tâm người tu, nhưng Giới Luật có giá trị của nó. Để làm đúng theo nó, các sư thầy thường nhắc rằng: '' Có điều
luật nào mình chưa biết thì mình nên học. Nếu chưa biết thì mình nên hỏi những
người đã biết''. Các sư thầy đã thực sự nhấn mạnh ý này.
Giờ nếu mà không biết về các giới luật thì chúng ta không ý thức được sự vi
phạm giới luật của chúng ta. Ví dụ, trước kia có một vị trưởng lão, sư Ajahn Pow
ở chùa Wat Kow Wong Got, tỉnh Lopburi. Một ngày nọ, một Mahā108, là một đệ tử
của sư, đang ngồi chỗ sư thì có một vài phụ nữ bước vào và thưa rằng:
''Thưa Sư Phụ (Luang Por)! 109 Chúng con muốn mời thầy đi tham quan với chúng con một chuyến, thầy đi được không?''.
Vị sư trưởng lão không trả lời. Vị Mahā ngồi bên cạnh nghĩ rằng sư phụ
Ajahn Pow chưa nghe nên đã nhắc lại:
''Sư Phụ có nghe chưa? Những cô Phật tử này nói mời sư phụ đi tham quan
một chuyến với họ''.
Sư phụ nói: ''Thầy đã nghe rồi''.
Những cô Phật tử kia hỏi lại: ''Sư phụ, vậy sư phụ có đi với chúng con
không?''.
Vị thầy cứ ngồi yên và chẳng nói gì về lời thỉnh mời đó. Khi họ đi về rồi, vị
thầy Mahā mới hỏi:
''Sư phụ, tại sao thầy không trả lời họ?''.
Vị thầy giải thích: ''Này Mahā, thầy không biết điều luật này sao? Những
người vừa ở đây toàn là phụ nữ. Nếu phụ nữ mời thầy đi đâu đó, thầy không nên
làm theo. Nếu tự họ khởi xướng, thu xếp và tổ chức thì không sao. Nếu thầy muốn đi thì thầy có thể đi, bởi vì thầy đã không tham gia vào việc khởi xướng,
thu xếp, hay tổ chức chuyến đi''.
Vị Mahā ngồi trầm ngâm: ''Ồ, con thật là ngu dốt''.
Luật Tạng đã ghi rằng nếu thực hiện việc thu xếp (khởi xướng, tổ chức)
cùng với phụ nữ, và sau đó đi cùng với phụ nữ, thì cho dù không làm điều gì sai
trái vẫn bị coi là phạm vào một điều luật pācittiya.
https://thuviensach.vn
Một ví dụ khác, khi Phật tử mang tiền trên một chiếc khay đến cúng dường sư Ajahn Pow. Thầy mở cái “khăn nhận” 110 và cầm vào một đầu khăn để nhận đồ
cúng dường. Nhưng khi thấy họ đưa khay tiền đặt lên khăn nhận đó, thầy đã bỏ
tay ra khỏi cái khăn nhận. Rồi thầy cứ để yên tiền ở đó, thầy không quan tâm đến
tiền và chỉ bỏ đi; bởi vì trong Giới Luật có ghi rằng, người xuất gia không được
nhận đồ cúng dường dưới dạng tiền bạc, nhưng cũng không cần thiết cấm người
ta cúng dường bằng tiền như vậy. Nếu sư thầy muốn nói, thì sư thầy có thể nói
rằng: ''Thưa quý vị Phật tử, điều này là không được phép đối với một Tỳ kheo''.
Có lẽ sư thầy nên nói cho họ biết. Nếu sư thầy nào muốn nó rõ cho Phật tử tại gia
biết thì cứ nói ra rằng cúng dường tiền là điều cấm kỵ. Tuy nhiên, nếu sư thầy
nào không muốn nói thẳng như vậy thì điều đó cũng không sao; cứ để tiền đó và
bước đi. Các vị Phật tử sẽ hiểu ra.
Mặc dù thầy Ajahn Pow và các đệ tử đã sống với nhau trong chùa đó đã
nhiều năm, nhưng vẫn có nhiều đệ tử không hiểu được những hành vi của sư phụ
mình. Điều này là hơi tệ. Còn tôi, tôi luôn cố quan sát và suy xét kỹ từng ý nhị
tinh vi trong những điều mà sự Ajahn Pow đã làm.
Giới Luật cũng có thể khiến một số thầy tu đã bỏ y hoàn tục. Khi họ học về
Giới Luật thì có rất nhiều nghi ngờ khởi lên. Tâm cứ quay lại chuyện quá khứ...
''Việc thọ giới trước kia của tôi có đúng không? 111 Vị thầy thọ giới cho tôi có được trong sạch thanh tịnh hay không? Những Tỳ kheo ngồi gần tôi trong buổi lễ thọ
giới đó chưa biết gì về Giới Luật hết, vậy họ ngồi như vậy có đúng khoảng cách
không? Việc tụng kinh lúc thọ giới có đúng không?''. Nhiều nghi hoặc cứ khởi lên
như vậy..., thậm chí: ''Cái sảnh đường nơi tôi đã thọ giới có đúng quy cách hay
không? Hình như nó nhỏ quá....''. Họ cứ nghi ngờ đủ thứ và rơi vào địa ngục.
Tu như vậy là rất khó, phải đến khi nào ta biết đặt cái tâm của mình lên cơ
sở nào. Chúng ta phải vui lòng mát dạ, chúng ta đâu thể cứ nhảy bổ vào mọi thứ
như vậy. Nhưng phải thật vui mát đến mức không cần phải để ý gì những điều đã
sai. Hồi đó tôi cũng rất bối rối ngu mờ và gần như đã muốn bỏ y bỏ cuộc; bởi lúc
đó tôi nhìn thấy nhiều sai phạm trong việc tu của tôi và của cả một số sư thầy của
tôi (sai phạm sơ với Giới Luật). Tôi cứ như ngồi trên lửa và mất ngủ vì những
nghi ngờ đó.
Càng nghi ngờ, tôi càng thiền tập, tôi càng tu tập. Khi có nghi ngờ khởi sinh,
tôi tu tập ngay điểm nghi ngờ đó. Trí tuệ khởi sinh. Nhiều thứ bắt đầu thay đổi.
https://thuviensach.vn
Khó mà tả được sự đổi thay đã diễn ra ra sao. Tâm thay đổi cho đến khi không còn nghi ngờ gì. Tôi không biết cách tâm thay đổi kiểu gì, nếu tôi nói lại cho những người khác chắc họ cũng không hiểu đâu.
Tôi quán xét kỹ về giáo lý ‘ Paccattam veditabboviññūhi’: người khôn khéo
phải tự mình hiểu biết. Đó phải là sự hiểu biết trực tiếp khởi sinh từ chính sự thực hành của mình. Học hỏi Giáo Pháp và Giới Luật là đúng, nhưng chỉ biết học
suông thì chưa đủ. Nếu bạn thực sự bước xuống thực hành thì bạn sẽ nghi ngờ về
đủ thứ. Trước kia khi chưa thực hành, tôi vẫn chưa quan tâm đến những tội nhỏ.
Nhưng đến khi tôi bắt đầu thực hành thì ngay cả những tội nhẹ ( dukkata) cũng trở
nên quan trọng như những tội nặng ( pārājika). Trước đó những tội nhẹ ( dukkata) chỉ như không là gì, chỉ là ‘chuyện nhỏ’; tôi coi chúng như vậy. Cứ đến chiều bạn
đến thú nhận tội và theo lý thì sau khi thú nhận là hết. Vì dễ như vậy nên bạn cứ
phạm mấy tội đó hoài hoài. Kiểu thú tội như vậy là không trong sạch, không thanh tịnh, bởi bạn đâu có ngừng phạm mấy tội đó, bởi bạn đâu có quyết tâm thay
đổi hay tu sửa những sai phạm đó. Nếu không có sự kiềm chế kiêng cữ, bạn dễ
dàng lặp đi lặp lại những tội đó. Không có sự nhận thức thực thụ nào về sự thật,
không có sự từ bỏ nào.
Thực ra, về sự thật rốt ráo, không cần thiết phải làm y khuôn các nghi thức
thú nhận những sai phạm hàng ngày như vậy. Nếu chúng ta thấy rằng tâm chúng
ta đã trong sạch và không còn hơi hướng nghi ngờ nào nữa, thì những tội đó cũng
tự nhiên hết ngay chỗ đó. Chúng ta chưa trong sạch là bởi chúng ta vẫn còn nghi
ngờ, vẫn còn dao động. Chúng ta thực sự chưa trong sạch nên chúng ta không thể
từ bỏ. Chúng ta chưa nhìn thấy mình- vấn đề là ngay chỗ đó. Giới Luật cũng giống như vòng rào phòng hộ chúng ta không phạm vào các sai phạm, cho nên
chúng ta phải rất cẩn thận và để tâm chu đáo đến những điều luật của nó.
Nếu các thầy không nhìn thấy giá trị thực thụ của Giới Luật đối với chính
mình, thì việc tu sẽ khó khăn. Phải mất nhiều năm sau khi tôi đã vào tu ở chùa
Wat Pah Pong này tôi mới có thể quyết định từ bỏ tiền bạc. Trong một kỳ an cư
Mùa Mưa, tôi đã suy nghĩ suy xét về điều này rất nhiều, Cuối cùng, tôi cầm lấy
bóp tiền và đi thẳng đến gặp một thầy Mahā đang cùng sống tu với tôi lúc đó, tôi
đặt bóp xuống trước mặt thầy ấy:
''Này thầy Mahā, thầy hãy giữ lấy bóp tiền này. Kể từ ngày hôm nay, tôi sẽ
không nhận tiền hay giữ tiền gì nữa. Thầy có thể làm chứng cho tôi''.
https://thuviensach.vn
''Sư huynh nên giữ nó, sư huynh có thể cần đến nó cho nhiều đi lại hay học hành của mình lúc cần...'', thầy Mahā đó nói vậy. Thầy ấy không muốn nhận lấy
tiền, thầy ấy thấy ngại... Thầy ấy nói tiếp: ''Tại sao sư huynh lại muốn bỏ hết chỗ
tiền này?''.
''Thầy đừng lo lắng cho tôi. Tôi đã quyết tâm. Tôi đã quyết định tối qua rồi''.
Từ ngày thầy ấy nhận cái bóp tiền đó khoảng cách giữa chúng tôi càng xa.
Chúng tôi không còn hiểu nhau. Thầy ấy vẫn còn là nhân chứng của tôi cho đến
tận ngày hôm nay. Kể từ ngày đó, tôi đã không còn xài tiền hay dính líu gì đến
việc mua bán bằng tiền nữa. Tôi đã kiềm chế bằng mọi cách với tiền bạc. Tôi cứ
phòng ngừa những việc sai, mặc dù tôi không làm điều sai. Còn bên trong, tôi
duy trì việc thiền tập. Tôi không còn cần tiền của gì nữa, tôi đã nhìn thấy nó là
chất độc. Khi bạn đưa đồ độc hại cho con người, hay cho một con chó, hay cho
bất cứ con gì, nó sẽ gây khổ đau và chết chóc cho người nhận nó. Nếu cứ tâm
niệm như vậy thì chúng ta luôn có thể phòng ngừa và không dính vào thứ ''độc
hại'' đó. Khi đã nhìn thấy sự nguy hại của thứ gì thì sẽ không mấy khó khăn để từ
bỏ nó.
Nói về thức ăn cúng dường, nếu tôi nghi ngờ gì về chúng thì tôi sẽ không
nhận lấy. Dù có thơm ngon đến cỡ nào, tôi cũng không ăn nó. Lấy ví dụ đơn giản,
giả sử các thầy đang sống tu trong rừng và đi khất thực và nhận được cơm và dưa
muối. Khi về đến nơi mở ra thấy dưa muối đã bị có mùi chua hư... thì lúc đó các
thầy nên bỏ nó đi. 112 Cái gì giới luật đã cấm thì nên tránh bỏ ngay. Ăn cơm không sẽ tốt
hơn, không phạm vào giới luật. Phải có ý thức như vậy trước khi mình có
thể nói là thực sự hiểu giới luật, làm vậy thì Giới Luật sẽ trở nên đơn giản hơn.
Nếu một Tỳ kheo muốn cho tôi một số đồ dùng, như dao cạo râu, kim chỉ
hay thứ gì đó, tôi sẽ không nhận lấy, trừ khi tôi biết rõ người đó là bạn tu theo
đúng tiêu chí Giới Luật như tôi. Tại sao vậy? Bởi vì làm sao tôi có thể tin tưởng
một người khi họ chưa giữ giới đúng đắn? Lỡ họ là loại người đó thì sao, họ có
thể làm bất cứ điều gì không đúng giới luật (và do vậy không thanh tịnh). Những
người tu không giữ giới hạnh thì họ không thấy được giá trị của Giới Luật, do
https://thuviensach.vn
vậy có thể họ có được những vật dụng đó bằng những cách không đúng đắn với Giới Luật. Tôi phải thực sự kỹ càng và cẩn thận về vấn đề này.
Sự thật thường mích lòng, một số bạn tu của tôi thời đó có thể nghi ngờ về
tôi, cho rằng tôi có thái độ này nọ, không hòa đồng với bạn tu, không hòa hợp...
Tôi vẫn tỉnh bơ và nói rằng: ''Chắc sẽ hòa hợp nhau khi chúng ta chết. Khi đến
lúc chết chúng ta cùng với nhau trên một xuồng''. Tôi cố nhẫn nhịn. Tôi là người
ít nói. Dù ai có nói gì, sự tu tập của tôi vẫn được giữ như vậy. Bởi vì sao? Vì tôi
có cố nói họ cũng không hiểu. Họ không biết về thực hành. Hồi đó có những lúc
tôi được người ta thỉnh đến đám tang, có người còn nói rằng: ''Đừng nghe lời ổng! Chỉ cần nhét tiền vô túi ổng và đừng nói gì về việc đó... đừng để ổng biết''. 113
Nếu tôi nghe tôi sẽ nói ngay rằng: ''Ụa, thầy tưởng tôi chết rồi hay là gì vậy?
Cũng giống như các thầy gọi nước có cồn là nước hoa, điều đó đâu biến
nước có cồn thành nước hoa đâu, các thầy biết rõ mà. Nhưng các thầy, khi các
thầy uống nước có cồn mà các thầy gọi là nước hoa đó, thì các thầy cứ việc uống.
Uống xong chắc bị say xỉn khùng điên luôn đó!''
Vậy đó, Giới Luật thiệt là khó. Chúng ta phải biết hài lòng với sự ít, sự
thiếu, sự cách xa thế tục (biết sống tri túc và lánh trần). Chúng ta phải biết nhìn
và biết nhìn đúng đắn. Có lần chúng tôi đi du hành qua tỉnh Saraburi (tỉnh miền
đông Thái Lan), nhóm của tôi vào tá túc trong một ngôi chùa làng. Vị trụ trì cũng
thuộc hàng tăng sĩ thâm niên như tôi. Buổi sáng chúng tôi cùng nhau đi khất thực,
về lại chùa và đặt bình bát xuống. Lúc đó cũng có các Phật tử tại gia mang những
món ăn khác vô sảnh chùa để cúng dường cho các tăng. Họ mới vừa đặt thức ăn
ra chứ chưa tự tay dâng thức ăn tận tay các vị tăng đi qua, nhưng có một thầy đã
chạm tay vào chỗ thức ăn đặt ở cuối hàng. (Chạm tay ở đây là có thể thầy ấy đã
mở thức ăn ra, dùng muỗng để chạm, xới, hay sắp thức ăn, hay chỉ coi món đó là
món gì). Một thầy đã đụng vào một món ăn trước khi nó được chính thức dâng
cúng dường bởi các Phật tử tại gia. Vậy thì tính sao?
Có năm Tỳ kheo đi cùng với tôi lúc đó, nhưng họ không phải là người chạm
tay vô phần món ăn đó. Sau một vòng khất thực, chúng tôi chỉ nhận được cơm
trắng, do vậy chúng tôi ngồi với nhau và ăn cơm trắng, không ai trong nhóm chúng tôi dám ăn thức ăn từ những món cúng dường đó.
https://thuviensach.vn
Sau đó vài ngày chúng tôi bắt đầu cảm nhận thầy Trụ Trì tỏ ra khó chịu với hành vi đó của chúng tôi. Một sư đệ của ông đã đến nói với chúng tôi rằng:
''Những vị tăng ghé thăm chùa nhưng không ăn những thức ăn đó. Không hiểu họ
có ý gì?''.
Chúng tôi cần ở lại thêm vài ngày, nên tôi đã đến giải thích cho vị tăng Trụ
Trì.
Tôi nói rằng: ''Thưa thầy Trụ Trì, cho tôi xin một chút để thưa chuyện. Tôi
muốn nhờ chỗ chùa thầy để tá túc thêm một vài ngày, nhưng tôi sợ cách chúng tôi
làm có thể đã làm phật ý quý thầy ở đây: Đó là chuyện chúng tôi đã không ăn
thức ăn cúng dường bởi các Phật tử tại gia hôm đó. Tôi muốn làm rõ vấn đề này
với thầy. Thực ra không hề có vấn đề gì, chỉ là chúng tôi đã học cách tu tập như
vậy, tức là cách nhận những thứ cúng dường. Khi một Phật tử tại gia đặt thức ăn
xuống và có một Tỳ kheo đến mở nắp ra và chạm vào (sắp xếp, coi ngó...) món
ăn đó, trước khi nó được cúng dường chính thức cho các tăng... thì điều đó là sai.
Đó là một tội nhẹ ( dukkata, tác ác). Đặc biệt, nếu ai đụng hay chạm xới thức ăn
chưa được dâng cúng dường một cách chính thức cho các tăng thì điều đó đã 'làm
hư' thức ăn đó. Theo Giới Luật, vị Tỳ kheo nào ăn loại thức ăn đó sẽ dính một tội
tác ác''.
''Chỉ là như vậy, ngoài ra chúng tôi không có ý gì chê trách hay cố nói rằng
các vị tăng ở đây phải thực hành giống như chúng tôi... không hề có ý như vậy.
Tôi chỉ muốn trình bày thiện chí của chúng tôi cho thầy nghe, bởi chúng tôi thực
sự cần tá túc ở đây thêm vài ngày nữa''.
Vị sư trụ trì chấp tay kiểu añjalī: ''Lành thay! Rất tốt! Tôi chưa thấy còn nhà
sư nào ở vùng Saraburi này còn tuân giữ những điều luật nhỏ như vậy. 114 Thời bây giờ mà còn được như vậy thật là hiếm hoi. Nếu còn có tăng nào như vậy, chắc
hẳn họ ở vùng khác chứ không phải vùng Saraburi này. Tôi xin được tán dương
thầy. Tôi chẳng có gì để phản đối, điều đó thật là tốt lành''.
Ngày hôm sau khi chúng tôi khất thực về lại chùa, tôi thấy không còn vị
tăng nào đến đụng chạm vào các món ăn nữa. Thay vì vậy, các Phật tử tại gia đã
tự mình sắp xếp các món ăn và dâng cúng dường cho các tăng, bởi họ sợ làm khác thì các thầy tu không dám ăn. Kể từ hôm đó, các tăng và sa-di trong chùa có
https://thuviensach.vn
vẻ thực sự bất đồng, do vậy tôi phải cố giải thích với họ, để họ được an tâm. Tôi nghĩ họ ngại chúng tôi, nên họ cứ về thất của mình, đóng cửa im lặng bên trong.
Hai, ba ngày sau tôi cố làm họ cảm thấy dễ chịu, bởi họ đã cảm thấy xấu hỗ,
mặc dù tôi chẳng hề có ý gì làm phật lòng họ cả. Tôi đâu có than phiền gì hay sai
nhờ họ làm gì. Tôi có thể nhịn ăn nhiều ngày, tôi có thể ăn cơm trắng mà không
bị chết. Sức mạnh tôi có được là từ sự tu tập, từ việc học hỏi và tu tập theo đúng
giới luật.
Tôi lấy Phật làm gương cho mình. Tôi đi đâu hay làm gì, tôi không dính líu
với bản thân tôi. Tôi đã bỏ hết bản thân vào duy nhất việc tu tập, bởi vì tôi tự
quan tâm mình, tôi tự quan tâm đến việc tu tập.
Ai không tuân giữ theo Giới Luật hoặc không thiền tập thì khó ở chung với
người tuân giữ Giới Luật và chú tâm thiền tập; họ phải tách riêng ra, đi theo đường khác nhau. Nếu là sư thầy tôi mà chỉ ngồi chỉ dạy người khác tu, còn mình
thì không tu- điều đó là quá tệ. Khi nhìn sâu vào điều đó, tôi mới thấy sự hiểu
biết lý thuyết và sự tu tập của tôi cách xa nhau một trời một đất.
Do vậy, những ai có ý định vô rừng và lập thiền viện trong đó... thì đừng
làm. Nếu chưa thực sự biết làm, đừng cố gắng thử, chỉ làm hư bột hư đường mà
thôi. Một số thầy tu nghĩ mình vô rừng sống để tìm thấy sự bình an, nhưng họ
chưa hiểu được những chỗ cốt lõi của việc tu hành. Họ tự cắt cỏ, tự làm mọi thứ
cho mình... 115 Ai thực sự biết về tu tập thì không thích đến những nơi như vậy đâu, vì ở đó họ tu cũng không tiến được. Tu kiểu đó không dẫn đến tiến bộ. Dù chốn
rừng núi có yên bình đến đâu cũng chẳng tiến bộ được gì nếu bạn làm sai, tu sai.
Họ thấy có những nhà sư trong rừng đang sống tu trong rừng như vậy nên
họ muốn vào rừng tu như các nhà sư đó; nhưng không làm được giống vậy đâu.
Y phục không giống vậy, thói quen ăn uống không giống vậy, mọi thứ đều khác.
Nói thẳng ra, nếu họ không chịu tập luyện bản thân, thì họ không tu được. Nơi tu,
chùa cao chùa đẹp, rừng già yên tĩnh cũng chẳng tu được gì đâu. Nếu tu được thì
thực sự đã tu được ở nơi khác, nếu tu được thì chỗ đông người cũng tu được, cũng giống như thuốc tốt thì ai uống ở đâu cũng nó cũng có tác dụng tốt. (Phải có
‘chất’ tu và có ‘cách’ tu đúng đắn, chứ chùa đẹp không làm nên cao tăng, áo cà sa
không làm nên thánh tăng). Có người chỉ tu tập chút ít và đi dạy người khác, kiểu
đó là chưa chín chắn, họ chưa thực sự hiểu biết một cách chín muồi. Được vài
https://thuviensach.vn
bữa họ dẹp luôn, không còn chỉ còn dạy gì nữa. Kiểu tu và dạy như vậy chẳng nên bột nên đường gì hết.
Chúng ta cần phải học hỏi nhiều thứ- thử đọc quyển Hướng Dẫn Sơ Tu
Navakovāda, 116 trong đó nói gì? Học nó, nhớ nó, cho đến khi hiểu. Dần dà, hỏi thêm sư thầy của mình về những điểm tinh vi tế nhị, sư thầy sẽ giải thích cho mình. Cứ học như vậy cho đến khi mình thực sự hiểu được Giới Luật.
https://thuviensach.vn
72
Duy Trì Chuẩn Mực
117Hôm nay chúng ta tề tựu ở đây như mọi năm sau khóa thi sát hạch Giáo Pháp hàng năm. 118 Lần này, tất cả chúng ta nên quán xét về tầm quan trọng của việc thực hiện những trách phận trong chùa, làm những bổn phận đối với những
thầy thọ giới cho mình và những thầy dạy tu cho mình. Những việc làm đó giúp
nối kết chúng ta lại với nhau thành một tập thể tu hành, giúp chúng ta sống hòa
hợp và hòa đồng với nhau. Những việc làm đó cũng dẫn chúng ta đến tôn trọng
lẫn nhau, điều đó dẫn đến lợi lạc cho cả tăng đoàn ở đây.
Trong tất cả tăng đoàn, từ thời Phật đến giờ, dù họ có gọi bằng hình thức
nào, nhưng nếu những cư dân trong đó không tôn trọng nhau, thì tăng đoàn đó
không thể thành công. Dù là cộng đồng những người thế tục hay cộng đồng
những người xuất gia, nếu thiếu tôn trọng nhau thì cộng đồng đó cũng không bền
chắc. Nếu không tôn trọng nhau, thay vào đó bằng sự mặc kệ, thì cuối cùng việc
tu tập cũng suy thoái.
Cộng đồng chùa này là những người tu hành Giáo Pháp đã sống ở đây
chừng 25 năm rồi, nó từ từ đông hơn, nhưng nó có thể bị suy thoái. Chúng ta phải
hiểu rõ chỗ này. Nhưng nếu chúng ta đều biết làm cho tâm có ý thức, biết kính
trọng nhau, và biết liên tục duy trì những chuẩn mực thực hành, thì tôi thấy sự
hòa hợp sẽ vững chắc. Sự tu tập theo một cộng đồng (tăng đoàn) sẽ là nguồn lực
lớn mạnh của Phật giáo về lâu về dài.
Giờ nói về học và hành, hai việc đó là một cặp. Phật giáo ra đời và phát triển
đến ngày hôm nay là nhờ có học và hành đi song song với nhau. Nếu chúng ta chỉ
biết học suông kinh kệ thì sự phóng túng lãng tâm luôn có mặt... Ví dụ, năm đầu
tiên ở chùa này có bảy vị Tỳ kheo trong kỳ an cư Mùa Mưa. Lúc đó tôi tự nghĩ
rằng: ''Hễ khi các tăng sĩ bắt đầu học thi Sát Hạch Giáo Pháp thì sự thực hành
dường như bị suy thoái''. Sau khi coi xét kỹ càng chuyện này, tôi cố tìm ra nguyên nhân, từ đó tôi bắt đầu dạy các tăng đang ở chùa trong kỳ an cư Mùa Mưa
đó—chỉ có bảy người. Tôi dạy cho họ liên tục khoảng 40 ngày, từ sau khi ăn trưa
https://thuviensach.vn
cho đến 6 giờ chiều. Các tăng đó đi thi sát hạch và kết quả rất tốt, cả bảy người đều đậu.
Điều đó thì tốt thật, nhưng chuyện thi cử cũng làm rối tâm rối trí đối với những ai thiếu phòng hộ. Để học kinh điển, họ phải học thuộc, đọc, tụng rất nhiều. Những ai ít có giới hạnh và ít phòng hộ thường có xu hướng lãng quên
việc thiền tập và chỉ dành tất cả thời gian vào việc học, đọc, tụng và học thuộc
các kinh kệ. Điều này làm cho họ bỏ quên chỗ trú xứ thường ngày trước đó. (Tức
là tâm họ trước đó thiền tập hàng ngày với những đối tượng thiền). Nhưng vào độ
học thi thì thường ai cũng xao lãng việc tu tập.
Vậy đó, từ lúc họ học thi rồi sau khi thi xong, tôi thấy thái độ của họ thay
đổi. Họ không còn đi thiền, chỉ ngồi thiền một ít, và bắt đầu giao tiếp giao duyên
nhiều hơn với mọi người. Tính giữ giới, tính tập trung giảm sút.
Thực ra, trong sự tu tập ở đây, khi các thầy tập đi thiền các thầy phải thực sự
quyết tâm đi thiền; khi ngồi thiền thì phải tập trung vào việc ngồi thiền. Dù các
thầy có đang ngồi, đang đứng, đang đi, hay đang nằm, các thầy phải luôn luôn có
sự tĩnh lặng, tập trung, tự chủ. Sau khi học nhiều, tâm trí người ta chỉ toàn đầy
chữ nghĩa, họ cứ canh cánh trong đầu về các ngữ nghĩa, kinh hay kệ đẹp, và quên
mất chính mình.
(Giống như người mới coi xong một bộ phim dài tập ly kỳ, tâm trí cứ nghĩ
về bộ phim, về các nhân vật, về như vầy là anh hùng, như kia là đạo lý, vậy là
oan ức, vậy là khổ, kết cục nên là vầy, là vậy. Họ quên mất cuộc đời thực hiện
không phải là vậy).
Đó là họ đang lạc mất mình theo những thứ bên ngoài mình. Đó là những
người không có trí tuệ, họ không biết phòng hộ giữ giới, họ không có sự chánh
niệm đều đặn. Đối với những người như vậy, kỳ học thi có thể làm cho sự thiền
tập của họ xuống dốc. Khi họ đang nghiên cứu học thi, họ không còn ngồi thiền
hay đi thiền gì nữa, và càng lúc càng trở nên ít kỷ luật và ít duy trì các chuẩn mực
thực hành. Tâm họ càng ngày càng bị xao lãng. Họ nói đủ thứ lan man, thiếu kiêng cữ kiềm chế và giao thiệp giao duyên suốt ngày. Đây là chỗ xuống dốc của
việc thực hành. Sự xuống dốc không phải là do bản thân việc dùi mài kinh sách,
mà là do họ không biết cố gắng giữ tâm tĩnh lặng và tập trung, do họ quên mất
chính mình.
https://thuviensach.vn
Thực ra, kinh điển là những hướng dẫn chỉ đường cho con đường tu tập.
Nếu chúng ta hiểu biết về tu tập, thì việc đọc kinh sách hay nghiên cứu kinh sách
đều là hai mảng khác của thiền. Nhưng nếu đọc nhiều kinh sách, nghiên cứu
nhiều kinh kệ rồi sinh ra việc nói nhiều và làm những việc vô ích thì chẳng tốt
hơn gì. Nhiều người bỏ bê việc thiền tập và thậm chí thoái tâm hoàn tục. Nhiều
người nghiên cứu giáo lý và rồi bỏ tu. Không phải việc học hỏi nghiên cứu kinh
sách là không tốt [điều đó là rất cần thiết và rất tốt], cũng không phải bản thân
việc tu tập của họ là không tốt. Nhưng chính sự lơ-là, sự không còn quan sát chính mình, sự không còn thực hành để tu tập cái tâm mới là sự không tốt.
Sau khi nhìn thấy lý do này, trong kỳ an cư Mùa Mưa năm sau đó tôi không
dạy kinh điển cho các tăng nữa. Nhiều năm sau đó nữa, nhiều người trẻ tuổi đã
đến đây và trở thành những Tỳ kheo. Một số họ chẳng biết gì về Giáo Pháp- Giới
Luật và không biết gì về kinh điển, nên tôi chỉnh đốn lại tình hình, yêu cầu những
sư anh sư bác dạy giáo kinh cho họ. Các vị sư anh sư bác đã từng học nhiều về
giáo lý kinh điển và họ cứ nối tiếp nhau truyền dạy từ lúc đó cho đến bây giờ.
Giờ ở trong chùa này việc học giáo lý diễn ra theo cách như vậy.
Tuy nhiên, mỗi năm sau kỳ thi sát hạch giáo pháp, tôi lại yêu cầu các tăng sĩ
phải thiết lập lại việc tu tập hàng ngày của mình. Tất cả những kinh điển đã học
là không trực tiếp liên quan đến việc tự thực hành của mỗi người, sau khi học hiểu hãy cất chúng lại trong tủ sách. Phải thiết lập lại chính mình, phải quay trở
lại với những chuẩn mực và thời lượng thực tập hằng ngày của mình. Thiết lập lại
những thời khóa và nghi thức tu tập chung của chùa, ví dụ như phải có mặt đầy
đủ trong giờ tụng kinh chung ở trong chùa mỗi ngày. Đây là chuẩn mực của
chúng ta. Phải làm, ngay cả khi nó chỉ có giá trị chống lại sự lười biếng và vượt
qua sự bực bội sân si của mình. Điều này khích lệ sự siêng năng tinh tấn của mỗi người.
Đừng bỏ quên những tu tập căn bản của các thầy, đó là: ăn ít, nói ít, ngủ ít;
kiềm chế và tĩnh lặng; tách ly khỏi thế tục; đều đặn đi thiền và ngồi thiền; họp
mặt đều đặn với các tăng hữu trong chùa vào những thời giờ thích hợp trong ngày
(như giờ ăn, giờ tụng kinh chung, giờ làm Phật sự chung...). Hãy cố gắng làm tốt
những việc này, mọi người đều phải cố gắng làm tốt những việc đó. Đừng bỏ phí
những cơ hội tuyệt vời này. Tu tập thực sự là ở ngay những chỗ đó. Các thầy có
những cơ hội như vậy để thực tập ở đây nhờ có sự hướng dẫn của sự thầy, sư
https://thuviensach.vn
huynh. Họ đã bảo hộ cho các thầy, nên tất cả các thầy nên tận tâm tu tập hết mình. Các thầy đã thực tập đi thiền trước đây, giờ lại tiếp tục tập đi thiền. Các
thầy đã ngồi thiền trước đây, giờ phải tiếp tục ngồi thiền. Trước kia, các thầy cùng nhau tụng kinh vào buổi sáng và buổi tối, giờ các thầy cũng phải cố tiếp tục
duy trì như vậy. Đây là những trách phận rõ rệt của các thầy, hãy áp dụng mình
vào những việc đó để tu tập.
Những ai mặc áo cà-sa chỉ để ngồi ''giết thời gian'' thì chẳng có sức mạnh
nào, quý thầy biết đó. Những người hay chao động, nhớ nhà, bối rối...các thầy có
nhìn thấy họ không? Những người đó không đưa tâm mình vào tu tập. Họ không
có việc gì để làm. Chúng ta không thể nằm dài ra ở đây. Là những tu sĩ và sa-di tu
theo Phật, các thầy sống tốt và ăn tốt, nhưng đừng chỉ lo sống lo ăn thỏa thích.
Việc chạy theo khoái lạc giác quan hay dục lạc ( kāma-sukhallikānuyogo) là mối
nguy hại. Hãy nỗ lực tìm đến sự tu tập của mình. Nếu có sai lầm hay sai phạm gì,
hãy tu tập chỉnh đốn lại ngay, đừng để lạc tâm theo những thứ bên ngoài.
Những ai có đủ lòng nhiệt tâm thì không bao giờ bỏ quên việc đi thiền và
ngồi thiền, không bao giờ quên lãng việc giữ giới hạnh và duy trì sự tự chủ tĩnh
lặng của mình.
Hãy nhìn các vị Tỳ kheo ở đây. Ai cũng vậy, sau khi ăn xong hay làm xong
việc gì, sau khi về đến cốc ( kuti), họ liền cỡi y ngoài treo lên và bắt đầu đi thiền
—và khi chúng ta đi ngang qua kuti của họ, chúng ta thấy rõ lối đi thiền của họ
đã trở thành đường mòn, và chúng ta thấy nó luôn mòn láng như vậy—vị Tỳ
kheo đó không bao giờ chán tu tập. Loại người này có nỗ lực tinh tấn, có đầy nhiệt tâm tu hành.
Nếu tất cả chúng ta đều tận tụy hết mình vào việc tu tập như vậy, thì không
còn nhiều khó khăn phát sinh. Nếu các thầy không an trú vào việc tu tập, không
an trú mình vào việc đi thiền và ngồi thiền, thì việc tu hành ở đây cũng chẳng
khác nào đi dạo chơi hay chỉ như ghé tu thử. Không thích chỗ này, chạy đến tu
chỗ khác; đến đó tu không thích thì quay lại chỗ này. Cứ nhá sàng, chạy tới chạy
lui, chạy theo đằng này, nghe ngóng đằng kia. Những người như vậy không có
chí tu hành, họ chưa đủ tốt để tu. Thực ra các thầy không cần phải chạy tới chạy
lui chỗ này chỗ nọ, chỉ cần ở đây và triển khai việc tu tập, học hỏi từng thứ chi ly,
căn bản. Muốn đi thì chờ sau này đi cũng được, đi thì không khó, chỉ khó là khó
https://thuviensach.vn
cái ngồi tu sao cho ra ngô ra khoai một chút, hãy thử coi. Hãy nỗ lực, tất cả các thầy.
Sự tu tiến hay tu lùi đều nằm ngay chỗ này—đây là chỗ bản lề (cánh cửa
treo lên và mở đóng được hay không là nhờ chỗ bản lề). Nếu các thầy muốn làm
một cách đúng đắn, hãy tu học và tu tập đủ hai phần; sử dụng hai thứ với nhau.
Giống như thân và tâm. Nếu tâm được thư thái và thân khỏe mạnh không bệnh
hoạn, thì tâm sẽ dễ dàng tập trung, tĩnh lặng. Nếu tâm bị chao động, bối rối hay
ngu mờ, thì dù thân có khỏe mạnh cũng là khó khăn, huống hồ chi lúc đó thân
cũng gặp khó khổ.
Môn thiền là môn học của sự tu dưỡng và sự từ bỏ. Tôi gọi chữ môn học ở
đây có nghĩa là: mỗi lần tâm nếm trải một cảm nhận, chúng ta có bị dính theo
cảm nhận đó không? Chúng ta có còn tạo ra những khó khổ chung quanh (do, vì)
cảm nhận đó không? Chúng ta có còn khoái thích (chạy theo) theo nó hay bực bội
(cố tránh) nó? Nói đơn giản hơn: Chúng ta có còn bị lạc theo những ý nghĩ của
chúng ta hay không? Có, chúng ta còn. Khi chúng ta không ưa thích thứ gì, chúng
ta phản ứng với sự sân (bực, ghét, né, tránh, kháng cự, không vui...); khi chúng ta
thích thứ gì, chúng ta phản ứng với sự tham (thích, sướng, khoái, vui, chạy theo,
muốn giữ, muốn thêm...), tâm trở nên bị ô nhiễm và bất tịnh, (cả hai trường hợp
sân chấp và tham chấp đều là ô nhiễm). Khi nhìn thấy tâm mình còn sân chấp
(ghét, kháng cự...) hay tham chấp (thích, chạy theo...) một cảm nhận nào đó, điều
đó nghĩa là mình vẫn còn sai sót, mình vẫn chưa tu được hoàn thiện, và do đó
mình còn phải tiếp tục tu tập. Còn phải từ bỏ nhiều hơn nữa và tu dưỡng nhiều
hơn nữa. Đây là điều tôi gọi là môn học, là sự học tập. Nếu chúng ta bị dính vào
thứ gì, chúng ta nhận ra rằng mình đang dính. Chúng ta biết rõ mình đang ở trong
trạng thái nào, và chúng ta phải làm việc để tu sửa bản thân mình.
Dù có sống chung với sư thầy sư huynh hay sống riêng thì cũng như nhau
thôi. Nhiều người chỉ sợ. Họ sợ rằng nếu mình không đi thiền thì sư phụ sẽ la rầy
quở trách. Điều này cũng tốt theo nghĩa đó, nhưng nếu tu tập thực sự thì bạn không nên sợ sệt ai hết, chỉ cần sợ những điều sai sót khởi sinh trong những hành
động, ý nghĩ và lời nói của mình. Khi ta nhìn thấy những sai sót trong hành động,
ý nghĩ và lời nói thì ta phải biết phòng hộ bản thân mình (để tránh lặp lại những
sai sót đó mà dính nghiệp). Phật đã nói: Attano codayattānam - '' Chỉ có ta là nơi nương tựa cho ta'', đừng nương tựa vào ai khác. Chúng ta phải nhanh chóng tu
https://thuviensach.vn
tiến bản thân mình, hiểu biết bản thân mình. Điều này gọi là sự tu học hay sự học tập, đó là sự tu dưỡng và sự từ bỏ. Cứ suy xét kỹ chỗ này cho đến khi nhìn thấy
rõ.
Để sống tu như vậy, chúng ta dựa vào sự chịu khó kiên trì khi đối mặt với tất
cả những ô nhiễm. Tu tập như vậy là tốt. Tu vậy là tốt, nhưng việc tu đó cũng chỉ
là '' sự đang tu tập Giáo Pháp nhưng vẫn chưa nhìn thấy Giáo Pháp''. (Dù tu đúng
đắn như vậy là tốt, nhưng vẫn còn đang tu, vẫn chưa chứng ngộ Giáo Pháp). Nếu
chúng ta thực tập Giáo Pháp và đã nhìn thấy Giáo Pháp, thì những điều gì sai sót
coi như chúng ta đã từ bỏ, những điều gì hữu ích coi như chúng ta đã tu dưỡng
xong. Khi nhìn thấy được như vậy trong tâm mình, chúng ta trải nghiệm một cảm
nhận an lạc. Dù ai có nói ngả nói nghiêng, ta biết rõ tâm mình, ta không còn bị
động vọng. Chúng ta có thể bình an ở bất cứ nơi nào.
Giờ các thầy trẻ và sa-di trẻ mới vào tu có thể thấy vị Sư Phụ hầu như không
đi thiền hay ngồi thiền gì nhiều. Đừng bắt chước theo sư phụ. Cố noi gương sư
phụ chứ đừng bắt chước theo điều độ tu tập của sư phụ. Noi gương tu tập là một
chuyện, bắt chước là một chuyện. Thực ra sư phụ sư ông đã tu suốt nhiều năm
rồi, giờ sư phụ sư ông có thể sống trong trú xứ hài hòa riêng của mình. Ngay cả
khi sư phụ sư ông bề ngoài không tu tập, nhưng thực sự họ vẫn tu tập bên trong
tâm. Những gì trong tâm họ thì không thể nhìn thấy bằng mắt thường. Việc tu tập
đạo Phật là tu tập cái tâm. Cho dù chuyện tu tập của sư phụ sư ông không thể
hiện ra bên ngoài hành động hay lời nói, nhưng tâm của họ là chuyện khác.
Vậy đó, một vị thầy đã tu tập lâu năm rồi, người đã rất thiện thạo thuần thục
về tu tập, có thể đã buông bỏ được hết những hành động và lời nói bất thiện, nhưng vị thầy vẫn luôn cẩn trọng phòng hộ cái tâm của mình. Người ấy luôn tự
chủ, tĩnh lặng. Cứ nhìn bề ngoài thong dong của sư thầy, các đệ tử thường hay bắt
chước theo, cũng ra vẻ buông bỏ thong dong, nhưng đích thực không phải trò
cũng giống như thầy đâu. Bạn không phải cùng lứa cùng lớp với sư thầy. Hãy nghĩ về điều đó. (Hãy lo tập luyện từng căn bản và bài bản như đã được chỉ dạy,
điều đó là tốt nhất; đừng bắt chước hành vi bề ngoài của sư thầy).
Khác nhau là chắc rồi, bởi bạn còn đủ loại hành vi mọi lúc mọi nơi. Còn các
sư thầy sư ông hầu như cứ ngồi không đâu đó trong chùa, nhưng họ không lãng
tâm, không thất niệm hay thiếu phòng hộ. Họ sống với mọi thứ diễn ra, nhưng họ
không còn phiền não hay ngu mờ về những thứ đó. Chúng ta không thể nhìn thấy
https://thuviensach.vn
điều đó ở trong tâm họ, những gì trong tâm các sư thầy là không thể nhìn thấy được. Đừng đoán mò từ vẻ bề ngoài của các sư thầy, tâm mới là quan trọng.
Đừng nghĩ các sư thầy bề ngoài oai nghiêm trang trọng là bậc chân tu ngộ đạo.
Khi chúng ta nói, tâm chúng ta chạy theo lời nói. Khi ta làm điều gì, tâm chạy
theo hành động đó. Nhưng những người đã tu tập thành công có thể nói hay làm
những thứ gì đó, nhưng tâm họ không còn chạy theo những thứ đó, bởi tâm họ đã
thể nhập vào Giáo Pháp và Giới Luật.
Ví dụ, nhiều lúc các sư thầy sư ông có thể nghiêm khắc với các đệ tử của
mình, lời nói họ có thể mạnh, quở rầy và thiếu tế nhị, hành động cử chỉ của họ thì
thô thiển, thậm chí ra vẻ nóng nảy. Nhìn thấy như vậy, chúng ta chỉ nhìn thấy bề
ngoài của sư thầy qua hành động và lời nói của ổng, nhưng tâm ổng thì đã thâm
nhập vào Giáo Pháp và Giới Luật, điều đó thì chúng ta không nhìn thấy. Tôn chỉ
theo lời của Phật: ''Chú tâm (chánh niệm) là con đường đi đến Bất Tử. Xao lãng
là chết''. Hãy xem xét lời dạy này. Những gì người khác làm không quan trọng
với ta; chỉ cần ta đừng xao lãng tâm mình- đây mới là điều quan trọng.
Tất cả những điều tôi nói tự nãy đến giờ chỉ để cảnh báo với các thầy rằng:
thời gian học thi cử xong, các thầy đã có nhiều cơ hội để đi đây đi đó và làm thứ
này thứ nọ. Mong rằng các thầy thường nhớ rằng mình là người tu hành Giáo
Pháp, mà người tu hành thì phải luôn tập trung, chú tâm, giữ giới và phòng hộ
cẩn thận.
Hãy xem xét thêm lời dạy này của Phật: ''Tỳ-kheo: người khất thực''. Nếu chỉ
hiểu nghĩa Tỳ kheo là khất sĩ thì chúng ta chỉ tu tập theo kiểu chỉ đi xin ăn là đủ...
cách nghĩ này rất thô thiển. Nếu chúng ta hiểu theo cách Phật đã định nghĩa, Tỳ
kheo là người nhìn thấy sự hiểm nguy của vòng luân hồi sinh tử (samsāra)119, thì sự hiểu đó sâu nặng hơn, thúc giục ta nhiều hơn.
Người thấy được mối hiểm nguy của vòng luân hồi sinh tử là người nhìn
thấy những khuyết điểm và mặt trái của thế gian này. Thế gian này đầy mối hiểm
họa, nhưng người ta không nhìn thấy nó, họ chỉ nhìn thấy sự sướng và sự khổ bề
ngoài của nó. Giờ Phật nói một Tỳ kheo (người xuất gia) là người nhìn thấy mối
hiểm nguy của vòng luân hồi sinh tử. Vòng luân hồi là gì? Khổ của vòng luân hồi
sinh tử có mặt khắp nơi, không thể nào chịu xiết. Sướng cũng nằm trong vòng
luân hồi sinh tử. Phật đã dạy chúng ta đừng dính theo sự sướng sự khổ trên đời.
Khi chúng ta chưa hiểu biết về sự hiểm nguy của vòng luân hồi sinh tử, khi có
https://thuviensach.vn
sướng ta chạy theo sướng và quên khổ. Chúng ta ngu mờ không biết thấu về sự
khổ-đau không-cùng của vòng sinh tử, giống như đứa trẻ con chưa biết về lửa vậy.
Nếu chúng ta hiểu sự tu tập Giáo Pháp theo cách như vậy...-đó là hiểu được
'' Tỳ kheo là người nhìn thấy sự hiểm nguy của vòng luân hồi sinh tử''..., nếu hiểu biết được điều căn bản này, thì khi đang đi, đang ngồi, đang đứng hay đang nằm,
chúng ta đều cảm thấy buông bỏ, không còn dục vọng. Chúng ta quán sát về bản
thân mình, sự chú tâm chánh niệm đã có mặt. Ngay cả khi đang ngồi chơi, chúng
ta cũng cảm thấy như vậy. Khi đang làm việc gì, chúng ta cũng nhìn thấy mối
hiểm nguy đó, do vậy chúng ta sẽ ở trong tâm trạng rất khác. Tu tập với cách hiểu
như vậy mới được gọi là ''người nhìn thấy sự hiểm nguy của vòng luân hồi sinh
tử''.
Người nhìn thấy sự hiểm nguy của vòng luân hồi sinh tử đang sống trong
vòng luân hồi sinh tử, nhưng... vẫn chưa thoát ra được. Nhưng người đó hiểu những khái niệm và người ấy hiểu về cách tu tập chuyển hóa để thoát ra khỏi nó.
Những gì người ấy nói thì khác với người phàm thường. Những gì người ấy làm
cũng khác với người phàm thường, những gì người ấy nghĩ cũng không giống
người phàm thường. Hành vi của người ấy thì khôn trí hơn nhiều.
Do vậy nên mới nói: ''Hãy noi gương tu tập, chứ đừng bắt chước sư thầy''.
Có hai cách, đó là: nhìn theo gương tu tập của thầy mà nỗ lực tu hành hoặc nhìn
sư thầy làm gì mình làm y theo vậy. Người ngu thì cứ nắm bắt đủ thứ, thấy thầy
làm sao, làm y khuôn và chấp theo y vậy. Đừng làm vậy! Đừng đánh mất chính
mình. (Noi gương thầy, nghe theo sự chỉ dạy của thầy để tập “nhìn vào mình”,
chứ không phải để tập ‘nhìn vào thầy’!).
Đối với tôi, năm nay thân không còn khỏe cho lắm. Có một số điều như vậy
tôi nhắn gửi lại cho các Tỳ kheo và sa-di để họ tự mình chăm lo bản thân mình.
Có lẽ giờ tôi sẽ nghỉ ngơi. Không biết tự bao giờ, cái lẽ thường tình ở đâu trên
đời cũng vậy: hễ cha mẹ còn sống là các con còn sống tốt và làm ăn ngon lành.
Khi cha mẹ chết, con cái chia cách nhau. Đứa giàu thành nghèo, đứa đang sống
tốt trở thành cà trật cà giuộc. Như rắn mất đầu. Thường là vậy, nhất là trong cuộc
sống gia đình, nhưng chúng ta cũng nhìn thấy lẽ đó ở nơi tu hành như ở đây. Ví
dụ, khi sư thầy sư ông còn sống, mọi người đều sống tốt và tu tiến ngon lành.
Ngay sau khi sư phụ qua đời, sự xuống dốc thường bắt đầu xảy ra ngay. Tại sao
https://thuviensach.vn
vậy? Bởi khi sư phụ còn sống mọi người đều ỷ y, tự mãn và quên mất bản thân mình; giống như con cái dù đã lớn tuổi vẫn luôn còn dựa vào cha mẹ theo thói
tâm từ thuở nhỏ. Khi sư thầy còn sống các học trò không thực sự nỗ lực hết mình
để tu học và tu tập. Cũng giống như trong các gia đình, con cái dù đã lớn khôn
cũng cứ dựa vào cha mẹ, để cha mẹ lo hết khi cha mẹ còn sống. Con cái chỉ dựa
vào cha mẹ và chẳng biết tự lo tự lập hoàn toàn. Đến khi cha mẹ chết, họ trở
thành kẻ khổ, thậm chí nghèo đói. Chỗ tăng đoàn cũng vậy. Khi sư thầy sư phụ
chết đi, các tăng sĩ thường lộn xộn, chia rẽ thành từng nhóm khác nhau và cùng
kéo nhau tụt dốc; gần như thời nào cũng vậy.
Tại sao vậy? Bởi thời thầy còn sống họ đã quên bản thân mình. Sống dựa
theo công đức của sư thầy mọi thứ đều êm xuôi. Khi sư thầy sư phụ chết đi, các
đệ tử thường chia rẽ theo đường hướng của mỗi người. Những quan điểm, ý kiến
của họ chỏi nhau. Kẻ nghĩ sai, người nghĩ đúng. Người nghĩ sai sống một nơi, kẻ
nghĩ đúng tu một nơi. Người thấy không thích đồng đạo thì chia tay đi tìm chỗ tu
mới và bắt đầu liên kết với những nhóm tu sĩ riêng của họ. Chuyện là vậy đó.
Hiện tại cũng như vậy. Điều này là bởi chúng ta đang sai sót. Khi thầy còn sống,
chúng ta vẫn còn sai sót khiếm khuyết, vẫn đang sống một cách thiếu tự chủ, thiếu chú tâm chánh niệm. Chúng ta vẫn chưa thực thụ nhận những chuẩn mực tu
tập mà sư thầy đã dạy, chưa thực thiết lập những chuẩn mực tu hành trong tâm và
trái tim mình.
Ngay cả thời Phật còn sống cũng xảy ra như vậy, nhớ kinh điển đã chép lại
ra sao? Có một Tỳ kheo già, tên là gì quên mất...? À, đó là Tỳ kheo Subhadda!
Khi ngài Đại-ka-diếp ( Mahā Kassapa) từ Pāvā trở về nơi Phật ở, chưa về tới nơi,
nhưng ngài hỏi một Tỳ kheo khi còn trên đường: ''Đức Phật có khỏe không?''. Tỳ
kheo đó trả lời: ''Phật đã bát-Niết-bàn cách đây bảy ngày rồi''.
Nhiều tu sĩ lúc đó vẫn chưa giác ngộ nên rất sầu não, khóc lóc, than buồn.
Những người đã chứng ngộ Giáo Pháp thì tự nghĩ rằng: ''À, thì Phật đã qua đời.
Phật đã đi hết chuyến đi''. Nhưng một số người còn dày đặc những ô nhiễm trong
tâm, ví dụ như ông Subhadda lúc đó, thì nói:
''Làm gì các huynh các đệ phải khóc? Phật đã qua đời. Điều đó là tốt! Giờ
chúng ta có thể sống thoải mái. Khi Phật còn sống, ngài luôn kiềm chế chúng ta
bằng đủ thứ nghi luật, chúng ta không thể làm gì hay nói gì. Giờ Phật đã qua đời,
https://thuviensach.vn
điều đó là tốt chứ sao! Giờ chúng ta có thể làm gì mình muốn làm, nói gì mình muốn nói... Vậy tại sao phải khóc?''.
“Cái lẽ thường tình đó” cũng đã xảy ra từ thời cổ xưa đó chứ đâu phải mới
đây..., và bây giờ vẫn vậy.
Tuy nhiên mọi thứ có thể vẫn còn tốt mặc dù không dễ duy trì trọn vẹn
những gì Phật, tổ và sư thầy đã truyền lại... Giả sử chúng ta có một cái ly và chúng ta cẩn thận gìn giữ nó. Sau mỗi lần dùng, chúng ta chùi rửa nó sạch sẽ và
đem cất lên chỗ an toàn. Nếu biết phòng hộ cẩn thận cái ly, sau thời chúng ta dùng, chúng ta vẫn có thể để lại cho người sau dùng. Giờ thấy sao, dùng ly thiếu
thẩn trọng và làm bể ly này ly khác mỗi ngày, hoặc hay dùng giữ cẩn thận một ly
để xài được mười năm— cái nào tốt hơn?
Sự tu tập của chúng ta cũng vậy. Ví dụ, trong tất cả chúng ta đang ngồi đây:
tất cả đều tu tập thường thường, chỉ cần có mươi người tu giỏi, thì chùa Wat Pah
Pong này cũng khá phát triển. Cũng như trong một ngôi làng có trăm nhà, thì cần
có năm mươi người tốt thì làng cũng khá phát triển. Thực ra trong làng tìm ra mươi người tốt cũng khó rồi. Hoặc lấy ví dụ trong một cái chùa như ở đây: khó
mà tìm ra năm hay mươi thầy thực sự tận tâm tu hành, khó tìm ra những người
thực sự tu tập.
Dù gì đi nữa, chúng ta cũng không có trách nhiệm gì ở đây, ngoài trách phận
tu tập cho tốt. Nghĩ lại mà coi, chúng ta có gì ở đây đâu? Chúng ta không có tài
sản, của cải và gia đình gì nữa. Ngay cả thức ăn chúng ta cũng chỉ ăn một lần mỗi
ngày. Chúng ta đã từ bỏ rất nhiều thứ rồi, thậm chí phải từ bỏ những thứ lớn lao
hơn những thứ vừa nói. Là những Tỳ kheo và sa-di, chúng ta đã từ bỏ mọi thứ
trên đời rồi. Chúng ta chẳng còn có gì. Những thứ người đời sướng khoái hưởng
thụ chúng ta cũng từ bỏ rồi. Đã xuất gia trở thành tu sĩ Phật giáo là để tu tập. Vậy
lý gì chúng ta còn muốn những thứ khác, còn muốn dính vào mấy chỗ tham, sân,
si để làm gì? Còn để cho tâm mình chứa những thứ đó thì không phải, cứ làm vậy
thì đi tu làm chi cho uổng đời như vậy?
Hãy suy xét lại: tại sao chúng ta xuất gia đi tu? Tại sao chúng ta đang tu ở
đây? Chúng ta xuất gia đi tu là để tu. Nếu không tu thì cứ nằm chơi cho khỏe.
Nếu không tu thì chúng ta còn tệ bạc hơn cả những người bình thường tại gia,
không tu tới ở đây làm gì, đâu có chuyện gì khác để làm ăn ở đây đâu. Nếu ở đây
mà không chấp nhận trách phận tu hành, ở đây không chịu tu thì đúng là uổng
https://thuviensach.vn
một đời tu, uổng phí một đời sa-môn. 120 Điều đó là trái ngược với mục đích của một sa- môn.
Nếu như vậy là chúng ta quá thiếu ý thức, thiếu chú tâm. Thiếu chú tâm thì
giống như đang chết. Hãy tự hỏi mình, mình có thời gian để tu sau khi chết hay
không? Cứ liên tục hỏi mình: ''Khi nào ta chết?''. Nếu chúng ta luôn quán xét theo
cách như vậy, tâm chúng ta sẽ luôn tỉnh thức trong từng giây phút, sự chú tâm
chánh niệm sẽ luôn luôn có mặt. Khi không còn sự lãng tâm, thì sự chú tâm chánh niệm (sati) sẽ tự động có mặt. Trí tuệ hiểu biết sẽ rõ ràng, nhìn thấy mọi sự
rõ ràng đúng như chúng là. Sự chánh niệm (thường nhớ) canh giữ cái tâm, nó biết
rõ từng sự khởi sinh của những cảm nhận mọi lúc mọi nơi, cả ngày lẫn đêm. Đó
là có chánh niệm. Có chánh niệm là có tập trung, tự chủ và tĩnh lặng. Có tập trung và tĩnh lặng là có để tâm, có chú tâm và chánh niệm. Ai có chú tâm thì người đó đang thực hành đúng. Đây là trách phận của các thầy.
Do vậy bữa nay tôi muốn nói cho tất cả các thầy. Để sau này các thầy đi đến
tu ở các chi nhánh của chùa này, hoặc đến tu ở chỗ khác, thì các thầy đừng lãng
quên chính mình. Sự thật là các thầy vẫn chưa hoàn thiện, vẫn chưa hoàn thành.
Còn nhiều thứ phải làm, nhiều trách phận phải gánh vác. Đó là tập luyện cái tâm
và tập luyện sự từ bỏ. Hãy quan tâm về hai việc này, tất cả các thầy. Dù các thầy
có sống tu ở đây hay về tu ở các chi viện, phải luôn luôn duy trì những chuẩn
mực tu tập. Ngày nay có nhiều người tu, có nhiều chùa chiền. Tất cả những chi
viện chi nhánh của chùa Wat Pah Pong này đều bắt rễ từ đây. Chúng ta có thể nói
chùa Wat Pah Pong này là 'cha mẹ', là thầy tổ của các chi viện chi nhánh gần xa.
Vì lẽ đó, đặc biệt là các thầy, các tăng và sa-di ở chùa Wat Pah Pong ở đây phải
nỗ lực làm gương, phải nên là người hướng dẫn cho tất cả những chùa chi nhánh,
liên tục nỗ lực tinh tấn trong tu hành và trong các trách phận của một sa-môn.
https://thuviensach.vn
73
Tu Đúng Đắn, Tu Đều Đặn
121Chùa Wat Wana Potiyahn122 ở đây thực sự quá bình yên, nhưng điều đó là vô nghĩa nếu cái tâm chúng ta không được bình lặng. Nơi nào cũng yên bình.
Một số nơi có vẻ làm lãng trí, nhưng thực ra đó chỉ là do cái tâm của ta động
vọng mà thôi. Tuy nhiên, một nơi yên tĩnh có thể giúp người ta tĩnh lặng, giúp tạo
ra cơ hội để tu tập và hòa quyện vào sự bình lặng ở nơi đó.
Các bạn hãy nhớ trong tâm rằng việc tu tập là gian khó. Luyện tập thứ khác
thì không quá khó, thậm chí là dễ, nhưng luyện tập cái tâm người là rất khó. Đức
Phật đã luyện tập tâm mình. Tâm là thứ quan trọng. Mọi thứ bên trong hệ thân-
tâm này đều chạy về chỗ tâm. Những mắt, tai, mũi, lưỡi và thân đều tiếp nhận
những cảm giác và gửi về tâm, tâm là người giám sát tất cả những cơ quan giác
quan khác. Do vậy, việc luyện tập cái tâm là rất quan trọng. Nếu tâm được tu tập
tốt thì mọi khó khổ sẽ đi đến chấm dứt. Khi còn những khó khổ là do cái tâm vẫn
còn những nghi ngờ, nó còn chưa hiểu biết theo đúng sự thật tự nhiên. Đó là lý
do tại sao chúng ta luôn có những khó khổ.
Giờ biết rằng tất cả các bạn đã đến đây sẵn sàng tu tập Giáo Pháp. Dù đang
ngồi, đi, đứng hay đang nằm, những công cụ bạn cần phải có để tu tập phải được
cung cấp đầy đủ, dù bạn đang ở đâu. Các công cụ luôn luôn có mặt với bạn, cũng
giống như Giáo Pháp vậy. Giáo Pháp là thứ có mặt khắp nơi. Ngay tại đây, trên
đất, trong nước... bất cứ ở đâu... Giáo Pháp luôn luôn có mặt. Giáo Pháp là hoàn
hảo và toàn thể, chỉ có sự tu tập của chúng ta là chưa hoàn thiện và hoàn thành.
Đức Phật, người Giác Ngộ, đã truyền dạy những phương tiện để chúng ta tu
tập và đi đến hiểu biết Giáo Pháp này. Giáo Pháp không phải là điều gì lớn lao
cao xa, nó chỉ là thứ nhỏ nhặt, nhưng là thứ đúng đắn. Ví dụ, hãy nhìn vào tóc.
Nếu chúng ta hiểu biết một sợi tóc thì chúng ta hiểu biết hết về tóc, tóc của mình
và của người khác. Chúng ta biết rằng tóc chỉ là ''tóc''. Chỉ cần biết một sợi tóc,
chúng ta biết về tất cả sợi tóc khác.
Hoặc xem xét về người. Nếu chúng ta nhìn thấy bên trong bản thân chúng ta
chỉ gồm những kết hợp giả tạm, thì chúng ta cũng biết thân của những người https://thuviensach.vn
khác cũng giống như vậy. Giáo Pháp là như vậy. Nó chỉ là chuyện nhỏ như vậy, nhưng cũng là chuyện lớn. Đó là, nhìn thấy bản chất của một trạng thái thì sẽ
nhìn thấy bản chất của những trạng thái tương tự. Khi chúng ta nhìn thấy sự thật
đúng thực như nó là thì mọi vấn đề khó khổ sẽ chấm dứt.
Nói thì nói vậy, chứ tu tập là chuyện khó. Tại sao khó? Khó là do ta vẫn còn
tham muốn dục vọng ( tanhā). Nếu ta không muốn thì ta không tu. Nhưng nếu chúng ta tu vì tham muốn (chứng đắc gì gì đó) thì ta sẽ không nhìn thấy Giáo Pháp. Hãy nghĩ về điểm này, tất cả các bạn ở đây. Nhưng bạn không muốn tu, thì
bạn không thể tu. Bạn phải muốn tu trước thì mới tu được. Dù có bước tới hay
bước lui, bạn cũng gặp phải tham muốn. Giống như thế gậy ông đập lưng ông
vậy. Chính vì lẽ này mà những bậc thầy tổ mới nói tu là một việc cực kỳ khó làm.
Bạn không nhìn thấy Giáo Pháp là do còn tham muốn. Nhiều lúc tham muốn
rất mạnh mẽ: bạn tham muốn nhìn thấy ngay Giáo Pháp, nhưng Giáo Pháp chưa
phải là tâm bạn— tâm bạn vẫn chưa là Giáo Pháp. Giáo Pháp là một chuyện, tâm
là một chuyện. Không phải thứ gì bạn thích hay muốn là Giáo Pháp, còn thứ gì
bạn không thích thì không phải là Giáo Pháp. Đó đâu phải là cách của Giáo Pháp.
Thực ra, tâm này của chúng ta chỉ là một trạng thái của tự nhiên, giống như
một cái cây trong rừng. Nếu chúng ta muốn có tấm ván hay cột gỗ thì phải làm từ
cây, nhưng cây thì vẫn đang là cây. Nó chưa thành cột gỗ hay tấm ván. Chúng ta
phải chặt cây, cưa, xẻ... thành ván thành cột thì nó mới thành hữu dụng với chúng
ta. Cũng là cây đó, nhưng nó đã chuyển dạng thành thứ khác. Những về bản cốt
thực sự nó là một cây, một trạng thái sống của tự nhiên. Nhưng khi cây còn thô tế
thì nó chưa hữu dụng cho con người, nó phải nên được chuyển dạng thành gỗ,
ván, cột... để làm nhiều thứ khác có ích dụng cho ta. Tâm của chúng ta cũng vậy.
Nó chỉ là một trạng thái của tự nhiên. Khi nó tiếp nhận những ý nghĩ nó cứ phân
biệt thành xấu thành đẹp, thành tốt thành xấu, thành này thành nọ...
Cái tâm này của chúng ta cần phải được huấn luyện nhiều nữa. Chúng ta
không thể để nó như vậy. Tâm là một trạng thái của tự nhiên...vậy chúng ta huấn
luyện để nó nhận biết rằng nó là một trạng thái của tự nhiên. Cải thiện tự nhiên để
cho nó phù hợp có ích cho nhu cầu của chúng ta. Đó là Giáo Pháp. Giáo Pháp là
thứ cần phải được tu tập và hướng vào bên trong.
Nếu bạn không tu thì bạn không biết. Thực tình mà nói, bạn không thể biết
Giáo Pháp chỉ bằng việc đọc hay học từ kinh sách. Hoặc nếu như bạn có biết thì
https://thuviensach.vn
sự biết đó cũng vẫn là thiếu sót. Ví dụ có cái ly ngay đây. Ai cũng biết cái ly, nhưng chẳng ai hiểu biết hoàn toàn về cái ly. Tại sao họ không biết hoàn toàn về
nó? Giả sử tôi gọi nó là cái chén, bạn nói sao? Giả sử mỗi lần tôi nhờ bạn: ''Xin
đưa giùm cái chén'', chắc bạn sẽ ngạc nhiên. Tại sao vậy? Bởi bạn chưa hiểu biết
hết về cái ly. Nếu bạn hiểu được cái chén là cái ly thì đâu còn gì khó. Lúc đó bạn
chỉ cần cầm cái chén đưa tôi, bởi vì đích thực không có cái ly nào cả: tên cái đó là
‘chén’. Tôi giả dụ như vậy các bạn có hiểu không? Cái ly chỉ là do quy ước, do
chúng ta gọi mà thôi. Quy ước này được công nhận khắp đất nước này, cho nên
nó là cái ly. Nhưng đích thực thì chẳng có cái ''ly'' thực nào cả. Nếu ai đó muốn
gọi đó là cái chén, thì nó lại là cái chén. (Chẳng qua chỉ là cách gọi). Đó chỉ là
''khái niệm''. (Chỉ là giả danh, chỉ là danh nghĩa). Nếu chúng ta hiểu biết rõ về cái
ly, thì nếu có ai gọi nó là cái chén, ta cũng chẳng sao. Dù ai có gọi nó là cái gì ta
cũng không chấp, bởi ta đâu có ngu dốt hay mù mờ về bản chất đích thực của nó.
Ngay đây, ta trở thành cái “người biết”.
Giờ quay lại bản thân chúng ta. Giả sử có ai nói: ''Mày ngu!'' hay ''Mày
điên''. Dù điều đó là không đúng, nhưng ta vẫn thấy khó chịu. Mọi thứ đều trở
nên khó khăn bởi chúng ta cứ muốn có và muốn được. Bởi do những tham muốn
có và được, do chúng ta không hiểu biết theo đúng sự thật, cho nên chúng ta không hài lòng. Nếu chúng ta biết về Giáo Pháp, chúng ta giác ngộ Giáo Pháp, thì
tham sân si sẽ biến mất. (Nguyên lý là như vậy). Khi chúng ta hiểu rõ đường lối
(quy luật, bản chất, lẽ tự nhiên) của mọi thứ thì đâu còn gì chúng ta phải chấp có
chấp không hay chấp được chấp mất làm chi nữa.
(Ví dụ, sau khi biết rõ nước tự do chảy từ cao xuống thấp thì ta đâu còn chấp
hay muốn nước tự do chảy từ thấp lên cao nữa).
Tại sao việc tu hành lại khó khăn và tốn nhiều tâm huyết như vậy? Đó là do
những tham muốn. Ngay khi ngồi xuống thiền, chúng ta muốn được bình an. Nếu
không muốn được bình an thì ta đâu có ngồi thiền. Ngay khi vừa ngồi xuống đã
muốn có ngay sự bình an, nhưng cái ‘sự muốn’ tâm được bình an đã làm bối rối,
làm phân tán và ta cảm thấy bất an. Nó như vậy đó. Nên Phật đã dạy: '' Đừng nói
với tham muốn, đừng ngồi với tham muốn, đừng đi với tham muốn... Khi làm bất
cứ điều gì, đừng làm với tham muốn''. Tham muốn là dục vọng. Nếu bạn không
muốn làm điều gì thì bạn không làm nó. Khi tu tập cho đến chỗ này, chúng thấy
rất nản lòng vì thế bí, (nản lòng vì mình muốn tu để chứng đắc được tầng thiền
https://thuviensach.vn
định, muốn tu để đạt đến sự bình an mà cách tu thì là... không được muốn, là bằng cách dẹp bỏ cái muốn đó). Vậy tu làm sao? Ngay khi vừa ngồi xuống trong
tâm đã khởi sự tham muốn.
Bởi do điều đó nên rất khó mà quan sát thân và tâm. Giáo lý nói thân và tâm
không phải là cái ‘ta’ hay không thuộc về ‘ta’, vậy thì chúng thuộc về ‘ai’? Rất
khó giải tỏa vấn đề này, chúng ta phải dựa vào trí tuệ. Phật đã dạy chúng ta phải
tu tập bằng sự ''buông-bỏ'', đúng không? Mà nếu đã buông bỏ thì cũng không tu
tập gì hết, đúng không? Bởi chúng ta đã buông bỏ mà.
Giả sử chúng ta đi mua mấy trái dừa ở chợ, và khi chúng ta mang về, có
người hỏi:
''Anh mua mấy trái dừa đó làm gì?''
''Tôi mua để ăn''
''Thầy có ăn vỏ dừa không?''
''Không''
''Tôi không tin. Nếu anh không ăn vỏ dừa vậy anh mua nguyên trái còn vỏ
làm gì?''.
Người ta nói vậy mình nói gì bây giờ? Có cách nào trả lời họ nữa không?
Chúng ta tu tập với sự mong muốn. Nếu chúng ta không mong muốn, chúng ta
không tu làm gì. Tu với sự mong muốn tìm cầu là tu có dục vọng (tanhā). Suy xét
kỹ theo cách như vậy mới có thể phát sinh trí tuệ, các bạn biết không. Ví dụ lại về
mấy trái dừa đó. Bạn có định ăn mấy vỏ dừa đó không? Dĩ nhiên không. Vậy tại
sao mang chúng
về? Bởi chưa có thời gian lột bỏ chúng đi. Nó hiện thời vẫn có ích là vỏ bọc
chứa phần cơm dừa và nước dừa bên trong. Sau khi ăn phần cơm dừa và nước
dừa thì quăng bỏ vỏ dừa, cũng tốt thôi. Việc tu tập của chúng ta là như vậy đó.
Phật đã dạy: '' Đừng làm với tham muốn, đừng nói với tham muốn, đừng ăn với
tham muốn''. Khi đang đi, đang đứng, đang ngồi hay đang nằm... bất cứ khi nào...
đừng làm với tham muốn. Có nghĩa là làm nó với sự buông bỏ. Cũng giống như
khi mua dừa ngoài chợ. Chúng ta không muốn ăn vỏ dừa, chỉ là chưa đến lúc chúng ta giục bỏ chúng đi. Trước mắt chúng ta tạm giữ nó. Đó là cách tu. Khái
niệm và sự chuyển hóa123 cùng tồn tại đồng thời, giống như cơm dừa và vỏ dừa https://thuviensach.vn
vậy. Cơm dừa, nước dừa, xơ dừa, vỏ dừa ở cùng nhau. Khi mua chúng ta phải mua nguyên trái. Nếu có ai nói chúng ta ăn vỏ dừa thì mặc kệ họ nói, chúng ta
biết rõ mình đang làm gì.
Trí tuệ là thứ mỗi chúng ta phải tự tìm thấy cho mình. Để nhìn thấy nó,
chúng ta không nên đi quá nhanh hay quá chậm. Vậy chúng ta phải làm gì? Phải
đi đến nơi không chậm không nhanh. Còn đi nhanh hay đi chậm đều không phải
cách.
Nhưng thường chúng ta đều nôn nóng, chúng ta vội vã. Ngay khi vừa mới
bắt đầu chúng ta đã muốn chạy nhanh đến đích, chúng ta không muốn bị trễ,
không muốn bị bỏ rơi lại đằng sau. Chúng ta muốn thành công, muốn ‘đắc đạo’
nhanh. Khi đưa cái tâm vào thiền tập, người ta thường đi quá xa, canh quá xa,
nghĩ quá cao xa... Họ thắp nhang, lạy lục và thề nguyện: ''Đến khi nào nhang chưa tàn hết thì tôi nhất quyết không đứng dậy khỏi chỗ ngồi thiền, dù cho tôi có
ngã quỵ hay chết, dù chuyện gì có xảy ra... tôi thề chết ngồi chứ không bỏ
cuộc...''. Sau khi khấn nguyện, họ ngồi xuống thiền. Vừa ngồi xuống, đám quân
của Ma Vương ( Māra)124 đến bu từ mọi phía. Họ mới ngồi một chút là đã nghĩ
đến chuyện nhang tàn hay chưa. Họ hé hé mắt nhìn cây nhang...''Trời, cả năm nữa
cũng chưa chắc tàn!''
Họ nghiến răng và ngồi tiếp, cảm thấy nóng nực, thấy nôn nao, bực bội và
rối trí... Đến lúc cuối họ nghĩ rằng: ''Chắc giờ nhang tàn rồi''... Lại hé mắt nhìn...
''Ô không, còn chưa cháy hết nửa cây nhang!''.
Canh mấy lần như vậy mà nhang vẫn chưa tàn nên họ chán, bỏ cuộc luôn,
không muốn làm gì nữa, chỉ ngồi tự ghét mình. ''Ta thật là ngu, ta thật vô vọng!''.
Họ ngồi và ghét bản thân mình, cảm thấy vô vọng. Ngay lúc này chỉ sinh thêm
bất mãn và những chướng ngại. Đây được gọi là chướng ngại ác ý. Ác ý là ác
cảm với chính mình, không ghét ai được nên tự ghét mình. Và tại sao lại vậy? Tất
cả là do tham muốn.
Thực ra không cần phải làm những việc như thắp nhang, thệ nguyện... theo
kiểu như vậy. Tập trung (tâm) có nghĩa là gom tụ (hội tụ) tâm lại bằng cách buông bỏ, chứ không phải gom tụ bản thân mình vào những nút thắt như vậy. Có
lẽ là do nhiều người đọc kinh điển viết về cuộc đời tu hành của Phật, về cách Phật
quyết tâm ngồi thiền dưới gốc cây Bồ-đề: ''Chừng nào ta chưa đạt đến Giác Ngộ
https://thuviensach.vn
Tối Thượng thì ta quyết sẽ không đứng dậy khỏi chỗ ngồi này, dù cho máu ta có khô cạn...'', nên họ bắt chước làm theo thôi.
Nhiều người đọc kinh sách thấy nói vậy nên nhiều người muốn tự mình thử.
Muốn làm giống như Phật. Nhưng họ không xem xét lại rằng cái cỗ xe của mình
chỉ là cái xe xíu. Cỗ xe của Phật là cỗ xe thực sự lớn, xe của Phật có thể chất tất
cả mọi thứ lên một chuyến cuối cùng. Còn xe của mỗi chúng ta thì nhỏ bé tí tẹo,
làm sao chúng ta có thể dồn tất cả mọi thứ lên một chuyến cuối cùng để đi đến
đích như vậy? Chuyện của Phật và chuyện của chúng ta là khác nhau.
Tại sao chúng ta hay nghĩ hay thệ nguyện như vậy? Bởi vì chúng ta quá cực
đoan. Nhiều lúc chúng ta quá chùn xuống, quá hạ thấp mình. Nhiều lúc chúng ta
lại quá tự tin, với tay quá cao. Do vậy chúng ta chẳng bao giờ tìm thấy điểm cân
bằng.
Giờ tôi chỉ nói từ kinh nghiệm. Trước kia, việc tu tập của tôi là như vầy. Tu
tập để đạt được đến cái mình muốn có, đạt đến cái hơn cả ham muốn của mình...,
bởi nếu không ham muốn thì làm sao ta tu được? Tôi bị kẹt chỗ đó. Nhưng tu tập
với sự tham muốn là khổ. Tôi chẳng biết phải làm gì khác, tôi cứ dằn vặt, chèo
chống. Rồi sau này tôi mới nhận ra rằng sự tu tập đều đặn mới là quan trọng.
Người tu phải tu tập một cách ổn định, đều đặn. Người ta hay gọi đó '' đều đặn
trong mọi tư thế''. Cứ liên tục làm trong sạch sự tu tập của mình, đừng để nó trở
thành một tai nạn nào. Tu là để thoát nạn khổ chứ không phải để gây ra tai nạn. 125
Hầu hết mọi người thường gây ra tai nạn. Khi họ lười biếng thì tự bỏ bê việc tu
tập. Họ chỉ tu khi nào thấy có hứng, khi nào thấy thích mới tu. Tôi cũng đã từng
có xu hướng như vậy.
Tất cả các bạn đang ngồi đây hãy tự hỏi chúng mình: như vậy là đúng hay
sai? Khi thấy thích tu thì tu, khi nào không thấy hứng thì không tu, như vậy là
đúng với Giáo Pháp hay không? Như vậy là chánh trực hay không? Như vậy có
đúng với giáo lý của Phật hay không? Cứ như vậy thì việc tu tập đâu được đều
đặn, chuyên chú. Tu vậy là không chắc.
Dù có hứng hay không hứng mình cũng phải tu như nhau. Dù thấy thích hay
không thích mình cũng phải tu như thường. Dù đang cảm thấy lười biếng hay
hăng hái mình cũng tu nghiêm túc như nhau. Đó là điều Phật đã dạy. Hầu hết đều
chờ đến lúc hứng tu thì mới tu, còn khi thấy không hứng thì không thèm tu. Họ
https://thuviensach.vn
lệch lạc đến mức độ như vậy. Điều này được gọi là ''tai nạn'' chứ không phải là tu để ''thoát nạn''. Sư tu tập đích thực là gì?: đó là dù vui hay buồn ta cũng tu; dù dễ
hay khó ta cũng tu; dù trời nóng hay lạnh ta cũng tu. Phải chánh trực như vậy. Tu
tập thực sự là gì?: là dù đang đứng, đang ngồi, đang đi hay đang nằm ta vẫn giữ ý
chí liên tục tu tập một cách đều đặn, làm cho sự chú tâm chánh niệm (sati) luôn
có mặt thường trực trong mọi tư thế.
Hồi mới tập tu tôi cứ nghĩ rằng phải tu tập các tư thế thiền trong thời gian
bằng đều như nhau, tức phải đứng lâu bằng đi, đi lâu bằng ngồi, ngồi lâu bằng
nằm... Tôi đã cố tập thử nhưng không được. Nếu một người thiền phân đều thời
gian cho bốn tư thế thiền đó thì đến bao giờ người đó mới làm được? Đứng thiền
năm phút, ngồi thiền năm phút, nằm thiền năm phút, đi thiền năm phút... làm vậy
tôi chẳng làm được mấy lần. Vì vậy, tôi đã ngồi lại và suy nghĩ thêm về điều đó.
''Lời hướng dẫn chỗ tu này là gì? Chắc không ai trên đời có thể tu theo cách đó
được!''
Rồi sau đó tôi nhận ra... ''À, cách đó là sai, bởi nó không thể nào làm được.
Đứng, đi, ngồi, nằm... phải tu tập đều đặn. Tu tập đều đặn không phải là phân đồng đều thời gian cho bốn tư thế, nếu hiểu kinh sách theo cách như vậy là sai, là
không thể làm được''.
Nhưng có thể thực hiện như vầy: Tâm... chỉ là ngay chỗ tâm. Có sự chú tâm
chánh niệm (sati), có sự rõ biết về mình ( sampajañña), và có sự hiểu biết hay trí tuệ bao-trùm ( paññā)... thì ta mới có thể làm được. Đây mới thực sự là cách đúng
để tu tập. Điều này có nghĩa là khi đang đứng ta có chánh niệm (sati), khi đang đi ta có chánh niệm, khi đang ngồi ta có chánh niệm, khi đang nằm ta có chánh niệm—một cách đều đặn, ổn định. Điều này thì có thể làm được. Chúng ta đưa sự
tỉnh-giác vào trong tư thế đang đứng, đi, ngồi, nằm—đưa vào trong tất cả tư thế.
Luôn luôn có sự tỉnh giác trong tất cả mọi tư thế.
Khi tâm đã được tu tập như vầy thì nó luôn thường trực niệm (thường nhớ)
Phật, Phật, Phật... đó là sự thấy-biết. Thấy biết cái gì? Thấy biết rõ điều gì sai và
điều gì đúng mọi lúc mọi nơi. Thực vậy, cách này là có thể làm được. Đây là cách
đi thẳng vào sự tu tập thực thụ. Đó là, dù đang đứng, đang đi, đang ngồi hay đang
nằm, luôn luôn có mặt sự chánh niệm liên tục.
Rồi ta sẽ hiểu những pháp (trạng thái, điều kiện, tâm tính) nào cần phải từ bỏ
và những thứ nào cần phải được tu dưỡng. Khi ta biết rõ sự sướng, ta biết rõ sự
https://thuviensach.vn
khổ. Khi ta đã biết rõ về sướng và khổ thì tâm sẽ an trụ ở nơi cân bằng không có sự sướng và sự khổ. Sướng hay khoái lạc là con đường buông thả
( kāmasukallikānuyogo). Khổ là con đường hành xác ( attakilamathānuyogo). 126 Đó là hai cực đoan. Nếu chúng ta biết rõ hai cực đoan, chúng ta kìm lại để khỏi rơi
vào hai cực đó. Chúng ta biết rõ khi tâm mình đang ngã theo sự sướng hay khổ,
chúng ta kìm nó lại, không để nó ngã luôn theo sướng hay theo khổ. Chúng ta có
được loại tỉnh-giác này, chúng ta nhập vào Một Con Đường, một Giáo Pháp.
Chúng ta nhập vào sự tỉnh giác, sự rõ biết và không để cho tâm mình ngã theo
những thói tâm và khuynh hướng của nó.
Nhưng trong đời tu thiệt thì mọi sự thường ngược lại, có phải vậy không?
Thường thì ta cứ ngã theo những thói tâm và khuynh hướng của ta. Nếu đi theo
thói tâm của mình thì quá dễ, phải không? (Làm ngược với thói tâm và khuynh
hướng của tâm thì mới khó, nhưng đó là tu đúng). Làm theo thói tâm thì dễ, nhưng cái dễ đó gây ra khổ đau, giống như kẻ ăn không ngồi rồi thì cũng dẫn đến
khổ đau bạc nhược mà thôi. Anh ta thấy ở không thì dễ hơn đi làm, nhưng đến
lúc đói khát thì không có gì để ăn, lúc đó mới khổ. Thói đời là như vậy, thói tâm
của ta cũng như vậy.
Cũng do vậy, trước kia tôi hay bất đồng với nhiều giáo lý của Phật, nhưng
thực sự tôi chẳng bao giờ đúng hơn Phật. Giờ thì tôi chấp nhận đủ những điều đó.
Tôi chấp nhận rằng nhiều giáo lý của Phật là trực chỉ cách tu, do vậy tôi đã lấy
những giáo lý đó và dùng chúng để tu tập bản thân và chỉ dạy cho người khác
cùng tu.
Điều quan trọng chỗ tu tập là con đường tu, là đạo ( patipadā). Patipadā
nghĩa là gì? Thứ nhất, đơn giản đó là tất cả mọi sinh hoạt khác nhau, sự đứng, đi,
nằm, ngồi và nhiều hoạt động khác. Đó là đạo của thân. Còn đạo của tâm nữa:
bao nhiêu lần bạn cảm thấy chùn xuống trong suốt khóa học bữa nay? Bao nhiêu
lần bạn thấy hứng khởi trong khóa học bữa nay? Có những cảm giác nào nổi trội
đáng lưu ý? Chúng ta phải rõ biết về mình theo cách như vậy. Sau khi nhìn thấy
những cảm giác đó, ta có thể buông bỏ chúng được không? Cái nào chúng ta
chưa buông bỏ được thì ta còn phải tiếp tục làm việc với nó, tiếp tục tu tập buông
bỏ nó. Nếu nhìn thấy mình không thể buông bỏ một số cảm giác nào đó thì phải
ta phải lấy ngay chỗ đó và xem xét nó bằng sự trí tuệ (để tìm ra nguyên nhân và
giải pháp để tu sửa và buông bỏ chỗ đó). Tìm coi nó là vì lẽ gì, do những nhân
https://thuviensach.vn
duyên gì. Làm việc với nó. Tu tập ngay chỗ cảm giác đó. Đây chính là tu. Ví dụ, khi chúng ta có cảm giác nhiệt tâm, ta tu. Và khi ta có cảm giác lười biếng, cứ cố
tiếp tục tu. Nếu chúng ta không thể giữ tiếp ‘phong độ’ tu như lúc nhiệt tâm, thì
tối thiểu cũng cố tu được nửa ‘phong độ’ đó. Lúc thường tu miên mật, lúc thấy
lười biếng mệt mỏi cũng nên cố tu một nửa mức độ đó. Đừng để lãng phí một
ngày nào do lười biếng mà bỏ việc tu. Nếu cứ thấy mệt là bỏ, thấy lười biếng là
bỏ, thấy muốn nghỉ xả hơi là bỏ thì sẽ dẫn đến tai nạn- đó không phải là cách của
người tu hành.
Thời bây giờ tôi hay nghe mấy người nói rằng: ''Ồ, năm nay con thực sự
bếch bác''.
''Sao vậy?''
''Con bệnh cả năm nay. Con không tu được gì hết''.
À vậy hả, nếu họ không tu bây giờ đến lúc gần chết còn tu gì được nữa? Thử
nghĩ khi thấy khỏe họ có tu không? Không, họ chỉ lạc tâm vào sự sướng (chỉ lo
cảm thấy mình sướng khi khỏe mạnh). Còn khi họ khổ hay đau bệnh, họ cũng
không tu tập gì, tâm họ chỉ dính theo sự khổ. Tôi chẳng biết khi nào họ mới chịu
tu! Họ chỉ nhìn thấy mình đang bệnh, đang đau, đang sốt gần chết...đúng vậy, nhưng sao không lấy lúc bệnh đau đó mà tu tập, đó là chỗ tu. Khi họ cảm thấy
sướng họ chỉ biết khoan khoái trong đầu, và ỷ lại tự mãn, rốt cuộc chẳng kết quả
gì.
Chúng ta phải phát triển sự tu tập của mình. Điều này có nghĩa là dù đang
sướng hay khổ chúng ta cũng nên tu tập như nhau. Khi thấy khỏe khoắn nhiệt thành hoặc thấy đau bệnh lười biếng thì cũng tu. Mọi người thường nói rằng:
''Năm nay tôi chẳng tu được gì vì cứ bị bệnh hoài'', nói vậy thôi chứ khi họ khỏe
mạnh họ cũng đi dạo mát hát vui chứ đâu chịu tu. Cách than bệnh đâu không tu là
cách nghĩ sai lầm. Nghĩ vậy là rất khó tu. Đây chính là lý do tại sao những thầy tổ
ngày xưa đã luôn luôn duy trì sự tu tập đều đặn trong tim mình. Nếu thân có gì
bất ổn, cứ mặc nó với thân; còn tâm là chuyện khác, tu tập cái tâm là chuyện khác.
Hồi tôi mới bắt đầu bước vào thực hành khoảng năm năm tôi cảm thấy sống
chung với người khác để tu là một chướng ngại. Tôi ngồi tu trong kuti (cốc) của
tôi, nhưng lúc này lúc khác hay người đến ngồi chơi, nói chuyện này nọ, và điều
https://thuviensach.vn
đó làm quấy nhiễu tôi. Nên tôi bỏ đi ở một mình. Tôi nghĩ tôi khó tu nếu ở gần người khác. Tôi đến ở trong một cái chùa nhỏ vắng tanh trong rừng, gần một ngôi
làng nhỏ. Tôi ở đó một mình, không nói chuyện với ai, bởi không có ai ở đó nói
chuyện với tôi.
Ở được khoảng mười lăm ngày, tôi mới nghĩ: ''À, phải chi có một sa-di hay
một pa-kow127 ở đây thì tốt. Chú ấy có thể giúp mình làm những việc lặt vặt''. Tôi nhận ra việc đó là cần thiết và đến lúc cũng phải có người đến ở chung với mình!
''Í dạ! Thầy thiệt là một cá tính! Thầy đã chán ngán các với các bạn tu và sa-
di, giờ thầy lại nói thầy cần một sa-di hay chú điệu. Vậy là sao?''
''Không'', điều đó nghĩa là, ''Tôi cần một sa-di tốt''.
''Đó thấy chưa! Ở đâu chỉ có toàn người tốt vậy, thầy tìm đâu ra người tốt
theo ý thầy? Trong chùa này chỉ toàn người không-tốt. Chắc chỉ có một mình
thầy là người tốt đó, nên thầy mới bỏ đi như vậy!''.
...Chúng ta cứ phải đi theo mọi sự như vậy, phải đi theo dấu vết của những ý
nghĩ của mình cho đến khi ta nhìn thấy...
(Tôi nghĩ ở một mình là tốt nên làm theo ý nghĩ của mình. Tôi cứ tu theo và
làm theo ý nghĩ của mình, rồi lại thấy sai, rồi lại thay đổi, rồi cứ tiếp tục mày mò
làm theo những ý nghĩ chủ quan của mình...).
''À đúng, chỗ này là điều quan trọng. Tìm đâu ra người tốt ở đó? Chẳng có ai
là tốt hoặc tốt cho mình hết, bạn phải tự tìm thấy người tốt ngay bên trong mình.
Nếu bên trong bản thân mình tốt thì dù mình đi đâu ở đâu mình cũng tốt. Dù người khác có chê hay khen, ta vẫn tốt. Nếu ta không đủ tốt, khi có ai chê bai ta
nổi giận nổi khùng và khi có ai khen nịnh ta vui lòng khoái chí.
Lúc đó tôi đã suy xét nhiều về điều này và đã tìm thấy điều đó là đúng, đúng
đến tận bây giờ. Sự tốt lành phải được tìm thấy ngay bên trong mình. Ngay khi
tôi nhìn thấy điều này, cảm giác muốn bỏ đi khỏi những bạn tu đã biến mất hoàn
toàn. Về sau đó, đôi khi những cảm giác đó lại khởi sinh thì tôi cũng lập tức buông bỏ cảm giác đó. Khi nó khởi sinh, tôi rõ biết về nó, tôi giữ chắc sự tỉnh
giác về nó. Nhờ vậy tôi có được một nền tảng vững vàng. Khi tôi ở đâu, dù ai có
chê bai hay nói này nói nọ, tôi sẽ quán chiếu rằng: điều quan trọng không phải là
họ tốt hay xấu. Điều quan trọng là mình tốt hay xấu bên trong trái tim mình. Tốt hay xấu cũng phải được nhìn thấy ngay bên trong mình. (Nhìn vào trong thấy
https://thuviensach.vn
mình). Tuy nhiên đại đa số người tu cứ lo để ý về người khác tốt hay xấu. (Nhìn ra ngoài thấy người ta và thứ khác chứ không thấy mình).
Đừng nghĩ kiểu như: ''Bữa nay nóng quá'' hay ''bữa nay lạnh quá'', hoặc ''bữa
nay này..., bữa nay nọ...''. Bữa nay có ra sao thì chỉ là cách của nó. Nhiều người
thiệt vô duyên, cứ chê bai thời tiết để viện lý cho sự lười biếng của mình! Cần
phải tu để nhìn thấy Giáo Pháp ngay trong bên trong chúng ta thì ta mới có được
loại bình an bền chắc hơn.
Vì vậy, đối với tất cả các bạn đang ngồi đây, các bạn đã đến đây để tu tập, dù
chỉ đến tu mấy ngày, cũng có rất nhiều điều sẽ khởi sinh trong tâm. Rất nhiều điều khởi sinh nhưng các bạn không ý thức rõ biết về chúng. Có nhiều ý nghĩ
đúng, nhiều ý nghĩ sai... nhiều, nhiều lắm. Bởi vậy tôi nói việc tu hành là gian
khó.
Một số các bạn đã tìm thấy ít nhiều sự bình an trong khi ngồi thiền, nhưng
lúc này cũng đừng vội chúc mừng bản thân mình. Tương tự, một số bạn khác nếu
có bị ngu mờ bất an trong khi ngồi thiền thì cũng đừng trách than hay tự ghét bản
thân mình. Nếu mọi thứ có vẻ tốt lành, đừng mừng vui chạy theo chúng, và nếu
mọi thứ xuất hiện không tốt lành, cũng đừng bực bội khó chịu với chúng. Chỉ cần
nhìn vào tất cả những thứ đó, nhìn vào tất cả mọi thứ tốt và xấu mà mình có. Chỉ
cần nhìn chứ đừng phán xử này nọ gì hết. Nếu nó tốt lành (sướng), đừng nắm giữ
nó lâu; nếu nó xấu (khổ), đừng dính chấp nó. Tốt hay xấu, sướng hay khổ đều có
thể ‘cắn’ ta, vậy nên đừng nắm giữ nó chút nào. (Như cách đừng nắm đầu rắn hay
đuôi rắn vậy, dính đằng nào cũng bị nó cắn).
Việc tu tập chỉ đơn giản là ngồi, ngồi và quan sát tất cả. Những trạng thái tốt
và trạng thái xấu cứ đến và đi theo bản chất tự nhiên của chúng. Mọi thứ đến và
đi. Đừng khởi tâm khoái thích với một trạng thái tốt nào, cũng đừng ghét bực với
một trạng thái xấu nào; chỉ cần biết rõ chúng ngay khi chúng khởi sinh và biến
qua. Khi nào cần chúc mừng thì cứ mừng, nhưng một xíu thôi, đừng mừng vui
hoan hỷ quá nhiều. Cũng giống như việc dạy dỗ một đứa trẻ, đôi lúc cũng cần
phải khen nó một chút, nhưng đôi lúc cũng cần phải đánh đít nó. Trong việc tu
hành, đôi lúc chúng ta hay trách phạt bản thân mình, nhưng đừng cứ lúc nào cũng
trách, phạt và ác cảm với bản thân mình. Nếu cứ lo trách phạt bản thân mình thì
chẳng bao lâu bạn sẽ thoái chí và bỏ tu luôn. Nhưng cũng đừng quá dễ dàng với
bản thân mình, nuông chiều một đứa trẻ quá cũng không tốt. Hai xu hướng đó
https://thuviensach.vn
đều không phải là cách tu đúng đắn. Chúng ta phải tu tập theo con đường Trung Đạo. Con đường Trung Đạo là gì? Con đường Trung Đạo này khó đi, phải biết
chịu khó cực mới tu theo được, để tu theo đó thì ta không thể dựa theo những
trạng thái và tham muốn của ta, ta phải buông bỏ chúng.
Đừng nghĩ chỉ ngồi với hai mắt nhắm lại là tu. Nếu bạn đang nghĩ vậy thì
lập tức thay đổi suy nghĩ ngay!. Sự tu tập đều đặn là có thái độ tu tập trong khi
đang đứng, đang đi, đang ngồi và đang nằm. Khi hết giờ ngồi thiền và đứng dậy
thì hãy nghĩ rằng ta chỉ thay đổi tư thế (chứ không phải hết thiền hay xả thiền gì
gì đó). Nếu quán chiếu theo cách như vậy, bạn sẽ có được sự bình an. Dù bạn
đang ở đâu bạn cũng có trong mình thái độ tu tập một cách đều đặn như vậy, bạn
sẽ luôn có sự tỉnh giác bên trong mình.
Mọi người thường có thói quen như vầy: sau khi hết giờ ngồi thiền buổi
chiều, ai cũng giống như đã làm xong bổn phận, ai cũng quay lại thả mình vào
những trạng thái khác nhau của tâm, nguyên cả ngày hôm sau cứ thả tâm đi lang
thang lăng xăng theo thói thích của nó, rồi đến giờ ngồi thiền chiều hôm sau trong đầu họ chỉ toàn những ý nghĩ búa xua trong ngày, chúng ''đổ ngược'' lại trong đầu họ. Như vậy là không có một nền tảng để tĩnh lặng, bởi họ đã để nó
nguội lạnh suốt cả một ngày. (Thái độ duy trì tĩnh lặng và chánh niệm đã không
được giữ ngoài giờ ngồi thiền, họ nghĩ chỉ khi ngồi thiền mới là tu, hết giờ thiền
là hết tu). Nếu các bạn cứ tu tập theo kiểu như vậy thì tâm các bạn sẽ càng lúc
càng trôi xa khỏi việc tu tập. Khi tôi hỏi một số đệ tử của tôi: ''Việc thiền tập ra
sao?''. Họ nói: ''Dạ, xong rồi''. Các bạn thấy không? Họ chỉ ngồi tu được một hay
hai tháng, sau đó một hai năm thì coi như xong, không tu nữa.
Bởi vì sao? Bởi họ không đưa cái điểm quan trọng này vào việc tu tập của
họ- đó là sự đều đặn và liên tục. Khi họ hết ngồi thiền họ cũng dẹp bỏ luôn sự
chánh định ( samādhi). Lần lần, họ cũng bắt đầu ngồi thiền trong những khoảng
thời gian ngắn hơn. (Lúc đầu ngồi một giờ, sau đó nửa giờ, sau đó còn mười lăm
phút, thậm chí mỗi lần chỉ vài phút). Rồi đến lúc nào đó, họ vừa bắt đầu ngồi xuống thì đã muốn kết thúc phiên thiền. Cuối cùng họ cũng chẳng thèm ngồi
thiền gì nữa. Chuyện này cũng giống như việc lạy Phật. Trước kia họ cố gắng quỳ
lạy tượng Phật một cách rất nghi lễ trước lúc đi ngủ, như dần dà sau này tâm họ
bắt đầu chểnh mảng, thất niệm. Chỉ không lâu sau đó họ không còn lễ lạy gì nữa,
https://thuviensach.vn
họ chỉ gục cái đầu một cái để bái Phật. Cuối cùng họ cũng dẹp luôn nghi thức này. Họ đã giục bỏ toàn bộ việc tu hành.
Bởi vậy, các bạn phải hiểu rõ tầm quan trọng của sự chánh niệm (sati), phải
tu tập một cách đều đặn, tu chắc chắn, tu không rớt. Sự tu tập đúng đắn là tu tập
đều đặn, ổn định. Dù đang đứng, đang đi, đang ngồi hay đang nằm, sự tu tập phải
liên tục. Điều này có nghĩa sự tu tập thiền tập được thực hiện trong tâm này, không phải trong thân. Nếu tâm có nhiệt huyết, tận tụy và nhiệt tình thì sẽ có được sự rõ biết về mình, tức sự tự tỉnh-giác. Tâm là thứ quan trọng. Tâm là cái
giám sát tất cả mọi việc mình làm.
Khi chúng ta hiểu biết đúng đắn thì chúng ta tu tập đúng đắn. Khi chúng ta
tu tập đúng đắn thì chúng ta không bị xao lãng lan man. Ngay cả khi chúng ta làm
điều gì ít thì điều đó cũng hoàn toàn đúng. Ví dụ, ngay khi chúng ta xong giờ
ngồi thiền, hãy luôn nhắc mình rằng: “thực sự chúng ta không phải ngưng thiền”,
chúng ta chỉ thay đổi tư thế của thân mà thôi. Tâm của ta vẫn còn tập trung và
tĩnh lặng. Dù đang đứng, đang đi, đang ngồi hay đang nằm, phải luôn có chánh
niệm với mình. Nếu chúng ta có loại tỉnh giác như vậy, chúng ta mới có thể duy
trì sự tu tập bên trong. Đến chiều chúng ta ngồi thiền trở lại thì sự tu tập đó vẫn
liên tục, không gián đoạn. Sự nỗ lực không bị gián đoạn giúp cho tâm đạt đến
tĩnh lặng.
Đây được gọi là sự tu tập đều đặn. Dù chúng ta có đang nói hay đang làm
những việc khác, chúng ta vẫn cố gắng giữ sự tu tập liên tục. Nếu tâm có được sự
chánh niệm và sự rõ biết (tỉnh giác) về mình một cách liên tục thì sự tu của chúng
ta sẽ tiến bộ theo lẽ tự nhiên, nó càng ngày càng hội tụ vào nhau, (tức mọi sự tu
tập càng ngày càng đi đúng hướng và đến đúng nơi). Tâm sẽ tự nhiên tìm thấy sự
bình an, bởi nó thấy biết cái gì đúng và cái gì sai. Nó sẽ nhìn thấy mọi điều đang
diễn ra bên trong chúng ta và nhận thấy sự bình an.
Nếu chúng ta tu dưỡng giới hạnh ( sīla) hay sự chánh định ( samādhi, trạng
thái định tâm, sự vững chắc của tâm), thì trước tiên chúng ta phải có sự hiểu biết,
tức trí tuệ ( paññā). Một số người cho rằng mình phải tu tập theo các bước, chẳng
hạn tu dưỡng giới hạnh một năm, tu tập sự định tâm (thiền định) năm sau, và năm
sau nữa tu tập trí tuệ (thiền tuệ). Họ nghĩ đó là ba phần khác nhau. Họ nghĩ năm
nay họ tu dưỡng gì gì đó, nhưng nếu tâm chưa có khả năng đạt định ( samādhi) thì
làm sao mà tu được cái gì? Nếu không có sự hiểu biết trí tuệ ( paññā) thì biết gì
https://thuviensach.vn
mà tu sửa? Không có định tâm ( samādhi) hay trí tuệ ( paññā) thì giới hạnh ( sīla) sẽ xuống dốc.
Thực tế thì ba phần đó diễn ra với nhau ở cùng một chỗ. Khi ta có giới hạnh
thì ta có khả năng định tâm, khi có khả năng định tâm thì có khởi sinh trí tuệ. Tất
cả chúng là một, giống như một trái xoài. Dù nó là còn nhỏ hay đã lớn, nó vẫn là
trái xoài. Khi chín muồi nó vẫn là trái xoài. Nếu chúng ta nghĩ theo cách đơn giản
như vậy thì ta có thể thấy điều đó dễ dàng hơn. Chúng ta không cần phải học quá
nhiều thứ nhiều chiêu, chỉ cần biết những thứ đó, chỉ cần biết rõ sự tu tập của
chúng ta.
Khi mọi người đến với thiền, một số người không đạt được cái mình cầu,
không chứng đắc cái mình muốn, cho nên họ bỏ cuộc, than rằng số mình chưa có
đủ công đức để thiền tập. Họ có thể làm những điều xấu, họ cũng có tài đó, nhưng không phải tài làm những điều tốt. Họ quăng bỏ tọa cụ, nói rằng mình không có đủ căn cơ để tu thiền. Đó là cách phổ biến của những người tu, họ tự
loại mình ra khỏi con đường, họ tự bỏ cuộc và mang theo những ô nhiễm của mình.
Bữa nay các bạn đã có cơ hội đến đây để tu tập, vậy mong các bạn hiểu
rằng: việc tu thiền đạt định ( samādhi) dễ hay khó là do nơi các bạn, chứ không
phải do trạng thái định ( samādhi) là khó hay dễ. Khi tu tập, chúng ta cần có '' sự
hiểu biết đúng đắn'' (tức cách nhìn đúng đắn, chánh kiến, sammā- ditthi). Nếu cách nhìn của chúng ta là đúng đắn thì mọi việc khác cũng đúng đắn: cách nhìn
đúng đắn, ý hành đúng đắn, lời nói đúng đắn, hành động đúng đắn, nghề nghiệp
đúng đắn, nỗ lực đúng đắn, quán niệm đúng đắn, thiền định đúng đắn—[chánh
kiến, chánh tư duy, chánh ngữ, chánh nghiệp, chánh mạng, chánh tinh tấn, chánh
niệm, chánh định]—đó là con đường Bát Chánh Đạo. Chánh kiến dẫn đầu, giống
như con mắt nhìn khi chúng ta bước đi hay làm bất cứ điều gì. Khi có chánh kiến
thì tất cả những phần khác của con đường cũng đúng đắn theo.
Dù chuyện gì xảy ra, đừng để tâm lệch lạc khỏi đường đi. Nhìn vào bên
trong chính mình bạn sẽ thấy một cách rõ rệt. Để tu tập tốt nhất, theo thiển ý của
tôi, các bạn không cần phải đọc quá nhiều kinh điển. Dọn tất cả sách vở đem đi
cất hết thử. Chỉ cần đọc cái tâm của mình. Các bạn trước giờ đã vùi chôn mình
trong đống sách vở từ thuở mới bước chân đến trường học. Giờ đã đến lúc thu
https://thuviensach.vn
dọn những đống sách vở với đống kiến thức thế gian qua một bên, thu dọn hết mớ kinh sách, đưa vô tủ và khóa tủ lại. Giờ chỉ lo đọc cái tâm mình.
Khi nào có thứ gì khởi sinh trong tâm, dù ta thích hay ghét, dù nó có vẻ
đúng hay sai, cứ buông bỏ nó với tâm niệm: '' điều này không chắc chắn''. Bất cứ
điều gì khởi sinh trong tâm: '' không chắc, không chắc''. Chỉ cần một lưỡi rìu như
vậy, bạn có thể chặt nó rớt ngay, có thể chặt bỏ tất cả mọi thứ--không còn dính líu
gì đến chúng.
Từ giờ đến hết tháng sau, các bạn ở lại tu trong ngôi chùa trong rừng này,
các bạn hãy cố tu tiến nhiều. Các bạn sẽ nhìn thấy sự thật. Cái rìu '' không chắc
chắn'' này thực sự là thứ quan trọng cho các bạn. Thứ này có thể phát triển trí tuệ
hiểu biết. Càng nhìn vào mọi thứ, các bạn càng nhìn thấy cái sự '' không chắc chắn'' này. Sau khi bạn đã chặt đứt một thứ khởi sinh bằng cái rìu '' không chắc chắn'' này, có thể thứ đó vẫn khởi sinh lại, nó lòng vòng quanh quẩn trở lại trong tâm ta. Khi nó khởi lên trở lại, bạn tiếp tục phủ tấm ‘bùa’ này lên nó luôn...
'' không chắc chắn''... và chẳng bao lâu nó lại khởi sinh, nó lại nổi lên lại trong tâm... thì vẫn tiếp tục tâm niệm: '' À, không chắc chắn''. Cứ vậy. Cứ xử gọn nó như
vậy! Không chắc chắn. (Bạn sẽ thấy những thứ khởi sinh chỉ giống tựa nhau,
chúng đều đến rồi đi, giả tạm, giả lừa, phù du, có rồi mất, không phải là thứ gì,
chẳng là gì, như bọt nước mưa; vậy nên chúng ta đâu cần chạy theo chúng nữa;
chỉ nhìn thấy chúng và nhớ/niệm rõ: nó là không chắc chắn. Vừa nhìn nó là nó đã
mất rồi). Bạn sẽ thấy những thứ khởi sinh chỉ giống tựa như nhau, chỉ là một thằng cha cũ cứ đến chọc phá ta tự hồi nào đến giờ, tháng này, tháng nọ, năm này,
năm nọ, kể từ ngày ta mới được sinh ra...Chỉ là một gã đó cứ đến chọc ghẹo kích
thích ta. Nhìn thấy rõ điều này thì bạn có thể giác ngộ được cách mọi sự diễn ra
theo bản chất tự nhiên của chúng.
Khi sự tu tập của bạn tiến bộ đến mức này rồi, thực đáng khen, thì bạn
không còn dính chấp vào những cảm nhận nào nữa, bởi bạn đã biết tất cả chúng
đều là không chắc chắn, không bền chắc, chẳng là cái gì thực thể, chỉ là phù du;
những cảm nhận sướng khổ chỉ là những thứ đến và đi, có rồi mất.
(Cũng như những con sóng biển lớn nhỏ xô vào bờ cát, chúng đi vào rồi rút
ra, đến rồi đi, đó chẳng là gì cả, chỉ là tác động của gió từ ngàn ngàn khơi xa,
chẳng liên quan gì đến bờ ta; chúng cứ cuộn sóng lên chạm đến bờ, rồi mất đi. Cứ
nhìn chúng như vậy. Chỉ là bản chất đến đi sinh diệt của tự nhiên).
https://thuviensach.vn
Bạn có để ý hiểu điều này không? Có thể bạn nhìn một cái đồng hồ và thấy nó đẹp. Đẹp quá, nên bạn bỏ tiền mua để sở hữu và ngắm nhìn...nhưng chỉ được
vài ngày bạn bắt đầu thấy chán. Cây viết này đẹp quá, bạn lại dính chấp vào rắc
rối, bạn mua nó về để có nó và ngắm nó. Chỉ được vài tháng bạn thấy chán nó,
thấy nó cũng thường thôi. Đó, mọi sự của chúng ta là vậy đó. Đâu có gì là chắc
chắn phải không?
Nếu chúng ta nhìn thấy ‘tất cả mọi thứ trên đời đều không chắc chắn, đều là
giả lập và tạm bợ’ thì giá trị của chúng đối với chúng ta sẽ mờ nhạt.
(Ngay cả quần áo đẹp, thức ăn ngon, mỹ nhân, anh hùng... cũng là thứ
không bền lâu. Đồ ăn nào ngon nhất ta ăn vài bữa cũng phát chán. Đồ ăn chỉ là đồ
ăn, ngon hay ngán chỉ là do cái tâm của ta dính chấp vào đó. Bởi vậy ý kiến “đồ
ăn ngon” không phải là chắc chắn. Cái sự “ta thấy ngon” cũng không phải là chắc
chắn. Chẳng có gì là chắc chắn).
Lúc này, mọi thứ đều trở thành không thực sự quan trọng đối với chúng ta,
sau khi chúng ta nhìn ra bản chất thực của chúng. Vậy tại sao chúng ta còn tiếp
tục nắm giữ những thứ không giá trị đó? Chúng ta giữ chúng cũng như giữ miếng
giẻ rách rồi cuối cùng cũng vứt đi. (Những gì ta trân quý nắm giữ rồi cuối cùng
cũng bỏ đi mà thôi). Huống hồ chi là những cảm nhận phù du có-mất trong một
cái tích- chưa-tắc. Chúng ta nhìn những cảm nhận cũng có cùng bản chất tự nhiên
như mọi thứ khác: đến và đi, có và mất, không chắc chắn, vậy thì tâm chúng ta
đâu cần phải dính chấp theo chúng để làm gì.
Khi chúng ta hiểu rõ những cảm nhận, chúng ta hiểu rõ thế giới. Thế giới là
những cảm nhận và những cảm nhận là thế giới. (Thế giới của ta là do những cảm
nhận của ta). Nếu chúng ta không bị kích dẫn bởi những cảm nhận, thì chúng ta
không bị kích dẫn bởi thế giới. Nếu chúng ta không bị tác dẫn bởi thế giới, thì
chúng ta không bị tác dẫn bởi những cảm nhận.
Cái tâm nhìn thấy điều đó là nó có được một nền tảng trí tuệ chắc chắn. Cái
tâm như vậy sẽ không bị nhiều khó khổ. Nếu có khó khổ khởi sinh, cái tâm đó
cũng tự nó xử lý được. Khi đã không còn những khó khổ thì không còn nghi ngờ.
Sự bình an sẽ có mặt thay cho nghi ngờ. Đây chính là ''tu''. Nếu chúng ta thực sự
tu, nó phải dẫn đến như vậy. Tu thiệt sẽ thành như vậy.
https://thuviensach.vn
74
Sammā Samādhi - Chánh Định
Sự Lánh Trần Bên Trong Trần
128Hãy nhìn vào tấm gương của Phật. Trong cả hai phần, phần tự tu tập và phần phương pháp chỉ dạy cho các học trò, Phật đều mẫu mực. Phật đã dạy về
những chuẩn mực tu tập là các phương tiện thiện khéo để diệt trừ cái ‘ta’; Phật
chỉ chúng ta tu chứ không tu giùm cho chúng ta được. Sau khi nghe học những
lời dạy đó, chúng ta phải tiếp tục dạy bản thân mình, tự tu cho bản thân mình.
Những kết quả tu tập là do tu, kết quả sẽ sinh ra ở ngay đây, chứ không phải nơi
giáo lý.
Giáo lý của Phật chỉ có thể giúp ta có được những hiểu biết ban đầu về Giáo
Pháp, nhưng Giáo Pháp thì chưa nằm trong trái tim chúng ta. Tại sao chưa? Bởi
chúng ta chưa tu tập, chúng ta chưa dạy chính mình. Giáo Pháp khởi sinh nơi tu
tập, khởi sinh từ thực hành. Nếu chúng ta muốn biết Giáo Pháp, ta phải biết nó
thông qua sự tu tập. Nếu chúng ta nghi ngờ nó, ta nghi ngờ nó thông qua tu tập.
Nghi ngờ, ngu mờ hay nhìn thấy Giáo Pháp đều do sự tu tập của ta. Những giáo
lý của Phật có thể đúng, nhưng chỉ lắng nghe Giáo Pháp thì chưa đủ để chúng ta
nhận thấy Giáo Pháp. Giáo lý đơn giản chỉ là chỉ dạy cách để nhận thấy. Còn để
nhận thấy Giáo Pháp, chúng ta phải tiếp nhận giáo lý và đưa nó vào trong tâm và
trái tim của chúng ta. Giáo lý về thân thì chúng ta áp dụng với thân, giáo lý cho
lời nói thì chúng ta áp dụng cho lời nói, và giáo lý về tâm thì chúng ta áp dụng
đối với tâm. Điều này có nghĩa sau khi nghe học giáo lý, chúng ta phải dạy bản
thân mình nhiều hơn nữa, tu tập chính mình nhiều hơn nữa để thấy biết Giáo Pháp, để trở thành Giáo Pháp.
Phật đã nói ai chỉ biết nghe suông tin suông theo người khác thì không phải
là người trí khôn. Người có trí thì tự tu tập cho đến khi trở thành một với Giáo
Pháp, cho đến khi mình có đủ sự tự tin vào chính mình, không còn tùy thuộc vào
người khác.
Trong một lần ngài Xá-lợi-phất đang ngồi cạnh dưới chân Phật khi Phật
đang giảng Giáo Pháp cho Tăng đoàn, Phật quay qua nhìn ngài Xá-lợi-phất và
https://thuviensach.vn
hỏi:
''Này Xá-lợi-phất, thầy có tin vào giáo lý này không?'' Ngài Xá-lợi-phất trả
lời: ''Thưa không, con không tin điều đó''.
Chỗ này là ví dụ hay. Ngài Xá-lợi-phất đã lắng nghe và ghi nhận giáo lý
Phật vừa nói. Nhưng ngài nói thẳng thật với Phật là ngài không tin, đúng hơn là
chưa tin, điều đó không phải ngài bất cẩn hay nói lộn. Thực sự là ngài chưa tin,
ngài chỉ mới ghi nhận nó, và sau đó ngài sẽ tự mình tu tập và nghiệm chứng nó.
Nếu điều đó là đúng thì ngài mới tin. Mới nghe có vẻ như ngài Xá-lợi-phất thất lễ
với Phật, nhưng thực sự là ngài đã nói thật lòng và nói đúng pháp. Phật cũng đã
khen ngợi câu trả lời đó.
''Lành thay, lành thay Xá-lợi-phất. Một người trí khôn thì không sẵn lòng tin,
người ấy phải xem xét trước khi tin vào một điều gì''.
Sự cam kết vào một niềm tin có thể thể hiện bằng những dạng khác nhau.
Dạng thứ nhất là biết suy lý theo như Giáo Pháp, ngược lại dạng thứ hai thì cứ tin
vội, tin mù, tin sai cách với cách của Giáo Pháp. Dạng thứ hai là bất cẩn, thiếu
chú tâm, buông thả, đó là sự tin tưởng sai lầm, tức tà kiến ( micchā-ditthi), ngược lại với chánh kiến ( samma-ditthi).
Là người thì không nên vội tin hoặc tin suông vào người khác, nhưng cũng
không nên không tin vào ai cả. (Tin hay không đều do mình tự kiểm chứng,
nhưng là người thì phải biết lắng nghe người khác. Nghe là một chuyện, tin là
một chuyện. Nghe thì nên, những tin vội tin suông là không nên).
Lấy ví dụ về Bà-la-môn tên là Dīghanakha. Ông Bà-la- môn này chỉ tin vào
bản thân mình, ông chẳng bao giờ tin ai khác. Lúc đó Phật đã trú ngụ tại thành
Vương Xá ( Rājagaha), ông Dīghanakha đến để nghe Phật đang thuyết giảng.
Hoặc có thể nói ngược lại là ông này đến để dạy Phật, vì ông đến để tuyên thuyết
những quan điểm của ông...
''Tôi có quan điểm rằng chẳng có gì là hợp ý ta cả''.
Đây là quan điểm của ông ta. Phật lắng nghe và trả lời ông rằng : ''Này Bà-
la-môn, ngay cả quan điểm này của ông cũng không hợp ý ông''.
Khi Phật nói vậy, ông Dīghanakha thấy chưng hửng. Ông ta chẳng biết nói
gì nữa. Sau đó Phật giảng giải nhiều cách cho ông ta, cuối cùng ông bà-la-môn đã
https://thuviensach.vn
hiểu ra. Ông ta ngừng nói để suy xét và nhận ra nhiều lẽ thực...Ông đã thừa nhận:
''Ừm, quan điểm của tôi là không đúng''.
Sau khi nghe Phật nói, ông Bà-la-môn đã dẹp bỏ những quan điểm tự ta tự
đại của mình và lập tức nhìn thấy sự thật. Ông đã lập tức thay đổi, đổi ngược, như
trở bàn tay. Ông tán thành lời dạy của Phật như vầy:
''Sau khi nghe giáo lý của Đức Thế Tôn, tâm tôi bừng sáng, giống như người
sống lâu ngày trong bóng tối nay mới nhìn thấy ánh sáng. Tâm tôi giống như cái
chậu bị úp xuống giờ được lật đứng thẳng lại, giống như kẻ đã lạc đường lâu ngày nay mới tìm thấy lối đi.''
Ngay lúc đó, một loại hiểu biết (tri kiến) đã khởi sinh trong tâm của ông,
trong cái tâm mới vừa được lật thẳng đứng thẳng lại. Tà kiến đã biến mất và chánh kiến chiếm chỗ của nó. Bóng tối đã biến mất vì ánh sáng đã có mặt.
Phật nói rằng ông Bà-la-môn Dīghanakha là người mới vừa mở Con Mắt
Giáo Pháp. Trước giờ ông dính chấp vào những quan điểm của ông và cứng đầu
không bao giờ chịu thay đổi. Nhưng khi nghe những lời nói của Phật, tâm của
ông đã nhìn thấy lẽ thật, nhìn thấy sự chấp thủ của ông vào những quan điểm trước đây là sai lầm. Khi sự hiểu biết đúng đắn có mặt, ông ta có thể nhìn ra những hiểu biết trước đây của ông là sai lầm, cho nên ông đã ví sự trải nghiệm đó
giống như người lâu nay sống trong bóng tối giờ mới tìm thấy ánh sáng. Vậy đó.
Ngay lúc đó ông Bà-la-môn đã chuyển hóa được tà kiến sai lầm của mình.
Giờ chúng cũng phải nên thay đổi theo cách như vậy. Trước khi chúng ta có
thể trừ bỏ những ô nhiễm, chúng ta cần phải thay đổi cách nhìn của mình. Chúng
ta phải bắt đầu tu tập đúng đắn và tu giỏi. Trước giờ chúng ta tu tập không đúng
đắn hoặc tu không giỏi, chưa kể chúng ta còn nghĩ rằng mình đã tu đúng và tu
giỏi. Khi chúng ta thực sự nhìn thẳng vào vấn đề, chúng ta dựng thẳng đứng mình
dậy, như trở bàn tay. Điều này có nghĩa cái ''người biết'', tức trí tuệ, khởi sinh trong tâm, nhờ đó nó có thể nhìn thấy những điều mới mẻ. Một loại tỉnh giác (sự
rõ biết) khởi sinh và có mặt trong tâm.
Bởi vậy những người tu phải tu tập để phát triển loại biết này, loại biết này
chúng tôi gọi là Phật trí, là cái ''người biết'', ở trong tâm của người tu. Tự ban đầu, cái người biết không có mặt trong tâm, sự hiểu biết của ta lúc đó còn được rõ
ràng, không đúng và không đầy đủ. Do vậy sự hiểu biết đó còn quá yếu để huấn
https://thuviensach.vn
luyện cái tâm. Nhưng khi tâm thay đổi, tức trở ngược lại, thì kết quả là nó có được sự tỉnh giác vượt trội hơn hẳn tất cả những sự tỉnh giác trước kia của nó. Sự
loại tỉnh giác mới này được gọi là trí tuệ hay trí tuệ minh sát (tức tuệ giác). Cái
''người biết'' trước kia không hiểu biết đầy đủ, do vậy nó không có khả năng dẫn
dắt chúng ta đi đến mục tiêu.
Do vậy, Phật mới dạy chúng ta cách nhìn vào bên trong mình— opanayiko.
Nhìn vào trong, quán nội, không nhìn ra ngoài. Hoặc nếu có nhìn ra ngoài thì sau
đó phải nhìn vào bên trong để nhìn thấy sự nhân quả ở đó. Hãy tìm kiếm sự thật
bên trong tất cả mọi thứ, bởi những thứ bên ngoài và những thứ bên trong luôn
luôn tác động lẫn nhau. Việc tu tập của chúng ta là phát triển loại tỉnh giác cho
đến khi nó trở nên mạnh mẽ hơn sự tỉnh giác chúng ta có từ trước đến giờ. Đây là
cách tạo ra trí khôn và trí tuệ minh sát trong tâm, giúp chúng ta biết rõ về sự vận
hành (đường lối) của cái tâm, biết rõ ngôn ngữ của cái tâm, và biết rõ đường lối
và phương tiện của tất cả mọi thứ ô nhiễm ở tâm.
Đức Phật lịch sử hồi mới bắt đầu xuất gia đi tìm sự giải thoát có lẽ cũng chưa thực sự biết phải làm gì, hầu như giống chúng ta bây giờ. Phật đã cố thử
mọi cách để phát triển trí tuệ. Phật đã đi tìm đủ sư thầy, như ngài Uddaka Rāmaputta, và đến đó tu học và thiền tập... tập tu, tập ngồi kiết già, chân phải đặt trên chân trái, tay phải đặt trên tay trái... lưng thẳng đứng... mắt nhắm lại... buông
bỏ mọi thứ... cho đến khi đạt đến những trạng thái tầng thiền định129. Nhưng khi Phật thoát ra khỏi trạng thái định ( samādhi), tức thoát ra khỏi tầng thiền định ( jhana), những ý nghĩ cũ vẫn khởi lên và mọi thói tâm và ràng buộc với thế sự
vẫn lại quay về như trước khi nhập định. Nhìn thấy như vậy, Phật biết được trí tuệ
thực sự chưa khởi sinh. Sự hiểu biết đến đó của Phật chưa thâm nhập thấu suốt
vào sự thật, nó vẫn chưa hoàn thiện đầy đủ, nó vẫn còn thiếu khuyết. Tuy nhiên
sau khi suy xét và nhìn ra vấn đề như vậy, Phật có được thêm một số hiểu biết
mới—đó là, đây chưa phải là đỉnh cao của sự tu hành—vậy rồi Phật tạm biệt vị
thầy đó để đi tìm sư thầy mới.
Phật từ giã người thầy của mình nhưng không chê trách thầy mình, giống
như con ong bay đến hút mật thơm nhưng không hề làm hư hại đóa hoa, không
hề làm buồn lòng vị thầy thiền định của mình.
https://thuviensach.vn
Rồi Phật đã tìm đến thầy Ālāra Kālāma để tu học và Phật lại chứng đắc tầng thiền định cao hơn130, nhưng khi thoát ra khỏi trạng thái thiền định tuyệt vời đó, những ý nghĩ thế tục lại quay về trong tâm, thậm chí tâm Người lúc đó vẫn còn
nghĩ đến Bimba và Rāhula131. Người vẫn còn ít nhiều tham dục và ô nhiễm khác trong tâm. Tầng thiền định siêu thoát đó vẫn chỉ là trạng thái siêu thoát tạm bợ.
Suy xét vào trong tâm mình, Phật nhìn thấy mình vẫn còn chưa đạt đến mục tiêu
giải thoát hoàn toàn, vì vậy Phật lại từ giã vị thầy. Phật đã lắng nghe các vị thầy
và đã tu hết sức theo đúng những chỉ dạy của các vị thầy. Phật tiếp tục tìm kiếm
con đường rốt ráo, chứ không phải đứng núi này trông núi nọ, không phải tu cái
này xong rồi giục bỏ để tìm cái khác.
Đến khi Phật tìm đến cách tu khổ hạnh, Phật đã cố hành xác bằng cách nhịn
đói cho đến khi chỉ còn bộ xương, nhưng chẳng đi đến đâu. Phật nhận ra rằng
việc tu hành xác chỉ là vấn đề của thân, chẳng giúp gì phát triển tâm. Thân thì
chẳng biết gì. Tu hành xác kiểu đó chẳng khác gì hành xử một người vô tội trong
khi bỏ lơ kẻ trộm thực sự ngoài kia.
Thời đó có nhiều người tu khổ hạnh hành xác ( attakilamathānuyogo)—Phật
cũng đã tu và nhận ra đó chỉ liên quan đến thân, chẳng liên quan gì đến sự phát
triển tâm. Thực ra, tất cả các vị Phật đều giác ngộ nơi tâm, từ tâm, trong tâm.
Đối với thân hay tâm, chỉ cần buông bỏ tất cả mọi thứ, bởi tất cả chỉ là những thứ vô thường, khổ và vô ngã ( aniccam, dukkham and anattā) mà thôi. Tất cả chúng chỉ là những trạng thái có điều kiện của tự nhiên. Chúng có mặt bởi do
những yếu tố hỗ trợ, tồn tại trong chốc lát và biến mất. Khi có đủ các nhân duyên
trợ giúp, chúng khởi sinh trở lại, có mặt trong một lúc và lại biến mất. Sinh diệt.
Những thứ đó chỉ là những hiện tượng tự nhiên, chúng không phải là một cái ‘ta’,
một ‘thực thể’, ‘chúng ta’, ‘họ’... hay là một ‘cái gì’ thực cả. Tất cả chỉ là vô ngã.
Chẳng có ‘ai’ trong đó, đơn giản đó chỉ là những cảm giác khởi lên trong tâm. Sự
sướng thực chất không có một ‘chủ thể’ nào cả, sự khổ cũng không có một ‘chủ
thể’ nào cả. Không có cái ‘ta’ nào được tìm thấy, đó chỉ là những yếu tố tự nhiên
khởi sinh, có mặt và biến diệt. Chỉ là vậy thôi. Tất cả chúng cứ đến-đi, sinh-diệt,
trong vòng thay đổi không ngừng của tự nhiên. (Giống như sóng biển chỉ là do
gió tác động từ ngàn xa, sóng cứ đến rồi đi chứ đích thực những con sóng chẳng
là ‘ai’ cả, cũng chẳng có ‘ai’ xô sóng đến rút sóng đi cả).
https://thuviensach.vn
Tất cả mọi chúng sinh, gồm cả con người, đều có xu hướng coi sự khởi sinh chính là ‘ta’, sự hiện hữu là ‘ta’ và sự ngừng diệt là ‘ta’. (Họ nghĩ tất cả mọi thứ
thân và tâm đều là ‘ta’, ‘của ta’ và liên quan đến ‘ta’). Do vậy, họ dính chấp và
ràng buộc với mọi thứ. Họ không muốn thấy mọi thứ diễn ra theo lẽ tự nhiên của
chúng, họ không muốn thấy mọi thứ thay đổi khác đi (khác với ý muốn và tham
muốn của họ). Ví dụ: họ muốn có sinh có sống, mà không có chết; họ muốn nếm
trải hạnh phúc, mà không muốn có khổ đau. Khi có khổ đau họ muốn nó biến mất
ngay, hoặc thậm chí muốn mãi mãi không bao giờ có khổ, có đau. Điều này là do
bởi họ coi thân này và tâm này là cái ‘ta’ và ‘của ta’, và do vậy họ muốn mọi thứ
phải xảy ra theo ý muốn của họ.
(Họ muốn thân trẻ không già, thân khỏe hoài không bệnh, thân sống hoài
không chết, họ muốn chỉ có sướng không có khổ. Họ toàn muốn những thứ trái
với quy luật của tự nhiên, trái với lẽ thực của sự sống).
Cách nghĩ như vậy chẳng khác nào như xây một cái đập mà không có lỗ
thoát nước ra. Kết quả là đập sẽ bị bức bể. Phật nhìn thấy cách nghĩ như vậy sẽ
tạo ra khổ đau, đó là nguyên nhân khổ. Khi nhìn thấy điều đó, Phật đã từ bỏ mọi
ý nghĩ như vậy.
Đây là Chân Lý về Nguyên Nhân Khổ. Những sự thật về sự khổ, nguyên
nhân khổ, sự chấm dứt khổ và con đường dẫn tới sự chấm dứt khổ... nhưng, mọi
người bị dính kẹt ngay chỗ này. Nếu mọi người có thể vượt qua nghi ngờ thì họ
sẽ đúng đắn ngay chỗ này. Sau khi nhìn thấy mọi thứ chỉ là những thứ thuộc vật
chất và tinh thần [sắc và danh, rūpa và nāma], chúng ta nhìn thấy rõ mọi thứ
không phải là một thực thể nào cả, không phải là một ‘người’, không phải là ‘ai’
cả. Tất cả mọi thứ chỉ có và mất theo quy luật sinh diệt tự nhiên của chúng.
Việc tu tập của chúng ta là để thấy biết mọi thứ theo cách như vậy. Chúng ta
thực sự không có năng lực để kiểm soát mọi thứ, bởi chúng ta cũng không phải là
chủ nhân của mọi thứ, kể cả cái thân của ta. Sự muốn cố kiểm soát mọi thứ gây ra
khổ đau cho ta, bởi mọi thứ đâu có vận hành và tồn tại theo ý muốn của ta. Thân
hay tâm cũng không phải là cái ‘ta’, không phải là ‘của ta’, hay của bất cứ ai khác. Nếu chúng ta biết rõ lẽ thực này đúng như nó là, chúng ta có thể nhìn thấy
rõ ràng. Chúng ta nhìn thấy sự thật, chúng ta là một với sự thật. Giống như chúng
ta nhìn thấy một hòn sắt nóng đỏ trên lò nung. Nó nóng đỏ hoàn toàn. Ta rờ chỗ
https://thuviensach.vn
nào của nó cũng nóng; trên, dưới, bên trái, phải... chỗ nào cũng nóng đỏ. Đây gọi là cách hiểu biết toàn diện và đúng đắn về tình trạng của hòn sắt nóng đỏ đó.
Hầu hết chúng ta khi mới bắt đầu tu đã muốn chứng đắc này nọ, muốn thành
tựu, muốn biết và thấy, nhưng chúng ta vẫn chưa biết mình sẽ đạt được cái gì hay
thấy biết cái gì. Tôi từng có một đệ tử, sự tu tập của thầy ấy bị bao phủ bởi toàn
sự ngu mờ và hoài nghi. Nhưng thầy ấy vẫn cố tu, và tôi vẫn cố chỉ dạy thầy ấy
tu, đến lúc thầy ấy đạt đến ít nhiều sự bình an. Nhưng khi đã có được ít nhiều sự
bình an và tĩnh lặng, sự nghi ngờ lại khởi lên, thầy ấy cứ thắc mắc: ''Mình làm gì
tiếp theo?''. Đó! Sự ngu mờ lại phát sinh trở lại. Thầy ấy nói muốn đạt được sự
bình an, giờ có được bình an thầy ấy lại không muốn có nó, thầy ấy còn hỏi mình
phải làm gì tiếp!, (thầy ấy muốn cái gì khác nữa đây?)
Do vậy, cần nhớ rõ trong tu tập chúng ta làm mọi thứ với sự buông bỏ. Làm
cách nào để buông bỏ? Chúng ta buông bỏ bằng cách nhìn thấy mọi thứ một cách rõ ràng. Biết rõ những đặc tính của thân và tâm đúng như chúng là. Chúng
ta thiền để tìm thấy sự bình an, nhưng trong tiến trình thiền tập chúng ta nhìn thấy
những thứ không bình an (động chuyển). Điều này là do bản chất của tâm là
chuyển động.
Khi tu tập sự định tâm ( samādhi), chúng ta cố định sự chú tâm vào hơi thở-
vào và hơi thở-ra ngay chóp mũi hay ngay điểm giữa của môi trên (nơi đầu tiên
và cuối cùng hơi thở tiếp xúc với thân). Sự ''nâng'' cái tâm lên để cố định (vào đối
tượng) được gọi là tầm (HV) ( vitakka), có nghĩa là sự ''nâng lên''. Còn khi chúng ta có cái tâm ''được nâng lên'' như vậy và được cố định vào đối tượng, thì điều
này được gọi là tứ (HV) ( vicāra), tức là sự quán xét bu quanh hơi thở ngay chỗ
chóp mũi. 132 Tính chất của vicāra sẽ tự nhiên hòa quyện với những cảm nhận khác của tâm, và người thiền có thể nghĩ rằng tâm của ta chưa được tĩnh tại, rằng tâm
chúng ta sẽ không lắng lặng; nhưng thực tế thì đó chỉ đơn giản là sự hoạt động
của vicāra khi nó hòa quyện vào những cảm nhận của tâm mà thôi. Nhưng giờ
nếu tình trạng đó đi quá xa lạc hướng, tâm của chúng ta sẽ mất đi sự chánh niệm
của nó, lúc đó chúng ta phải thiết lập tâm mới, nâng nó lên và cố định nó lại vào
đối tượng chú tâm bằng cách của vitakka. Ngay sau khi chúng ta đã thiết lập lại
mới như vậy, sự chú tâm vicāra sẽ tiếp nối vào (thay cho vitakka), và hòa quyện vào những cảm nhận khác nhau của tâm.
https://thuviensach.vn
Lúc này, khi chúng ta nhìn thấy điều này diễn ra, do thiếu hiểu biết có thể
làm chúng ta suy nghĩ: ''Sao tâm của ta cứ lăng xăng động vọng? Ta muốn nó tĩnh
tại lặng yên, nhưng sao nó không tĩnh tại?''. Nếu có suy nghĩ như vậy là người tu
đang tu tập với sự dính chấp. Người tu còn dính kẹt, chưa biết buông bỏ trong khi
thiền tập.
Thực ra cái tâm chỉ đang đi theo đường lối tự nhiên của nó, nhưng chính
chúng ta cứ đi và còn nêm nếm thêm vào sự hoạt động đó bằng sự muốn ‘tâm
được tĩnh tại’ và sự nghĩ suy ''tại sao tâm không tĩnh tại?''. Chỗ này tâm người tu
có sự khó chịu hay bực bội (vì sao tâm không tĩnh tại?), đó là một dạng sân. Sự
sân khởi sinh và chúng ta gắn sân đó lên mọi sự, làm tăng thêm nghi ngờ, làm
tăng thêm khó khổ, và làm tăng thêm sự ngu mờ. Do vậy chỗ này, nếu có mặt
vicāra, chúng ta nên suy xét mọi sự khác nhau diễn ra bên trong cái tâm theo cách như vầy, chúng ta nên khôn khéo xem xét như vầy: ''À, đây là lẽ tự nhiên
của tâm. Cái tâm đơn giản là vậy''. (Tức là: bản chất của tâm là chuyển động, cho
nên sự chuyển động trong tâm khi có mặt vicara chỉ là lẽ tự nhiên của nó, chứ
không phải là do tâm động vọng, do tâm không tĩnh tại). Đó, đó chính là cái người-biết đang nói, đang chỉ cho bạn nhìn thấy mọi sự đúng như chúng thực là.
Tâm đích thực là như vậy. Chúng ta biết ra tâm đích thực là như vậy. Chúng ta
buông bỏ ngay chỗ đó và cái tâm trở nên bình an. (Sự bình an là mục tiêu của
thiền, đó là sự bình an có được từ sự buông bỏ!). Khi nào vicara bị phân tán không còn trọng tâm, chúng ta lại tiếp tục nâng vitakka lần nữa và cố định nó vào đối tượng chú tâm, và trong chốc lát sự tĩnh lặng sẽ có mặt trở lại. Vitakka (tầm) và vicāra (tứ) làm việc phối hợp với nhau theo cách như vậy. Chúng ta dùng vicāra để quán sát nhiều thứ cảm nhận khác nhau khởi sinh lên trong tâm. Khi
vicāra dần dần bị phân tán, chúng ta lại tiếp tục ''nâng'' sự chú tâm của ta lên bằng vitakka, và cố định vào đối tượng chú tâm...
Điều quan trọng nhất ở đây là: khi chúng ta tu tập ngay điểm này, chúng ta
phải tu tập với sự buông bỏ. Khi nhìn thấy tiến trình vicāra tương tác hòa quyện
với những cảm nhận của tâm, chúng ta có thể nghĩ rằng tâm đang bối rối, ngu mờ
và đang khó chịu (sân) với tiến trình này. Sự nghĩ như vậy chính là nguyên nhân.
Nguyên nhân là ngay chỗ đó. Ngay lúc này, chúng ta thấy không vui đơn giản bởi
vì chúng ta cứ muốn tâm tĩnh tại. Đây chính là nguyên nhân—là cách nghĩ sai
lầm. (Tâm chuyển động là lẽ tự nhiên của nó, sao ta cứ muốn nó đứng yên?). Nếu
https://thuviensach.vn
chúng ta biết tu sửa cách nghĩ của ta một chút, biết được sự chuyển động đó đơn giản chỉ là bản chất tự nhiên của tâm, chỉ cần biết nghĩ như vậy thì cũng đủ dẹp
tan sự ngu mờ nghi hoặc đó. Điều này được gọi là sự buông bỏ.
(Buông bỏ là không chấp nữa, không còn bận tâm hay khó chịu (sân) sau khi
đã biết được hoạt động đó là bản chất tự nhiên của cái tâm).
Giờ, nếu chúng không dính chấp, nếu chúng ta tu tập với sự ''buông bỏ''...
buông bỏ trong hoạt động và hoạt động trong sự buông bỏ... nếu chúng ta học cách tu tập như vậy, thì tự nhiên sẽ không còn phải làm việc nhiều với các chuyển
động của vicāra. Nếu tâm không còn bị quấy nhiễu, thì tư tưởng vicāra sẽ hướng qua quán xét xung quanh Giáo Pháp, bởi vì nếu chúng ta không quán niệm về
Giáo Pháp thì tâm sẽ xao lãng trở lại.
Do vậy, có vitakka rồi vicāra, có tầm rồi có tứ, có vitakka rồi có vicāra, có tầm rồi có tứ... và cứ như vậy, cho đến khi vicāra dần dần trở nên vi tế hơn. Đầu tiên tư tưởng vicāra đi rà (chuyển động) khắp nơi đối tượng. Khi chúng ta hiểu
rằng sự hoạt động đó đơn giản là bản chất tự nhiên của tâm, thì điều đó không
còn làm ta bận tâm nữa, trừ khi chúng ta chấp vào nó. Giống như khi nhìn thấy
nước chảy. Chúng ta cứ bận tâm (khó chịu) rồi đi chấp ''Tại sao nước chảy?'' thì
tự nhiên ta khổ thôi. Nếu chúng ta hiểu được rằng nước chảy đơn giản là bản chất
tự nhiên của nó, thì ta đâu chó chấp, ta đâu có bị khổ. Vicāra là như vậy. Có vitakka, rồi có vicāra, tương tác với những cảm nhận của tâm. Chúng ta có thể
lấy những cảm nhận là đối tượng thiền, ta làm tĩnh lặng cái tâm bằng cách ghi
nhận những cảm nhận đó (mà không xía gì, không chấp gì, và không dính gì theo
những cảm nhận đó).
Nếu chúng ta biết rõ bản chất của tâm lúc này là như vậy thì chúng ta buông
bỏ, giống như bỏ qua sự chảy của nước vậy. Tư tưởng vicāra sẽ càng lúc càng trở
nên vi tế hơn. Có lẽ tâm sẽ hướng qua quán xét về thân, hoặc về cái chết, hoặc có
thể về những đề mục thuộc Giáo Pháp. Khi đề mục quán xét là đúng đắn thì sẽ
khởi sinh một cảm giác tốt-lành. Cảm giác tốt-lành nghĩa là sao? Đó là cảm giác
vui mừng hoan hỷ ( pīti). Pīti (hỷ), sự tốt-lành, khởi sinh. Biểu hiện của trạng thái hoan hỷ là người tu thấy như nổi da gà, thấy mát rượi, nhẹ lâng. Tâm đang thích
thú. Điều này gọi là yếu tố hỷ ( pīti). Còn có thêm yếu tố khác khởi sinh, đó là yếu tố hạnh phúc hay lạc ( sukha) có mặt trong những cảm nhận khác nhau; và có cả
https://thuviensach.vn
yếu tố tâm-nhất-điểm ( ekaggatārammana), tức trạng thái hợp nhất của tâm về
một điểm.
Bây giờ, nếu nói theo cách diễn tả về tầng thiền định thứ nhất (Nhất Thiền),
thì nó phải gồm có 5 yếu tố: tầm, tứ, hỷ, lạc, sự nhất-điểm ( vitakka, vicāra, pīti,
sukha, ekaggatā). Vậy tầng thiền định thứ hai (Nhị Thiền) thì ra sao? Khi tâm càng lúc càng vi tế hơn thì lúc này yếu tố tầm và tứ ( vitakka và vicāra) bị coi là thô tế hơn, cho nên chúng bị chê và bị loại bỏ khỏi tâm, chỉ còn lại các 3 yếu tố
(hỷ, lạc và sự nhất-điểm của tâm ( pīti, sukha và ekaggatā). Đây là điều mà tâm tự
nó làm, chúng ta không cần phải dự đoán này nọ gì về điều đó, chúng ta chỉ cần
biết rõ mọi sự đúng như chúng diễn ra là được.
Rồi đến khi tâm càng trở nên vi tế hơn nữa, đến này thì yếu tố hỷ ( pīti) cũng
bị loại bỏ, chỉ còn lại 2 yếu tố sukha và ekaggatā (lạc và sự nhất-điểm), và chúng ta ghi nhận sự việc diễn ra như vậy. Lúc này đạt đến tầng thiền định thứ ba (Tam
Thiền). Nhưng yếu tố hỷ ( pīti) biến đi đâu vậy? Nó chẳng biến đi đâu cả, đó chỉ
là do cái tâm càng lúc càng trở nên vi tế hơn nữa nên nó tự loại bỏ những phẩm
chất đã trở nên quá thô tế đối với nó. (Đó là tiến trình tiến lên vi tế hơn của tâm
và tự loại bỏ những thứ thô tế hơn nó, xảy ra trong các tầng thiền định từ thấp lên
cao. Càng lên cao nó càng loại bỏ thêm cho đến khi nó loại bỏ hết các yếu tố thô
tế hơn nó).
Rồi khi tâm càng lúc càng trở nên vi tế hơn nữa, nó tiếp tục loại bỏ bất cứ
thứ gì thô tế hơn nó cho đến khi nó đạt đến đỉnh-cao của sự vi tế; lúc này trong
kinh sách gọi là tầng thiền định thứ tư (Tứ Thiền), đó là tầng thiền định ( jhāna) sắc giới cao nhất. Đến tầng này, tâm đã từ từ tiến lên loại bỏ bất cứ thứ gì thô tế
hơn nó, và lúc này chỉ còn lại 1 yếu tố là sự nhất-điểm của tâm ( ekaggatā) và có
thêm một yếu tố mới là sự buông-xả ( upekkhā). Đến đây là dứt, không còn tiến
thêm nữa, đây là giới hạn.
Khi tâm phát triển những tầng thiền định nó phải tiến triển theo cách này,
nhưng trước nhất hãy để chúng ta hiểu rõ những căn-bản của việc tu tập. Chúng
ta muốn làm cho tâm tĩnh tại, nhưng nó không tĩnh tại. Cách tu tập kiểu đó là còn
tham muốn (muốn tâm tĩnh tại theo ý mình), nhưng chúng ta thường không nhận
ra chỗ này. Chúng ta có tham muốn được tĩnh lặng. Tâm vốn đang bị động vọng
mà ta còn quấy động thêm bằng sự ‘muốn làm cho nó tĩnh tại’. Chính cái sự
muốn đó là nguyên nhân. Chúng ta không thấy được sự muốn làm tâm tĩnh tại là
https://thuviensach.vn
một dạng dục vọng ( tanhā). Điều đó chỉ giống như làm tăng thêm gánh nặng. Khi ta càng mong muốn tâm tĩnh tại thì tâm càng bị quấy động. Cho đến khi nào chúng ta từ bỏ sự muốn đó thôi. Nếu cứ tham muốn như vậy thì kết quả là chúng
ta cứ luôn kháng cự với chính mình—ngồi thiền và kháng cự với chính mình.
Tại sao vậy? Bởi chúng ta không suy xét lại về cách chúng ta thiết lập cái
tâm. Chúng ta phải biết rằng những trạng thái của tâm chỉ đơn giản là cách tự
nhiên nó là như vậy. Bất cứ sự gì khởi sinh, chỉ cần quan sát nó. Đơn giản đó là
bản chất tự nhiên của tâm, trạng thái của nó chẳng có gì nguy hại cả, trừ khi chúng ta không hiểu được bản chất của nó là như vậy. Nó không nguy hiểm nếu
chúng ta nhìn thấy hoạt động của nó đúng như nó là, đúng như nó diễn ra. Do
vậy, chúng ta tu tập với những tư tưởng vitakka và vicāra cho đến khi tâm bắt đầu lắng lặng xuống và còn ít bị thúc ép (ví dụ, bởi tham muốn của ta). Khi có những
cảm nhận khởi sinh, chúng ta quán xét về chúng, chúng ta hòa quyện với chúng,
và đi đến hiểu biết chúng.
Tuy nhiên, thường chúng ta có xu hướng bắt đầu kháng cự với chúng, bởi
ngay từ lúc đầu chúng ta đã quyết định làm tĩnh lặng cái tâm. Ngay khi chúng ta
ngồi xuống thiền, nhiều ý nghĩ đã lập tức đến quấy nhiễu ta. Ngay sau khi chúng
ta thiết lập đối-tượng thiền thì sự chú-tâm của ta đã xao lãng lăng xăng đằng sau
tất cả những ý nghĩ đó, chúng ta nghĩ rằng những ý nghĩ đó đến quấy nhiễu ta,
nhưng đích thực thì vấn đề phát sinh ngay đây, ngay từ chỗ cái sự muốn của mình.
Nếu chúng ta nhìn thấy cái tâm chỉ đơn giản hành vi theo bản chất tự nhiên
của nó, rằng nó chuyển động đến đi một cách tự nhiên như vậy, và nếu chúng ta
không quá- quan-tâm đến nó, thì chúng ta có thể hiểu được những cách hành vi
của tâm là tự nhiên như một đứa trẻ thơ. Trẻ thơ thì chẳng biết gì tốt hơn, chúng
có thể nói năng đủ thứ đủ kiểu.
Nếu chúng ta hiểu được bản chất trẻ thơ là vậy thì chúng ta cứ để cho chúng
tha hồ nói, trẻ con thì cứ nói một cách hồn nhiên tự nhiên như vậy. Khi chúng ta
biết buông bỏ như vậy, chúng ta không còn bận tâm (khó chịu) với chúng nữa.
Chúng ta có thể nói chuyện với khách khứa mà không bị quấy rầy, trong khi
những đứa trẻ đang nói nói chơi đùa. Tâm là như vậy. Nó không nguy hại gì cả,
trừ khi chúng ta cứ nắm bắt nó hay bận tâm vào nó. Chỗ này chính là lý do rắc rối
trong khi thiền.
https://thuviensach.vn
Khi yếu tố hỷ ( pīti) khởi sinh, người tu cảm giác một niềm vui sướng không thể tả được, chỉ có người nào trải nghiệm nó mới biết được nó như thế nào. Rồi
yếu tố hạnh phúc, tức yếu tố lạc ( sukha) khởi sinh, và tính chất hợp-nhất- điểm
của tâm cũng có mặt. Lúc này có đủ mặt năm yếu tố tầm, tứ, hỷ, lạc và nhất-điểm
( vitakka, vicāra, pīti, sukha, và ekaggatā). Tất cả 5 yếu tố này cùng hội tụ về một nơi. Mặc dù là những tính chất khác nhau nhưng tất cả chúng đều hợp về một nơi, và chúng ta có thể nhìn thấy tất cả chúng ở đó, như nhìn thấy nhiều loại trái
cây trong một cái tô. Năm yếu tố vitakka, vicāra, pīti, sukha và ekaggatā—chúng ta có thể nhìn thấy tất cả chúng trong một cái tâm, tất cả 5 tính chất đó. Nếu có ai
hỏi: '' Vitakka là sao, vicāra là sao, pīti và sukha là sao?..'', thì có lẽ rất khó trả lời, nhưng khi chúng nó hội tụ trong tâm chúng ta sẽ tự mình nhìn thấy được chúng ra
sao.
Đến lúc này thì sự tu tập của chúng ta đã đến mức độ chuyên biệt rồi. Chúng
ta phải có sự chánh-niệm và sự tỉnh- giác về mình và không để mất chính mình.
(Luôn ý thức rõ, luôn rõ biết về mình). Hiểu biết mọi sự đúng như chúng là. Đây
là những giai đoạn của thiền, là tiềm năng của cái tâm. Đừng nghi ngờ bất cứ
điều gì về sự thiền tập. Ngay cả khi ta (có thấy như) bị lún xuống đất hay đang
bay trên trời, hay thậm chí thấy ''chết đơ'' khi đang ngồi...thì cũng đừng nghi ngờ
gì về điều đang diễn ra. Dù tâm có ra sao, tốt hay xấu hay bất cứ là gì...chỉ cần an
trú với sự-biết. Đây là nền tảng của chúng ta: Luôn luôn có chánh niệm (sati) và
sự tỉnh giác về mình (sampajañña), dù đang ngồi, đang đứng, đang đi, hay đang
nằm. Dù bất cứ sự gì khởi sinh, cứ để mặc nó, chỉ quan sát nó, đừng chấp vào nó, đừng dính theo nó. Dù đó là thích hay ghét, sướng hay khổ, nghi ngờ hay chắc
chắn... cứ quán sát bằng vicāra (tứ) và đo lường kết quả của những trạng thái đó.
Đừng cố đặt tên dán nhãn cho bất cứ trạng thái nào khởi sinh, chỉ cần biết rõ nó.
Nhìn thấy rõ rằng: tất cả mọi thứ khởi sinh trong tâm đều chỉ là những cảm nhận.
Chúng luôn luôn biến đổi. Chúng khởi sinh, có mặt và biến qua. Tất cả chúng chỉ
là vậy, chúng không có một cái tự tính nào, không có gì là như cái ‘ta’ hay là ‘ai’
cả, chúng cũng chẳng phải là cái ‘chúng ta’ hay ‘chúng nó’ nào cả. (Không là ‘cái
gì’ cả, không là ‘ai’ cả, chẳng là gì cả, chỉ là thứ phù du thoáng qua). Chúng chẳng đáng gì để ta chấp hay dính vào, chẳng cái nào đáng để ta bận tâm.
Khi chúng ta nhìn thấy tất cả các thành tố sắc và danh ( rūpa và nāma)133 theo cách như vậy bằng trí tuệ hiểu biết, thì chúng ta sẽ nhìn thấy được những lối mòn
https://thuviensach.vn
cũ (thói quen cũ của tâm). Chúng ta sẽ nhìn thấy tính luôn biến đổi (vô thường) của tâm, tính luôn biến đổi (vô thường) của thân, tính vô thường của mọi sự
sướng, khổ, yêu, ghét...Tất cả chúng đều luôn biến đổi, đều là vô thường. Sau khi
nhìn thấy được điều này, tâm sẽ trở nên chán ngán, không còn mê thích thân và
tâm này (như là một cái gì đó cố định, thường hằng), không còn tham thích
những thứ đến-đi, có-mất, sinh- diệt và toàn là vô thường. Khi tâm đã trở nên chán ngán, không còn tham thích nữa thì nó sẽ tự tìm cách thoát ra khỏi tất cả
những thứ đó. Nó không còn muốn dính chấp hay vướng vào mọi thứ vô thường
đó nữa, nó sẽ nhìn thấy tất cả những thứ đó nữa, nó nhìn thấy sự không thích đáng của thế gian này, và sự không thích đáng khi được sinh ra trên thế gian này.
(Vì bản chất của mọi sự của thế gian, của sự sinh và sự sống thực sự là phũ
phàng. Chẳng có gì là gì cả, chẳng có gì là chắc chắn cả, tất cả mọi thứ đều là vô
thường).
(Giống như bấy lâu nay ta coi thân và tâm mình là ‘ta’ và ‘tâm hồn ta’ cố
định, giờ mới nhìn ra chúng chỉ là những thứ luôn biến đổi vô thường. Cảm giác
hụt hẫng và chán ngán giống như ta đã tưởng đó là những viên ngọc lóng lánh,
nhưng đến gần mới nhìn ra đó chỉ là những bong bóng nước vụt có vụt mất liên
tục liên tục dưới trời mưa).
Khi tâm đã nhìn thấy lẽ thực này, dù chúng ta có đi đâu hay ở đâu, chúng ta
cũng nhìn thấy sự vô thường, khổ (bất toại nguyện) và vô ngã (phi chủ thể) trong
tất cả mọi thứ. Chẳng còn thứ gì để chúng ta nắm bám vào. Dù chúng ta có đang
ngồi dưới gốc cây, trên đỉnh núi, hay trong thung lũng, chúng ta cũng nghe thấy
giáo lý của Phật. Tất cả cây cối dường như chỉ là một, tất cả mọi chúng sinh chỉ
như một, chẳng có gì đặc biệt, chẳng có ai khác biệt. (Tất cả đều mang ba đặc
tính đó). Tất cả đều sinh ra, tồn tại trong một thời gian, rồi già, bệnh, và chết; tất
cả cây cỏ và chúng sinh đều vậy.
Vậy là chúng ta nhìn thấy thế giới một cách rõ ràng, nhìn thấy thân này và
tâm này một cách rõ ràng. Chúng ta thấy rõ rệt hơn về tính vô thường, thấy rõ rệt
hơn về bản chất khổ, thấy rõ rệt hơn về bản chất vô ngã (không có chủ thể) trong
tất cả mọi thứ. Nếu ai nắm giữ hay chấp vào thứ gì họ sẽ bị khổ. Đây là cách khổ
khởi sinh. Nếu chúng ta nhìn thấy thân này và tâm này đơn giản như chúng là, thì
khổ sẽ không khởi sinh, bởi chúng ta không nắm giữ hay dính chấp vào chúng.
Dù chúng ta đi đến đâu chúng ta cũng có trí tuệ hiểu biết như vậy. Ngay cả khi
https://thuviensach.vn
nhìn một cái cây, chúng ta cũng có thể xem xét nó bằng trí tuệ. Nhìn cỏ cây và những loài côn trùng cũng là thứ để chúng ta suy xét, quán chiếu.
Đến lúc nào đó tất cả đều già và chết, tất cả đều cùng xuống một chiếc
thuyền. Tất cả mọi thứ và mọi chúng sinh đều là Giáo Pháp, tất cả đều biến hoại
vô thường. Điều này chính là sự thật, điều này chính là Giáo Pháp, điều này là
chắc chắn. Tại sao điều này là chắc chắn? Nó chắc chắn về ý nghĩa rằng thế giới
là như vậy và nó không bao giờ khác được. (Tất cả đều sinh, già, hoại, diệt).
Không có gì hay ho hơn lẽ thực này, thế giới chẳng có gì tốt hơn sự thật đó. Nếu
chúng ta có thể nhìn thấy theo cách như vậy, thì chúng ta đã hoàn thành chuyến
đi, hoàn tất con đường tu tập.
Trong Phật giáo, khi nói về cách nhìn nhận (quan điểm), sự thực là chúng ta
nhìn lên, nhìn xuống, nhìn ngang đều không đúng thực. Nếu cảm thấy ta ngu
xuẩn hơn những người khác thì không đúng; nếu cảm thấy ta ngang với người
khác cũng không đúng; và nếu cảm thấy ta hơn người khác thì cũng không
đúng..., bởi lẽ đâu có cái ‘ta’ nào, đâu có cái ‘chúng ta’ nào. Đó là lẽ thực, chúng
ta phải nhổ sạch tận gốc cái ý niệm về cái ‘ta’, cái ‘ngã’.
Điều này được gọi là sự hiểu biết thế giới ( lokavidū), sự hiểu biết thế giới
đúng như nó thực là. Nếu chúng ta nhìn thấy thế giới như vậy, tâm sẽ hiểu biết về
chính nó một cách hoàn toàn và sẽ tách ly khỏi nguyên nhân tạo ra khổ. Khi không còn nguyên nhân nào, thì không có kết quả nào phát sinh nữa. Không còn
nhân thì không có quả. Đây là chỗ lý để tu tập, là cách tu để tu tiến.
Những căn bản chúng ta cần có để phát triển là: thứ nhất, chính trực và chân
thật; thứ hai, cẩn trọng phòng ngừa những điều bất thiện; thứ ba, có bản tính khiêm nhường trong trái tim mình, biết sống cách ly và biết hài lòng với sự ít sự
thiếu (tri túc). Nếu chúng ta biết hài lòng, biết tri túc trong lời nói và trong tất cả
những thứ khác, chúng ta sẽ nhìn thấy chính mình, chúng ta sẽ không bị kéo theo
những thứ kích thích và xao lãng. Lúc đó tâm sẽ có một nền tảng giới, định, tuệ
vững chắc.
Do vậy, những người tu trên con đường đạo không được bất cẩn, chểnh
mảng. Ngay cả khi bạn đang làm đúng, bạn cũng không nên bất cẩn, chểnh mảng.
Và nếu khi bạn đang làm sai thì càng không nên bất cẩn, chểnh mảng. Nếu mọi
sự đang tốt lành và bạn đang cảm thấy hạnh phúc, cũng đừng bất cẩn hay thiếu
phòng hộ. Tại sao tôi nói ''đừng bất cẩn''? Bởi lẽ tất cả mọi thứ đó đều là không
https://thuviensach.vn
chắc chắn. Chỉ cần biết chúng là như vậy. Nếu bạn thấy bình an, cứ để yên sự
bình an. Bạn có thể thấy muốn đắm mình vào sự bình an hạnh phúc đó, nhưng tốt
hơn bạn nên hiểu rõ về bản chất của sự bình an hạnh phúc đó (trước khi đắm chìm vào nó), cũng như bạn cũng nên hiểu rõ về bản chất của những sự bất an,
khổ sở, khó chịu (trước khi buồn lo, kháng cự, sân si với chúng).
Sự tu tập tâm là tùy thuộc vào mỗi người. Người thầy chỉ giải thích cách
thức tu tập, còn tâm là thuộc mỗi cá nhân mỗi người. Chúng ta biết cái gì trong
tâm mình, không ai khác có thể biết tâm mình như mình biết. Sự tu tập đòi hỏi
phải có tính chân-thật của người tu. Tu cho đúng đắn và hợp lý, đừng tu nữa vời
nửa vợi. Khi tôi nói ''tu cho đúng đắn và hợp lý'' có nghĩa là phải tu đến sức tàn
lực kiệt không? Không, bạn không cần phải tu đến kiệt sức, bởi sự tu tập là nằm ở
trong tâm. Nếu bạn biết rõ chỗ này, bạn sẽ biết cách tu. Bạn không cần phải có
toàn tập toàn bộ chiêu thức gì hết. Chỉ cần dùng những chuẩn mực tu tập để quán
xét quán chiếu chính mình ở bên trong.
Bữa nay đã qua hơn nửa kỳ an cư Mùa Mưa. Thường thì hầu hết mọi người
cảm thấy hơi chểnh mảng uể oải ít nhiều sau mấy tuần tu học ở một chỗ trong
chùa này. Họ không đều đặn và ổn định tu từ đầu đến cuối. Điều đó cho thấy sự
tu tập của họ là chưa chín chắn trưởng thành. Chẳng hạn, khi đã tâm nguyện tu
tập ngon lành từ đầu đến cuối trong kỳ an cư thì phải quyết tâm hoàn thành tâm
nguyện đó. Trong ba tháng đó phải làm cho sự tu tập của mình trở nên đều đặn và
ổn định. Tất cả các thầy ở đây phải nên cố gắng. Dù các thầy có tâm nguyện tu
tập ở mức độ nào thì cũng phải nên xem xét và suy xét coi sự tu tập đó có bị
chểnh mảng, không đều đặn, không ổn định hay không. Nếu bị vậy thì phải nỗ
lực thiết lập lại sự tu tập. Cố giữ sự thiết lập tu tập lúc đầu, giống như cách chúng
ta thiết lập tâm trước khi thiền chú tâm về hơi-thở vậy. Chú tâm vào hơi thở-vào
và hơi thở-ra. Nhưng khi tâm bị xao lãng, phải lập tức thiết lập lại sự chú tâm trở
lại hơi-thở. Khi sự chú tâm bị xao lãng khỏi đối tượng hơi thở, thiết lập tâm chú
tâm về lại đối tượng. Lý tương tự như vậy. Đối với thân và tâm thì việc tu tập
cũng tiến hành như vậy. (Khi thấy mình bị xao lãng, bị rớt điều độ, bị thiếu ổn
định, bị gián đoạn trong việc tu tập, thì phải thiết lập sự tu tập trở lại theo sự thiết
lập lúc đầu. Rớt, làm lại. Bị xao lãng, làm lại. Việc tu tập là tập luyện như vậy,
với quyết tâm, với sự tự giác và tính chân thật với chính mình). Hãy cố tu tập
theo cách như vậy.
https://thuviensach.vn
https://thuviensach.vn
75
Chìm Trong Biển Dục Lạc
134KĀMOGHA135...dòng lũ của dục lạc: ngập chìm trong những cảnh sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị, những cảm nhận chạm xúc của thân. Bị chìm ngập, bởi
chúng ta chỉ lo nhìn ra bên ngoài, chúng ta không chịu nhìn vào bên trong. Người
ta chẳng ai chịu nhìn vào chính mình, họ chỉ lo nhìn người khác. Họ có thể nhìn
thấy người khác, nhưng không thể nhìn thấy chính mình. Đó không phải là việc
khó làm, chỉ là do con người không thực sự muốn làm, không muốn thử làm.
Ví dụ, nhìn vào một cô gái đẹp. Việc đó can hệ gì ta? Ngay khi ta vừa nhìn
thấy mặt, ta nhìn thấy mọi thứ khác. Các thầy hiểu không? Chỉ cần nhìn vào trong tâm mình. Coi tâm mình nó ra sao khi nhìn thấy một phụ nữ? Ngay khi vừa
nhìn sơ cái mặt thì tâm đã nhìn thấy tất cả phần còn lại. Sao mà nó nhanh đến
vậy???
Đó là do chúng ta đang ngập chìm trong ''nước''. Ta đang chìm đắm trong
dục lạc, ta nghĩ về dục lạc, ta khoái chí dục lạc, ta đang dính kẹt trong đó. Giống
như ta đang làm nô lệ... có người khác đang điều khiển ta. Khi chủ bắt ngồi, ta
phải ngồi. Khi chủ bắt đi, ta phải đi... ta không thể không làm theo, bởi ta đang là
nô lệ. Bị lệ thuộc bởi những giác quan thì cũng giống vậy. Dù ta có cố làm gì ta
cũng khó lòng thoát khỏi nó. Và nếu ta còn muốn người khác giải cứu giùm mình
thì ta càng thực sự bị rắc rối. Chúng ta phải tự mình loại bỏ cái tình trạng nô lệ
đó.
Do vậy, Phật đã để phần tu tập Giáo Pháp và chuyển hóa khổ cho chúng ta,
chúng ta phải tự làm cho mình. Lấy Niết-bàn ( Nibbāna)136 làm ví dụ. Phật đã giác ngộ từ đầu đến cuối, tại sao Phật không mô tả chi tiết Niết-bàn là ra sao? Tại sao
Phật chỉ nói rằng chúng ta phải tự tu tập và tự tìm thấy cho mình? Tại sao vậy?
Tại sao Phật không giải thích Niết- bàn là gì?
''Phật đã tốn vô số kiếp để tu tập và phát triển những phẩm hạnh hoàn thiện
(ba-la-mật) vì lợi ích của tất cả chúng sinh, vậy tại sao Phật không bỏ ra một chút
thời gian để chỉ ra Niết-bàn là gì và ở đâu để tất cả mọi người nhìn thấy và đi đến
https://thuviensach.vn
đó?''—Nhiều người nghĩ như vậy. ''Nếu Phật đã thực sự biết, chắc Phật đã nói cho chúng ta rồi. Tại sao Phật còn giữ điều gì bí mật với chúng ta?''.
Thực ra cách nghĩ như vậy là sai. Chúng ta không thể nhìn thấy sự thật bằng
cách đó. Chúng ta phải thực tập, phải tu dưỡng, phải tu thiệt thì mới có thể nhìn
thấy. Phật chỉ chỉ ra cách để phát triển trí tuệ hiểu biết, chỉ vậy thôi. Phật đã nói
rằng phần chúng ta chúng ta phải tự tu cho mình. Ai chịu tu tập thì sẽ có thể đi
đến mục tiêu đó.
Nhưng cái con đường mà Đức Phật đã dạy cho chúng ta, nó lại đi ngược với
những thói tâm tập tính của chúng ta. Sống thanh đạm, sống kiêng cữ kiềm
chế...đó là những điều chúng ta đâu thích làm, nên chúng ta thường nói: ''Chỉ
luôn đường cho chúng con, chỉ luôn ngay đường tới Niết-bàn đó để chúng con dễ
dàng đến đó luôn''. (Nhưng đúng nghĩa tu hành thì làm sao có chuyện đó!). Cũng
như trí tuệ. Đức Phật không thể chỉ cho chúng ta trí tuệ, trí tuệ không phải là thứ
có thể được chuyển giao từ người này qua người khác. Phật chỉ có thể chỉ đường
để chúng ta tu tập phát triển trí tuệ, còn tu tập phát triển được nhiều hay ít là tùy ở
mỗi chúng ta. Công đức và đức hạnh tu tích được của mỗi người cũng khác nhau.
Căn cơ tu tập của mỗi người cũng khác nhau.
Chỉ cần nhìn vào một vật gì đó, ví dụ như những tượng sư tử gỗ ở trước
sảnh đường này. Người ta đến nhìn chúng và chẳng ai giống ý ai. Người thì nói
chúng đẹp quá. Người thì nói chúng thấy ghê ghê. Cũng một con sư tử đó mà vừa
đẹp vừa xấu. Chỉ cần điều này cũng đủ biết mọi thứ mọi sự tùy theo mọi người là
như thế nào.
Do vậy, tùy theo căn cơ của mỗi người mà giác ngộ Giáo Pháp; có khi chậm,
có khi nhanh. Phật và những vị thánh đệ tử ngày xưa đều giống nhau ở chỗ mỗi
người đều phải tự mình tu tập cho mình, tuy nhiên họ vẫn cần có thầy để khuyên
dạy và hướng dẫn các thao tác kỹ thuật trong tu tập.
Giờ, khi chúng ta lắng nghe Giáo Pháp có thể chúng ta muốn nghe cho đến
khi tất cả mọi nghi ngờ đều được giải tỏa, nhưng những nghi ngờ không bao giờ
được giải tỏa chỉ bằng việc lắng nghe. Chướng ngại nghi-ngờ không phải đơn
giản vượt qua chỉ bằng cách lắng nghe hay suy nghĩ, trước nhất chúng ta cần phải
làm sạch cái tâm. Để làm sạch cái tâm có nghĩa là chúng ta phải tu đi tu lại liên
tục. Dù chúng ta có lắng nghe thầy nói bao nhiêu lần về sự thật đi nữa thì chúng
https://thuviensach.vn
ta cũng không bao giờ thấy hay biết sự thật đó chỉ bằng sự lắng nghe. Nếu chúng ta có biết gì thì đó cũng chỉ là sự đoán mò hay phỏng đoán.
Tuy vậy, tuy việc lắng nghe Giáo Pháp không dẫn đến giác ngộ, nhưng nó
cũng rất có ích. Thời Phật sống thì có một số người chỉ cần đang lắng nghe Phật
nói Giáo Pháp là họ giác ngộ ngay, thậm chí chứng đắc đến thánh quả cao nhất
A-la-hán. Nhưng những người đó là những người đã tu tập phát triển rất cao, tâm
họ đã hiểu biết đến mức độ cao. Giống như hơi khí trong trái banh, dù các cầu thủ
cố đá mạnh đá cao cỡ nào, hơi khí vẫn nằm trong trái banh, không thể thoát ra.
Nhưng chỉ cần có một cây kim nhỏ đâm vào thì lập tức hơi khí sẽ vụt thoát ra. (Ý
nói sự tu tập của các bậc thánh đó đã chín chắn như hơi khí căng đầy, chỉ cần có
một bài giảng giải của Phật là họ có thể khai mở trí tuệ giải thoát).
Tâm của các vị thánh đệ tử đó lúc đầu chưa được giải thoát bởi vì vẫn chưa
có thêm một điều kiện nhỏ để nó thoát ra giác ngộ, giống như trái banh căng chưa
có một cây kim nhỏ để khai thoát hơi khí bên trong ra. Ngay khi họ nghe Giáo
Pháp và nó chạm vào đúng điểm, trí tuệ sẽ khởi sinh. Họ lập tức hiểu biết, lập tức
buông bỏ và giác ngộ Giáo Pháp đích thực. Điều đó xảy ra theo cách như vậy. Nó
cũng dễ dàng. Tâm đã tự dựng thẳng dậy. Nó thay đổi, nó đảo ngược từ cách nhìn
này sang cách nhìn khác, từ sự hiểu biết sai lệch (tà kiến) sang sự hiểu biết đúng
đắn (chánh kiến). Bạn có thể cho nói điều đó quá xa vời, hoặc có thể nói nó quá
gần.
Đó là việc chúng ta phải tự làm cho mình. Phật chỉ chỉ dẫn những bước
đường để mọi người tự tu phát triển trí tuệ, Phật chỉ chỉ ra lý để tu hành, các sư
thầy thời sau cũng vậy thôi. Các thầy tổ xưa nay nói giảng về Giáo Pháp, họ nói
về sự thật, nhưng chúng ta vẫn chưa thể biến sự thật đó thành của mình, trong
tâm mình. Tại sao không? Bởi vì vẫn còn một ''màn phim'' che đậy sự thật đó.
Hoặc chúng ta có thể nói rằng chúng ta đang chìm, vẫn đang ngập chìm trong nước lũ. Kāmogha– dòng ''nước lũ'' dục lạc. Đó là Bhavogha– dòng ''nước lũ'' trở
thành, sinh thành, tạo nghiệp.
''Sự trở thành'' hay nghiệp hữu ( bhava) có nghĩa là ''cảnh giới tái sinh''. Dục
vọng khoái lạc giác quan (nhục dục) được sinh ra từ những hình sắc, âm thanh,
mùi hương, mùi vị, những cảm giác và những ý nghĩ- [sắc, thanh, hương, vị, xúc,
pháp]- chúng ta gắn mình với những thứ đó. Tâm nhận lấy những thứ đó và bị
dính theo dục lạc.
https://thuviensach.vn
(Ví dụ, thiền sư đã nói trong lần giảng khác: khi chúng ta dính tâm trân quý khu vườn cây thì chúng ta đã tạo ra sự “sinh thành”, ta sẽ trở thành sâu bọ hoặc
thành ai đó tái sinh vào vườn cây. Ví dụ khác, vừa nhìn thấy đối tượng sắc dục và
cảm nhận này nọ thì đã tạo ra sự “trở thành”... Sự trở thành là một trong mười hai
mắc xích của vòng nhân duyên).
Nhiều người tu đâm ra chán nản, thấy ngao ngán, mệt mỏi và lười biếng với
việc tu hành. Các thầy đừng nhìn đâu xa, hãy nhìn ngay đây coi những người hầu
như không thể nào giữ được Giáo Pháp trong tâm mình, và khi bị người khác quở
trách vì tu hành chẳng ra sao, họ vẫn còn oán tức cho đến khi chết. Họ có thể bị
quở trách từ lúc nhập Hạ an cư đến khi hết Hạ họ vẫn còn tức tưởi. Có thể suốt
đời họ cũng không quên chuyện đó.
Nhưng khi nói đến những lời dạy của Phật, khuyên dạy chúng ta phải sống
giản dị, sống biết kiềm chế, sống có ý thức lương tâm... tại sao người ta không
thể tiếp nhận những điều đó vào trong trái tim mình? Tại sao những điều căn bản
như vậy thì họ cứ luôn quên? Ngay chỗ căn bản đó, các thầy đừng lo nhìn đâu xa,
nhìn ngay chỗ căn bản tu tập đó. Lấy ví dụ như việc thiết lập các chuẩn mực tu
tập trong chùa: sau khi ăn, trong khi rửa chén đừng nói chuyện! Ngay cả điều này
dường như cũng vượt quá khả năng mọi người, ngay cả điều này mọi người cũng
khó làm theo. Ngay cả khi những người tu đã biết rõ việc nói chuyện tán gẫu chẳng mang lại ích lợi gì và chỉ trói dính chúng ta vào những tham muốn, tham
dục... nhưng họ vẫn cứ tán gẫu, vẫn nói chuyện liên tục. Mà nói chỉ vài câu là họ
bắt đầu bất đồng ý kiến, người này nói này, người kia góp ý kia, thậm chí trở
thành cãi vả, ghét nhau. Chẳng còn điều gì tệ hơn nữa.
Ở đây chưa nói gì đến những điều vi diệu hay tinh tế, mới nói những chuyện
căn bản mà mọi người còn chưa nỗ lực làm đúng. Họ nói họ muốn nhìn thấy
Giáo Pháp, nhưng họ muốn chứng ngộ Giáo Pháp theo cách riêng của họ, chứ họ
không tu tập vất vả theo con đường tu tập. Vậy đó, họ chỉ đi được tới đó. Họ
không hiểu biết gì, tất cả mọi chuẩn mực tu tập là những phương tiện thiện khéo
để tâm nhập vào và nhìn thấy Giáo Pháp, nhưng mọi người chẳng muốn tu tập
theo đó.
Khi nói chữ ''tu thiệt'' hay ''tu hết mình'' không có nghĩa là bạn phải tiêu tốn
hết tất cả năng lượng—mà chỉ cần bỏ một ít nỗ lực thực sự vào trong tâm, nỗ lực
tu tập với tất cả những cảm nhận khởi sinh trong tâm, đặc biệt đối với những https://thuviensach.vn
người đã bị ngập chìm trong khoái lạc nhục dục. Dục lạc là những kẻ thù của người tu.
Nhưng mọi người hầu như không thể làm theo được. Mỗi năm gần đến kỳ
an cư Mùa Mưa là tình trạng càng ngày càng tệ hơn. Một số tu sĩ đã tới cái mức
không còn chịu đựng được nữa, đó là ''cuối cùng của giới hạn''. Càng gần đến kỳ
an cư họ càng tệ hơn, họ chẳng có sự tu tập đều đặn nào hết. Năm nào tôi cũng
nói về điều này, nhưng dường như chẳng ai ghi nhớ. Chúng ta thiết lập một số
chuẩn mực tu tập ở đây, nhưng chưa đến một năm chúng cũng bị phá vỡ. Gần đến
hết kỳ an cư thì mọi chuyện trở lại như cũ—họ bắt đầu tán gẫu, nói chuyện, giao
lưu, và đủ thứ khác. Tất cả đều vỡ tan thành từng mảnh, cả những chuẩn mực và
người tu. Các chuẩn mực vỡ tan, người tu cũng vỡ tan. Vậy đó, mọi chuyện cứ
ngã theo cái đà đó.
Ai thực sự muốn tu tập thì nên xem xét lại lý do tại sao có chuyện suy thoái
này. Đó là bởi do mọi người không nhìn ra tác hại của những việc làm đó.
Khi chúng ta đã chấp nhận làm tu sĩ Phật giáo, chúng ta sống giản dị. Còn
một số tu sĩ thoái tâm, bỏ y quay về phàm tục, nơi có những viên đạn bay qua
trước mặt họ từng ngày—chưa biết khi nào họ bị trúng đạn và ‘chết’—nhưng họ
thích làm vậy. (Họ thích quay lại nơi có rừng đạn cảm giác bay qua bay lại mỗi
ngày bên tim họ). Họ thực sự muốn bỏ đi. Nguy hiểm bao vây họ khắp bốn bề
nhưng họ vẫn sẵn sàng ra đi. Tại sao họ không nhìn thấy những hiểm họa đó? Họ
sẵn sàng chết vì đạn bay tứ bề, nhưng chẳng ai chịu chết vì tu hành, chết vì tu
dưỡng đức hạnh. Chỉ cần nhìn họ là đủ...đó là họ chỉ muốn làm nô lệ, không muốn làm gì khác, không muốn thay đổi. Nhìn thấy chỗ này, các thầy nên hiểu
mọi chuyện chỉ xuất phát từ như vậy. Xuất phát từ việc họ không nhìn thấy mối
hiểm họa.
Điều này nghe cũng lạ, phải không? Các thầy đều nghĩ họ cũng nhìn thấy
hiểm họa, những thực ra họ không nhìn thấy. Khi họ đã không nhìn trước mối
hiểm họa thì không có cách nào họ thoát khỏi điều đó. (Nếu họ thực sự nhìn thấy
thì họ đã không bỏ đi để quay lại chốn phàm tục đó). Họ đã quyết định lao vào lại
cái vòng cuốn xoáy của luân hồi sinh tử ( samsāra). Mọi chuyện là vậy đó. Chỉ
cần nói rõ từ một việc đơn giản như vậy để các thầy thấy ngay, không cần nói đâu
xa xôi. (Chỉ cần bỏ tu hay hoàn tục là lập tức bị cuốn trôi trong vòng sinh tử khổ
đau bất tận).
https://thuviensach.vn
Nếu các thầy hỏi họ: ''Tại sao bạn được sinh ra?'', có lẽ họ sẽ khó mà trả lời các thầy, bởi lẽ họ không thể nhìn thấy câu trả lời. Họ bị ngập chìm trong thế giới
của giác quan và chìm trong sự trở-thành ( bhava). Bhava là cảnh giới tái sinh, là nơi tái sinh của chúng ta. Nói đơn giản hơn, những chúng sinh được sinh ra từ
đâu? Bhava, sự trở-thành hay nghiệp hữu (HV) chính là điều kiện đầu tiên của
vòng nhân duyên tái sinh. Sự tái sinh xảy ra ở đâu, đó là bhava, là sự trở thành, sự sinh thành.
Ví dụ, giả như ta có một vườn táo ta đặc biệt thích. Đó đã là sự trở thành
bhava, nếu ta không biết xem xét điều đó bằng trí tuệ. Giả như vườn táo có một
trăm hay một ngàn cây táo... vấn đề không phải là loại cây táo hay cây nào, nhưng hễ khi ta coi chúng là những cây ''của ta'' thì chúng ta đã dính vào ''sự trở
thành'', đã được ''sinh thành'' như một con sâu trong vườn táo. Ta đã sinh thành
bất cứ con gì thích sống trong vườn cây đó, mặc dù thân thể chúng ta hiện vẫn là
người đang ngồi trong nhà nhìn ra, nhưng ta đã gửi những ''giác quan và tham
muốn'' của ta vào khu vườn đó rồi.
Giờ thì, làm sao ta biết được đó là sự trở thành ( bhava)? Đó đã là một bhava
[một cảnh giới tái sinh] bởi do ta đã dính vào cái ý niệm rằng những cây cối đó là
‘của ta’, rằng cái vườn cây đó là ‘của ta’. Thử coi? Nếu có ai xách rìu vào chặt
những cây cam đó thì người chủ vườn sẽ làm gì, có khi người chủ cũng ''liều mạng sống chết'' cùng với mấy cây cam đó luôn. Ta có thể nổi nóng, tức giận,
điên tiếc và xông ra chiến đấu vì mấy cây cam, thậm chí có thể xảy ra chém giết
với kẻ phá hoại. Sự chiến đấu bảo vệ khu vườn đó là sự ''sinh thành''. Cái ''cõi tái
sinh '' chính là nơi vườn cây mà chúng ta đã dính chấp là ‘của ta’. Chúng ta ''sinh
thành'' ngay thời điểm chúng ta coi chúng là ‘của ta’, chúng ta được sinh ra từ sự
trở thành đó, từ nghiệp hữu đó, từ bhava đó. Dù chúng ta có cả ngàn cây cam,
nhưng chỉ cần ai đó chặt một cây thì cũng như đã chặt ta vậy.
Chúng ta dính chấp vào thứ gì thì ngay đó chúng ta đã sinh thành ngay,
chúng ta hiện hữu ngay tại đó. Chúng ta trở thành ngay khi chúng ta ''biết''. Đây
là sự biết vì không-biết: biết có ai đó chặt một cây cam ‘của ta’. Nhưng chúng ta
không thực sự biết sự thật rằng những cây cam đó không phải là ‘của ta’. Sự biết
của ta lúc này chỉ ''sự biết do không- biết''. Chúng ta chắc chắn bị sinh ra theo
bhava, theo sự trở thành, theo nghiệp hữu như vậy.
https://thuviensach.vn
Vatta, 137 vòng nhân duyên tái sinh, còn gọi là vòng duyên khởi, vận hành như
sau. Mọi người dính vào sự sinh thành ( bhava), mọi người tùy thuộc vào sự sinh
thành ( bhava). Nếu họ mang lấy một nghiệp hữu, một bhava, thì ngay chỗ đó là một sự sinh. Và nếu họ khổ lụy vì một nghiệp hữu, một bhava, thì ngay đó cũng
là một sự sinh. Ngay khi chúng ta không thể buông bỏ, chúng ta đã bị dính ngay
vào vòng xoáy của bánh xe luân hồi sinh tử ( samsāra). Chỉ cần nhìn ngay vào
chỗ này, hãy suy xét, hãy chánh niệm ngay điểm này. Bất cứ thứ gì chúng ta dính
vào, chấp nó là ‘ta’ hay ‘của ta’, thì ngay đó đã là một nơi tái sinh.
Phải có sự trở thành, phải có sự sinh thành, phải có bhava, có một cõi tái
sinh như vậy trước khi sự tái sinh xảy ra. Do vậy nên Phật đã nói, bất cứ thứ gì
chúng ta có, đừng ''có'' nó. Cứ để mọi thứ có mặt như chúng là, nhưng đừng lấy
chúng làm ‘của ta’. Chúng ta phải hiểu rõ chỗ ''có'' và ''không có'' này, biết rõ sự
thật của chúng, đừng quờ quạng lầm lẫn để rơi vào cảnh khổ.
Những nơi từ đó chúng ta đã tái sinh; bộ các thầy muốn quay lại đó và bị tái
sinh nữa hay sao, các thầy có muốn không? Tất cả các Tỳ kheo và sa-di ở đây, có
ai biết được mình được sinh ra từ nơi nào không? Các thầy có muốn quay lại mấy
nơi đó không? Vậy đó, ngay chỗ này, cần phải nhìn vào ngay điểm này. Tất cả
các thầy đang sẵn sàng. Càng gần đến hết kỳ an cư này, các thầy càng bắt đầu
quay trở lại những nơi đó và được sinh ra ở những nơi đó. (Vì tu nhưng vẫn chưa
buông bỏ được nhiều, vẫn còn dính nhiều, nên sẽ còn bị tái sinh nhiều vô số kể).
Thực vậy, bộ các thầy nghĩ người ta thích quay lại những nơi đó sao? Có ai
thích quay lại sống trong bụng tối thui của những người khác hay loài vật khác
không? Nghĩ tới điều đó đã thấy ghê sợ và khó chịu, đúng không? Chỉ cần nhìn
ngay đây, chỉ cần ở trong kuti (cốc) một ngày thì cũng đủ biết. Đóng kín các cửa
và cửa sổ một chốc lát là đã thấy chết ngộp rồi. Làm gì có ai muốn quay lại nằm
trong bụng người đến chín tháng, mười tháng? Hay trong bụng của loài súc sinh
nào? Hãy nghĩ về điều này!
Mọi người thường không nhìn thấy mặt trái của mọi thứ. Nếu hỏi họ tại sao
họ sống, hoặc tại sao họ được sinh ra ở đây, họ thường chẳng biết gì để trả lời.
Các thầy có muốn quay lại những nơi từ đó mình đã sinh ra không? Tại sao? Điều
đó quá rõ ràng- nhưng các thầy vẫn chưa nhìn thấy rõ điều đó. Tại sao các thầy
không thể nhìn thấy rõ điều đó? Các thầy vẫn đang dính kẹt vào những thứ gì,
https://thuviensach.vn
chúng ta đang nắm chấp những thứ gì? Hãy tự mình suy nghĩ tường tận về điểm này, vì sự giải thoát của chính mình.
Bởi lẽ có một nhân để trở thành và sinh thành. Hãy ra nhìn kỹ hình ảnh của
một hài nhi nơi sảnh đường, các thầy nhìn thấy nó chưa? Có ai cảm thấy được
cảnh báo bởi bức hình đó không? Không, chẳng ai được cảnh báo bởi bức hình
đó. Hài nhi đang nằm trong bụng mẹ giống như một đứa bé đang được để dành
cho các thầy. Các thầy có muốn trở thành lại hài nhi đó nhiều lần hay không? có
muốn nằm trong bụng tối thui của bào thai nữa hay không? Tại sao không ai nhìn
ra sự hiểm nguy và khổ đau của sự tái sinh đó? Tại sao không nhìn thấy cái lợi
lạc của việc tu tập để chuyển hóa?
Các thầy đã thấy chưa? Đó là sự trở thành, đó là sự sinh thành ( bhava). Căn
gốc của vấn đề nằm ngay chỗ đó, mọi thứ khổ đau lòng vòng xung quanh ngay
chỗ đó. Đức Phật đã dạy phải suy xét, phải quán niệm về điểm này. Mọi người ở
đây nghĩ về nó, nhưng vẫn chưa nhìn thấy nó. Ai cũng như đang sẵn sàng quay
lại những nơi khổ đau đó để bị tái sinh lại vào cõi khổ đau này, lần nữa và thêm
nhiều lần nữa. Họ đều biết quay lại nơi bào thai là điều chẳng sướng ích gì, nằm
trong bóng tối. Tại sao họ không hiểu, chỉ cần suy xét một thời đoạn nằm trong
bào thai đã thấy ghê sợ và tối khổ ra sao rồi. Ngay điểm này, điểm này là nơi trí
tuệ có thể phát sinh; ngay chỗ này là chỗ để chúng ta suy xét, chánh niệm.
Khi tôi nói như vậy, nhiều người nói rằng: ''Giả sử mọi người đều đi tu
hết...vậy thế giới này sẽ ra sao?''. Đó chỉ là giả sử, chẳng bao giờ có chuyện tất cả
mọi người đều đi tu, nên đừng có lo xa xôi về điều đó. Còn chúng sinh vô minh
là còn thế giới này, cho nên câu hỏi đó chỉ là vô nghĩa.
Tôi bắt đầu thọ giới thành sa-di năm tôi chín tuổi. Tôi bắt đầu tu tập sau đó.
Nhưng vào thời đó tôi chẳng biết ất giáp gì về tu cả. Tôi chỉ nhìn thấy ít nhiều
điều sau thời gian trở thành một Tỳ kheo. Khi trở thành một Tỳ kheo, tôi trở nên
rất cảnh giác, cẩn trọng. Những khoái lạc mọi người mê thích không phải là thứ
tôi mê thích. Tôi đã nhìn thấy bản chất khổ bên trong chúng. Cũng giống như thứ
trái cây tôi biết là rất ngon rất ngọt, nhưng tôi cũng biết nó có thể gây độc. Dù nó
có ngon ngọt hấp dẫn đến mức nào, tôi biết nếu ăn nó thì mình bị chết. Tôi luôn
suy xét như vậy mọi lúc mọi nơi mỗi khi tôi muốn ''ăn'' trái đó; tôi như thấy rõ
''chất độc'' chứa bên trong, và do đó cuối cùng tôi có thể rút lui khỏi sự muốn ăn
những thứ thức ăn đó. Thời đó là vậy, chứ thời bây giờ những thứ trái cây đó đâu
https://thuviensach.vn
còn quá hấp dẫn đối với con người nữa. Nhưng thời bây giờ lại có thêm rất nhiều thứ khác, ‘ngon’ hơn và ‘độc’ hơn.
Một số người không nhìn thấy ‘chất độc’; một số người nhìn thấy, nhưng
vẫn cứ thích ‘thử’. Nếu tay bạn đã bị vết thương, đừng đụng vào chất độc, nó sẽ
thấm nhanh vào vết thương.
Tôi cũng đã từng cân nhắc việc ‘thử’ như vậy. Khi đã là một Tỳ kheo được
năm, sáu năm, tôi có nghĩ về chuyện Đức Phật. Tôi chỉ mới tu tập được năm, sáu
năm rồi dừng lại ở đó, và tôi vẫn còn quan tâm đến đời sống phàm tục, nên lúc đó
tôi có nghĩ việc quay lại đời sống phàm tục đó: ''Có lẽ tôi nên đi, đi 'xây dựng thế
giới' trong một thời gian, chắc tôi sẽ có thêm nhiều kinh nghiệm và học hỏi. Ngay
Phật cũng có con, đó là ngài Rāhula. Có lẽ tôi đang quá khắt khe với mình, sao
tôi không thử quay lại chốn hồng trần một thời gian để thử coi, sau đó quay lại
đời tu có sao đâu?..''
Tôi ngồi suy xét điều này kỹ càng, nhưng đến lúc tôi nhận ra điều đó là
không nên. Và tôi đã kháng cự được những ý định phàm tục này.
Từ năm tuổi Hạ thứ sáu hay thứ bảy đến năm tuổi Hạ thứ hai mươi, tôi phải
lo dẹp bỏ cuộc kháng cự này. Lúc đó tôi cũng nhiều tuổi rồi, dường như cũng hết
đạn rồi, tôi đã bắn liên tục trong cuộc kháng cự đó suốt nhiều năm. Tôi nghĩ giờ
các Tỳ kheo trẻ và sa-di chắc vẫn còn nhiều đạn dược, các thầy chắc còn đang
muốn xông ra ngoài đời để thử súng. Nhưng trước khi làm vậy, các thầy hãy nên
suy xét một cách kỹ càng tại sao nên, tại sao không nên.
Nói về những dục vọng giác quan: rất khó mà từ bỏ. Rất khó mà nhìn thấy
nó như nó đúng như nó thực là. Chúng ta phải dùng những phương tiện khéo léo.
Hãy coi những khoái lạc giác quan cũng giống như khi ăn thịt, nếu ham ăn thì thịt
sẽ dính đầy kẽ răng. Trước khi ăn xong, ta phải tìm tăm xỉa răng để xỉa ra hết
những chỗ thịt dính. Sau khi xỉa xong mấy chỗ thịt dính, ta thấy nhẹ nhõm dễ
chịu, và có thể ta sẽ nghĩ mình không nên ăn thịt nữa, vì ăn là dính vào kẽ răng
rất khó chịu. Sự thực đúng là vậy. Vậy chứ khi lại nhìn thấy thịt, người ta đâu
cưỡng lại được. Rồi họ lại ăn, rồi lại bị dính răng, làm ngứa răng, đau răng rất
khó chịu. Rồi phải lấy tăm xỉa răng để xỉa chúng ra khỏi các kẽ răng và và lợi
răng. Rồi thấy dễ chịu, rồi lại ăn thịt, rồi lại bị...Cứ vòng đi vòng lại như vậy, chẳng bao giờ chừa. Cứ như vậy, giống như những thứ dục lạc, chẳng khác gì.
Dục lạc là những khoái lạc giác quan thì cũng giống vậy: sau khi cảm thấy sướng
https://thuviensach.vn
khoái thì đến chán chường và khổ đau; nhưng hễ khi gặp lại nó, lại tiếp tục nếm trải, rồi lại thấy chán chường và khổ đau... Rồi cứ lặp đi lặp lại như vậy. Tôi chẳng biết đến ngày nào mới thôi.
Tôi chẳng học điều này từ ai cả, những điều đó xảy ra với tôi trong quá trình
tu tập. Tôi ngồi thiền và quán xét về những khoái lạc giác quan giống như một ổ
kiến lửa. Một số người thích lấy cây chọt vào ổ kiến cho kiến bò ra, bò theo cây
đến người và cắn sưng mặt mũi của mình. Đến mức như vậy họ cũng chẳng biết
tại sao mình bị kiến cắn.
Chỗ điểm này đâu phải vượt quá khả năng hiểu biết của con người; Giáo lý
của Phật dạy rằng: nếu chúng ta nhìn thấy sự nguy hiểm của điều gì, dù điều đó
bề ngoài là tốt đẹp, thì chúng ta vẫn biết rõ nó là nguy hại. Còn khi chúng ta không nhìn thấy sự nguy hiểm của điều gì, chúng ta cứ cho là nó tốt. Nếu chúng
ta không nhìn thấy sự nguy hại của điều đó thì không có cách nào chúng ta thoát
ra khỏi nó.
Các thầy có bao giờ để ý: dù công việc là dơ bẩn những vẫn có người thích
làm. Bạn không cần trả tiền họ vẫn tự nguyện làm. Nhưng cũng có những việc dơ
bẩn khác bạn trả tiền nhiều họ cũng không làm. Họ sẵn sàng làm việc này mà không làm việc kia, việc nào cũng dơ bẩn. Tại sao họ làm vậy? Làm sao chúng ta
có thể nói rằng họ thông minh nếu họ hành xử lúc này lúc kia khác nhau như vậy
như vậy? Hãy suy nghĩ về điều này, chỗ này các thầy tự suy xét thử vì sao họ như
vậy.
Các thầy có từng để ý mấy con chó chạy xung quanh trong chùa này không?
Chúng cũng có nhiều đàn, nhiều nhóm. Chúng chạy quanh và cắn nhau, có con bị
thương luôn. Khi con nhỏ chạy vô một đàn, con lớn cắn nó què chân, nó đau kêu
lên, nhưng khi đàn nó chạy đi, nó vẫn kéo lê cái chân què chạy theo đàn đó. Nó
chỉ là con chó nhỏ, nhưng nó vẫn hy vọng một ngày nào đó nó sẽ làm con lớn
như mấy con kia. Những con lớn cắn què chân nó, và đó là tất cả rắc rối mà nó
phải nhận. Đến mùa động đực, con chó nhỏ hầu như không có cơ hội nào. Các
thầy nên tự nhìn thấy hành vi của bầy chó trong chùa này.
Những con chó vừa chạy vừa tru la thành bầy... Tôi nghĩ nếu chúng là con
người chắc chúng cũng đi thành bầy và hát khúc hành ca! Chúng nghĩ đi thành
bầy tru la hay hát lên như vậy là rất vui, nhưng chúng chẳng hề biết điều gì đã
https://thuviensach.vn
khiến chúng làm như vậy- chúng chỉ mù quáng làm theo bản năng của chúng mà thôi. (Đó là cái bản năng ùa cháy, bầy đàn để không bị lẻ loi, để không bị lẻ loi).
Hãy suy nghĩ điều này một cách kỹ càng. Nếu các thầy muốn tu, các thầy
phải hiểu rõ những cảm giác của mình. Ví dụ, trong số các Tỳ kheo, sa-di và các
Phật tử tại gia, các thầy nên giao lưu với ai? Nếu các thầy giao lưu với những
người nói nhiều thì họ cũng làm bạn nhiễm tật nói nhiều như họ. Phần nói nhiều
của mình đã quá đủ rồi, giờ cộng thêm phần nói nhiều của người nhiều chuyện
nữa... hai phần cộng lại, không chừng nổ banh luôn.
Người ta thường thích giao lưu với người nói nhiều và nói đủ thứ chuyện
này nọ. Họ có thể ngồi nghe hàng giờ không chán. Nhưng đến lúc nghe Giáo
Pháp, nghe nói về sự tu tập, thì họ chẳng nghe lọt tai được mấy phần. Giống như
khi nói một bài pháp: Ngay khi tôi mới bắt đầu câu chào Phật... 'Namo Tassa
Bhagavato' 138... thì họ đã ngủ rồi. Họ chẳng nghe gì trong buổi pháp thoại. Nhưng đến khi tôi đọc chữ 'Evam' , tất cả họ đều mở mắt ra và tỉnh ngủ. Mỗi lần có cuộc giảng pháp là có người ngủ gục. Vậy làm sao họ có được ích lợi gì từ buổi nghe
pháp đó?
Người tu thiệt thì sau khi rời khỏi buổi giảng pháp họ cảm thấy phấn khởi và
cảm hứng, họ học được những điều mới. Cứ sáu, bảy ngày sư thầy giảng pháp
một lần, điều đó càng nâng thêm cảm hứng tu tập của họ.
Đây là cơ hội của các thầy, giờ các thầy đã thọ giới tu hành. Đây là cơ hội
duy nhất trong đời, nên các thầy cần phải xem xét kỹ càng và sâu sát mọi điều
mọi thứ. Hãy nhìn thiệt kỹ vào mọi điều và xem xét con đường nào mình nên chọn. Các thầy có quyền độc lập, không phụ thuộc vào ai. Từ chỗ chùa này, nếu
các thầy ra đi, các thầy định sẽ đi đâu? Các thầy đang đứng ngay ngã tư đường
của một ngã đi về dục lạc phàm tục và một ngã đi theo Giáo Pháp. Các thầy sẽ
chọn đường nào? Các thầy cứ chọn lựa theo ý mình, chọn từ ngay bây giờ, bởi
đây là lúc quyết định. Nếu các thầy có tu giải thoát được thì cũng đây chính là lúc
quyết định.
https://thuviensach.vn
76
Cái Chết Trong Đêm
139Hãy nhìn vào nỗi sợ hãi của chúng ta... Một ngày khi màn đêm phủ xuống, chẳng có gì hơn là cơ hội để nhìn vào nó... Nếu tôi cố lý giải này nọ hoặc cố trấn
an mình thì tôi sẽ không bao giờ đi, vì vậy tôi dắt theo một chú điệu ( pa-kow) và đi.
''Nếu đến lúc phải chết thì cứ để nó chết. Nếu tâm của tôi cứ cứng đầu và
ngu si thì cứ để nó chết''... đó là cách tôi nghĩ về chính mình. Thực ra trong tim
tôi chẳng muốn đi, nhưng tôi đã cố ép mình. Khi mọi sự đã đến nước đó, nếu ta
cứ chờ đến lúc mọi chuyện êm xuôi thì ta sẽ chẳng bao giờ đi được. Đợi đến khi
nào ta mới huấn luyện được bản thân mình? Nhờ nghĩ vậy nên tôi đi.
Tôi chưa từng ở trong nhà xác hay khu tử thi nào trước đó. Khi tôi đến đó,
không thể nào tả được tôi cảm thấy ra sao. Chú điệu muốn cắm liều sát bên cạnh
tôi nhưng tôi không chịu. Tôi muốn chú ở cách xa tôi. Thực ra trong tâm tôi muốn chú ở gần sát tôi nhưng tôi không làm vậy. Tôi kêu chú dời ra xa xa, nếu
không tôi cứ dựa dẫm vào sự có mặt kề bên của chú.
''Nếu mình sợ hãi thì cứ chết luôn đêm nay''.
Tôi rất sợ, nhưng vẫn dám. Không có nghĩa là tôi không sợ, nhưng tôi có sự
can đảm. Đằng nào thì trước sau gì cũng phải chết.
Trời tối rồi, tôi có cơ hội, có người đang khiêng xác chết vào. May mắn
thiệt! Tôi không còn cảm giác bàn chân mình còn chạm mặt đất, tôi chỉ muốn chạy trốn khỏi chỗ này. Họ muốn tôi tụng kinh cho xác chết ở đó, nhưng tôi không làm. Sau vài phút họ ra về hết, tôi quay lại và thấy họ vừa mới chôn xác
chết sát bên chỗ của tôi, còn lại cái vạc tre họ dùng để khiêng xác chết, tôi lấy nó
làm giường để nằm.
Giờ thì tôi làm gì? Làng xóm thì cách xa đây, cách hai ba cây số.
''À, tôi sắp chết, tôi sắp chết...'' Nếu ta không dám làm điều này thì ta sẽ
chẳng biết nó ra sao. Đúng là một trải nghiệm''.
https://thuviensach.vn
Trời càng lúc càng tối thêm, tôi tự hỏi mình sẽ chạy đi đâu giữa khu nghĩa địa như vầy.
''Ồ, chịu không nỗi thì cứ chết. Người sinh ra trên đời này chỉ để chết chứ
làm gì, trước sau gì cũng vậy.''
Khi trời sụp tối luôn, tôi tự nói mình chui vào trong mùng ( glot)140. Tôi chẳng muốn đi thiền gì hết, tôi chỉ muốn chui ngay vô mùng. Khi tôi muốn bước về
phía cái huyệt mới chôn xác chết, hình như có lực nào đó phía sau kéo tôi lại,
không cho tôi bước tới. Hình như trong tôi nỗi sợ hãi và lòng can đảm đang giằng
kéo nhau. Nhưng tôi vẫn quyết đi. Đây là cách tôi cần huấn luyện mình.
Khi trời đã tối thui hẳn, tôi chui vào lưới mùng. Tôi cảm giác như có bức
tường bảy lớp đang bao bọc tôi. Tôi ôm lấy cái bình bát của mình, ôm như ôm
một người bạn cũ vừa mới gặp lại. Nếu có cái tô cái chén nào lúc này nó cũng trở
thành người bạn! Sự có mặt của nó làm tôi thấy dễ chịu. Chí ít tôi cũng có cái
bình bát làm bạn lúc này.
Tôi ngồi trong mùng và để ý thân mình suốt đêm. Tôi không dám nằm
xuống hay ngủ tiếp đi, tôi chỉ ngồi đó im lặng. Tôi không thể buồn ngủ, dù tôi rất
muốn, bởi tôi đang sợ hãi. Đúng, tôi đang sợ. Tôi cứ ngồi như vậy suốt đêm.
Giờ ai có gan tập như vậy không? Cứ đến đó ngồi thử rồi biết. Khi đã đến
mức như vậy, ai dám đến nghĩa địa để ở ban đêm nữa không? Nhưng nếu bạn
không thực sự làm điều đó thì bạn không thực sự tu tập. Lần này tôi thực sự tu
tập.
Khi trời sáng, tôi cảm giác: ''Ôi, tôi đã sống sót!''. Tôi rất vui mừng, tôi chỉ
muốn thấy ban ngày, không muốn có ban đêm. Tôi muốn xóa sạch ban đêm, chỉ
còn lại ban ngày. Tôi cảm thấy tốt đẹp, tôi còn sống. Tôi nghĩ ra: ''Ồ, rốt cuộc
chẳng có gì, chỉ có nỗi sợ của chính tôi mà thôi''.
Sau khi đi khất thực và ăn bữa cơm, tôi cảm thấy tốt đẹp, nắng lên tôi cảm
thấy ấm áp và dễ chịu. Tôi nằm nghỉ và bước đi. Tôi nghĩ tối nay mình sẽ có một
buổi thiền tốt đẹp và tĩnh lặng, bởi tôi đã làm được nó suốt đêm qua. Chắc không
còn gì để sợ hơn tối qua nữa''.
Rồi đến chiều, các bạn biết chuyện gì không? Một cái xác nữa đến, lần này
là một cái xác to. [Xác chết đêm đầu là của một đưa trẻ]. Giờ họ mang xác đến và
thiêu ngay sát bên chỗ của tôi, ngay trước cái mùng. Lần này ghê hơn tối qua.
https://thuviensach.vn
''Ồ cũng tốt, đem xác đến đốt ngay đây càng giúp cho việc tu tập của tôi'', tôi nghĩ vậy.
Nhưng cũng như hôm qua, tôi không bước ra tụng niệm gì cả, tôi đợi cho họ
ra về, tôi đến ngồi nhìn chỗ xác thiêu.
Xác cứ cháy, còn tôi ngồi đó nhìn suốt đêm. Tôi không thể nói lúc đó ra sao.
Không thể tả bằng lời. Không thể chuyển tải nỗi sợ hãi của tôi lúc đó. Trong cái
chết trong đêm, bạn nhớ nghen. Ngọn lửa từ chỗ xác thiêu phóng ra màu đỏ, màu
xanh và ngọn lửa cứ lốp bốp cháy nhẹ nhàng. Tôi muốn đi thiền, nhưng khó mà
di chuyển được thân mình. Cuối cùng tôi chui vô mùng. Mùi tanh hắc ra từ thịt
xương đang cháy cứ tỏa khắp suốt đêm. Và trước khi chuyện gì xảy ra... khi ngọn
lửa vẫn lốp bốp cháy, tôi quay lưng lại với nó.
Tôi không còn nhớ phải ngủ, tôi thậm chí không thể nghĩ đến chuyện đó,
mắt tôi nhắm nghiền với sự sợ hãi. Chẳng có ai để tôi hướng mặt sang, chỉ có một
mình tôi. Tôi phải dựa vào chính mình. Tôi không thể nghĩ mình phải đi đến đâu,
chẳng biết đi đâu giữ đêm tối mịt mùng như vậy.
''Thôi, cư ngồi và chết ở đây cũng được. Ta sẽ không rời khỏi chỗ này''.
Ở đây đang nói về cái tâm bình thường, bạn có muốn làm điều này không?
Bạn có muốn đến ở trong tình huống đó không? Nếu bạn lý giải này nọ thì chắc
chắn bạn sẽ không bao giờ đến ở chỗ đó. Ai mà muốn như vậy phải không? Nếu
ta không có niềm tin mạnh mẽ vào giáo lý của Đức Phật thì ta chẳng bao giờ đi.
Lúc đó đã 10 giờ tối, tôi vẫn còn ngồi quay lưng lại đống lửa xác chết. Tôi
không biết chuyện gì, nhưng rõ ràng có tiếng động từ trong đóng lửa sau lưng tôi.
Có phải cái hòm bị cháy sập không? Hay có con chó nào đang đánh hơi đến chỗ
thịt cháy? Ui da, nhưng không, tiếng giống như tiếng chân của một con trâu.
''Ồ, không sao, mặc kệ...''
Nhưng rồi tiếng bước chân gần tới chỗ tôi, giống như bước chân người!
Nó đang bước sát tới lưng tôi, nặng như tiếng chân trâu, và còn nữa... tiếng
lá khô bị nghiền bên dưới bước chân, nghe như nó đang bước vòng ra phía trước
mặt tôi. Rồi, tôi sắp hứng nhận chuyện tồi tệ nhất, còn biết chạy đằng nào nữa?
Nhưng tiếng bước chân không bước thẳng vào tôi, nó rảo vòng quanh trước mặt
https://thuviensach.vn
tôi và bỏ đi về hướng chỗ chú điệu. Rồi tất cả im lặng. Tôi không biết đó là gì, nhưng nỗi sợ khiến tôi nghĩ đủ thứ kiểu, đoán mò đủ thứ khả năng đó là gì.
Rồi khoảng nửa tiếng sau, tôi đoán vậy, tiếng chân đó quay trở lại phía tôi từ
phía chỗ chú điệu. Giống như tiếng chân người! Nó tiến thẳng đến tôi, lần này thì
thẳng đến, tôi như sắp bỏ chạy! Tôi vẫn nhắm mắt lại, nhắm cứng, không để hé ra
chút nào.
''Ta sẽ chết với hai mắt nhắm cứng ngắt''.
Nó tiến lại gần, lại gần đến khi nó đứng trồng trước mặt tôi và đứng yên
phăng phắt ngay đó. Tôi cảm giác như nó đang đứng đưa hai cánh tay bị đang
cháy tới trước hai mắt tôi đang nhắm cứng. Ui cha ơi! Đúng là nó rồi! Tôi giục tất
cả mọi thứ và bỏ chạy. Không còn Phật, Pháp, Tăng gì gì ở đây nữa. Tôi mất vía,
mất tất cả, chỉ còn nỗi khiếp sợ trong tôi, từ chân đến đầu. Ý nghĩ của tôi chẳng
có gì ngoài sự sợ hãi. Từ ngày cha mẹ sinh ra đến giờ tôi chưa bao giờ nếm trải
sự sợ hãi khiếp đảm đến như vậy. Phật và Pháp đều biến mất hết, tôi chẳng còn
biết mình đang ở đâu. Chỉ có nỗi sợ kinh hãi đang tống mạnh lên lồng ngực đến
mức trống ngực tôi căng cứng đơ như mặt trống da.
''Thôi, dọt cho lẹ, bỏ của chạy lấy người, không tu không hành gì nữa'', tôi
nghĩ mình phải chạy ngay.
Tôi ngồi mà thân như đang hổng khỏi mặt đất, chỉ biết ngồi chờ coi chuyện
gì sắp xảy ra. Nỗi sợ ngập cứng trong thân tôi, như nước lạnh ngắt đổ ngập đầy
trong bình. Nếu đổ thêm nữa, nước sẽ trào ra ngay. Nỗi sợ của tôi cũng đang ngập
đến đỉnh và bắt đầu bung tràn.
''Nhưng ngươi đang sợ cái gì?'', một giọng nói trong tôi hỏi.
''Ta sợ chết chứ sợ gì'', một giọng khác trả lời.
''Vậy à, cái 'chết' ở đâu ra vậy? Tại sao phải kinh hoàng mất vía hết vậy?
Nhìn vào chỗ cái chết. Cái chết ở chỗ nào?''
''Là sao, thì cái chết đang ở trong ta chứ ở đâu!''
''Nếu cái chết đang ở trong ngươi, vậy ngươi chạy thoát sao được khỏi nó
mà chạy? Nếu chạy cũng chết, nếu ngồi lại cũng chết. Dù có chạy đi đâu cái chết
cũng nằm bên trong ngươi, nên có chạy đằng trời cũng vậy thôi. Dù có sợ hãi hay
không thì cũng chết thôi, đâu có chỗ nào chạy thoát khỏi cái chết''.
https://thuviensach.vn
Ngay sau khi nghĩ như vậy, sự nhận thức của tôi thay đổi ngay. Nỗi sợ tự
nhiên biến mất dễ như trở bàn tay. Điều đó thật đáng ngạc nhiên. Sợ hãi ngập đến
kinh hoàng như vậy mà giờ nó biến mất dễ dàng như vậy! Sự vô-sợ bắt đầu khởi
sinh thay thế cho sự sợ-hãi. Nó khởi lên cao hơn và cao hơn nữa trong tâm tôi
cho đến khi tôi cảm thấy mình nhẹ nhõm như đang ở trên mây.
Ngay sau khi tôi vượt qua sự sợ hãi, mưa bắt đầu trút xuống. Tôi chẳng biết
trời mưa kiểu gì lúc đó, gió thổi rất mạnh. Nhưng tôi đã không còn sợ chết nữa.
Tôi cũng không sợ những cây cành ngã đè xuống tôi. Tôi chẳng để tâm gì đến nó.
Mưa đổ xuống như thác, đổ xuống ào ào. Khi mưa ngưng, tất cả mọi thứ đều ướt
sũng, ướt nhẹp.
Tôi vẫn ngồi đó bất động.
Rồi tôi làm gì tiếp trong khi người ướt nhẹp? Tôi khóc! Nước mắt chảy dài
xuống hai má. Tôi khóc và tự mình nghĩ rằng: ''Tại sao tôi lại ngồi ở đây như một
đứa mồ côi đơn độc, như kẻ bị bỏ rơi, ướt sũng dưới mưa như một kẻ không có
gì, như một kẻ bị lưu đày như vậy?''
Tôi cũng nghĩ thêm, tất cả những người đang ngồi thoải mái ở nhà đâu nghĩ
rằng có một thầy tu đang dầm mình ngồi dưới mưa bão trong đêm tối như vầy, và
họ không biết ổng ngồi vậy để làm chi? Nghĩ như vậy tôi cảm thấy tủi thân cho
mình, và nước mắt lại trào dâng chảy xuống.
''Nước mắt là không tốt, cứ để chúng chảy hết đi''. Đó, tôi tập tu ở nghĩa địa
như vậy đó.
Giờ tôi không biết phải tả lại mọi sự diễn ra tiếp theo ra sao. Tôi chỉ biết
ngồi... và ngồi và lắng nghe. Sau khi đã vượt qua nỗi sợ hãi, giờ tôi cứ ngồi quan
sát tất cả mọi thứ khởi sinh trong tôi, nhiều thứ khởi sinh tôi có thể biết rõ chúng,
nhưng không thể miêu tả được chúng. Và tôi nghĩ đến lời của Phật... paccattam
veditabbo viññūhi141-- '' Người có trí tự mình chứng ngộ''.
Đó là chuyện tôi ngồi chịu đựng suốt đêm dưới trời mưa... ước gì có ai
(ngoài chú điệu kia) cũng ngồi trải nghiệm với tôi? Chỉ có tôi mới biết tình cảnh
đó thiệt là ra sao. Không còn sợ gì nữa, nỗi sợ hãi đã biến mất. Ai chứng kiến như
vậy? Những người ở nhà không thể biết được điều này, chỉ có người ngồi đó mới
tự biết được. Đó là trải nghiệm riêng của cá nhân. Ngay cả khi tôi kể lại cho người khác nghe, họ cũng chẳng thể nào biết thực sự đó là gì- đó là kinh nghiệm
https://thuviensach.vn
bạn phải tự mình trải nghiệm thì mới thực sự biết. Lúc đó, tôi càng quán xét và chánh niệm thì sự trải nghiệm đó càng rõ rệt hơn. Tôi càng trở thành mạnh mẽ
hơn, niềm tin của tôi càng vững chắc hơn cho đến khi trời sáng.
Khi tôi mở mắt ra lúc bình minh, mọi thứ đều màu vàng. Tôi mắc tiểu cả
đêm nhưng cảm giác đó bị áp chặn bởi cảm giác sợ hãi và những cảm giác sau
đó. Khi tôi đứng dậy tôi nhìn xung quanh thấy toàn một màu vàng, vàng như ánh
sáng đầu tiên trong một ngày mới. Và khi tôi đi tiểu, tôi thấy máu trong nước tiểu!
''Ê này, ruột tôi bị rách bên trong hay sao đó? Tôi hơi thấy ghê, có thể ruột
đã bể ở bên trong nên mới vậy có máu như vậy''.
''Sao? Nếu ruột bị bể, vậy ai còn ngồi đó được mà than trách?'', một giọng
nói trong tôi nói ngay. ''Nếu ruột có đổ, phải chết thì cứ chết. Ta chỉ biết ngồi đó,
không làm điều gì có hại cả. Nếu ruột đổ ra thì cứ đổ'', cái giọng đó tiếp tục nói.
Tâm tôi như thể đang tranh biện với chính nó vậy. Một giọng nói khác bên
cạnh lại nói: ''Ê, chuyện này khá nguy hiểm đó!''. Giọng nói khác thì đối lại, thách
thức và phủ đầu cái giọng kia ngay.
Nước tiểu có máu, đi tiểu ra máu luôn.
''Ừm, ta tìm thuốc thang ở đâu đây?''
''Ta chẳng quan tâm gì đến mấy thứ đó. Một thầy tu không thể đi chặt củi để
đổi lấy thuốc. Nếu chết thì chết, có gì đâu. Có gì đâu phải lo hay phải làm gì?
Nếu đang tu bị chết thì ta sẵn sàng, chết vì tu thì sẵn sàng. Nếu chết khi đang làm
chuyện gì bất thiện thì mới không tốt không lành gì cả, chết khi đang tu thì ta sẵn
lòng''.
Đừng chạy theo những trạng thái của mình. Hãy huấn luyện chính mình.
Việc tu tập có thể làm gian nan cuộc đời của bạn... Bạn có thể khóc hai, ba, hay
nhiều lần. Đúng vậy, tu tập là vậy. Nếu bạn thấy buồn ngủ và muốn nằm xuống
ngủ, đừng để nó ngủ. Hãy làm cho sự buồn ngủ biến mất trước khi nằm xuống.
Hãy nhìn tất cả các bạn, các bạn vẫn chưa biết cách tu kia mà.
Giờ nói với các thầy như vầy. Đôi khi các thầy trở về chùa sau một vòng đi
khất thực và đang ngồi quán niệm về thức ăn trước khi ăn, nhưng ngay lúc đó các
thầy không thể lắng tâm xuống, ngay lúc ăn mà tâm như con chó dại. Chảy nước
https://thuviensach.vn
miếng, các thầy đói quá. Đôi lúc không kịp chánh niệm gì về thức ăn, chỉ nhào vô ăn thôi. Đó là tai họa rồi. Nếu tâm chúng ta không chịu lắng xuống và không chịu
kiên nhẫn thì đừng ăn, đẩy bình bát ra chỗ khác. Huấn luyện bản thân, rèn luyện
chính mình, đó mới là tu tập. Đừng cứ chạy theo cái tâm. Đẩy bình bát ra xa, đứng dậy, đừng cho nó ăn. Nếu nó cứ muốn chụp ăn và hành vi như một kẻ cứng
đầu thì đừng cho nó ăn. Cứ làm vậy, nước miếng sẽ hết chảy. Nếu tâm tính ô nhiễm biết được nếu nó ‘cương’ thì cũng chẳng được ăn, vậy thì nó mới ‘sợ’. Từ
ngày mai nó sẽ không dám ‘quậy’ lên như vậy nữa, nó sẽ sợ nếu quậy lên thì sẽ
chẳng được ăn. Hãy thử làm thiệt như vậy, nếu giờ các thầy vẫn chưa tin tôi. Làm
vậy sẽ trị được nó, rồi các thầy sẽ tin tôi.
Người ta không tin vào việc tu tập, nên họ cũng chẳng thực sự tu tập gì cả.
Họ cứ sợ nếu để đói họ sẽ bị chết đói. Nếu bạn không thử tu tập như vậy thì bạn
sẽ chẳng bao giờ biết kết quả. Hầu hết chúng ta đều không dám làm như vậy, không dám thử làm thiệt như vậy, chúng ta cứ ngại ngại gì đó.
Khi nói đến chuyện ăn uống và những thứ khoái cảm, tôi cũng đã chịu đựng
một thời gian dài, giờ tôi đã biết chúng là như thế nào. Đó cũng chỉ là chuyện
nhỏ. Nhưng việc tu tập không phải là chuyện dễ tập dễ làm.
Hãy xem xét: Điều gì là quan trọng nhất? Không có gì hệ trọng hơn cái chết.
Chết là điều đáng quan trọng nhất trên đời. Xem xét, suy xét, thực hành, điều tra,
tìm hiểu... Nếu không có quần áo mặc ta không chết. Nếu không có kẹo ngọt để
ăn, không thuốc lá ngon để hút, ta không chết. Nhưng nếu ta không có cơm và
nước, có thể ta chết. Tôi thấy chỉ có hai thứ là cơm và nước là quan trọng. Bạn
cần có cơm và nước để nuôi lấy thân. Do vậy, tôi không quan tâm những thứ
khác nữa, tôi luôn thấy vui lòng với những được cho. Khi nào còn có cơm ăn và
nước uống là còn tu, chỉ được vậy là tôi vui lòng.
Chỉ cơm và nước có đủ cho bạn không? Tất cả mấy thứ thứ khác đều là phụ,
dù có được chúng hay không cũng không phải vấn đề, thứ quan trọng nhất là cơm
và nước.
''Ta có thể sống còn như vậy được lâu không?'', tôi tự hỏi. ''Được vậy là đủ
để sống lâu rồi, cơm thì đi khất thực một vòng chí ít cũng có được cơm, mỗi nhà
nhường một miếng là mình có phần cơm để ăn. Còn nước thì có khắp nơi. Chỉ
cần hai thứ này là đủ rồi....''. Hồi nào giờ tôi có bao giờ nhắm đến sự sống dư giả
sung sướng nào đâu.
https://thuviensach.vn
Về phần tu tập, thường thì đúng và sai cùng tồn tại. Các thầy phải thực sự
dám làm, dám tu tập. Nếu các thầy chưa từng đến ngồi ở nghĩa địa, vậy hãy cố
luyện tập mình để đến đó tu thử. Nếu lúc đầu chưa dám đến ban đêm thì đến đó
ban ngày. Cứ luyện tập rồi sau này đến đó vào lúc chạng vạng và ở đó qua đêm.
Rồi các sẽ nhìn thấy hiệu quả của sự tu tập đó, rồi các thầy sẽ hiểu.
Tâm này đã ngu mờ vô minh trong bao nhiêu kiếp rồi, bao nhiêu ta cũng
chẳng biết. Những gì chúng ta không thích không muốn thì chúng ta né tránh, chúng ta sợ sệt. Nhưng miệng thì cứ đi nói rằng ta đang tu hành. Đó không phải
gọi là ''tu''. Nếu tu thiệt thì bạn có thể liều mạng sống của mình. Nếu bạn đã quyết
tâm tu tập vậy tại sao còn lo nghĩ đến những thứ nhỏ nhặt?.. Nào là: ''Tôi chỉ
được chút này, thầy được nhiều hơn tôi'', ''Tôi chỉ có ba bộ y và đôi dép cũ, thầy
được cúng dường nhiều y đẹp và có mấy đôi xăng-đan tốt quá'', ''Cốc của thầy
mới tráng nền, sạch hơn cốc của tôi'', ''Huynh cãi với tôi nên tôi phải cãi với huynh''...Còn tôi, tôi chẳng hề có những ý nghĩ đó, bởi tôi không tìm kiếm những
thứ đó. Ai làm chuyện gì là việc của họ. Dù tôi có đến tu ở chùa khác, tôi cũng
không liên quan đến những thứ đó. Dù ai tu nhiều tu ít, tu thấp tu cao, tôi cũng
không quan tâm, tôi chỉ lo tu cho bản thân mình còn chưa xong đây. Và tôi thì
dám tu, và nhờ đó sự tu tập mới làm khởi sinh sự hiểu biết thâm sâu và trí tuệ
minh sát.
Nếu sự tu tập của các thầy chạm đến được điểm này thì coi như các thầy
đang thực sự tu. Đến lúc đó thì các thầy se tự động tu ngày, tu đêm, miên mật và
đều đặn. Các thày thấy đó: đêm đến, tôi ngồi thiền, sau đó tôi đi thiền, cứ đổi thư
thế thiền qua lại như vậy, ít nhất hai ba lượt như vậy trong một đêm. Đi thiền, rồi
ngồi thiền, rồi lại đi thiền nữa... tôi chẳng bao giờ chán, tôi thích việc thiền tập.
Nhiều lúc trời mưa, tôi nghĩ đến thời nhỏ đi làm ruộng. Suốt ngày dầm mưa,
quần của tôi vẫn còn ướt nhẹp đến sáng hôm sau thức dậy, nhưng tôi phải mặc lại
nó. Rồi tôi xuống chuồng trâu lùa chúng ra khỏi chuồng để ra đồng. Chuồng trâu
đầy cứt trâu ướt nhẹp, mình mẩy chúng dính toàn cứt, chúng đứng dạy quẫy đuôi,
cứt trâu bay tung tóe dính đầy mặt tôi. Chân tôi dầm mưa hôm trước giờ vẫn còn
đau nhức. Tôi tủi thân nghĩ rằng: ''Sao cuộc đời này khổ quá vậy?''. Nên bây giờ
khi đi thiền...trời mưa chút xíu thì đối với tôi có gì là khổ sở gì đâu? Nghĩ như
vậy tôi càng thấy vui lòng để tu tập.
https://thuviensach.vn
Nếu sự tu tập đã nhập vào dòng (thánh đạo) thì lúc đó chẳng còn gì để so với nó nữa. Người tu lúc đó không còn sự khổ nào nữa, và niềm hạnh phúc lúc đó
cũng không gì sánh bằng. Không còn sự nhiệt tâm nào có thể sánh được và cũng
không còn sự lười biếng nào để sánh nữa. Người tu hành đang ở trên đỉnh cao
của sự tu tập Giáo Pháp. Do vậy tôi mới nói rằng, nếu ai bạn thực sự tu thiệt thì
sẽ có cảnh giới đó để bạn nhìn thấy.
Nhưng không may là hầu hết chúng ta chỉ hay nói bàn về sự tu tập, chứ
chẳng mấy ai tu thành hay tu được đến kết quả. Việc tu tập của chúng ta cũng
giống như một người có mái nhà bị dột một bên, ông ta nằm ngủ một bên. Khi
trời nắng lên, ông ta lăn qua bên kia và nghĩ: ''Biết chừng nào ta có ngôi nhà đẹp
như người ta?''. Khi mái dột hết các bên, ông chỉ biết đứng dậy và bỏ đi. Đây không phải là cách đúng đắn, đó chỉ là cách tạm bợ và vô trách nhiệm, nhưng hầu
hết chúng ta đều tu tạm bợ, tu vá tu chấp, theo kiểu như vậy. (Chỉ tu theo kiểu
chống chế, tu cho có tu rồi từ từ tính sau).
Tâm này là của chúng ta, những ô nhiễm này... nếu chúng ta cứ chạy theo
chúng thì chúng sẽ gây rắc rối phiền não cho ta. Chúng ta càng chạy theo chúng,
sự tu tập của chúng ta sẽ càng xuống dốc suy thoái. Nếu tu thiệt sự, nhiều lúc chúng ta sẽ thấy mình ngạc nhiên vì sự nhiệt tâm tu tập đó. Dù ai tu hay không, ta
không cần để ý, chỉ cần để ý tu tập cho mình một cách đều đặn chuyên cần. Ai
đến ai đi không phải là vấn đề của mình, mình cứ lo tu tập cho mình. Các thầy
phải nhìn vào chính mình thì sự tu tập đó mới được gọi là ''tu''. Khi các thầy tu
tập thiệt sự lúc đó sẽ không còn sự xung khắc nào trong tâm, chỉ còn lại Giáo
Pháp.
Khi chúng ta còn vụng về, vẫn còn nhiều thiếu sót, đó là lúc chúng ta phải
áp dụng vào tu tập bản thân. Nếu chưa tu sửa xong chỗ nào thì đừng bỏ ngang nó;
nếu chưa tu sửa xong chỗ nào, thì chỗ đó vẫn còn. Nhưng sau khi tu sửa xong chỗ
này, thường ta lại dính vào chỗ khác; do vậy phải kiên trì tu sửa cho đến khi ta xử
lý xong nó, đừng bỏ ngang. Đừng bao giờ hài lòng trước khi nó đã được tu sửa.
Đặt hết sự chú tâm vào chỗ đó. Khi đang ngồi, đang đi, đang đứng hay đang nằm,
chú tâm vào chỗ tu đó.
Cũng giống như một nông dân chưa làm xong việc đồng án của ông. Mỗi
năm ông đều trồng lúa, nhưng năm nay đến giờ vẫn chưa trồng xong, vậy nên
tâm trí ông cứ canh cánh về việc đó, ông chưa thể yên tâm nghỉ ngơi. Ngay cả khi
https://thuviensach.vn
ngồi với bạn bè, ông cũng lo lo về công việc chưa làm xong. Cũng giống như một bà mẹ đang để con trên gác và xuống dưới nhà cho gà ăn: tâm trí lúc nào cũng
canh cánh nghĩ đến đứa con nhỏ trên gác, cứ lo nó bò nó lăn rồi bị rớt xuống đất.
Ngay cả khi người mẹ đang làm việc khác, đầu óc vẫn luôn nghĩ về đứa bé, vì bà
không thể yên tâm. Tất cả những người mẹ khi nấu ăn hay làm nội trợ, tâm trí họ
đều hướng về đứa con đang nằm ngủ trong nôi hay trên võng; tình mẹ chánh
niệm về con cái một cách tuyệt vời trọn vẹn như vậy đó.
Tương tự đối với việc tu tập của chúng ta—chúng ta không thể quên việc tu.
Dù có đang làm những việc khác, chúng ta vẫn nghĩ đến việc tu tập, nó đã thường
trực trong tâm trí chúng ta, cả ngày lẫn đêm. Phải như vậy mới được, nếu chúng
ta thực sự muốn tu tiến.
Lúc đầu, các thầy phải nhờ các sư thầy chỉ dạy và hướng dẫn. Khi các thầy
đã hiểu được lời thầy thì thực tập theo lời dạy đó. Khi thầy hướng dẫn, bạn nên
làm đúng theo sự hướng dẫn của thầy. Đến khi nào ta thấy ta đã hiểu và có thể tự
tu tập thì ta cứ tự tu tập. Hễ khi có sự xao lãng hay có các tâm tính bất thiện khởi
lên, phải tự dạy chính mình. Tự mình thực tập cho chính mình. Tâm là cái người-
biết, là người chứng-kiến. Tâm tự nó biết nó nếu bạn vẫn còn ngu mờ nhiều hay
ngu mờ ít. Khi nào thấy bị lỗi sai chỗ nào, phải cố gắng tập trung tu tập ngay chỗ
đó, dùng chính bản thân mình tu sửa ngay đó.
Tu là như vậy đó. Việc tu giống như điên khùng, thậm chí có thể nói ta
giống như điên khùng. Khi ta tu, ta giống như điên khùng, ta ''đảo ngược'' mọi
thứ trước kia. Ta phá bỏ những nhận thức trước kia, ta điều chỉnh lại những nhận
thức đó của mình. Nếu ta không điều chỉnh lại nhận thức thì sẽ luôn đi đến rắc
rối, nếu vậy thì ta cũng tan tác trôi lạc như trước đây mà thôi.
Có rất nhiều sự khó khổ trong tu tập, nhưng nếu ta không hiểu biết về sự khó
khổ của mình thì ta chưa hiểu biết Sự Thật về Khổ [Khổ Đế]. Để hiểu biết về
khổ, để diệt trừ khổ, trước tiên ta cần phải đối đầu với nó. Khổ, khổ... Phật đã dạy
về sự khổ: sự khổ của sinh, sự khổ của già, sự khổ của bệnh... nếu ta không muốn
nếm trải khổ thì chúng ta không thể nhìn thấy khổ. Nếu không nhìn thấy khổ thì
chúng ta không hiểu biết về khổ. Nếu không hiểu biết về khổ, thì chúng ta không
thể trừ diệt khổ.
Thời bây giờ không ai muốn nhìn thấy khổ, họ chẳng muốn nếm trải sự khổ.
Nếu họ bị khổ chỗ này, họ chạy sang chỗ khác. Các bạn thấy không? Họ cứ lo
https://thuviensach.vn
trốn chạy, họ cứ kéo lê sự khó khổ của mình từ nơi này đến nơi khác, nhưng họ
chẳng bao giờ trừ bỏ được khổ. Họ không biết suy xét, không biết quán xét, không biết điều tra tìm hiểu. Khi họ cảm thấy khổ ở đây, họ chạy đến chỗ khác;
rồi đến đó cũng thấy khổ, họ lại chạy về đây. Họ chỉ lo trốn chạy khỏi khổ về mặt
thân xác. Khi nào ta còn ngu si thì dù có đi đến đâu ta cũng gặp khó khổ. Dù bạn
có bắt máy bay bay đi thật xa, khổ vẫn đi theo bạn đến đó. Dù bạn có lặn sâu đến
cỡ nào, khổ cũng lặn sâu theo bạn, bởi lẽ khổ nó nằm bên trong chúng ta. Nhưng
chúng ta không biết vậy. Nếu nó đã nằm bên trong ta thì làm sao ta trốn chạy khỏi
nó cho được?
Người ta bị khổ một nơi, liền chạy đến nơi khác. Đến nơi đó khi thấy có khổ
khởi lên, họ lại chạy đi nơi khác nữa. Họ cứ nghĩ họ chạy thoát khỏi khổ, nhưng
thực ra khổ luôn theo dính họ. Họ cứ mang khổ đi chỗ này chỗ nọ mà họ không
biết. Nếu chúng ta không biết nguyên nhân của khổ thì chúng ta không thể nào
chấm dứt khổ được, cũng không có cách nào trốn chạy khỏi nó.
Chúng ta phải nhìn sâu vào chỗ này cho đến khi ta vượt qua nghi ngờ.
Chúng ta phải dám tu tập. Đừng lơ là tu tập, dù đang ở với đông người hay đang
ở một mình. Ai lười biếng tu thì kệ họ. Còn ai tu nhiều, ngồi thiền nhiều, đi thiền
nhiều... tôi bảo đảm sẽ có kết quả tốt, sẽ đạt tới thánh quả. Nếu bạn thực sự tu
tập một cách đều đặn, dù ai có đến có đi, dù có bất cứ điều gì xảy ra, bạn chỉ cần
một kỳ an cư Mùa Mưa là đã đủ tiến bộ!. Phải tu theo cách như tôi đã nói với các thầy. Lắng nghe lời sư thầy, đừng có nghĩ ngược, đừng cứng đầu. Sư thầy chỉ gì
mình làm theo như vậy. Bạn không cần phải nhúc nhác hay e thẹn việc tu tập, sự
hiểu biết chỉ khởi sinh từ việc tu tập.
Tu là đạo, là patipadā. Patipadā là gì? Là tu đều đặn, tu chuyên cần, ổn định. Đừng tu như kiểu cho có tu. Có người quyết tâm im lặng suốt kỳ an cư-điều đó rất tốt, nhưng bù lại ổng lại bắt đầu lấy viết ra đủ thứ ghi chú... Biết ổng
ghi gì không? ''Ngày mai làm cho tôi ít cơm nắm''. Ổng muốn ăn cơm nắm! Ông
ấy ngừng nói, ông ấy tập im lặng theo hướng dẫn, nhưng bù lại ổng lại viết tùm
lum. Viết kiểu đó tâm còn phân tán nhiều hơn nói nữa. Cứ một phút ổng ghi chú,
phút sau lại ghi nữa, thiệt là hài hước hết chỗ nói!
Tôi chẳng hiểu tại sao ổng quyết tâm không nói, nhưng...lại viết. Ổng chẳng
biết tu là gì hết. (Tu là tu tại cái tâm, không phải tu cái miệng...mà có thể dùng
https://thuviensach.vn
tay. Miệng không nói, nhưng tay cứ húy hoáy viết đủ loại ý nghĩ thì thà nói cho nhanh còn hơn!).
Thực sự, sự tu tập của chúng ta là biết hài lòng với mọi thứ giản đơn, với sự
thiếu ít, và cứ sống tự nhiên. Đừng lo lắng dù bạn đang thấy lười biếng hay nhiệt
tâm. Cũng đừng nói ''Tôi đang nhiệt tâm đây'' hay ''Tôi đang thấy lười biếng đây''.
Hầu hết mọi người chỉ tu khi cảm thấy siêng năng hứng thú, còn khi thấy lười
biếng thì họ bỏ lơ không tu. Đó là cách thường ngày của mọi người. Nhưng đã là
tu sĩ thì không nên làm vậy. Nếu thấy siêng thì tu, khi thấy lười mệt cũng nên tu.
Đừng bận tâm những việc khác, bỏ hết đi, dẹp hết chúng đi, chỉ lo luyện tập bản
thân. Tu ổn định, dù ngày hay đêm, năm này, năm tới, bất cứ lúc nào... đừng chú
tâm đến ý nghĩ hay cảm giác siêng năng hay lười biếng, mệt hay khỏe, đừng bận
tâm trời nắng hay mưa, trời nóng hay lạnh, chỉ cứ tu và tu. Đây được gọi là chánh
đạo ( sammā patipadā)– là sự tu tập đúng đắn.
Một số người thực sự thích dụng công tu tập sáu, bảy ngày liên tục, nhưng
họ không thấy kết quả gì, nên họ chán và bỏ luôn; nên họ chỉ lo dạo chơi, giao
lưu, tán dóc, đủ thứ. Khi nào nghĩ đến sự tu, họ lại nhảy vào tu ‘căng’ một đợt
sáu, bảy ngày liên tục khác, rồi cũng chẳng được gì, rồi lại chán và tiếp tục bỏ
luôn... Cũng giống như cách người ta làm việc. Đầu tiên họ xắn tay áo nhảy vào
coi bộ quyết tâm lắm... rồi đang làm nữa chừng họ bỏ ngang, bỏ đồ nghề và đi về.
Sau đó khi đất cát đã bị đóng cứng, họ quay lại làm một hơi nữa, nhưng rồi lại
chán và bỏ ngang. Cứ dang dở như vậy. Cuối cùng vẫn chưa trồng được loại nào
đê cho quả cho trái.
Làm đất kiểu đó chẳng bao giờ bạn trồng cho ra ngô ra khoai gì hết. Việc tu
tập cũng như vậy. Nếu bạn thấy đường tu này, tức đường đạo ( patipadā) này là
không quan trọng thì bạn không tu được đến đâu hết. Chánh đạo ( sammā
patipadā) là việc quan trọng không thể nghĩ bàn. Phải tu một cách ổn định, đều
đặn. Đừng chạy theo những cảm nhận này nọ. Nếu trạng thái đang xấu hay tốt,
đang buồn hay vui thì sao? Phật chẳng hề bận tâm đến những điều đó đó. Phật
trải nghiệm đủ thứ điều tốt và điều xấu, đủ thứ điều đúng và điều sai. Đó là cách
tu của Phật. Cứ lo nhận lấy những thứ mình thích và kháng cự những thứ mình
không thích thì không phải là tu, đó là tai nạn, đó là dính chấp. Nếu cứ như vậy
thì dù đi đến đâu bạn cũng không thấy thỏa mãn, bất cứ đang ở đâu bạn cũng thấy
khổ.
https://thuviensach.vn
Tu tập kiểu đó cũng giống như mấy Bà-la-môn làm việc hiến tế thần linh.
Tại sao họ làm như vậy? Bởi lẽ họ muốn đổi chác thứ gì đó. Một số đền chùa tu
cho có tu, tu như để đổi lấy phúc đức hay gì gì đó. Họ tu vậy để làm gì? Họ tu để
tìm nơi tái sinh tốt đẹp, để được tái sinh về chỗ ngon lành, để được phúc đức gì gì
đó. Nếu phải vì muốn đắc đạt thứ gì đó thì họ không đi tu đâu, cũng như các Bà-
la-môn muốn đổi chác thứ gì đó từ thần linh nên mới bỏ công bỏ của ra hiến tế
như vậy. Họ làm vậy vì tham muốn, vì dục vọng.
Phật không dạy cách như vậy. Việc tu hành là từ-bỏ, là buông-bỏ, là dừng-
lại, là nhổ-sạch gốc (si, tham, sân). Chứ Phật không dạy chúng ta tu để ‘canh’
mình được tái sinh vào cảnh giới tốt đẹp nào.
Có một vị trưởng lão ban đầu đã từng gia nhập vào chi phái Phật giáo tên là
Mahānikai ở Thái Lan. Nhưng vị này nhận thấy phái đó không nghiêm trang cho
lắm, nên vị ấy bỏ đi qua gia nhập và thọ giới bên chi phái tên là
Dhammayuttika. 142 Rồi vị ấy bắt đầu tu tập. Nhiều lúc vị ấy nhịn ăn mười lăm ngày liền, rồi đến khi ăn lại, vị ấy chỉ ăn toàn lá và cỏ. Vị ấy nghĩ ăn thịt là ác
nghiệp, tốt nhất là ăn lá ăn cỏ.
Sau một thời gian... vị ấy nghĩ rằng: Làm Tỳ kheo là không hay, rất bất tiện
(vì nhiều giới luật). Điều đó gây khó cho kiêng giữ chế độ ăn chay, nếu làm Tỳ
kheo thì khó làm hơn (ví dụ làm Tỳ kheo phải đi khất thực, người ta cho đồ ăn
mặn cũng phải ăn). Vậy nên vị ấy bỏ y và trở thành một người giúp việc chùa
(làm một pa-kow). Sau khi bỏ y, vị Tỳ kheo trở thành một chú giúp việc để có thể
tự ý tự do đi đào củ, đi cắt rau về để ăn chay cho thoải mái. Vị ấy cứ làm như vậy
cho đến lúc vị ấy không còn tu làm sao cho đúng nữa. Vậy là vị ấy bỏ cuộc, bỏ
làm Tỳ kheo, bỏ làm pa-kow, bỏ cuộc tất cả. Giờ tôi chẳng biết vị ấy đang ở đâu.
Có thể đã chết rồi, tôi không biết. Chuyện xảy ra như vậy là do vị ấy không thể
tìm thấy kiểu gì là thích hợp với tâm mình. Vị ấy không nhận ra rằng mình đang
chạy theo những ô nhiễm của mình. Những tâm tính ô nhiễm đã dẫn dắt mình,
nhưng vị ấy không biết.
''Phật có bao giờ bỏ y hoàn tục để trở thành chú điệu hay chú phụ việc trong
chùa ( pa-kow) hay không? Phật tu cách gì? Phật đã làm những gì?''. Vị ấy chẳng
suy xét về điều này. Phật có đi ăn lá ăn cỏ như bò vậy không? Thì ai muốn thì cứ
làm, nếu đó là điều mình muốn, nhưng đừng chỉ trích người khác. Bất cứ chuẩn
mực nào mình thấy phù hợp với mình thì cứ tu theo nó. ''Đừng đẽo gọt cho cố,
https://thuviensach.vn
cuối cùng bạn chẳng làm được cái cán dao nào đẹp đâu''. 143 Bạn sẽ chẳng đạt được gì và cuối cùng cũng bỏ cuộc mà thôi.
Nhiều người cứ như vậy. Khi nào đến lúc đi thiền, họ cố tập đi mười lăm
ngày liền. Họ thậm chí bỏ ăn luôn, chỉ lo đi thiền. Khi đi đã xong, họ lăn ra ngủ.
Họ chẳng bao giờ suy xét trước khi thực hành điều gì. Cuối cùng, kiểu tu nào cũng chẳng thích hợp. Làm tu sĩ cũng chẳng hợp, làm cư sĩ hay pa-kow cũng không hợp... rốt cuộc họ chẳng tu được gì.
Những người như vậy chẳng biết tu là gì, họ không nhìn vào những lý do tu
tập, họ không hiểu lý tu hành là chỗ nào. Hãy suy xét về cách mình sắp sửa áp
dụng để tu. Người xưa dạy sự tu tập là để giục-bỏ. Tâm thì muốn thương muốn
ghét người này người nọ... những tâm tính đó luôn khởi sinh, nhưng đừng coi chúng là thực hay là cái ‘gì’ cả. Vậy chúng ta tu tập để làm gì? Đơn giản là để
chúng ta từ bỏ tất cả mọi thứ đó. Ngay cả khi bạn có đạt được sự bình an, cứ giục
bỏ sự bình an đó, (đừng quan trọng nó là gì cả, bởi trước sau gì nó cũng thay đổi
thôi mà). Nếu sự hiểu biết (tri kiến) nào có khởi sinh, ta giục bỏ sự hiểu biết đó,
(đừng ôm giữ nó như cái gì quý giá). Nếu biết thì ta biết, nhưng nếu cứ lấy sự
biết đó là ‘của ta’, thì bạn sẽ nghĩ bạn biết thứ gì đó. Rồi bạn lại nghĩ mình biết
hơn người khác, mình ngon hơn họ, (ngay đây lại dính vào bẫy ‘cái ta’). Rồi bạn
sẽ không sống được ở đâu, ở đâu bạn sống cũng gặp khó khổ, khó chịu. Nếu bạn
tu sai đường thì cũng như không tu gì cả.
Tu theo khả năng của mình. Các thầy ngủ nhiều không? Vậy hãy cố kiềm
chế bớt lại. Các thầy có ăn nhiều không? Vậy hãy cố ăn ít lại. Cần tu bao nhiêu
cứ tu bấy nhiêu, lấy giới, định, tuệ ( sīla, samādhi, paññā) như đã học làm căn bản tu tập. Rồi cũng nên tu giữ 13 giới kiêng khổ đầu-đà ( dhutanga). Những điều kiêng cữ trong đó là để đào sâu vào các tính ô nhiễm của chúng ta. Để nhổ tận
gốc những ô nhiễm, chúng cần nên tu luôn 13 giới kiêng khổ đó để triệt để tiêu
diệt cái gốc tham ăn, tham ngủ, và phóng dật của mình. 144
Việc tu giữ theo các giới cấm dhutanga là thực sự rất hữu ích. Nhiều người
không tiêu diệt nỗi các ô nhiễm bằng các giới luật căn bản ( sıla) và định lực ( samādhi) của mình, nên họ cần phải nhận thêm các điều giới kiêng khổ
dhutanga này để tu tập thì mới tiêu diệt nỗi những ô nhiễm đó. Việc tu tập theo
các giới kiêng khổ đó, còn gọi là giới hạnh Đầu-đà (HV), có thể giúp cắt bỏ nhiều
thứ ô nhiễm trong tâm. Ví dụ, giới ‘sống dưới gốc cây’... Sống dưới gốc cây thì
https://thuviensach.vn
không trái với giới luật chung. Nhưng nếu bạn quyết định tu tập giới kiêng khổ
dhutanga thì phải tập sống trong nghĩa địa; nếu bạn không làm thì điều đó là sai.
Hãy thử tu ở nghĩa địa rồi coi. Sống nơi nghĩa địa thì ra sao? Có giống như sống
chung với một nhóm tu tập không?
Dhutanga: có thể được diễn dịch là: '' những điều tu tập rất khó làm''. Đây là các giới tu tập của các bậc Thánh Nhân. Ai muốn tu để trở thành thánh nhân thì
hãy nhận lấy những giới cấm khổ hạnh này để tu tập, để có thể cắt đứt nhanh những ô nhiễm trong tâm. Rất khó tuân giữ 13 giới kiêng khổ này, và cũng rất
khó tìm thấy ai cam kết thực hành tốt những giới cấm đó, bởi những giới đó là
siết chặt, là đi ngược lại những ý muốn và tham muốn của chúng ta.
Chẳng hạn như y phục, họ bắt phải giới hạn chỉ được có ba bộ y; ăn thì chỉ
ăn từ trong bình bát khất thực; phải luôn luôn đi khất thực thức ăn; chỉ được ăn
những thứ xin được khi đi khất thực, nếu có ai mang thức ăn đến cúng dường sau
đó thì không được nhận để ăn...vân vân.
Điều thứ ba vừa nói trên mới đáng nói thêm: nếu sống tu ở miền trung Thái
Lan thì dễ, vì ở đó thức ăn có đầy đủ, các thí chủ luôn dâng nhiều thứ thức ăn vào
bình bát của Tỳ kheo, cho nên có thể luôn có đủ các thức ăn dinh dưỡng căn bản.
Nhưng nếu bạn lên tu ở miền đông bắc Thái Lan này, việc tu theo 13 hạnh Đầu-
đà thì sẽ khác—bởi ở đây bạn chỉ nhận được toàn cơm trắng! (Nhận toàn cơm
trắng phải ăn cơm trắng, dù ở chùa có Phật tử khác cúng nhiều thức ăn khác bạn
cũng không được ăn, giới Đầu-đà không cho phép điều đó). Những vùng quanh
đây có truyền thống chỉ cúng dường cơm trắng cho tăng đi khất thực. Ở miền Trung gần thủ đô thì họ cho cơm trắng và nhiều loại thức ăn khác, còn ở đây chỉ
có vậy. Nên việc tu theo giới khổ hạnh Đầu-đà ở vùng này thì đúng thực sự khổ-
hạnh theo nghĩ của nó. Bạn chỉ được ăn cơm trắng, bất cứ thứ gì được mang đến
sau đó bạn không được ăn. Rồi phải ăn một lần (duy nhất) trong ngày, ăn trong
một lần ngồi xuống (không ngồi lên đứng xuống trong một lần ăn), ăn trực tiếp từ
trong bình bát khất thực (không sang ra chén dĩa, không được lấy thêm muối, thêm tương từ chỗ khác)—khi nào ăn xong đứng dậy là coi như xong một ngày,
không được ăn bất cứ thứ gì nữa trong ngày đó.
Những cách thực hành đó nằm trong những giới khổ hạnh dhutanga. Giờ thì
mấy ai chịu tu theo những hạnh này? Thời bây giờ ít thấy ai chịu cam kết tu theo
13 giới kiêng khổ đó, bởi những giới cấm đó quá khó- nhưng, nhưng chính vì vậy
https://thuviensach.vn
mà chúng rất hữu ích và hiệu quả nhanh cho việc thuần trị cái tâm đầy tham dục của chúng ta.
Cái người ta gọi là tu thời bây giờ thực ra không phải là tu. Nếu tu thiệt thì
việc tu không phải là dễ. Hầu hết chẳng ai dám tu thiệt, họ chẳng dám làm những
điều ngược lại với thói tâm thói tính của mình. Họ không muốn làm những điều
đi ngược lại với những cảm nhận của mình. Họ không muốn chống lại những ô
nhiễm của mình, họ không muốn đào sâu vào chúng, họ không muốn diệt trừ
chúng.
Trong việc tu tập của chúng ta ở đây, chúng ta đã được dạy là không chạy
theo những trạng thái và cảm nhận của mình. Hãy nghĩ coi: chúng ta đã bị lừa
đảo trong vô số kiếp để tin rằng cái tâm là tâm của chúng ta. Thực sự nó đâu phải
là vậy, nó chỉ là kẻ giả danh, kẻ mạo danh. Nó lôi kéo dẫn dắt chúng ta vào tham
dục, vào sân giận, vào si mê, nó lôi kéo chúng ta vào những trò trộm cắp, cướp bóc, tham thâm, tranh đấu, và thù hận. Những điều đó không phải là của chúng
ta. Hãy tự hỏi chính mình: ngươi có muốn sự tốt lành hay không? Mọi người đều
mong muốn sự thiện lành. Ai cũng nói vậy. Nhưng nhìn coi tất cả những gì họ
làm, những gì chúng ta làm, có thiện lành gì không? Vậy đó! Người ta cứ làm
điều gian trá xấu ác chứ đâu muốn làm lành (như mình muốn hay như mình nói).
Do vậy tôi mới nói những điều đó chỉ là kẻ giả danh, chúng làm ta chịu, tất cả
những trò đó là của nó, là của cái tâm.
Phật không muốn chúng ta chạy theo cái tâm này, Phật muốn chúng ta huấn
luyện nó, thuần phục nó, tu sửa nó. Nếu nó làm đường gì, ta phải bịt đường đó.
Nếu nó làm đường khác, ta bịt đường đó cho nó quay lại đường này. Là sao? Nói
đơn giản như vầy: Bất cứ điều gì cái tâm muốn làm, ta không cho nó cơ hội làm
điều đó. Chỗ này giống như có hai người bạn lâu ngày, nhưng đến cuối cùng thấy
hai người là hai kiểu nghĩ khác nhau. Họ tách ra mỗi người đi một đường, dứt
khoát không nghe theo người kia nữa. Tương tự, chúng ta không nghe theo cái
tâm nữa. Ai còn chạy theo cái tâm, chạy theo những điều nó thích, điều nó muốn,
hay bất cứ điều gì của nó, thì người đó vẫn chưa biết cách tu.
Đây là lý do tại sao tôi hay nói: những gì ngày nay người ta gọi là tu thì không phải là tu thiệt... đó chỉ là tai họa. Nếu bạn không biết dừng lại và nhìn lại thì đừng cố tu nữa, bởi khi tu không phải, tu không đúng lý tu hành, thì bạn chẳng bao giờ nhìn thấy sự thật, chẳng bao giờ đạt đến Giáo Pháp. Nói thẳng ra,
https://thuviensach.vn
trong sự tu tập bạn phải cam kết trọn kiếp này là để tu. Không phải điều đó là dễ
làm, việc tu không phải là dễ, nhưng chí ít cũng tu sao để cắt bỏ đi được ít nhiều
sự khổ đau. Đặc biệt trong một, hai năm đầu tu tập, có rất nhiều sự khó khổ. Đối
với những Tỳ kheo trẻ và những sa-di thì đó là quãng thời gian thực sự gian khó.
Ngày trước tôi cũng từng có rất nhiều khó khăn, đặc biệt đối với thức ăn.
Bạn muốn gì ở tuổi đó? Thành một Tỳ kheo năm hai mươi tuổi, lúc đó là tuổi ăn
tuổi ngủ... nên có nhiều ngày tôi ngồi mơ về đồ ăn thức uống. Tôi thèm được ăn
chuối trộn nước si-rô thơm, hay đu đủ cắt miếng... nghĩ tới đó đã thấy nước miếng nhỏ giãi. Đây là một phần của sự tu tập. Tất cả mọi thứ đều không dễ
dàng, tu là khó thiệt. Cái vụ thèm ăn thèm uống có thể dẫn đến rất nhiều nghiệp
xấu. Thử hỏi một người mới lớn lên, ở tuổi thèm ăn thèm ngủ, và bị giam cầm
trong bộ cà-sa này, thử hỏi anh ta cảm giác ra sao? Chắc là loạn trí luôn. Điều này
chẳng khác như xây đập ngăn một dòng sông đang chảy mạnh, không chừng tức
nước bể đập luôn đó. (Những thói tính thói tâm thích ăn, thích ngủ, thích đủ thứ
còn đang quá mạnh mẽ trong một con người mới lớn lên). Nếu đập ngăn (các giới
luật, các thanh quy, chuẩn mực tu tập trong chùa...) có thể giữ được thì tốt; nếu
không giữ nỗi thì bức luôn thôi.
Việc thiền tập của tôi trong năm đầu chẳng liên quan những điều gì to tát,
chỉ quanh quẩn về... thức ăn thức uống mà thôi. Tôi cứ sục sạo, tôi rất bất an...
Nhiều lúc tôi ngồi mà cứ nghĩ đến cảnh đang đút trái chuối vô miệng ăn. Tôi có
thể tưởng tượng đến từng động tác bẻ trái chuối ra từng khúc và đút vô miệng. Và
chuyện này cũng là một phần của sự tu tập mà chúng ta cần phải tu.
Vậy nên đừng sợ nó. Đã đến lúc huấn luyện bản thân, tu sửa bản thân,
nhưng do tất cả chúng ta đều đã bị vô minh trong vô số kiếp nên việc tu sửa đó
không phải dễ làm. Tu sửa là khó thiệt, nhưng điều đó là đáng làm. Sao chúng ta
cứ thích bận tâm với những việc dễ dàng? Ai cũng làm được việc dễ, điều quan
trọng là ai làm được việc khó kìa. Chúng ta phải tu tập cái tâm để làm được những việc khó đó.
Chắc cũng giống như Phật lúc xưa. Nếu Phật còn lo lắng đến gia đình, họ
hàng, của cải và những sự xa hoa sung sướng trước đó, thì chắc hẳn Người không
thể thành Phật. Đó không còn là những thứ quan trọng, đó chỉ là những thứ tiện
nghi thế tục mọi người luôn tìm kiếm. Chính vì vậy, giờ ai mà bỏ đi tu lúc còn trẻ
và bỏ lại mọi thứ đó thì người đó bị coi như đã chết vậy. Và có người còn đến gặp
https://thuviensach.vn
tôi và nói: ''Ồ, tu như vậy là dễ dàng với Sư Ông. Sư Ông chẳng có vợ con để lo lắng, nên Sư Ông bỏ nhà đi tu dễ dàng hơn chúng con!''. Tôi nói: ''Đừng đứng gần
tôi, coi chừng tôi ký một cái lên đầu bây giờ!''... họ cứ nói vậy, họ làm như tôi
không có trái tim hay chẳng có gì vậy!
Đối với mọi người, đó là không phải là những thứ không quan trọng. Những
thứ đó là như cả cuộc đời của họ. Bởi vậy, những người tu cần phải thiệt sự nhập
tâm vào việc tu, phải thực sự dám tu. Đừng nghe lời ai, chỉ cần lắng nghe giáo lý
của Đức Phật. Thiết lập sự bình an trong trái tim mình. Đến lúc nào đó rồi bạn sẽ
hiểu biết. Tu tập, suy xét, quán xét, chánh niệm, và các kết quả tu tập sẽ có thôi.
Nhân và quả tỷ lệ thuận với nhau mà, nỗ lực tu nhiều thì kết quả sẽ nhiều.
Đừng chú tâm vào những trạng thái (tâm) của mình. Ngay lúc đầu, ngay cả
việc tìm kiếm một thời lượng ngủ cho hợp với mình cũng khó khăn. Lúc đầu bạn
có thể ngủ trong một thời lượng nào đó, nhưng không quản lý được thời gian ngủ.
Phải huấn luyện bản thân. Nếu bạn đã quyết định giờ nào thức dậy thì đến lúc đó
bạn phải dứt khoát dậy. Nhiều lúc bạn thức dậy đúng giờ dễ dàng, nhưng có những lúc thức dậy bạn thấy mình ngồi dậy không nổi. Dù đã cố nhắc mình ''Phải
thức dậy!'', nhưng vẫn không nhúc nhích được! Bạn có thể nhắc mình lại như
vầy: '' Một, hai... nếu ba mà ta không dạy nỗi thì coi như ta xuống địa ngục! ''. Bạn phải huấn luyện bản thân theo cách như vậy. Khi đọc tới ba là ta bật ngồi dậy luôn, vì ta sợ rớt xuống địa ngục mà.
Các thầy phải tu tập chính mình, các thầy không thể bỏ quên hay lơ là việc
tu tập. Các thầy phải tu tập bản thân từ tất cả mọi góc độ. Đừng dựa vào sư thầy,
đừng dựa vào bạn tu hay nhóm tu, điều đó là không khôn khéo!. Không cần phải
lắng nghe quá nhiều lần sự chỉ dẫn từ sư phụ sư huynh, chỉ cần lắng nghe lời chỉ
dạy một lần, và cứ vậy mà làm.
Một cái tâm đã được tu tập sẽ không dám gây ra rắc rối, ngay cả khi không
có ai ngoài ta. Trong một cái tâm thiện khéo thì không có gì khác nhau, dù ta đang ''ở riêng một mình'' và lúc ta đang ''ở với nhiều người''. (Không phải như
kiểu: không có ai thì làm chuyện bất thiện, khi có nhiều người thì không dám làm. Dù có ai hay không có ai, tâm thiện lành vẫn luôn luôn thiện lành). Tất cả
những bậc Thánh Nhân đều tự tin vào cái tâm của mình. Chúng ta cũng cố tu để
được vậy.
https://thuviensach.vn
Có một số người cạo đầu đi tu để tìm một cuộc sống dễ dàng. Dễ dàng có từ
chỗ nào? Nguyên nhân nào có được sự dễ dàng? Mọi sự dễ dàng dễ chịu đều dẫn
đầu bởi sự khổ. (Có khổ mới có sướng. Không có khổ thì cái gì được gọi là sướng). Tất cả mọi sự trên đời đều là như vậy: bạn phải chịu khổ chịu cực làm thì
mới có lúa có gạo để ăn. Trong tất cả mọi sự, chúng ta phải chịu khó trước, phải
nếm trải sự khó khổ trước. Một số người muốn thành thầy tu để được nghỉ ngơi
và thoải mái, họ nói họ chỉ muốn ngồi thảnh thơi và yên thân nghỉ ngơi một thời
gian. Nếu bạn không chịu khó học chữ thì làm sao bạn mong sau này có thể đọc
và viết dễ dàng? Làm gì có chuyện đó, đúng không? Không chịu tu làm sao sau
này có được hạnh phúc và sự dễ chịu cho được.
Nói về chỗ lý, tại sao nhiều người nghiên cứu học hành rất nhiều, nhưng khi
trở thành tu sĩ thì chẳng tu được tới đâu? Cái kiến thức của họ thuộc loại khác,
thuộc con đường khác. Họ học chứ không tu tập chính mình, họ không nhìn vào
trong tâm mình. Họ chỉ ‘quậy’ tâm mình bằng sự ngu mờ, họ chỉ tìm kiếm những
thứ không giúp mang lại sự tĩnh lặng và đức hạnh. Kiến thức của Phật không phải
loại kiến thức thế tục, đó là loại kiến thức siêu thế gian, đó hoàn toàn là loại kiến
thức khác.
Chính vì chỗ này, ai muốn xuất gia đi tu theo đạo Phật thì phải chấp nhận từ
bỏ tất cả giai cấp, địa vị, danh phận của mình trước đây. Ngay cả một nhà vua
muốn đi tu thiệt thì cũng phải từ bỏ ngôi vị vương đế của mình, vua cũng không
mang theo những thứ thế tục vào sự tu hành. Vua không mang theo của cải, danh
phận, kiến thức, hay quyền lực gì theo sự xuất gia tu hành của mình. Việc tu hành
là để từ bỏ, buông bỏ, để nhổ sạch các gốc ô nhiễm, để dừng lại.
Nếu ta có bệnh nhưng không trị bệnh bằng thuốc thì bệnh có thể hết hay
không? Chỗ nào mình thấy sợ thì cứ đi thẳng đến đó. Chỗ nào có nghĩa địa hay
nhà xác làm ta sợ hãi, hãy đi thẳng đến đó. Khoát áo cà-sa, bước đi đến đó và
quán niệm: '' Aniccā vata sankhārā.... '' 145 Đứng thiền và đi thiền ở đó, nhìn vào bên trong tâm mình để nhìn thấy nỗi sợ hãi của mình trong đó. Tất cả sẽ trở nên
rõ rệt. Hiểu rõ sự thật bản chất của những thứ hữu vi, có điều kiện. Ở đó và quán
sát (các tử thi) cho đến khi chạng vạng, chiều tối, cho đến tối thui, tối khuya, và
cho đến khi ta có thể ở đó suốt đêm.
Phật đã nói: '' Ai nhìn thấy Giáo Pháp là nhìn thấy Như Lai. Ai nhìn thấy Như Lai là nhìn thấy Niết-bàn''. Nếu chúng ta không làm theo gương Phật thì làm
https://thuviensach.vn
sao chúng ta nhìn thấy Giáo Pháp? Nếu chúng ta không nhìn thấy Giáo Pháp thì làm sao thấy Phật? Nếu chúng ta không thấy biết Phật thì làm sao chúng ta biết
những phẩm hạnh của một vị Phật là gì? Chỉ khi chúng ta biết tu tập theo bước đi
của Phật thì chúng ta sẽ thấy biết những điều Phật đã dạy là chắc chắn đúng, thấy
giáo pháp của Phật là sự thật rốt ráo, là chân lý tối thượng.
https://thuviensach.vn
77
Tiếp Xúc Giác Quan- Nguồn Suối Trí Tuệ
146Tất cả chúng ta ở đây đều tự mình quyết định đi tu, trở thành những Tỳ
kheo và sa-di147 trong Tăng đoàn Phật giáo với mục đích đi tìm sự bình-an. Giờ thì sự bình an đích thực là gì? Đức Phật nói rằng, sự bình an đích thực là không ở
đâu xa, nó nằm ngay đây bên trong chúng ta, nhưng chúng ta cứ nhìn đâu đâu xa
lắc. Người ta có những ý tưởng đi tìm sự bình an nhưng họ vẫn luôn ngã theo
những thứ sân si, họ vẫn cứ luôn do dự, nghi ngờ và không chắc; và do vậy họ
chẳng bao giờ thành tựu được gì trong việc tu hành của mình. Họ chẳng đạt đến
mục tiêu. Tu mà không thành tựu gì thì chẳng khác gì bỏ nhà để đi nơi này nơi
nọ. Nhưng cứ đi hoài, đi bằng đủ thứ phương tiện, đi đến đủ nơi, mà đến giờ vẫn
chưa về đến căn nhà của mình. Chừng nào chưa về đến nhà là ta vẫn chưa được
an tâm vui lòng, bởi ta vẫn còn nhiều việc chưa làm xong, nhiều việc vẫn còn dở
dang trên đường đi. Đó là do chuyến đi chưa xong- chúng ta chưa đi đến đích (và
do vậy cũng chưa về nhà được). Chúng ta vẫn còn đang đi tìm kiếm sự giải thoát.
Tất cả các Tỳ kheo và sa-di ở đây đều muốn sự bình an, mỗi thầy đều đang
nhắm tới đó. Ngay cả bản thân tôi đây, khi tôi còn trẻ, tôi cũng luôn tìm khắp nơi
để có sự bình an. Mỗi lần lên đường đi đâu, rốt cuộc tôi đều thất vọng, Đi vô rừng tu hoặc đi đến gặp những sư phụ, lắng nghe họ nói Giáo Pháp...những lần
đó tôi vẫn chưa tìm thấy sự bình an, tôi vẫn thất vọng. Điều đó là tại sao?
Chúng ta tìm sự bình an ở những nơi bình an, nơi chúng ta không có những
thứ hình sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị... chúng ta nghĩ rằng sống lánh trần
theo cách như vậy là cách tìm ra sự hài lòng và bên trong sự hài lòng đó chính đó
là sự bình an.
Nhưng thực ra, nếu chúng ta sống ở nơi lánh trần hoàn toàn yên lặng và
không có gì khởi sinh như vậy thì trí tuệ khởi sinh sẽ từ đâu? Chúng ta sẽ tỉnh
giác về cái gì? Hãy suy nghĩ về điều này. Nếu mắt không nhìn thấy cảnh sắc nào
hết, thì ta sẽ ra sao? Nếu tai không nghe thấy âm thanh nào hết, thì ta sẽ ra sao?
Nếu mũi không ngửi thấy mùi gì hết, thì ta sẽ ra sao? Nếu miệng không nếm thấy
vị gì hết, thì ta sẽ ra sao? Nếu thân không chạm xúc và cảm giác thứ gì hết, thì ta
https://thuviensach.vn
sẽ ra sao? Thì ta sẽ như người đui và điếc, mũi và lưỡi như mất đi, thân như hoàn toàn trơ liệt. Vậy thì còn gì mà nói. Người ta cứ hay nghĩ rằng nếu họ đến những
nơi ẩn dật lánh trần đó thì họ có thể tìm thấy sự bình an. Nhưng không phải vậy,
sự bình an đích thực là có được từ trí tuệ giác ngộ chứ không phải sự bình an tạm
thời có được từ sự lánh trần. Tôi không trách gì họ, bởi chính bản thân tôi cũng
đã từng nghĩ lầm như vậy...
Hồi trẻ khi tôi mới tập thiền, tôi ngồi thiền, có những tiếng ồn quấy nhiễu
tôi, tôi tự nghĩ rằng: ''Làm sao ta làm cho tâm bình an được?''. Tôi lấy sáp ông bịt
hai lỗ tai lại để không nghe thấy gì. Chỉ còn nghe tiếng um um nhỏ nhỏ. Tôi nghĩ
rằng làm vậy sẽ tâm sẽ được an, nhưng không, rốt cuộc tất cả mọi sự nghĩ suy và
sự lăng xăng không phát sinh từ chỗ hai tai. Nó phát sinh từ tâm. Tâm. Chính là
tâm. Đó mới là nơi để ta tìm kiếm sự bình an. Sự an tâm là ở chỗ tâm, tâm an hay
không là do chỗ tâm.
Nói cách khác, dù bạn đang ở đâu bạn cũng chẳng muốn làm gì, bởi bạn
nghĩ mọi thứ đang quấy nhiễu sự tu tập của bạn. Bạn không muốn quét sân hay
làm bất cứ việc gì. Sư phụ kêu bạn phụ làm giúp mấy việc lặt vặt trong chùa trong chùa bạn cũng không muốn làm, hoặc có làm cũng làm cho có, bởi bạn cho
rằng đó chỉ là những việc bên ngoài, không dính líu gì đến việc tu tập bên trong
của bạn.
Tôi thường nêu ví dụ về một đệ tử của tôi, thầy đó đã thực sự nỗ lực ''buông
bỏ'' để tìm sự bình an. Tôi chỉ dạy về cách ''buông bỏ'' và thầy ấy hiểu rằng buông
bỏ được tất cả mọi thứ thì mới thực sự bình an. Và thầy đó làm y vậy: kể từ khi
đến chùa, thầy ấy không muốn làm gì hết. Ngay cả khi gió thổi bay hết một nửa
mái chòi ( kuti, cốc) của thầy ấy, thầy ấy cũng chẳng thèm quan tâm. Thầy ấy nói
đó là những thứ bên ngoài. Do vậy thầy ấy cũng không thèm sửa lại mái cốc. Khi
bị nắng hay mưa gốc này, thầy ấy chuyển qua gốc khác. Thầy ấy nghĩ kiểu như:
chuyện mái nhà bị hư, bị mưa nắng chẳng phải việc của ta vậy. Việc của ta chỉ là
làm sao cho tâm được bình an. Những thứ khác chỉ là những thứ làm xao lãng, ta
không quan tâm. Đó là cách thầy ấy hành xử khi mái nhà bị hư.
Một bữa tôi đi ngang qua và nhìn lên mái cốc bị sập.
''Này, cái kuti này là của ai vậy?''
https://thuviensach.vn
Một thầy khác nói với tôi đó là cốc của ai, tôi nghĩ lạ thiệt. Do vậy, tôi phải đi nói chuyện với chủ nhân cái cốc sập mái đó. Tôi giảng giải cho thầy ấy rất nhiều điều, chẳng hạn như những bổn phận mình phải làm đối với chỗ ở của
mình, đó là senāsanavatta (tạm dịch: những trách phận các Tỳ kheo phải làm đối
với nơi ở của mình...). ''Chúng ta phải có một nơi trú trọ, và chúng ta phải chăm
nom nó. Sự 'buông bỏ' đâu phải là vậy, đâu có nghĩa chúng ta bỏ lơ hết những
trách phận của mình. Đó là hành động của kẻ ngu. Mưa dột xuống một bên thầy
dời qua bên kia, khi nào hết mưa hết nắng thì dời lại bên này. Tại sao cứ phải làm
như vậy? Tại sao thầy không buông bỏ được cái kiểu đó''. Tôi giảng giải cho thầy
ấy một bài dài; đến khi tôi nói xong, thầy ấy nói:
''Ồ thưa Sư Ông, sao giờ thầy dạy con dính líu vào cái này, lúc trước thầy
dạy con phải buông bỏ tất cả. Con không biết làm sao cho đúng ý thầy. Ngay cả
khi mái nhà bị sập là một chuyện lớn mà con cũng buông bỏ được, con buông bỏ
đến mức như vậy mà thầy lại nói là con không đúng. Vậy trước kia thầy đã dạy
con buông bỏ tất cả là buông bỏ cái gì? Con không biết thầy muốn con phải làm
ra sao nữa....''
Thiệt là hết biết nói luôn! các thầy thấy không? Thiên hạ là vậy đó, tôi chẳng
biết dạy sao nữa. Họ có thể ngu đến mức như vậy đó.
Có những đối tượng của mắt bên trong mắt, phải không? Nếu không có
những đối tượng hình sắc bên ngoài, mắt chúng ta nhìn thấy cái gì? Nếu không có
những âm thanh bên ngoài tiếp xúc với tai, làm sao có những âm thanh bên trong
tai chúng ta? Nếu không có những mùi hương bên ngoài tiếp xúc với mũi, làm
sao có những mùi hương trong mũi chúng ta? Nếu không có những mùi vị bên
ngoài tiếp xúc với lưỡi, làm sao có mùi vị trong lưỡi chúng ta? Nguyên nhân là ở
đâu? Hãy suy nghĩ về điều Đức Phật đã nói: " Tất cả mọi thứ (mọi pháp, dhamma)148 đều phát sinh từ những nguyên nhân". Điều gì, thứ gì, sự gì cũng có nguyên nhân của nó. Nếu chúng ta không có tai, chúng ta có nghe được không?
Nếu chúng ta không có mắt, chúng ta có nhìn thấy gì không? Mắt, tai, mũi, lưỡi,
thân và tâm—đó là những nguyên nhân. Thường nói rằng tất cả mọi thứ khởi sinh
đều do những điều kiện (duyên), khi chúng ngừng diệt là do những điều kiện
(duyên) đã ngừng. (Còn duyên thì còn, hết duyên thì hết). Để có những điều kiện
(duyên) khởi sinh thì trước hết phải có những nguyên nhân (nhân) làm khởi sinh
https://thuviensach.vn
những điều kiện (duyên) đó; rồi những điều kiện (duyên) đó làm khởi sinh ra thứ
gì đó. Có nhân, có duyên, tạo ra hiện tượng.
Nếu chúng ta nghĩ sự bình an nằm ở nơi không có cảm nhận cảm giác, vậy
thì trí tuệ phát sinh từ đâu ra? Nếu không có gì làm sao có những điều kiện nhân
quả? Không có gì, vậy chúng ta tu tập với cái gì? Nếu chúng ta cứ phiền trách
tiếng ồn, vậy thì ở đâu có tiếng ồn là chúng ta không thể bình an. Chúng ta nghĩ
những nơi đó là không tốt. Hễ nơi nào có cảnh sắc thì chúng ta nói nơi đó không
tốt. Nếu nghĩ vậy, vậy tốt nhất các giác quan đều bị đui, điếc và chết hết thì mới
có bình an. Nghĩ vậy mà cũng nghĩ. Nhưng, tôi hiểu cho các thầy, bởi tôi cũng
từng nghĩ kiểu như vậy...
Tôi cũng từng nghĩ như vầy: ''Hừm, điều này lạ thiệt. Giáo lý nói rằng sự
khổ khởi sinh từ mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và tâm. Vậy ta đui mù điếc sẽ tốt hơn
không? Nếu chúng ta không nhìn thấy gì chắc sẽ tốt hơn. Vậy sẽ không có ô nhiễm nào khởi sinh nếu chúng ta đui, mù, điếc, các giác quan đều trơ chết... Có
phải vậy không?''... Tôi cũng từng nghĩ quẫn như vậy.
Nhưng, nếu suy xét lại cho kỹ thì điều đó là sai hoàn toàn. Vì nếu điều đó
đúng, chắc mấy người đui người điếc đã giác ngộ thành A-la-hán hết rồi. Họ đâu
cần phải tu, vì đâu có ô nhiễm nào còn khởi sinh trong mắt trong tai nữa mà tu.
Phải nghĩ như vầy mới đúng: luôn có những điều kiện nhân duyên. Ở chỗ nào sự
gì khởi sinh, vì nhân nào đó, thì chúng ta phải chặn đứng nó. Chỗ nào có nhân
khởi sinh, chúng ta phải quán xét ngay đó. Đó mới là tu tập.
Thực ra, những cơ sở giác quan [mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và tâm] là tất cả
những nơi làm khởi sinh trí tuệ, nếu chúng ta hiểu biết chúng đúng như chúng
thực là. Nếu chúng ta không hiểu chúng đích thực là gì, thì chúng ta cứ chối bỏ
chúng, cứ nói rằng ta không muốn nhìn hình sắc, ta không muốn nghe âm thanh,
ta không muốn ngửi mùi hương, ta không muốn nếm mùi vị, ta không muốn
chạm xúc thứ gì... vì ta sợ chúng sẽ quấy nhiễu ta, chúng làm tâm ta động vọng.
Nghe thì thấy có lý, nhưng không phải: bởi vì nếu chúng ta dẹp bỏ những nhân
duyên đó thì chúng ta quán xét là quán xét cái gì? chánh niệm là chánh niệm về
cái gì? Nếu vậy thì nhân quả là gì, nhân quả là chỗ nào? Nếu cứ nghĩ như vậy là
sai lầm. Chúng ta cần suy nghĩ về lý chỗ này.
Chúng ta đâu thể trốn chạy tất cả mọi tiếp xúc và cảm giác. Đây chính là lý
do tại sao chúng ta được dạy phải biết kiềm chế, kiêng cữ, phải biết giữ giới https://thuviensach.vn
hạnh. Giới hạnh là sıla. Giới hạnh kiềm chế các giác quan: mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và tâm: ngay đó chính là phần Giới hạnh ( sila) của chúng ta, và đó cũng chính là sự Định tâm ( samādhi) của chúng ta. (Kiềm chế phòng hộ các giác quan là cách giữ giới hạnh và giữ cho tâm không bị kích động, nhờ đó đạt đến sự tĩnh
lặng).
Hãy suy nghĩ về trường hợp ngài Xá-lợi-Phất. Lúc chưa thành một Tỳ kheo,
ngài đã gặp trưởng lão Assaji đang đi khất thực, và ngài đã nghĩ rằng: ''Vị tu sĩ
này có vẻ khác thường quá. Ông không đi quá nhanh hay quá chậm, y phục mặc
gọn gẽ, phong thái dung dị''. Ngài Xá-lợi-phất lấy làm thán phục nên đã đến gần
ngài Assaji, cúi chào và hỏi:
''Xin thứ lỗi, ngài là ai?''
''Ta là một sa-môn ( samana)''
''Ai là thầy của ngài?''
''Đức Cồ-đàm là thầy của ta''.
''Đức Cồ-đàm dạy cái gì?''
''Ngài dạy rằng: tất cả mọi thứ khởi sinh vì nhân duyên. Mọi thứ ngừng diệt
cũng do các nhân duyên ngừng diệt''.
Vậy đó, khi được hỏi về Giáo Pháp, ngài Assaji đã giải thích ngắn gọn như
vậy, ngài chỉ nói về chỗ lý nhân-quả. Nhân khởi sinh trước, sau đó đến quả. Khi
quả ngừng diệt là do nhân đã ngừng diệt trước. (Nhân sinh quả sinh, nhân diệt
quả diệt). Đó là tất cả những gì ngài đã nói, và bấy nhiêu cũng đã đủ đối với ngài
Xá-lợi-phất. 149
Đó, đó chính là nguyên nhân làm khởi sinh Giáo Pháp. Lúc đó, ngài Xá-lợi-
phất có đầy đủ mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và tâm. Tất cả các giác quan còn nguyên
vẹn. Nếu ngài không có các giác quan thì liệu có đủ những nhân làm khởi sinh
cho ngài hay không? Nếu không có các giác quan thì ngài chú tâm tỉnh giác về
cái gì? (Ngài nhìn ngài Assaji, ngài nói và lắng nghe với ngài Assaji, ngài suy xét
bằng tâm... tất cả đều bằng các giác quan đó). Còn chúng ta, chúng ta thì cứ nghĩ
ngược lại, chúng ta sợ tiếp xúc với mọi thứ bên ngoài. Một là cứ cố lánh trần theo
kiểu đó, còn hai là chúng ta cũng có tiếp xúc, nhưng chẳng phát sinh trí tuệ nào
cả: thay vì vậy, càng tiếp xúc chúng ta càng chìm đắm thông qua các giác quan
https://thuviensach.vn
mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và tâm, chúng ta càng mê đắm và bị lạc theo những đối tượng giác quan. Tình trạng chung của chúng ta là như vậy. Những cơ sở giác
quan này có thể dẫn dắt chúng ta đến những khoái lạc và mê đắm, nhưng chúng
cũng có thể dẫn dắt chúng ta đến sự hiểu biết và trí tuệ. (Tùy theo ta biết dùng
các giác quan để tu, hay chỉ biết dùng chúng để chạy theo những đối tượng của
chúng).
Chúng có mặt hại và mặt lợi như vậy, tùy theo trí tuệ của mỗi người.
Vậy giờ chúng ta phải hiểu rằng: sau khi đã xuất gia đến đây tu tập, chúng ta
phải lấy mọi thứ để tu tập. Kể cả những thứ xấu. Chúng ta cần hiểu biết tất cả
chúng. Tại sao? Vì làm vậy chúng ta có thể hiểu biết sự thật. Khi nói về tu tập,
chúng ta không phải chỉ nói về những thứ tốt đẹp làm chúng ta vui lòng. Không
phải cách như vậy. Trên đời, có thứ làm chúng ta thích, có thứ không. Tất cả
những thứ ta thích và không thích đều ở ngay trong thế gian này, không phải ở
đâu khác. Thói thường thì những gì ta thích là ta muốn có nó- thậm chí đó là những Tỳ kheo và sa-di. Những Tỳ kheo và sa-di nào chúng ta không thích thì
chúng ta cũng không muốn giao lưu, chúng ta chỉ muốn giao hảo với những
người mà ta thấy thích. Đúng không? Đây là lựa chọn theo cái thích của chúng ta.
Cái gì ta không thích thì ta không muốn nhìn nó hay muốn biết tới nó.
Thực ra Phật muốn chúng ta trải nghiệm những điều đó. Sự hiểu biết về thế
giới, Lokavidū– đó là nhìn vào thế giới và hiểu biết nó một cách rõ ràng. Nếu chúng ta không hiểu biết sự thật của thế giới thì chúng ta không thể đi đến đâu.
Sống trong thế giới này, chúng ta phải hiểu biết thế giới này. Những bậc Thánh
Nhân ngày xưa, kể cả Phật, đều sống với tất cả những thứ đó, họ sống trong thế
giới này, giữa những chúng sinh vô minh. Họ đã chứng ngộ sự thật ngay trong thế
giới này, chứ không phải ở đâu khác. Họ không chạy đến thế giới nào khác để tìm
sự thật. Nhưng họ có trí tuệ. Họ biết kiềm chế các giác quan. Sự tu tập chính là
nhìn vào bên trong tất cả mọi sự, và hiểu biết tất cả chúng đúng như chúng thực
là.
Do vậy, Phật đã dạy chúng ta hiểu biết những cơ sở giác quan—đó là nơi
điểm tiếp xúc của thân và tâm với những đối tượng bên ngoài. Mắt tiếp xúc
những hình sắc và gửi chúng ''vào trong'' để trở thành những nhãn hình. Tai tiếp
xúc với những âm thanh, mũi tiếp xúc với những mùi hương, lưỡi tiếp xúc với
những mùi vị, thân tiếp xúc với những cảm nhận chạm xúc, và từ đó những loại
https://thuviensach.vn
thức khởi sinh (thức nhìn, thức nghe, thức ngửi, thức nếm và thức chạm xúc). Ở
đâu có thức khởi sinh thì ở đó ta nên nhìn vào để nhìn thấy mọi sự đúng như
chúng thực là gì. Nếu chúng ta không hiểu biết những thứ đó đích thực là gì, chúng ta có thể thích chúng (tham) hoặc ghét chúng (sân). Nơi những cảm nhận
khởi sinh chính là nơi chúng ta có thể giác ngộ, chính là nơi trí tuệ có thể khởi
sinh.
Nhưng chúng ta lại không muốn làm như vậy. Phật dạy phải kiềm chế giác
quan, nhưng kiềm chế không có nghĩa là không nhìn thấy gì, không nghe thấy gì,
không ngửi thấy gì, không nếm thấy gì, không cảm giác gì, hay không nghĩ gì.
Không có nghĩa như vậy. Nếu người tu không hiểu điều này thì ngay khi họ nhìn
thấy hay nghe thấy thứ gì, họ sợ sệt và bỏ chạy. Họ không muốn đối diện hay xử
lý những thứ đó. Họ bỏ chạy, họ nghĩ làm vậy cuối cùng những thứ đó cũng mất
dần tác động và như vậy họ đã vượt qua được chúng. Nhưng, không phải vậy: họ
không làm được gì cả. Họ chẳng vượt qua được thứ gì, họ chẳng chuyển hóa
được gì trọi. Nếu họ bỏ chạy và không hiểu biết sự thật về chúng thì sau đó những thứ y-hệt-vậy sẽ khởi lên trở lại, và rồi đến lúc họ vẫn phải đối mặt với
chúng. Không chạy đâu được hết.
Ví dụ, những người tu chẳng bao giờ thấy hài lòng dù họ đang ở trong chùa,
trong rừng, hay trên núi. Họ lang thang trong những ''chuyến hành hương khổ
hạnh'', chỉ lo nhìn ngó chỗ này, chỗ kia, chỗ nọ... họ nghĩ rằng sẽ tìm thấy sự hài
lòng theo cách đó. Họ cứ bỏ đi đến nơi này, nơi kia, rồi cũng quay trở lại... nhưng
vẫn không tìm thấy gì. Rồi họ cố đi lên đỉnh núi... ''À, đây chính là chỗ thích hợp,
giờ ta thấy êm rồi''. Họ cảm thấy bình an thư thái được vài ngày rồi rồi cũng thấy
chán. ''Ồ, hay là chọn nơi gần biển'', rồi lại đi đến nơi gần biển. ''À, ở đây tốt lành
và mát mẻ. Chỗ này chắc hợp với ta''. Rồi cũng được mấy ngày, họ lại thấy chán
với nơi biển xanh gió mát đó... Chán rừng, chán núi, chán biển, chỗ nào cũng chán. Mà đây không phải là sự chán-bỏ theo nghĩa đúng đắn và chân chính150 dựa trên cách nhìn đúng đắn (chánh kiến); đó chỉ là sự chán chường chê bai, xuất phát
từ cách nghĩ sai lạc (tà kiến). Cách nghĩ của họ không đúng đắn và phù hợp với
đường lối và bản chất tự nhiên của mọi thứ.
Họ đi và đi; cuối cùng quay lại chùa cũ họ lại mang một tâm trạng: ''Giờ ta
sẽ làm gì? Ta đã đi khắp nơi và quay về lại đây mà chẳng tìm được gì''. Họ bí, họ
chán, rồi họ dẹp bỏ bình bát, cởi bỏ tăng y, và họ hoàn tục. Tại sao họ bỏ y hoàn
https://thuviensach.vn
tục? Bởi lẽ họ chẳng nắm được gì về sự tu tập, cho nên họ đã không nhìn thấy được gì. Họ đã ra bắc vào nam, lên tây xuống đông, vẫn không tìm thấy gì; họ vô
rừng, lên núi, rồi xuống biển, vẫn không tìm thấy gì. Vậy là hết... họ như ‘chết’
rồi. Vậy đó, nhiều người tu cứ làm như vậy và đi đến chỗ bế tắc. Đó là do họ cứ
liên tục chạy trốn khỏi mọi thứ và mọi sự. Cho nên trí tuệ không khởi sinh.
Lấy một ví dụ khác, giả sử một người tu quyết tâm không chạy trốn như vậy,
quyết tâm ở lại với tất cả mọi thứ diễn ra. Người ấy chăm nom bản thân mình.
Người ấy biết rõ chính mình và cũng biết rõ về những người đến sống tu với mình. Người ấy liên tục đối diện xử lý mọi vấn đề khởi sinh. Ví dụ, thầy trụ trì.
Làm một thầy trụ trì thì luôn có nhiều vấn đề trong chùa phải giải quyết, rất nhiều
thứ diễn ra liên tục cần phải để ý để tâm. Vì sao? Vì nhiều người luôn luôn hỏi, ai
cũng đến gặp thầy trụ trì để hỏi này hỏi nọ. Những câu hỏi chẳng bao giờ hết, do
vậy nếu bạn là người trụ trì thì bạn phải luôn luôn tỉnh thức. Bạn phải luôn luôn
giải quyết chuyện này chuyện nọ, chuyện của chính mình và chuyện của mọi
người trong chùa. Do vậy, bạn phải luôn luôn thức tỉnh. Trước khi bạn có thể
chợp mắt thì mọi người đã đến đánh thức bạn dậy để thưa hỏi đủ thứ vấn đề. Do
vậy, điều đó làm cho bạn suy xét và hiểu biết mọi thứ. Dần dần bạn trở nên thiện
khéo: thiện khéo với chính bản thân mình và thiện khéo với mọi người. Trở nên
thiện khéo trong rất rất nhiều cách.
Kỹ năng này phát sinh từ sự tiếp xúc, từ sự đối diện và xử lý mọi thứ vấn đề,
từ sự không-bỏ-chạy khỏi mọi thứ khởi sinh. Đúng ra, theo lời Phật chỉ, là chúng
ta không nên bỏ chạy bằng thân (vô rừng, lên núi, xuống biển, chùa này, chùa nọ,
xứ này, xứ nọ...), mà chúng ta nên ''bỏ chạy trong tâm'', bằng cách dùng sự hiểu
biết. Chúng ta hiểu biết bằng trí ngay chỗ này- không cần trốn chạy khỏi bất cứ
thứ gì khởi sinh.
Ngay chỗ này chính là nguồn khởi sinh ra trí tuệ. Người tu phải làm việc,
phải liên kết với mọi thứ khác. Ví dụ, sống tu trong một ngôi chùa lớn như ở đây,
chúng ta phải phụ chăm nom mọi thứ ở đây. Mới nhìn, chúng ta có thể (theo lý
thuyết) cho rằng sinh hoạt kiểu này chỉ sinh ra toàn những ô nhiễm trong tâm.
Sống chung với nhiều tăng sĩ và sa-di, với quá nhiều Phật tử tại gia đến đi liên
tục, thì chắc rất nhiều thứ ô nhiễm và bất tịnh khởi sinh trong tâm. Điều đó đúng,
tôi công nhận... nhưng, chúng ta phải sống như vậy (phải chịu sự tiếp xúc) để
https://thuviensach.vn
phát triển trí tuệ và dẹp bỏ được sự ngu si của mình. Chúng ta tới chùa để tu kiểu gì? Tu để dẹp bỏ sự ngu si hay để gia tăng sự ngu si?
Chúng ta phải biết suy xét quán xét. Mỗi khi mắt, tai, mũi, lưỡi, thân hoặc
tâm có tiếp xúc, chúng ta phải chánh niệm và cẩn trọng. Khi có khổ khởi sinh, ai
là người chịu khổ? Tại sao khổ này khởi sinh? Thầy trụ trì chùa phải giám sát
nhiều đệ tử. Điều đó có nhiều thứ khổ phát sinh. Nhưng người tu phải hiểu biết
khổ khi nó khởi sinh. Hiểu biết về sự khổ. Nếu chúng ta không hiểu biết về sự
khổ và không muốn đối diện với nó, vậy làm sao chúng ta chiến đấu với nó để
diệt trừ nó? Còn nếu khi khổ khởi sinh mà chúng ta không hiểu biết nó, vậy làm
sao chúng ta xử lý nó? (Không hiểu biết về khổ thì coi số không). Đây là điều
kiện quan trọng nhất— chúng ta phải hiểu biết về khổ.
Giải thoát khỏi khổ có nghĩa là hiểu biết cách thoát ra khỏi khổ, chứ không
có nghĩa là trốn chạy khỏi khổ mỗi khi nó khởi sinh. Nếu cứ trốn chạy khỏi khổ
khi nó khởi sinh thì suốt đời ta cứ mang khổ đi theo mình. Nếu làm vậy, khi khổ
khởi sinh lại ở đâu đó, ta phải trốn chạy nữa. Cứ trốn chạy hoài vậy sao? Đó không phải là cách vượt qua khổ, đó không phải là hiểu biết về khổ.
Nếu chúng ta muốn hiểu biết về khổ, ta cần phải nhìn ngay vào tình cảnh
đang xảy ra. Giáo lý mói rằng chỗ nào khổ khởi sinh thì phải giải quyết nó ngay
tại đó. Nơi nào khởi sinh khổ thì nơi đó là có thể diệt khổ; khổ ngừng diệt ngay
nơi nó khởi sinh. Nếu khổ khởi sinh ở đây, chúng ta phải quán xét ngay đây- ta
không cần phải bỏ chạy đi đâu. Chúng ta phải giải quyết vấn đề ngay tại đây.
Người trốn chạy khỏi sự khổ vì sợ khổ là kẻ ngu si nhất trên đời. Kẻ đó chỉ làm
tăng thêm sự ngu si một cách bất tận.
Chúng ta cần hiểu rằng: Khổ chính là Sự Thật Thứ Nhất [Diệu đế thứ nhất],
đúng không? Sao ta phải nhìn sự thật như thứ gì xấu xa mà phải bỏ chạy khỏi nó?
Sự thật về khổ, sự thật về nguyên nhân khổ, sự thật về sự diệt khổ, con đường
dẫn đến sự diệt khổ [ Dukkha-sacca, samudayasacca, nirodha sacca, Magga
sacca: khổ, tập, diệt, đạo]. Đó là bốn sự thật, bốn chân lý. Chạy trốn khỏi những sự thật là không phải tu theo đúng Giáo Pháp đích thực của Đức Phật. Đến khi
nào bạn mới chịu nhìn thấy sự thật của khổ? Nếu ta cứ lo chạy trốn khỏi khổ thì
chẳng bao giờ ta hiểu biết về nó. Khổ là một sự thật mà chúng ta cần phải nhận ra
—nhưng nếu chúng ta không chịu đứng lại nhìn nó, thì biết khi nào ta mới nhận
ra nó? Không hài lòng ở đây, ta chạy đến chỗ khác; rồi khi ở đó không hài lòng,
https://thuviensach.vn
ta lại chạy đến chỗ khác nữa. Cả đời cứ lo chạy trốn. Nếu ta cứ tu theo kiểu đó, chẳng khác nào ta cứ chạy đua với quỷ dữ trên khắp xứ sở này!
Phật đã dạy chúng ta nghĩa ''chạy trốn'' bằng cách dùng trí tuệ. Chẳng hạn:
giả sử bạn đạp lên gai nhọn, nó đâm vào chân bạn. Sau đó bạn đi, chân bị đau
thốn, có lúc không đau. Đôi lúc bạn bước lên cục đá hay gốc cây, bạn sẽ thấy rất
đau thốn. Nhưng đừng có làm bộ giũ giũ bàn chân cho hết đau rồi bước đi tiếp.
Nếu bạn bước tiếp, lại đạp lên những chỗ cứng khác thù lại đau thốn nữa.
Cứ bước nữa là đau nữa. Cái nguyên nhân của sự đau đó là gì? Nguyên nhân
là do gai nhọn đâm vào bàn chân. Đau thì thấy ngay. Khi nào đau lên thì bạn nhìn
xuống chân và thấy đau, nhưng không thấy mũi gai ở đâu; rồi lại đi tiếp. Sau một
lúc nó lại đau thốn, lại nhìn xuống chân, thấy đau, nhưng không thấy gai, rồi lại
bước đi tiếp.
Khi có khổ đau khởi sinh, ta phải ghi nhận nó, đừng bỏ qua nó hặc chỉ nhìn
nó qua loa. Khi đau khởi lên thì nên biết... ''Hừm... cái gai vẫn còn trong đó''. Hễ
đâu khởi lên thì ta cũng khởi lên ý nghĩ ‘cái gai vẫn còn trong đó’. Nếu không lấy
gai ra thì càng bước đi càng đau thốn. Nó cứ đau đi đau lại, đến lúc bạn phải có ý
muốn lấy gai ra. Đến một lúc bạn phải quyết định phải nhổ cái gai ra một lần dứt
khoát—bởi nếu không nó cứ làm đau thốn hoài hoài!
Giờ việc tu tập của chúng ta cũng giống như vậy. Chỗ nào có đau chỗ nào có
thốn, chúng ta phải điều tra, suy xét. Đối diện với vấn đề, trực diện với nó. Tìm
và nhổ lấy cái gai đó ra khỏi bàn chân, rút nó ra. Ở đâu tâm bị dính kẹt thì ta phải
nhận biết. Khi bạn nhìn vào bên trong mình bạn sẽ biết nó, bạn nhìn thấy nó và
trải nghiệm nó đúng như nó thực là.
Nhưng sự tu tập của chúng ta cần phải kiên-định và đều-đặn. Đó được gọi là
viriyārambha: nỗ lực liên tục. Khi nào đau khổ khởi sinh, ví dụ ở chân, ta phải
nhắc mình nhổ ngay cái gai nhọn khỏi bàn chân, giải quyết dứt điểm, không bỏ lơ
điều đó. Tương tự, khi có khổ khởi sinh trong tâm, chúng ta phải kiên quyết giải
quyết, nhổ sạch tận gốc những ô nhiễm, hàng phục chúng. Sự quyết-tâm giải
quyết phải luôn luôn có mặt- không được thoái chí. Nếu biết làm vậy, cuối cùng
tất cả mọi sự ô nhiễm sẽ nằm trong tay chúng ta, ta có thể dọn sạch chúng.
Bởi vậy, khi nói về sướng-khổ, chúng ta phải làm gì? Nếu chúng ta không có
những thứ sướng-khổ, lấy gì chúng ta dùng để kết tinh ra trí tuệ? Nếu không có
https://thuviensach.vn
nhân thì lấy gì tạo ra quả? Tất cả mọi pháp khởi sinh từ những nhân. Nếu quả
không còn là do nhân không còn. Đây là cách của mọi sự khởi sinh, nhưng đa số
chúng ta không thực sự hiểu biết như vậy. Mọi người chỉ muốn trốn chạy khỏi
khổ. Loại hiểu biết như vậy là thiển cận. Về thực tế, chúng ta cũng cần nên hiểu
biết cái thế giới mà chúng ta đang sống trong đó, chúng ta đâu cần phải chạy trốn
khỏi chỗ nào. Chúng ta cần phải có thái độ là: “Ở cũng tốt... và đi cũng tốt”. Hãy
suy nghĩ điều này một cách kỹ càng.
Sướng và khổ nằm ở đâu? Như vầy: bất cứ thứ gì ta không ôm giữ, không
dính vào, không chấp nê... như nó có thực, thì khổ sẽ không khởi sinh. Khổ khởi
sinh từ sự sống, từ sự hiện hữu ( bhava). Hễ có hiện hữu là có khổ. Sự dính chấp
( upādāna) chính là thứ có trước, là điều kiện tiên quyết tạo ra khổ. Chỗ nào có
khổ khởi sinh, hãy nhìn vào trong nó. Đừng nhìn đâu xa xôi, hãy nhìn vào giây
khắc hiện tại. Nhìn vào tâm này và thân này của ta. Khi có khổ khởi sinh... ta chánh niệm rằng: '' Tại sao có khổ này? '' Nhìn ngay vào đó. Khi có sướng khởi
sinh... ta chánh niệm hỏi: '' Nguyên nhân của sướng là gì? ''. Nhìn vào ngay đó.
Mỗi khi những thứ đó khởi sinh, hãy ý thức biết rõ về chúng. Cả sướng và khổ
đều khởi sinh từ sự dính chấp. Sướng khổ đều do dính chấp mà ra.
Những bậc tu hành ngày xưa đã nhìn thấy tâm mình theo cách như vậy.
Trong đó chỉ có sự khởi sinh và biến diệt. Không có một thực thể nào ở trong đó.
Họ quán xét chánh niệm từ mọi góc độ và nhìn thấy rằng: chẳng có gì nhiều nhỏi
hay quan trọng đối với tâm này, chẳng có gì là ổn định hay bền lâu. Đó chỉ là sự
sinh-diệt của mọi sự, sinh và diệt, diệt và sinh, chẳng có gì là ‘cái gì’ tồn tại lâu
bền. Trong khi đi thiền hay ngồi thiền, họ nhìn thấy như vậy. Khi họ nhìn vào đó,
thấy chỉ có sự khổ, tất cả chỉ có vậy. Chỉ là một trò như vậy, chỉ là một bản chất
như vậy. Không khác. Cũng giống như một hòn sắt lớn được nun trong lò rèn. Tất
cả mọi phía chỉ là sự nóng đỏ. Ta rờ ở trên cũng nóng cháy, ta rờ ở dưới, ở bên
trái, ở bên phải, ở bất cứ chỗ nào cũng đang nóng đỏ. Tất cả chỉ là sự nóng đỏ,
không có tính chất nào khác. Không có một chỗ nào trong đó có tính chất nào
khác.
Giờ nếu chúng ta không xem xét mọi thứ thì chúng ta không biết gì về
chúng. Chúng ta phải nhìn một cách rõ ràng. Đừng để bị ''sinh'' vào những thứ đó,
đừng để khởi sinh ''sự trở thành'' ( bhava), đừng để rớt vào những sự tái sinh. Hiểu rõ cái cơ chế tạo ra sự sinh. Ví dụ, cái ý nghĩ ''Ồ, tôi không chịu nổi thằng cha đó,
https://thuviensach.vn
lão làm toàn chuyện sai trái'' thì không nên có nữa. (Nếu nghĩ vậy thì đã sinh vào sân). Hoặc ý nghĩ ''Tôi thích cái này quá, nó ngon quá, nó tốt quá...'' cũng không nên có nữa. (Nghĩ vậy là đã bị sinh vào tham). Đó chỉ là những ý nghĩ, đó chỉ là
những cách so sánh theo quy ước thế tục, đó chỉ là sự thích và không thích theo
cách nghĩ của thế tục. Miệng thế tục luôn nói điều tốt và xấu theo chuẩn mực thế
tục. Nhưng miệng nói một đằng, tâm phải theo một hướng khác. Miệng và tâm
nên là hai thứ khác nhau, đừng để tâm dính theo miệng nói thế tục. Chúng ta dùng những quy ước thế tục để giao tiếp với nhau, nhưng bên trong tâm ta cần
phải trống-không. Tâm ở bên trên những thứ quy ước đó. Chúng ta phải đưa tâm
lên cao, đến chỗ vượt lên trên những quy ước thế tục đó. Đây là cách an trú của
những bậc Thánh Nhân. Tất cả chúng ta đều phải nhắm tới chỗ đó và tu tập theo
hướng đó. Đừng dính kẹt vào nghi ngờ.
Trước kia khi tôi bắt đầu tu tập, tôi tự nghĩ: ''Phật giáo có ở đây, có sẵn cho
tất cả mọi người, vậy tại sao có người tu, có người không tu? Hoặc có số người tu
những chỉ tu một thời gian, sau đó bỏ luôn. Hoặc có số người thì không bỏ cuộc,
vẫn không đầu hàng và cứ tiếp tục tu. Tại sao khác biệt như vậy?''. Nghĩ vậy nên
tôi thử hạ quyết tâm: ''Tôi sẽ đem hết thân và tâm kiếp sống này ra để cố gắng tu
theo giáo lý của Phật đến cuối cùng. Tôi nguyện rằng mình phải đạt tới trí tuệ
hiểu biết ngay trong kiếp này... bởi nếu tôi không làm được như vậy, thì tôi vẫn
luôn chìm trong khổ đau. Tôi sẽ buông bỏ hết mọi thứ và nỗ lực hết mình, dù khó
khăn hay đau khổ tôi vẫn cố chịu đựng, tôi sẽ kiên trì. Nếu tôi không làm được
vậy, thì tôi cứ luôn còn nghi ngờ''.
Sau khi nghĩ vậy, tôi bắt tay vào tu tập. Dù sướng, khổ, khó khăn bao nhiêu
tôi vẫn cố chịu để tu tập. Tôi nhìn cuộc đời mình như chỉ còn một ngày một đêm.
Tôi bỏ hết kiếp này. ''Tôi nguyện tu theo giáo lý của Phật. Tôi nguyện tu theo Giáo Pháp để đi tới sự hiểu biết– tại sao thế gian vô minh này đầy khổ sở như
vậy?''. Tôi muốn hiểu biết, tôi muốn nắm vững giáo lý để tôi chuyển qua tu tập
theo Giáo Pháp.
Những người xuất gia cần phải từ bỏ cuộc đời thế tục đến mức nào? Nếu
chúng ta đã xuất gia suốt đời thì chẳng còn phần nào chúng ta chưa từ bỏ. Tất cả
mọi thứ trên đời người đời hưởng thụ thì chúng ta từ bỏ hết: cảnh sắc, âm thanh,
mùi hương, mùi vị và những cảm giác... chúng ta dẹp bỏ hết tất cả. Nhưng chúng
ta vẫn trải nghiệm chúng. Do vậy, những người tu theo Giáo Pháp phải biết hài
https://thuviensach.vn
lòng với sự thiếu ít kham khổ và biết sống không ràng buộc. Dù trong lời nói, trong ăn uống, hay bất cứ việc gì, chúng ta phải luôn biết hài lòng: ăn uống đơn
giản, ngủ đơn giản, sống đơn giản. Người như vậy thường được gọi là ''người bình thường'', tức là người sống đơn giản và bình dị. Càng tu tập chúng ta càng
có khả năng biết bằng lòng với sự tu tập của mình. Chúng ta sẽ nhìn thấy tận trong tim mình.
Giáo Pháp là paccattam, đó là sự tự mình hiểu biết cho chính mình. Để tự
mình hiểu biết có nghĩa là tự mình tu tập. Chúng ta có thể phụ thuộc vào sư thầy
khoảng 15%. Ngay cả bản thân những lời chỉ dạy của tôi hôm nay cũng chỉ là vô
dụng, cho dù nó có vẻ đáng nghe. Nhưng nếu các thầy cứ cả tin vào những lời tôi
nói thì coi như các thầy không biết vận dụng những lời dạy này một cách đúng
đắn. (Giống như ngài Xá-lợi-phất đã trả lời rằng ngài không vội tin vào lời dạy
của Phật, mà ngài phải tự mình tu tập để tự hiểu biết lời dạy đó là đúng hay sai).
Nếu các thầy hoàn toàn tin vào tôi thì các thầy là ngu xuẩn. Nghe lời giáo lý,
nhìn thấy lợi ích của nó, đưa nó vào tu tập với chính mình, nhìn thấy nó bên trong
bản thân mình, tự mình làm và tự mình thấy... làm như vậy mới thực hữu dụng
hơn. Rồi đến lúc các thầy sẽ tự mình nếm được mùi vị của Giáo Pháp.
Đó là lý do tại sao Phật đã không nói nhiều về các kết quả tu tập, bởi đó là
thứ mà người ta khó diễn tả bằng lời. Điều đó cũng giống như cố tả những màu
sắc khác nhau cho một người mù bẩm sinh. Nào trắng, nào đỏ, đây là xanh, kia là
tím...ta không thể nào diễn tả những màu sắc đó cho người mù. Ta có thể cố tả,
nhưng hầu như ta chẳng thể nào nói sao cho họ hiểu. (Giống như chuyện con ếch
lên bờ rồi xuống nước kể lại về núi non, đất liền, xe cộ... cho con cá nghe. Chắc
chắn có nói đến chết con cá cũng chẳng bao giờ hiểu, bởi cảnh giới trên bờ là thứ
con cá chưa bao giờ có trong khái niệm hiểu biết của nó).
Phật đã dành lại việc đó cho mỗi cá nhân—mỗi người phải tự mình nhìn
thấy một cách rõ ràng. Nếu ta tự mình nhìn thấy rõ ràng thì ta sẽ tự mình có được
bằng chứng. Dù đang đi, đang ngồi, đang đứng, hay đang nằm, chúng ta không có
nghi ngờ nào cả. Ngay cả có ai nói: ''Tu kiểu thầy là không đúng, tất cả đều sai'',
thì ta vẫn không bị lay động, bởi lẽ ta đã tự mình có được bằng chứng bên trong
mình.
Dù có đi đến đâu, người tu theo Giáo Pháp phải là như vậy. Người khác
không thể nói gì ta, ta phải tự mình biết rõ. Cách nhìn cách nghĩ đúng đắn, tức
https://thuviensach.vn
chánh kiến ( sammā-ditthi), phải luôn có mặt. Nếu ai tu tập thực sự với chánh kiến như vậy trong một tháng của mùa an cư là đã quý hiếm lắm rồi; được như vậy
trong năm hay mười mùa an cư là thực sự hiếm thấy.
Những bộ phận giác quan của chúng ta phải luôn luôn làm việc. Người tu
cần biết rõ sự hài lòng và không hài lòng, tỉnh giác biết rõ về sự thích và không
thích. Biết rõ về sự rõ ràng và sự chuyển hóa. Sự rõ ràng và sự chuyển hóa phải
được nhận biết cùng lúc với nhau; thiện và ác phải được nhìn thấy cùng có mặt
với nhau, cùng khởi sinh với nhau. Đây chính là kết quả của việc tu theo Giáo
Pháp.
Vậy đó, điều gì tốt cho mình và tốt cho người, cách tu tập nào lợi lạc cho
mình và lợi lạc cho người, thì đó được gọi là ''sự tu theo Phật''. Tôi hay nói đi nói
lại về điều này. Bởi những điều gì cần nên làm thì ai cũng thường quên. Ví dụ, đó
là những công việc trong chùa, những chuẩn mực tu tập cần phải làm theo, và nhiều thứ nữa; nhưng các thầy vẫn thường quên hoặc không làm. Tôi cứ nói đi
nói lại về những điều này, nhưng dường như ít ai nghe lọt tai. Một số người không thèm biết, một số người thì lười biếng và chẳng thèm quan tâm, một số
người thì chỉ do tâm họ bị phân tán và ngu mờ nên họ chẳng nhớ.
Nhưng điều đó cũng là một nhân giúp trí tuệ khởi sinh. Nếu chúng ta đến
những nơi không có thứ gì khởi sinh, thì chúng ta nhìn thấy cái gì? Lấy ví dụ
thức ăn. Nếu thức ăn không có mùi vị gì thì lấy gì cảm thấy ngon? Nếu một người bị điếc thì ổng có nghe gì không? Nếu ta không nhận thức điều gì thì ta lấy
gì để suy xét hay quán xét? Nếu không có vấn đề gì khởi sinh thì có đâu có gì để
xử lý hay giải quyết? Đúng không? Hãy suy nghĩ về cách tu tập theo cách như
vậy.
Hồi tôi lên sống tu trên miền Bắc. Lúc đó tôi sống chung với nhiều Tỳ kheo,
tất cả họ đều già tuổi hơn tôi nhưng tuổi Hạ nhỏ hơn tôi. Họ chỉ vừa mới thọ giới,
chỉ mới hai, ba tuổi Hạ, còn tôi lúc đó đã mười tuổi Hạ. Ở chung với mấy vị Tỳ
kheo già tôi quyết định làm những bổn phận như: nhận rửa bình bát của họ, giặt y
cho họ, đổ ống nhổ cho họ và làm nhiều việc phục vụ khác. Tôi không nghĩ làm
những việc đó vì một cá nhân nào, tôi chỉ đơn giản đang duy trì sự tu tập của mình. Nếu người khác không làm bổn phận của họ, tôi sẽ làm cho họ. Tôi nhìn đó
là cơ hội tốt để tôi tạo ít công đức. Điều đó làm tôi cảm thấy tốt lành và cho tôi
một cảm nhận hài lòng, mãn ý.
https://thuviensach.vn
Vào những ngày lễ Bố-tát ( uposatha)151 tôi biết rõ những trách phận phải làm. Tôi lên chỗ sảnh đường tổ chức lễ Bố- tát để lau chùi cho sạch sẽ và chuẩn
bị đầy đủ nước để người ta tắm táp và nước để mọi uống trong ngày lễ. Những vị
kia chẳng biết gì về những trách phận đó, họ chỉ đứng nhìn. Tôi cũng chẳng trách
gì họ, chỉ do họ không biết mà thôi. Tôi tự làm hết những trách phận đó, và sau
khi làm xong, tôi tự thấy hài lòng với chính mình, nhờ đó tôi có được nhiều cảm
hứng và nhiều năng lượng trong việc tu tập của mình.
Khi nào tôi cũng có thể làm các việc trong chùa, dù là việc trong cốc của tôi
hay cốc của người khác- hễ thấy dơ dáy là tôi quét lau cho sạch. Tôi không làm
việc đó cho cá nhân ai cả, tôi không làm việc đó để lấy lòng ai- tôi chỉ đơn giản
làm việc đó để duy trì sự tu tập của mình cho tốt. Quét lau cho sạch các cốc hay
nơi mình ở chẳng khác gì như dọn sạch những rác rưởi trong tâm của mình.
Bây giờ, đây là điều mà các thầy nên ghi nhớ trong tâm. Chúng ta không cần
phải lo âu về sự hòa hợp, nó sẽ tự động có. Sống với Giáo Pháp, với sự bình-an
và giới-hạnh, sống luyện tập tâm mình theo cách như vậy thì sẽ không có điều gì
bất hòa bất hợp xảy ra. Có việc gì khó nhọc thì mọi người góp tay phụ làm, rồi
chẳng bao lâu nó cũng xong, mọi người cùng quan tâm làm thì tất cả thành dễ
dàng. Đó là cách tốt nhất. Tôi đã từng gặp nhiều loại người khác nhau, nhưng tôi
biết dùng những cơ hội đó để trưởng thành. Ví dụ, sống trong một chùa lớn, các
tăng và sa-di có thể thỏa thuận chia phiên nhau giặt y áo vào ngày chẵn ngày lẻ
sao đó. Tôi đi nấu nước sôi để nấu gỗ mít. 152 Lúc đó có những tăng chỉ chờ đến lúc có ai nấu xong nước gỗ mít thì đem quần áo của đến giặt ké, giặt xong đem
quần áo về cốc của mình để phơi và ngã lưng nằm ngủ cho khỏe. Họ thậm chí
chẳng giúp nhóm lửa (ngày trước nhóm lửa củi cũng rất cực nhọc), họ cũng
chẳng ở lại giúp lau dọn chỗ giặt sau đó... họ nghĩ họ làm vậy là gọn nhất, làm
vậy là họ khôn ngoan. Thực ra đó là đỉnh cao của sự ngu si. Những người đó chỉ
đang làm tăng sự ngu si của họ bởi họ chẳng hiểu biết gì, họ cứ để mặc mọi việc
cho người khác làm. Họ cứ ngồi chờ mọi thứ đã gần như xong rồi họ đến ‘xài
ké’, chờ người khác làm sẵn rồi đến dùng, như vậy dễ dàng hơn. Điều này chỉ
làm tăng thêm sự ngu si của họ. Những hành động đó chẳng mang lại ích lợi gì
cho người tu như họ.
Một số người nghĩ một cách ngu si như vậy. Họ giả lơ những trách phận
phải làm trong chùa và họ nghĩ mình khôn ngoan, nhưng đó thực chỉ là ngu dốt.
https://thuviensach.vn
Nếu có thái độ như vậy thì sống ở đây chẳng được bền.
Do vậy, dù đang nói, đang ăn, hay đang làm gì, ta phải luôn luôn quán xét
chính mình. Chúng ta muốn sống thoải mái, muốn ăn thoải mái, muốn ngủ thoải
mái... vậy chúng ta vô chùa để làm gì? Nếu thường xuyên suy xét về điều này,
chúng ta sẽ có ý thức chú tâm hơn, chúng ta sẽ không quên, chúng ta sẽ thường
trực tỉnh thức. Tỉnh thức như vậy thì sẽ tự giác nỗ lực tu trong tất cả mọi tư thế.
Nếu không tự giác nỗ lực thì mọi sự sẽ đi khác... Mấy người như vậy khi ngồi họ
ngồi như đang ngồi ngoài đường; khi đi họ đi như đang đi dạo phố... họ chỉ muốn
ra đường ra phố với những người thường ngoài kia.
Nếu không có nỗ lực trong tu hành thì tâm sẽ ngã về hướng đó. Ta không
chịu phản đối và chống lại cái tâm, ta cứ để mặc nó bị cuốn theo chiều gió của
những trạng thái này nọ. Điều này gọi là chạy theo những tâm trạng, là quên mình theo vật. Cũng như một đứa trẻ, nếu cái gì chúng ta cũng chìu ý nó, thì nó
sẽ hư hay nên? Trước hết, thương chìu con cái là điều tốt, nhưng lúc nó ngang
bướng hay làm bậy cha mẹ cũng phải đánh đít để răn dạy nó, bởi nếu không uốn
dạy thì sau này nó sẽ ngu dại. Việc huấn luyện cái tâm cũng giống như vậy. Phải
biết rõ chính mình và cách để huấn luyện bản thân mình. Nếu không biết huấn
luyện cái tâm của mình, nếu chỉ biết ngồi chờ người khác huấn luyện tâm mình
cho mình, thì kết cục mọi sự chỉ thành rối nát.
Vậy, các thầy đừng nên nghĩ rằng mình sẽ không tu được ở chùa này. Tu tập
thì không có giới hạn. Dù đang đứng, đang đi, đang ngồi, hay đang nằm, chúng ta
luôn luôn có thể tu. Nhiều lúc đang quét sân hoặc đang nhìn tia sáng mặt trời bạn
cũng có thể giác ngộ Giáo Pháp. Nhưng bạn cần phải có sự chánh niệm (sati) thường trực. Tại sao vậy? Bởi nếu bạn thực sự có nó, bạn có thể giác ngộ Giáo
Pháp bất kỳ lúc nào, bất kỳ chỗ nào...nếu bạn nhiệt tâm thiền tập. Đừng lơ là, đừng lãng tâm. Phải luôn cẩn trọng, luôn tỉnh thức. Khi đang đi khất thực, rất rất
nhiều cảm giác khởi sinh, và đó chính là những Giáo Pháp tốt cho ta tu tập. Khi
quay trở lại chùa và khi đang ngồi ăn thức ăn của mình, có rất nhiều Giáo Pháp
tốt để ta nhìn vào đó. Nếu chúng ta có sự nỗ lực thường trực thì tất cả mọi thứ
đều là đối tượng để ta quán xét chánh niệm để phát sinh trí tuệ, chúng ta sẽ nhìn
thấy Giáo Pháp ở đó. Cách quán xét thường trực về Giáo Pháp như vậy được gọi
là sự điều tra về giáo pháp ( dhamma- vicaya), hay (HV) trạch pháp. Đây là một
trong Bảy Yếu Tố Giúp Giác Ngộ. 153 Nếu có sự chánh niệm thì có sự điều tra suy https://thuviensach.vn
xét về mọi sự. Đây là những yếu tố cần có để dẫn đến sự giác ngộ. Nếu có chánh niệm, chúng ta không dễ làm ngơ, tự ta sẽ luôn điều tra suy xét mọi thứ, suy xét
về Giáo Pháp. Đó là những việc cần có để giác ngộ Giáo Pháp.
Nếu chúng ta tu được đến mức này thì lúc đó sự tu tập không còn phân biệt
ngày hay đêm gì nữa, nó sẽ liên tục cho dù là ngày hay đêm. Chẳng có gì làm ô
nhiễm sự tu tập lúc đó, mà nếu có thì ta cũng nhận biết ngay. Trong tâm phải luôn
có sự điều tra các pháp một cách thường trực, luôn tỉnh giác suy xét nhìn sâu vào
Giáo Pháp. Nếu sự tu tập của chúng ta đã nhập vào dòng chảy thì tâm sẽ khuynh
hướng như vậy. Nó sẽ không còn chạy theo những thứ khác... Chẳng hạn, nó
chẳng còn kiểu suy nghĩ như: ''Tôi nghĩ tôi sẽ đi một chuyến đến chỗ đó, hoặc
đến chỗ khác... trong tỉnh đó, chắc mọi chuyện sẽ tốt hơn...''. Đó là kiểu nghĩ của
thế gian. Nghĩ vậy như đứng núi này trông núi nọ, sự rồi sự tu hành cũng tiêu
tùng luôn.
Vậy nên các thầy phải tự quyết tâm. Không phải chỉ có ngồi nhắm hai mắt là
phát sinh trí tuệ đâu. Mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và tâm phải thường trực với chúng
ta, do vậy phải luôn luôn tỉnh thức. Luôn luôn suy xét quán xét. Nhìn thấy cây cối
hay động vật, đó toàn là những cơ hội để điều nghiên, suy xét. Mang tất cả sự suy
xét vào bên trong tâm.
Nhìn thấy một cách rõ ràng trong tâm ta. Nếu cảm nhận tác động tới tâm, ta
tự mình chứng kiến điều đó một cách rõ rệt, đừng bỏ lơ hay làm ngơ điều đó.
Lấy ví dụ đơn giản: đốt gạch. Các thầy có từng thấy lò nấu gạch chưa?
Chúng ta đốt lửa ngoài cửa lò, cách vài ba tấc, để gió thổi tất cả lửa và khói vào
bên trong lò. Nhìn cách của lò gạch ta dễ hình dung về cách tu tập hơn. Để đốt lò
gạch đúng cách, chúng ta phải đốt lửa sao cho tất cả ngọn lửa và khói được thổi
hút hết vào bên trong lò, như vậy tất cả nhiệt lượng sẽ đi hết vào bên trong một
cách nhanh chóng.
Chúng ta là những người tu hành theo Giáo Pháp cần phải trải nghiệm mọi
sự theo cách như vậy. Tất cả mọi cảm giác cảm nhận của chúng ta phải được đưa
hết vào bên trong (tâm) để chúng chuyển hóa thành chánh kiến. Khi nhìn những
hình sắc, khi nghe những âm thanh, khi ngửi những mùi hương, khi nếm những
mùi vị... tâm phải kéo tất cả chúng vào bên trong (tâm) để chuyển hóa chúng thành chánh kiến. Nhờ vậy, những cảm giác đó trở thành những trải nghiệm làm
khởi sinh ra trí tuệ.
https://thuviensach.vn
https://thuviensach.vn
78
“Không Chắc Chắn!”–
Tiêu Chí Của Bậc Thánh Nhân
154Trước đây có một Tỳ kheo người Mỹ, là một đệ tử của tôi. Mỗi khi thấy có một Tỳ kheo hay sa-di người Thái bỏ y hoàn tục là thầy ấy nói: ''Chà, thiệt đáng
xấu hỗ! Tại sao họ làm như vậy? Tại sao quá nhiều Tỳ kheo và sa-di người Thái
cứ bỏ y hoàn tục như vậy?''. Thầy ấy ngạc nhiên lắm. Thầy ấy thấy buồn lòng khi
nhìn cảnh mấy Tỳ kheo và sa-di người Thái bỏ y bỏ tu như vậy, bởi thầy ấy cũng
mới vừa bước vào đạo Phật. Khi theo đạo Phật, thầy ấy rất hứng khởi, rất quyết
tâm tu. Xuất gia để trở thành một tu sĩ là việc duy nhất để làm, thầy ấy nghĩ mình
sẽ chẳng bao giờ bỏ y bỏ cuộc; [chắc như vậy luôn, thật đáng khen]. Ai bỏ y bỏ
tu là người ngu dại. Thầy ấy nhìn thấy những người Thái thụ giới thành Tỳ kheo
và sa-di ngay đầu Hạ an cư rồi lại bỏ y bỏ tu ngay lúc cuối Hạ.... Thầy ấy nói:
''Chà, buồn thiệt! Tôi cảm thấy đáng tiếc cho các Tỳ kheo và sa-di Thái đó. Sao
họ có thể làm như vậy được?''.
Rồi qua thời gian... một số tu sĩ người Âu Mỹ cũng bắt đầu bỏ y hoàn tục,
nên lúc này thầy ấy không còn coi chuyện bỏ y hoàn tục đó là quan trọng nữa.
Trước kia, khi mới tu thầy ấy rất hứng khởi về việc tu. Thầy ấy nghĩ đó là việc
thực sự quan trọng để trở thành một Tỳ kheo. Thầy ấy nghĩ việc đó cũng dễ làm.
Khi người ta đang có hứng khởi thì tất cả mọi thứ đều như đang đúng đắn và
tốt lành. Chẳng có gì ngăn chặn những cảm giác đó của họ, do vậy họ cứ tiến tới
và quyết định đi tu. Nhưng họ vẫn chưa thực sự biết được tu là gì. Ai đã biết tu là
gì thì họ có một nền tảng thấu suốt trong tim họ rồi— nhưng họ không cần phải
nói ra hay quảng bá về điều đó.
Ngay bản thân tôi, khi tôi mới thọ giới tôi thực sự chẳng tu tập gì nhiều, nhưng tôi có được nhiều niềm tin thành tín. Tôi không hiểu sao, có thể nó đã có
sẵn từ lúc sinh ra. Những Tỳ kheo và sa-di cùng thọ giới với tôi, tất cả họ đều bỏ
y hoàn tục vào cuối kỳ Hạ an cư năm đó. Tôi tự nghĩ: ''Trời đất, điều gì xảy ra với
mấy người đó vậy''. Tuy nhiên, tôi chẳng dám nói gì với họ bởi tôi cũng không
dám chắc chắn về cảm giác của mình là đúng hay sai, chỉ tại tôi bị xúc động quá
https://thuviensach.vn
thôi. Bề ngoài không dám nói, nhưng bên trong tôi nghĩ họ thực sự là những kẻ
ngu dại. ''Xuất gia đi tu thì khó, bỏ y hoàn tục thì quá dễ. Mấy người đó chắc không có nhiều phước đức, họ nghĩ quay về sống đời thế tục sẽ hay hơn đi tu''.
Tôi nghĩ họ đã nghĩ như vậy, nhưng tôi chẳng dám nói gì, tôi chỉ lo quan sát cái
tâm mình.
Tôi đã nhìn thấy những tu sĩ cùng xuất gia đi tu với tôi đã lần lượt bỏ y hoàn
tục. Có người sau này ăn mạc chải chuốt quay lại chùa để khoe mình bây giờ
ngon lành ra sao. Tôi nhìn họ và nghĩ họ thật đúng điên khùng, nhưng họ nghĩ họ
trông đàng hoàng, khôn ngoan. Khi họ bỏ y giờ họ phải cố làm bộ này bộ nọ như
vậy... Tôi tự nghĩ cách họ suy nghĩ như vậy là sai lạc. Nhưng dù vậy tôi cũng không nói ra, bởi bản thân tôi vẫn còn nhiều điều không chắc chắn. Tôi còn chưa
chắc niềm tin của tôi còn có được đến lúc nào đây.
Khi các bạn đồng tu của tôi bỏ ý hoàn tục, tôi cũng trút bỏ được hết mọi quan tâm, chẳng còn ai để tôi quan tâm nữa. Tôi tìm quyển Giới Luật Tỳ Kheo
( Pātimokkha) để chú tâm vào học. Chẳng còn ai ở lại để làm tôi xao lãng và làm
phí thời giờ của tôi nữa, nên tôi đặt toàn tâm vào việc tu học. Tôi vẫn không dám
nói gì bởi tôi cảm thấy việc tu tập là chuyện cả một đời, có thể mất năm, sáu, bảy
hay thậm chí tám chục năm, và cảm thấy việc duy trì nỗ lực kiên định để không
lay chuyển và không bị thoái tâm... dường như là việc rất khó làm.
Ai đã quyết đi tu thì đi tới, ai bỏ y thì bỏ y. Tôi chỉ ngồi quan sát tất cả
những chuyện đó. Chỉ quan sát chứ không còn quan tâm hay lo gì. Tôi không còn
lo họ ở tu hay bỏ đi. Tôi nhìn các bạn tu bỏ đi, nhưng cảm giác trong tôi là những
người đó đã không nhìn rõ ràng, họ không biết nhìn. Vị đệ tử người phương Tây
của tôi có lẽ cũng nghĩ như vậy. Thầy ấy nhìn thấy người ta thụ giới thụ y thành
Tỳ kheo chỉ được một mùa Hạ rồi bỏ đi, nên thầy ấy thấy thất vọng.
Nhưng ai ngờ... sau này thầy ấy cũng đi tới giai đoạn mà chúng tôi hay gọi
là... ‘chán chường’, ...chán nản với Đời Sống Thánh Thiện trong thiền môn. Rồi
thầy ấy cũng bỏ bê việc tu và cuối cùng cũng bỏ y hoàn tục, như những người
trước đó...
''Sao thầy lại bỏ y? Trước kia khi thấy mấy người Thái bỏ ý, thầy nói ‘Chà,
thật đáng xấu hỗ! Đáng buồn quá, tội nghiệp quá'. Giờ tới phiên thầy cũng bỏ y,
vậy thầy có thấy đáng xấu hỗ, đáng buồn đáng tiếc cho mình không?''.
https://thuviensach.vn
Thầy ấy không trả lời, chỉ cười nhăn răng như một con cừu.
Khi đi tới sự tu tập cái tâm, bạn khó tìm ra một chuẩn mực tốt nếu bạn vẫn
chưa phát triển một ''nhân chứng'' bên trong mình. Đối với những việc bên ngoài,
chúng ta có thể nhờ người khác giải đáp, bên ngoài đã có những chuẩn mực và
tiền lệ. Nhưng khi chúng ta lấy Giáo Pháp làm chuẩn mực tu tập... thì chúng ta đã
có được Giáo Pháp chưa? Ta đang nghĩ đúng hay sai? Thậm chí là nghĩ đúng,
nhưng chúng ta đã biết cách buông bỏ cái sự đúng đó chưa, hay ta vẫn còn dính
chấp vào nó?
Chúng ta phải suy xét cho đến khi chúng ta đạt tới chỗ ta buông-bỏ, đây là
việc làm quan trọng... cho tới khi ta được đến chỗ ‘không còn lại thứ gì’, ‘không
còn xấu không còn tốt’. Ta quăng bỏ hết. Có nghĩa là quăng bỏ tất cả mọi điều.
Nếu tất cả đều đã chấm dứt thì chẳng còn lại gì; nếu vẫn còn ít nhiều hơi hướng
thì vẫn chưa sạch hết.
Khi nói về vấn đề tu tập, đôi lúc chúng ta nói nó dễ. Nói thì dễ, nhưng làm
thiệt thì khó, rất khó. Khó ở chỗ là nó không theo ý muốn của chúng ta, (bởi tu là
đi ngược lại những tham muốn của mình). Đôi khi mọi sự dường như có các thiên
thần phù hộ giúp chúng ta. Lúc đó mọi thứ đều đi đúng đắn, mọi sự chúng ta nghĩ
hay nói luôn là đúng. Rồi chúng ta lại đi dính chấp vào cái sự đúng đó, nên mọi
sự trở nên sai lạc, trước cả khi chúng ta thực sự làm điều gì gọi là sai. (Tức là: khi
dính chấp vào sự đúng là ta đã sai lạc, chưa cần tới lúc chúng ta làm điều gì sai
lạc). Đây chính là chỗ khó khăn. Chúng ta chưa có một chuẩn-mực nào để đo
lường mọi sự.
Những người được phú cho niềm tin (người tín căn) nhưng thiếu trí khôn có
thể rất giỏi trong việc tu định ( samādhi), họ giỏi tu thiền định, nhưng họ không
có nhiều trí tuệ thâm sâu. Họ chỉ nhìn thấy một mặt của mọi thứ, và họ cứ y bài
theo đó. Họ không suy xét, không quán chiếu. Đây là kiểu niềm tin mù quáng.
Trong Phật giáo đó được gọi là saddhā-adhimokkha- sự tin mù quáng. Họ có niềm tin thành tín, điều đó là tốt lành, nhưng niềm tin đó không phát khởi từ trí
tuệ hiểu biết. Nhưng họ không biết như vậy: họ nghĩ rằng họ có trí tuệ hiểu biết;
họ nghĩ vậy nên họ đâu nhìn thấy họ sai chỗ nào.
Do vậy, các thầy tổ đã dạy về năm năng lực (ngũ lực, bala), đó là: niềm tin
( saddhā), viriya (nỗ lực), chánh niệm (sati), chánh định ( samādhi), trí tuệ
( paññā). [Tín, lực, niệm, định, tuệ]. Saddhā là niềm tin chắc chắn, là sự cam kết; https://thuviensach.vn
viriya là nỗ lực siêng năng; sati là nhớ, niệm, chánh niệm; samādhi là sự định tâm, chánh định; paññā là sự hiểu biết bao trùm, trí tuệ. Đừng hiểu paññā chỉ đơn giản là sự hiểu biết— paññā ở đây có nghĩa là sự hiểu biết bao trùm, toàn diện;
đó là loại trí tuệ thâm sâu (trí tuệ bát-nhã).
Bậc hiền trí ngày xưa đã truyền lại cho chúng ta năm bước để chúng ta có
thể liên kết chúng lại, trước tiên như là một đối tượng nghiên cứu, sau đó như là
một thước đo để đo lường tình trạng tu tập của chúng ta đang tốt xấu ra sao, đúng
như nó đang là. Ví dụ, saddhā: sự tin chắc. Chúng ta có sự tin chắc không, chúng
ta đã phát triển nó chưa? Viriya: sự nỗ lực chuyên cần, chúng ta đã có sự nỗ lực
chuyên cần hay chưa? Sự nỗ lực của chúng ta đang đi đúng hay sai? Chúng ta
phải suy xét kỹ điều này. Ai cũng có ít nhiều sự nỗ lực, nhưng loại nỗ lực của
chúng ta có chứa đựng trí tuệ hay không?
Tương tự như vậy, Sati: sự chú tâm, tức chánh niệm. Ngay cả một con mèo
cũng có sự chú tâm. Khi nó rình con chuột, sự chú tâm có mặt ngay đó. Hai mắt
con mèo nhắm cố định vào con chuột. Đó là sự chú tâm của một con mèo. Ai cũng đều có sự chú tâm, những động vật cũng đều có, dân trộm cướp cũng có sự
chú tâm, các tu sĩ cũng có sự chú tâm. Nếu người tu biết chú tâm một cách đúng
đắn thì đó là sự chú tâm đúng đắn, được gọi là chánh niệm.
Samādhi: sự định tâm. Mọi người cũng đều có khả năng này. Con mèo có sự
định tâm (tập trung) vào việc chụp lấy con chuột và ăn thịt nó. Nó đã có sự định
tâm, đã có ý định cố định, tâm đã nhất định bắt lấy con chuột và ăn thịt. Nói rõ
hơn chỗ này, sự chú tâm của con mèo là một dạng của niệm (sati); sự định tâm
(cố định tâm) của nó là ý định nhất tâm về việc chụp lấy con chuột và ăn thịt, đó
là một dạng định. Còn Paññā: trí tuệ. Trí tuệ của con mèo là gì, đó là một sự hiểu biết cũng giống y như loại hiểu biết của con người vậy. Nó cũng biết như một con
vật biết, nó đủ hiểu biết để bắt chuột làm thức ăn để sinh tồn. Đó là trí của nó.
Năm thứ đó gọi là năm năng lực ( bala). Năm năng lực này có được từ sự
chánh kiến ( sammā-ditthi), đúng vậy phải không? Saddhā, viriya, sati, samādhi, paññā [tín, lực, niệm, định, tuệ]– năm năng lực này khởi sinh từ chánh kiến phải
không? Chánh kiến là gì? Lấy chuẩn-mực nào để đo lường sự chánh kiến của
chúng ta? Chỗ này chúng ta cần phải hiểu cho rõ ràng.
Chánh kiến là sự hiểu biết đúng đắn, đó là sự hiểu biết rằng: tất cả mọi thứ
đều không chắc chắn. Bởi vậy Phật và các Thánh Nhân không nắm giữ chặt điều
https://thuviensach.vn
gì. Họ có nắm, nhưng không chặt. Họ không để sự nắm giữ đó trở thành một ‘cái gì’, hay một ‘thứ gì’ cả. Sự nắm giữ đó không dẫn đến sự trở thành (sinh thành,
nghiệp hữu), nhờ đó đó không bị dính nhiễm tham muốn. Không tìm kiếm để trở
thành thứ này thứ nọ, đó chính là tu. Vấn đề là: khi ta nắm giữ cái gì, lúc đó có sự thích hay sự không thích? Khi có sự thích, ta có nắm giữ khoái thích đó không? Khi có sự không thích, ta có chấp giữ sự ghét đó không?
Một số cách nhìn có thể được dùng làm nguyên lý để đo lường sự tu tập của
chúng ta một cách chính xác hơn. Ví dụ, những quan điểm so sánh như: ai hơn
những người khác, ai hay ai bằng người khác, hoặc ai ngu hơn người khác... đều
là những quan điểm sai lạc. Chúng ta có thể cảm nhận những điều đó, nhưng
chúng ta phải hiểu biết bằng trí tuệ rằng những cảm nhận đó chỉ đơn giản khởi
sinh và biến qua. Coi mình tốt giỏi hơn người khác là không đúng đắn. Coi mình
bằng người khác là không đúng đắn. Coi mình là thấp kém hơn người khác cũng
không đúng đắn.
Cách nhìn đúng đắn là cách nhìn tránh bỏ tất cả quan điểm đó. Tại sao phải
tránh bỏ những quan điểm đó? Bởi vì, nếu chúng ta nghĩ mình hơn người khác,
tánh tự cao sẽ nổi lên. Có đó, không nhiều cũng ít, do chúng ta không nhìn thấy
đó thôi. Nếu chúng ta nghĩ mình bằng người khác, thì chúng ta sẽ không tôn trọng và không khiêm tốn trong những lúc cần nên khiêm nhường. Nếu chúng ta
nghĩ mình thấp kém hơn người khác, thì chúng ta sẽ ta sẽ buồn lòng, sẽ nghĩ
mình thua kém thấp hèn, nghĩ mình sinh ra dưới một ngôi sao xấu chiếu mệnh, và
vân vân... Nghĩ kiểu gì như trên chúng ta vẫn còn dính chấp vào cái thân năm
uẩn, nhưng tất cả năm uẩn155 đó chỉ là sự trở thành và tái sinh mà thôi.
Cách nhìn đúng đắn là tránh bỏ tất cả những quan điểm kiểu đó- đó là một
tiêu chuẩn để đo lường bản thân chúng ta tu tập đến đâu. Một tiêu chuẩn khác là:
khi chúng ta có một trải nghiệm sướng chúng ta thấy sướng, khi chúng ta gặp trải
nghiệm xấu chúng ta thấy khổ. Liệu chúng ta có thể nhìn cả hai như nhau hay
không?; có thể nhìn cái ta thích và cái ta không thích có giá trị như nhau hay không? Chúng ta có thể coi sướng và khổ đều là như nhau, hay không? Hãy dùng
tiêu-chuẩn này để đo lường chính mình. Trong sự sống hàng ngày, trong những
trải nghiệm khác nhau ta gặp phải, nếu ta thấy điều gì mình thích, tâm trạng của
ta có thay đổi theo nó hay không? Nếu ta gặp thứ mình không thích, tâm trạng
của ta có thay đổi theo nó hay không? Hay lúc đó tâm của ta chỉ bất động, không
https://thuviensach.vn
dính theo những trải nghiệm thích và không thích đó? Nếu biết nhìn thẳng vào chỗ này, ta sẽ có một thước đo.
Chỉ cần biết chính mình, đây mới là nhân chứng của ta. Đừng quyết định
theo sức mạnh của những tham muốn của ta. Những tham dục có thể đẩy chúng
ta nghĩ rằng ta là thứ gì đó khác với chính mình. Chúng ta phải nên rất cẩn trọng
chỗ này.
Có nhiều góc độ và phương diện để xem xét, nhưng cách đúng đắn là đừng
chạy theo những tham muốn của ta, chỉ nên chạy theo Sự Thật. Chúng ta nên biết
rõ mặt tốt lẫn mặt xấu, và khi biết rõ chúng, ta buông thả chúng. Nếu chúng ta
không buông thì chúng ta vẫn còn ''hiện hữu'': chúng ta vẫn còn ''có''. Nếu chúng
ta vẫn còn ''là ta'', thì vẫn còn thứ dính lại: vẫn còn sự trở thành và sự tái sinh đầy
ắp.
Do vậy Phật dạy chỉ nên phán xét chính mình, đừng phán xét người khác dù
họ có thiện hay ác. Phật chỉ chỉ ra cách thức, Phật nói ''Sự thật là như vầy''. Còn
tâm, tâm chúng ta có thích sự thật như vậy hay không?
Chẳng hạn, giả như có một Tỳ kheo này lấy thứ gì đó của Tỳ kheo kia, nên
Tỳ kheo kết tội Tỳ kheo này: ''Thầy đã ăn cắp đồ của tôi''. Tỳ kheo này trả lời:
''Tôi không ăn cắp đồ của thầy, tôi chỉ lấy nó''. Rồi họ đến gặp một Tỳ kheo thứ
ba để phân xử đúng sai. Tỳ kheo thứ ba nói sao? Có lẽ Tỳ kheo thứ ba lại yêu cầu
Tỳ kheo thứ nhất nói rõ trước Tăng đoàn. Tỳ kheo đó đứng ra nói: ''Đúng tôi có
lấy nó, nhưng tôi không ăn cắp nó''. Hoặc Tỳ kheo đó là chiếu theo các điều luật
pārājika hoặc sanghādisesa156 và nói: ''Đúng, tôi có lấy nó, nhưng tôi không có ý hành ăn cắp''. Nói vậy làm sao chúng ta tin được? Ai mà biết được trong ruột người nói ra sao. Nếu chúng ta không thể tin, chúng ta chỉ còn biết để cho người
làm tự xử lấy, tùy tâm người đó.
Nhưng, các thầy nên biết rằng chúng ta không thể che dấu những điều khởi
sinh trong tâm ta. Chúng ta không thể che đậy chúng, dù là những nghiệp tốt hay
xấu. Dù là nghiệp tốt hay nghiệp xấu, chúng ta không thể bỏ qua chỉ bằng cách
giả lơ chúng, bởi chúng có xu hướng tự hiển lộ ra. Chúng tự hiển lộ, chúng tự bộc
lộ, chúng có mặt bên trong chúng và tự thể hiện ra chúng. Tất cả chúng đều tự
động. Đó là cách mọi sự diễn ra.
https://thuviensach.vn
Đừng cố phỏng đoán hay dự đoán về những thứ đó. Hễ khi nào còn sự ngu
mờ [vô minh] thì chúng còn có mặt. Vị bộ trưởng Hội đồng Cơ mật Thái Lan đã
từng hỏi tôi rằng: ''Thưa sư ông, tâm của bậc thánh Bất Lai ( anāgāmī)157 có tinh khiết hết chưa?''
Tôi trả lời: ''Đã tinh khiết một phần''
Ông ấy hỏi tiếp: ''Ụa? Một bậc thánh Bất Lai đã từ bỏ tất cả tham dục, vậy
sao tâm của vị ấy vẫn chưa sạch hết?''
Tôi trả lời: ''Vị ấy đã dẹp bỏ mọi tham dục, nhưng vẫn còn những tàng dư
khác. Vẫn còn vô minh ( avijjā). Nếu còn tàng dư thì vẫn còn tàng dư. Giống như
những bình bát của các Tỳ kheo. Có bình bát lớn, có bình bát trung, có bình bát
nhỏ; rồi có bình bát trung lớn, có bình bát trung vừa, có bình bát trung nhỏ, có
bình bát nhỏ nhỏ... Dù nhỏ cỡ nào cũng là bình bát, đúng không? Cũng giống như
bốn tầng thánh quả... tất cả những người chứng đắc đều đã trừ bỏ hầu hết số
lượng ô nhiễm, nhưng cao thấp khác nhau là chỉ còn ở mức độ tàng dư của các ô
nhiễm mà thôi. Những gì còn tàng dư thì các bậc Thánh Nhân đó không nhìn
thấy. Vì nếu họ nhìn thấy hết thì họ đã là những A-la-hán luôn rồi (theo định nghĩa về các thánh quả). Họ vẫn còn chưa nhìn thấy hết tất cả. Vô minh là thứ họ
chưa nhìn thấy hết. Nếu tâm của một người Nhập Lưu (anāgāmī, Tu-đà-hoàn) đã
hoàn toàn chánh thẳng thì coi như vị ấy đã hoàn thành con đường tu. Nhưng ở
thánh quả đó vẫn còn một số tàng dư trong tâm''.
Ông ấy hỏi tiếp: ''Vậy tâm người Nhập Lưu đó có tinh khiết không?''
Tôi trả lời: ''Có, gần như vậy, nhưng chưa phải hoàn toàn 100%''
Tôi chỉ biết trả lời ổng như vậy, chứ biết trả lời sao nữa? Ổng nói sau này
ổng lại đến và hỏi tôi thêm nữa. Ổng có thể nhìn ngay chỗ đó để hiểu, tiêu-chuẩn
là chỗ đó.
Đừng lơ là, lãng tâm. Hãy luôn tỉnh thức. Phật khuyên chúng ta nên tỉnh
thức. Nói về việc tu tập cái tâm, tôi cũng đã có những lúc ham muốn, các thầy
biết không. Tôi thường bị cám dỗ cố làm nhiều thứ- nhưng thứ nào cũng dường
như đi lệch khỏi con đường đạo. Sự đó chỉ là một kiểu tự ta, tự tin trong tâm,
muốn cố làm này nọ- giống một dạng tính tự cao. Ditthi là quan điểm, kiến chấp;
māna là tự cao, ngã mạn- hai thứ đó đang có trong tâm. Nội chỉ lo tỉnh thức về
hai thứ đó là cũng đủ khó rồi.
https://thuviensach.vn
Trước kia có một người muốn vô đây tu. Anh ta mang theo y cà-sa đến đây
để thành tu sĩ, để tưởng nhớ đền ơn người mẹ mới mất. Anh ta bước vô chùa này,
khoát sẵn y cà- sa, không thèm lễ chào các vị tăng sĩ ở đây, rồi thực hiện việc đi-
thiền ngay trước sảnh đường... đi qua, đi lại, đi tới, đi lui, giống kiểu anh ta thực
sự muốn biểu diễn cho mọi người thấy việc anh ta đang làm.
Tôi chợt nghĩ: ''Trời đất, quanh đây cũng có những loại người như vậy sao!''.
Kiểu cách đó của anh ta có thể gọi là một kiểu đức tin mù quáng ( saddhā
adhimokkha). Chắc anh ta muốn thiền và đốn ngộ trước khi mặt trời lặn hay sao
đó; chắc anh ta nghĩ tu thiền giác ngộ là dễ lắm hay sao đó. Anh ta chẳng thèm
nhìn ai, cứ cúi đầu và bước đi như thể nếu không làm vậy anh ta sẽ chết ngay vậy.
Tôi cứ để yên cho anh ta làm vậy, nhưng tôi nghĩ rằng: ''Ôi người ơi, anh tưởng tu
là dễ dàng như vậy sao?''. Tôi cũng không biết anh ta ở tu được bao lâu; thậm chí
không biết sau đó anh ta có thọ giới thành Tỳ kheo hay không nữa. Thiệt hết biết
luôn, không có chuẩn mực tôn ti gì hết ráo.
Mỗi khi tâm nghĩ gì, chúng ta gửi nó ra ngoài, gửi đi mỗi lần nghĩ. Chúng ta
không nhận ra rằng đó chỉ là thói phóng dật của tâm. Nó tự giả dạng thành trí
tuệ... Sự phóng tâm này dường rất khôn lanh ranh mãnh, nếu chúng ta không biết
rõ chúng ta sẽ nhận lầm đó là trí tuệ. Nhưng đến lúc quan trọng thì nó chẳng phải
là thứ gì thực cả. Khi khổ khởi sinh thì cái được cho là trí tuệ đâu rồi? Nó có công dụng gì không? Rốt cuộc, nó chỉ là sự phóng tâm mà thôi.
Do vậy, hãy an trú cùng Phật. Như tôi đã nói nhiều lần trước đây, trong tu
tập chúng ta phải hướng vào bên trong để tìm thấy Phật. Phật ở đâu? Phật vẫn
còn sống cho đến ngày hôm nay, vào trong đó và tìm Phật. Phật ở đâu? Ở chỗ
tính vô thường ( aniccam), đi vào trong đó và tìm thấy Phật trong đó, vào đó và
kính lễ Phật: lẽ vô-thường, sự không- chắc-chắn. Ta có thể dừng lại ngay trong
đó, và từ chỗ đó ta bắt đầu chuyến đi. Ta bắt đầu chuyến đi ngay từ lẽ cái vô-
thường.
Nếu tâm cố nói với bạn: ''Giờ ta đã là một bậc Nhập Lưu'', hãy đến đó và
kính lễ bậc Nhập Lưu. Bậc ấy sẽ tự nói với mình: ''Điều đó hoàn toàn không chắc''. Nếu bạn gặp một bậc Nhất Lai, đến đó và tôn kính bậc ấy. Khi bậc đó nhìn
thấy bạn, bậc ấy chỉ đơn giản nói: '' Điều đó không chắc chắn! ''. Nếu thấy một bậc Bất Lai, đến đó và kính lễ bậc ấy. Bậc ấy sẽ nói với bạn chỉ một điều: '' Không
chắc''. Ngay cả nếu bạn gặp một bậc A-la-hán, đến đó và kính chào bậc ấy, bậc ấy
https://thuviensach.vn
sẽ nói với bạn thậm chí dứt khoát hơn: '' Tất cả đều không chắc! ''. Bạn sẽ nghe những bậc Thánh Nhân đều nói: '' Mọi thứ đều không chắc chắn, mọi thứ đều vô
thường- đừng dính chấp vào thứ gì''.
Đừng nhìn Phật theo cách của kẻ ngu. Đừng dính mắc vào thứ gì, đừng chụp
lấy mọi thứ mà không buông bỏ chúng. Nhìn vào mọi thứ theo những lẽ thực rõ
ràng không gì chối cãi, và tiễn chúng đi để mình vượt trên chúng. Đó là cách bạn
phải nên làm. Hễ thứ gì có mặt, hễ có hình tướng thứ gì, thì có sự vượt qua thứ
đó.
Do vậy tôi nói: ''Đi đến Phật''. Phật ở đâu? Phật là Giáo Pháp. Tất cả mọi
giáo lý trên đời đều có thể nằm trong một giáo lý này: đó là lẽ vô-thường, aniccam. Hãy nghĩ về điều này. Tôi đã tìm tòi suốt 40 năm đời tu sĩ và đây là
điều tôi có thể tìm ra. Điều đó cộng với sự chịu khó kiên nhẫn. Đó là công thức
(cách) chúng ta tiếp cận giáo lý của Phật...Lẽ vô-thường, aniccam: tất cả mọi thứ
đều không chắc chắn.
Dù tâm có nghĩ chắc chắn cỡ nào, cứ nói với thẳng với nó rằng: ''Không
chắc!''. Hễ khi tâm muốn nắm giữ thứ gì như thứ chắc chắn, ta chỉ cần nói: ''Nó
không chắc, nó là vô thường''. Cứ đè bẹp nó ngay bằng “câu chú” đó. Nếu biết
vận dụng Giáo Pháp của Phật, thì tất cả mọi sự đều có thể được xử lý êm xuôi
như vậy. Đó không phải chỉ là một hiện tượng khởi sinh trong từng giây khắc (sát-na). Dù đang đứng, đang đi, đang ngồi, hay đang nằm- bạn có thể nhìn thấy
mọi thứ theo cách như vậy. Dù sự thích khởi lên hay sự ghét khởi lên, bạn sẽ nhìn
thấy tất cả theo cùng một cách như vậy. Đây là cách tiếp cận đến Phật, tiếp cận
đến Giáo Pháp.
Giờ tôi cảm thấy đây là cách tu quý giá hơn. Tất cả mọi sự tu tập của tôi từ
những ngày đầu cho đến bây giờ đều như vậy. Tôi thực sự không dựa nhiều vào
kinh điển, nhưng tôi cũng không coi nhẹ kinh điển. Tôi không thực sự dựa vào sư
phụ, nhưng chính xác tôi cũng không ''tu riêng một mình''. Tất cả sự tu tập của tôi
là ''không hẳn theo một kiểu tu hay một pháp môn nào''.
Nói thực, việc chính là đi tới chỗ ''làm xong': đó là tu thiệt với mục tiêu đi
đến chỗ hoàn thành để sau đó nhìn thấy sự tu tập đó đi đến chỗ hoàn thành, để
nhìn thấy sự rõ ràng và nhìn thấy sự chuyển hóa trong tâm mình.
https://thuviensach.vn
Tôi đã từng nói điều này, các thầy có thể thích nghe lại: nếu chịu tu tập một cách đều đặn và quán xét mọi sự một cách thấu đáo, cuối cùng các thầy sẽ đạt
đến chỗ đó... Ban đầu các thầy thường vội đi tới, vội đi lui, và vội dừng lại.
Không sao, các thầy cứ tiếp tục tu tập như vậy cho đến khi các thầy đạt đến một
điểm, lúc đó sự đi tới cũng không phải đi tới, sự đi lui cũng không phải đi lui, sự
dừng lại cũng không phải dừng lại! Đến đó là làm xong. Chỗ đó là đích hoàn thành. Đừng kỳ vọng hay mong cầu chỗ nào hơn nữa- nó đã viên thành ngay tại
đó. Khīnāsavo– người đã làm xong, người đã hoàn thành việc tu tập. Người ấy
không còn đi tới, không còn đi lui, không còn dừng lại. Không có dừng, không đi
tới, và không đi lui. Đã xong. Hãy suy xét về điều này, hãy nhận biết rõ và xác
định rõ điều này trong tâm của mình! Đến lúc đó, các thầy sẽ nhìn thấy thực sự là
chẳng-có-gì-cả, không-có-gì-cả, chỗ đó chỉ là một sự trống-không.
Điều này nghe thấy cũ hay thấy mới là tùy nơi các thầy, tùy theo trí tuệ và
cảm quan nhận biết của các thầy. Người không có trí tuệ, không có cảm quan nhận biết thì khó mà hình dung ra điều này. Chỉ cần nhìn vào cây cối, chẳng hạn
cây xoài hay cây mít. Nếu chúng mọc sát nhau, một cây to sẽ mọc thẳng đứng,
còn các cây khác sẽ mọc cong hướng né khỏi cây to đó. Tại sao xảy ra như vậy?
Ai kêu chúng mọc kiểu như vậy? Đó là tự nhiên. Tự nhiên gồm cả tốt lẫn xấu, cả
đúng và sai. Có thể nó nghiêng về đúng hoặc nghiêng về sai, thiên về hướng này
hay hướng kia. Nếu chúng ta trồng cây cối trong một lùm, những cây mọc sau sẽ
mọc cong hướng về phía xa để tránh những cây to đã mọc trước bên trên chúng.
Làm sao xảy ra như vậy? Ai quyết định chúng mọc kiểu cong như vậy? Đó là tự
nhiên, đó là Giáo Pháp. Mọi thứ đều sinh diệt theo lẽ tự nhiên của nó. (Những
cây kia phải tự tìm hướng để vươn cao lên, theo sự tác động của điều kiện tự
nhiên: đó là ánh sáng).
Tương tự như vậy, dục vọng ( tanhā) dẫn dắt chúng ta đến khổ đau. Giờ nếu
chúng ta biết quán xét về nó sẽ dẫn dắt chúng ta thoát ra khỏi dục vọng: chúng ta
sẽ vượt tránh khỏi dục vọng (giống như những cây nhỏ biết mọc tránh cây lớn
đang ngăn che chúng khỏi ánh sáng mặt trời). Bằng cách quán xét về dục vọng,
chúng ta có thể làm suy yếu nó, có thể làm cho dục vọng càng lúc càng trở nên
nhẹ ‘đô’ hơn... cho đến một lúc dục vọng sẽ không còn nữa. Tương tự như cây
cối: có ai lệnh cho chúng mọc cong theo cách như vậy không? Chúng không thể
nói, không thể phàn nàn, không thể di chuyển mình đến chỗ khác, nhưng chúng
https://thuviensach.vn
biết cách mọc cong ra hướng khác để tránh chướng ngại bóng cây to đang phủ
trên đầu chúng. Hễ khi nào gặp chỗ kẹt, đông đúc, khó mọc lên, chúng sẽ tự bẻ
cong mình để mọc lên theo hướng khác.
Chỗ này là Giáo Pháp, chúng ta không cần phải nhìn hết cả vùng cây cỏ
chen nhau. Người nhạy bén khôn khéo sẽ nhìn thấy Giáo Pháp ở đây. Cây cối tự
nhiên vốn chẳng biết gì, chúng chỉ sinh diệt theo lẽ tự nhiên, nhưng chúng cũng
đủ biết cách lớn lên và tránh xa nguy hiểm, khổ đau, chúng biết mọc lên theo hướng thích hợp để sống còn và tránh khỏi chướng ngại, khó khổ. (Chúng đáng
để ta học theo, hay ta đáng để chúng học theo?)
Những người biết quán chiếu cũng giống như cây. Họ xuất gia đi tu bởi họ
muốn tránh bỏ và vượt qua những khổ đau. Điều gì làm chúng ta khổ đau? Nếu
chúng ta chịu khó lần mò vào bên-trong chính mình, chúng ta sẽ tìm ra câu trả
lời. Điều làm ta khổ là thứ ta thích và thứ ta không thích. Khổ là từ đó. Nếu thói
tâm thích và không thích là nhân gây ra khổ thì ta đừng đi gần với chúng. Tại sao
chúng ta phải mê thích hay ghét bỏ những thứ có điều kiện?.. chúng chỉ là giả
hợp và không chắc chắn. Khi chúng ta đi hướng theo Phật thì mọi sự ưa ghét đều
đi đến chấm dứt. Đừng quên lý tu chỗ này. Và cả sự chịu khó kiên nhẫn. Chỉ cần
hai điều này là đủ. Nếu chúng ta hiểu được như vậy thì rất tốt.
Thực ra trong đời tu của tôi, tôi không có được nhiều sự chỉ dạy từ sư phụ
của tôi, không được nhiều như những gì các thầy nhận được từ tôi và các sư thầy
khác. Tôi không có nhiều sư thầy. Tôi thụ giới ở một ngôi chùa làng và sống trong một chùa làng khác trong nhiều năm. Trong tâm tôi, tôi đã quyết chí tu tập,
tôi muốn tu giỏi, tôi muốn tu. Trong những chùa đó không ai chỉ dạy giáo lý gì
cả, nhưng khát vọng tu tập của tôi vẫn dâng cao. Tôi đi đây đó và tìm tòi. Tôi có
tai và tôi lắng nghe, tôi có mắt và tôi nhìn. Mỗi khi nghe thấy ai nói gì, tôi tự
nhắc mình: ''Không chắc''. Mỗi khi nhìn thấy gì, tôi tự nhắc mình: ''Không chắc'';
hoặc mỗi khi lưỡi tôi nếm thấy vị ngọt, vị chua, mặn, ngon, dở; hoặc mỗi khi tôi
cảm thấy dễ chịu hay khổ đau trong thân này, tôi đều tự nhắc mình: ''Đó là không
chắc!''. Và nhờ vậy tôi sống được với Giáo Pháp.
Sự thật thì tất cả đều không chắc chắn, nhưng dục vọng của chúng ta muốn
mọi thứ là chắc chắn. Vậy ta làm gì được? Ta phải biết kiên nhẫn. Điều quan trọng nhất là khanti: tính chịu khó kiên nhẫn. Đừng đánh mất Phật trí, Phật trí tôi https://thuviensach.vn
gọi ở đây là cái thuộc tính '' không chắc chắn'' trong tất cả mọi thứ mọi sự– đừng lãng quên chân-lý này, đừng bỏ quên lẽ- thực này.
Có lúc tôi đi thăm những di tích và chùa chiền cổ xưa được thiết kế bởi
những kiến trúc sư và nghệ nhân thời hoàng kim thuở xưa. Một số nơi đã bị nứt,
bị đổ. Bạn tu của tôi đi cùng có thể nói: ''Thiệt là đáng trách, sao những chỗ linh
thiêng đẹp đẽ này lại bị nứt đổ như vậy''. Tôi bèn nói rằng: ''Nếu mọi thứ không
vô thường, không nứt đổ, không tàn hoại như vậy thì đâu có Phật hay Phật giáo
hay Phật Pháp để làm gì. Mọi thứ đều vô thường và tàn hoại là đúng với giáo lý
của Đức Phật''. Thực tình, một mặt nào đó lòng tôi cũng thấy u buồn bâng khuâng
với cảnh tàn tạ nứt bể của các di tích, nhưng tôi cố gạt cái cảm xúc đó qua một
bên và nói ra lẽ thật như vậy, nói vậy sẽ có ích hơn cho những người bạn của tôi,
và cho chính bản thân tôi. Dù trong lòng tôi cũng thăm thẳm buồn trước cảnh tàn
tích tiêu điều đó, nhưng tôi vẫn giữ mình ngã theo cái lẽ thực của Giáo Pháp.
''Nếu không nứt đổ như vậy thì có lẽ không có Phật!''
Nếu mọi thứ không vô thường thì đâu cần có Phật để chỉ dạy về lẽ vô
thường. Tôi nói mạnh như vậy vì lợi ích của các bạn của tôi...có lẽ họ chẳng lắng
nghe, nhưng tôi vẫn đang tự lắng nghe điều mình nói.
Đây là một cách để coi xét mọi sự, cách này rất rất hữu ích. Chẳng hạn, có
người nhảy vô nói rằng: ''Này sư ông, thầy biết gì không, họ nói thầy như vầy,
như vậy'', hoặc
''Ông kia nói thầy như này, như nọ''... Nhiều người vừa nghe vậy có thể nổi
tức lên. Ngay sau khi nghe người ta chê hay phê bình mình, nhiều người nổi giận
càng lúc càng mạnh. Nhiều lúc mới nghe đã muốn trả đũa, trả thù... nhưng nếu
như chịu suy xét thì có thể nhận ra rằng: có thể họ nói với một ý nghĩa khác chứ
không phải chê bai mình.
Và đó cũng là một trường hợp về sự ''không chắc chắn''. Chưa biết chắc, tại
sao ta phải vội tin theo những lời như vậy? Tại sao chúng ta đặt lòng tin quá nhanh vào những lời người khác nói như vậy? Khi nghe thấy gì, chúng ta cứ ghi
nhận, nhẫn nhịn, nhìn lại vào vấn đề đó một cách kỹ càng... cứ thẳng thắn với
mình.
Không phải bất cứ thứ gì nhảy vào đầu chúng ta thì chúng ta có thể ghi nó ra
thành sự thật. Cứ nghĩ sao nói vậy là chưa chắc đúng. Lời nói ra mà không xét
https://thuviensach.vn
đến sự không chắc chắn thì không phải là lời nói của một người tu hành. Hãy nhớ
lấy điều này!. Vì đối với người có trí thì họ không cần phải tu tập chỗ này nữa.
Khi nhìn thấy hay nghe thấy điều gì, khi cảm thấy vui hay buồn, ta chỉ cần nói:
''Điều này không chắc!''. Cứ nói mạnh miệng với mình như vậy. Đừng đặt sự gì
lên cao, đừng quá coi trọng sự gì, cứ ‘đè thấp’ mọi sự xuống bằng câu ‘thần chú’
đó!. Ngay điểm này là điểm quan trọng. Ngay điểm này là nơi những ô nhiễm
chết đi. Ngay điểm này người tu không được bỏ qua, không được quên.
Nếu người tu không coi trọng điểm này thì người đó chỉ có thể trông chờ
khổ đau mà thôi, họ chỉ đi sai đi lạc mà thôi. Nếu người tu không lấy điểm này
làm nền-tảng cơ-sở để tu tập thì người tu sẽ tu sai lạc...Nếu đã lạc rồi thì sau này
người tu có thể quay lại ngay điểm này, bởi lý tu chỗ này rất hay, là thực sự đúng
đắn.
Thực ra cái Giáo Pháp đích thực—cái cốt lõi của những lời tôi nói bữa nay--
là không có gì huyền bí. Những gì chúng ta trải nghiệm đơn giản chỉ là các sắc,
chỉ là cảm giác, chỉ là nhận thức, chỉ là ý nghĩ, và chỉ là tâm thức [sắc, thọ, tưởng,
hành, thức]. Đó chỉ là những tính chất cơ bản như vậy, nên làm gì có sự chắc chắn hay có tự tính cố định nào bên trong chúng?
Nếu chúng ta đi đến hiểu biết bản chất tự nhiên của mọi thứ như vậy thì
nhục dục, sự mê muội và những ràng buộc sẽ phai biến mất. Vì sao chúng phai
biến? Bởi do chúng ta hiểu rõ, do chúng ta biết rõ. Chúng ta chuyển hóa từ vô
minh qua hiểu biết, từ ngu mờ qua sáng tỏ. Sự hiểu biết hay trí tuệ này được sinh
ra từ sự ngu mờ vô minh, sự biết sinh ra từ sự không biết, sự tinh khiết sinh ra từ
sự ô nhiễm. Nó xảy ra theo cách như vậy đó.
Đừng bỏ quên lẽ vô-thường, aniccam—đó chính là Phật—đó là ý nghĩa khi
nói rằng Phật vẫn còn sống. Nếu nói Phật đã qua đời nhập vào Niết-bàn gì gì đó
là chưa thực đúng pháp. Trong một ý nghĩa sâu sắc hơn, Phật đang còn sống.
Điều này cũng giống như cách chúng ta định nghĩa chữ ''Tỳ kheo'' ( Bhikkhu). Nếu
chúng ta định nghĩa Tỳ kheo là người khất thực hay ''khất sĩ'' 158 thì nghĩa rất vô chừng.
Chúng ta có thể định nghĩa như vậy, nhưng dùng định nghĩa này hoài thì
cũng không tốt lắm—chúng ta không biết khi mới hết xin ăn! Nếu gọi một cách
https://thuviensach.vn
sâu sắc hơn, chúng ta có thể định nghĩa rằng: ''Tỳ kheo là người nhìn thấy sự
hiểm nguy của vòng luân hồi sinh tử''.
Nghe sâu sắc hơn phải không? Nó khác định nghĩa chung, nó mang ý nghĩa
thâm sâu hơn. Việc tu hành cũng như vậy. Nếu bạn không hoàn toàn hiểu biết về
nó, nó sẽ trở thành khác đi. Việc tu hành là vô giá, nó trở thành nguồn gốc của sự
bình an.
Khi chúng ta có sự chánh niệm (sati), chúng ta đến gần Giáo Pháp. Nếu chúng ta có chánh niệm, chúng ta nhìn thấy tính vô thường ( aniccam) của tất cả
mọi thứ. Chúng ta sẽ nhìn thấy Đức Phật và vượt khỏi khổ đau của vòng sinh tử,
nếu không làm được bây giờ thì cũng làm được một lúc nào đó sau này.
Nếu chúng ta giục bỏ các phẩm hạnh của những bậc Thánh Nhân, của Phật
hay của Giáo Pháp, thì sự tu hành của chúng ta sẽ trở nên cằn cỗi và không kết
quả. Chúng ta phải duy trì sự tu tập một cách đều đặn, dù chúng ta đang ngồi,
đang đi hay đang nằm. Khi mắt nhìn thấy hình sắc, tai nghe thấy âm thanh, mũi
ngửi thấy mùi hương, thân trải nghiệm một cảm nhận... trong tất cả mọi cảm
nhận, đừng bỏ quên Phật, đừng rời xa Phật.
Ai làm được như vậy thì người đó đã đến gần Phật, trở thành người tôn kính
Phật một cách đều đặn. Chúng ta có những nghi lễ để tôn kính Phật, chẳng hạn
như lễ tụng kinh buổi sáng, chúng ta tụng: Kính lễ Đức Thế Tôn, bậc A-la-hán,
bậc Chánh Đẳng Chánh Giác... [ Namo Araham Sammā SamBuddho Bhagavā... ].
Đây là một cách tôn kính Phật, nhưng đây không phải là cách tôn kính Phật một
cách sâu sắc theo cách tôi đã nói. Chỗ này tương tự như cách gọi chữ ''Tỳ kheo''
là ''khất sĩ'' vậy, gọi vậy giống như họ cứ suốt đời chỉ biết đi xin ăn chứ chẳng
được làm việc gì hay ho to tát hơn...; định nghĩa như vậy là ‘chết’ luôn cái tên
‘Tỳ kheo’ rồi. Cách định nghĩa tốt nhất đó là: “Tỳ kheo là người nhìn thấy sự
hiểm nguy của vòng luân hồi sinh tử”.
Giờ thì việc tôn kính Phật cũng giống vậy. Nếu tôn kính Phật chỉ bằng cách
tụng một tràng tiếng Pali trong lễ tụng kinh buổi sáng và buổi chiều như vậy là
chưa đủ sâu sắc; đọc tụng như vậy cũng giống như gọi Tỳ kheo chỉ là khất sĩ vậy.
Chúng ta cần phải ngã hẳn (tâm mình) theo hướng của lẽ-thực “vô thường, khổ,
và vô ngã” [ annicam, dukkham, anattā: mọi thứ đều luôn thay đổi, bất toại nguyện, và không có chủ thể hay tự tính gì cả]. Chúng ta phải luôn tâm niệm rõ
rệt về cái lẽ-thực này của sự sống ngay mỗi khi mắt nhìn thấy hình sắc, tai nghe
https://thuviensach.vn
thấy âm thanh, mũi ngửi thấy mùi hương, lưỡi nếm thấy mùi vị, thân cảm thấy một cảm nhận, và ngay khi tâm nhận biết những nhận thức. Luôn luôn tâm niệm
rõ rệt điều đó mọi lúc mọi nơi. Tâm niệm và hiểu rõ bản chất của tất cả mọi sự
sống, hiểu như vậy cũng giống như cách nhìn sâu sắc rằng: “Tỳ kheo là người
nhìn thấy sự hiểm nguy của vòng luân hồi sinh”. Cách nhìn đó thâm sâu thấu suốt
hơn nhiều, nó giúp nhìn xuyên thấu rất nhiều vấn đề. Nếu chúng ta hiểu biết giáo
lý này thì chúng ta sẽ trưởng thành trong sự hiểu biết và trí tuệ.
Điều này được gọi là patipadā: bước đi theo con đường chánh đạo. Nếu ta
biết nghĩ và biết quán chiếu theo cách như vậy, thì dù ta có đang ở xa Thầy, xa
Phật, ta vẫn thực sự đang ở gần với Thầy, với Phật. Nếu sống gần thầy nhưng tâm
chưa gặp gỡ với thầy thì bạn sẽ luôn luôn nghi ngờ, luôn tìm lỗi nơi người thầy,
hoặc nếu không là chỉ đang nịnh hót thầy mà thôi. Nếu thầy làm điều gì đó thích
hợp với bạn, nhưng bạn lại nói thầy không tốt—vậy là việc tu của bạn đã đi lạc
quá xa. Nếu bạn cố đi tìm thầy khác để tu thì bạn cũng chẳng đạt được điều gì,
chỉ uổng phí thời gian mà thôi. Nhưng nếu bạn hiểu được giáo lý này (hiểu sâu
sắc về lý tu tập của mình) thì bạn có thể tu thành bậc Thánh Nhân ngay trong giây phút hiện tại.
Đó là lý do tại sao năm nay159 tôi đã tách ly ở xa khỏi các học trò cũ và mới ở
đây, tôi không thuyết giảng gì nhiều cho họ: như vậy để các thầy có thể thời gian
nhìn vào chính mình càng nhiều càng tốt. Đối với các Tỳ kheo mới, tôi đã để lại
thời-biểu và các chuẩn-mực tu tập và các thanh-quy ở trong chùa, ví dụ như quy
tắc '' Không nói nhiều'' trong chùa. Các thầy đừng nên bỏ quá hay đi tắt khỏi những chuẩn mực tu tập ở đây, đừng đi trệch khỏi con đường tu dẫn đến giác ngộ,
thánh quả và Niết-bàn. Bất cứ ai lơ là, bỏ quá hay không tu tập theo các chuẩn
mực ở đây đều không phải là tu sĩ đích thực, không phải là người có một ý nguyện trong sạch để tu hành. Người như vậy thì hy vọng nhìn thấy được gì? Dù
người đó có nằm ngủ sát bên tôi mỗi ngày, người đó cũng không thấy tôi. Ngay
cả khi nằm sát bên Đức Phật, người đó cũng không bao giờ nhìn thấy Phật.
Không tu tập đàng hoàng thì chẳng nhìn thấy gì.
Do vậy, sự hiểu biết Giáo Pháp hay nhìn thấy Giáo Pháp là tùy thuộc vào sự
tu tập. Hãy có lòng tự tin, hãy làm trong sạch cái tâm của mình. Nếu tất cả các Tỳ
kheo trong chùa này đều đặt sự ý thức tỉnh giác vào trong tâm của mình thì có lẽ
chúng ta không cần phải quở rầy hay khen ngợi bất cứ ai ở đây. Chúng ta không
https://thuviensach.vn
cần phải nghi ngờ về ai hay ưu ái ai. Nếu có sân giận hay bực tức khởi sinh, cứ để
mặc chúng trong tâm, nhưng phải nhìn thấy chúng một cách rõ ràng!
Cứ liên tục nhìn vào những điều đó. Chừng nào còn thứ gì thì có nghĩa
chúng ta còn cần phải đào nó lên và nghiền nát nó ngay tại đó. Một số thầy than
rằng: ''Tôi không thể cắt bỏ nó, tôi làm không nỗi''— nếu chúng ta cứ than như
vậy thì rốt cuộc chúng ta chỉ là một đống toàn kẻ vô dụng, bởi chẳng có ai có thể
cắt bỏ những ô nhiễm của chính mình.
Các thầy phải cố gắng. Nếu vẫn chưa bứng bỏ được thì hãy đào sâu thêm.
Đào ngay những ô nhiễm đó, nhổ hết gốc chúng lên. Cứ phải đào moi gốc rễ nó
lên cho dù việc đó rất khó và cần phải làm thật nhanh nhạy. Giáo Pháp không phải là thứ có thể đạt đến bằng cách chạy theo những tham muốn của mình. Tâm
của bạn có thể đi một đằng, còn sự thật nằm ở một nẻo. Chúng ta cần phải nhìn
kỹ đằng trước, quan sát kỹ đằng sau. Bởi vậy nên tôi mới luôn nói: ''Tất cả mọi
thứ đều không chắc chắn, tất cả đều vô thường''.
Lẽ thật của sự “không chắc chắn”, đây là một lẽ thực ngắn gọn và đơn giản,
nhưng nó thực là sâu sắc và hoàn hảo, là một chân lý- nhưng người ta thường hay
làm ngơ nó. Họ có thói tâm nhìn mọi thứ một cách khác đi, khác với sự thật. Đối
với người tu, đừng nên chấp tốt, đừng nên chấp xấu. Đừng chấp thiện, đừng chấp
ác. Đừng chấp khổ, đừng chấp sướng. Đó là những thuộc tính của thế gian.
Chúng ta tu hành để thoát khỏi thế gian mà, bởi vậy chúng ta không chấp vào những điều đó mà phải đưa chúng đến chỗ chấm-dứt. Đức Phật đã dạy chúng ta
phải bỏ chúng xuống, từ bỏ chúng, dẹp bỏ đối đãi về chúng, bởi chúng chỉ toàn
gây ra khổ đau mà thôi.
https://thuviensach.vn
79
Chuyển Hóa Vượt Lên Trên
160Khi nhóm năm người bạn tu khổ hạnh161 từ bỏ Đức Phật, Phật nhìn thấy đó là một dịp may, bởi từ đây Phật có thể tự mình tiếp tục tu tập theo cách của mình
mà không bị cản trở. Có năm người tu khổ hạnh với mình, mọi thứ không thực
yên ổn, Phật phải có nhiều trách phận với họ. Và giờ họ đã tẩy chay Phật bởi họ
cảm thấy Phật lơ là việc tu hành xác và bắt đầu chuyển qua hướng khác. Trước đó
Phật đã quyết tâm tu kiểu khổ hạnh và hành xác bản thân. Trong sự ăn uống ngủ
nghỉ, Phật đã hành hạ bản thân mình một cách khắc nghiệt. Nhưng đã đến lúc, đã
đến lúc nhìn thẳng vào sự tu hành kiểu đó, Phật thấy cách tu đó chẳng mang lại
lợi lạc hay kết quả gì tốt. Đó chỉ là do cách nhìn tà kiến, tu chỉ vì cái ‘ta’ và vì sự
dính chấp. Với cách tu như vậy Phật đã nhận lầm những giá trị thế tục và nhận
lầm mình là sự thật.
Ví dụ, nếu ai quyết định dấn thân vào những hành vi hành xác khổ hạnh chỉ
để được tiếng khen thì kiểu tu tập đó hoàn toàn chỉ là ''thế tục'', để được danh tiếng và được người ta nể phục. Tu tập kiểu đó thì được gọi là ''lầm lẫn cách thế
tục với cách của sự thật chân lý''. (Cách hành xác để tìm ra sự thật là cách không
đúng đắn).
Một cách khác của kiểu tu này là ''nhận lầm quan điểm của mình là sự thật,
chân lý''. (Quan điểm riêng của một người thế tục khó có thể là chân lý). Họ chỉ
tin vào họ, chỉ tin vào cách tu của nhóm họ. Dù ai có nói gì họ cũng cứ dấn thân
vào cách tu khó hiểu đó. Họ không xem xét cẩn thận việc tu tập như vậy là gì.
Điều đó được gọi là ''nhận lầm bản thân mình là sự thật, chân lý''.
Dù bạn có nhận lấy thế gian hay bản thân mình là sự thật hay chân lý thì
cũng đều là sai, đó cũng chỉ là một sự chấp thủ mù quáng. Đức Phật đã nhìn ra
điều đó và thấy nó “chẳng dính líu gì đến chân lý hay Giáo Pháp”, đó chẳng phải
là cách tu để tìm ra chân lý. Bởi vậy cách tu hành xác trước đó của Phật chẳng
mang lại kết quả gì, chẳng trừ bỏ được những ô nhiễm trong tâm.
Nhìn kỹ lại cách tu như vậy, Phật thấy đơn giản là nó không đúng đắn. Nó
chỉ đầy cái tự ta tự ngã và đầy tính thế tục. Không thấy có Giáo Pháp, không thấy
https://thuviensach.vn
sự thật, không thấy có trí tuệ để nhìn ra tính vô-ngã ( anattā), không nhìn thấy tính-không, không thấy có sự buông-bỏ nào trong cách tu đó. Cũng có loại buông
bỏ (như buông bỏ khoái lạc, tiện nghi...), nhưng đó chỉ là loại buông bỏ để còn lại
những loại không buông bỏ.
Nhìn thấy như vậy, nhưng dù Phật có muốn giải thích cho năm người bạn tu
đó hiểu cũng khó làm cho họ hiểu được. Đó không phải là điều dễ dàng chuyển
tải cho họ để họ hiểu, bởi những người tu hành xác khổ hạnh đã dính nặng vào
cách tu cổ hủ này và cách họ nhìn mọi thứ trên đời. Phật nhận ra người ta chỉ tu
như vậy cho đến chết, hoặc đến lúc chết đói chết khát, thì họ vẫn không đạt đến
điều gì cả, bởi đó chỉ là cách tu được khởi xướng bằng tính tự ta tự ngã và bởi
những giá trị thế tục.
Suy xét thấu đáo, Phật nhìn ra cách tu đúng đắn, đó là cách tu chánh đạo,
sammā-patipadā: Tâm là tâm, thân là thân. Thân không phải là tham muốn hay ô
nhiễm. Dù họ có cố hủy diệt cái thân thì họ cũng chẳng thể nào tiêu diệt được
những ô nhiễm. Thân không phải là nguồn gốc của ô nhiễm.
Dù cho có nhịn đói, nhịn ngủ, ép xác, hành xác đến còn kiệt quệ thì những ô
nhiễm vẫn còn đó. Nhưng cái niềm tin cổ hủ cho rằng những ô nhiễm (và tội lỗi)
của con người có thể được trừ khử bằng phương pháp hành xác như vậy, đó là
giáo lý hành xác khổ hạn đã ngấm quá sâu vào trong tâm trí của năm người bạn
tu đó.
Vậy là Phật bắt đầu ăn uống trở lại bình thường, tu theo cách thức tự nhiên
hơn. Khi nhìn thấy Phật làm vậy, năm người kia cho rằng Phật đã bỏ cuộc và đã
quay lại hưởng thụ các khoái lạc giác quan của thân. Sự hiểu biết của Phật lúc đó
đang chuyển đổi lên một trình độ cao hơn, vượt lên những hình tướng bề ngoài
của thế tục; trong khi đó năm người kia lại cho rằng cách nhìn của Phật đang suy
đồi, đang quay lại đời sống khoái lạc thân xác. Lý tu hành xác khổ hạnh đã ăn sâu
vào trí não của năm người đó, Phật trước đó cũng từng được dạy và thực hành
như vậy. Giờ Phật nhìn ra cái sai của cách tu đó. Bằng cách nhìn thấy rõ ràng cái
sai lầm đó, Phật đã có thể từ bỏ lối tu đó.
Năm người kia thấy Phật làm vậy nên từ bỏ Phật, không đi theo Phật nữa,
giống như những con chim rời bỏ cây cành vì cây đó không còn bóng che nữa.
Phật cũng từ giã họ như con cá rời khỏi ao nước quá nhỏ, quá ô nhiễm, nước không mát lành.
https://thuviensach.vn
Bắt đầu từ giờ Phật tập trung vào việc suy xét quán chiếu về Giáo Pháp.
Phật ăn uống thoải mái hơn và sống tự nhiên hơn. Phật cứ để tâm như là tâm, thân chỉ là thân. Phật không ép mình tu kiểu ép xác; Phật chỉ tu theo cách đủ để
buông bỏ bớt những tham, sân, si. Trước đây, Phật đã đi qua hai loại ý thức sống.
Thứ nhất là sống chạy theo và sống vì những khoái lạc giác quan (nhục lạc)—
kāmasukallikānuyogo. Khi thứ gì làm khởi sinh sướng thích thì chạy theo chúng,
mê chấp theo chúng. Nhận chúng là mình, nhận sự sướng sự thích là của mình và
do vậy không bao giờ chịu buông bỏ. (Đó là cách sống và thói tâm của đại đa số
con người, hầu hết chúng ta sống, làm và làm tất cả vì những quyền lợi vật chất,
vì sự hưởng thụ những khoái lạc giác quan, ví dụ như tiền của, sắc đẹp, địa vị,
danh phận, thức ăn, thức uống...). Khi có sự sướng sự thích là người ta dính vào
nó, muốn nắm giữ nó và muốn có thêm nó, đó là dục vọng tham muốn, và chính
dục vọng đó gây ra khổ đau. (Khổ vì do tất cả đều vô thường nên không giữ được
cái sướng cái thích đó, hoặc/và khổ vì không thể có thêm cái sướng cái thích đó,
hoặc/và khổ vì không thể nào thỏa mãn hết những dục vọng tham muốn. Tham
dục của con người là vô cùng).
Ngược lại, một ý thức sống cực đoan tự hành xác bản thân để mong tìm
được chân lý tâm linh nào đó. Đó được gọi là sống dấn thân vào việc khổ hạnh
hành xác— attakilamathānuyogo.
Cả hai lối nghĩ và lối sống chạy theo khoái lạc giác quan và dấn thân vào
khổ hạnh hành xác đều là cực đoan. Mê sướng và hành khổ đều không phải là lối
sống và cách tu đúng đắn.
Phật đã từng bị dính vào hai hoàn cảnh đó. Phật nhận ra hai cách đó không
thể là cách của bậc tu sĩ, của bậc sa-môn ( samana). Mê đắm theo sướng khoái và dấn thân vào khổ đau: bậc sa-môn với mục đích giải thoát tâm linh thì không thể
nào dính vào những hướng như vậy. Dính theo những cách đó không phải là con
đường đúng đắn. Dính vào hai cách đó thì sẽ bị (i) dính kẹt vào quan điểm về cái
ta tự ngã và (ii) dính kẹt vào thế gian thế tục. Nếu cứ còn dính cách này hay dính
cách khác trong hai cực đoan đó thì chẳng bao giờ trở thành người hiểu biết thế
giới một cách rõ ràng. Nếu còn vương vấn vào hai cách đó thì người ta cứ suốt
đời chạy từ cực đoan này sang cực đoan kia. (Lúc mê sướng khoái thấy chán chê
sa đọa thì quay qua hành xác để mong tìm chân lý tâm linh; lúc dấn thân hành hạ
thân xác khổ đau quá thì quay lại tìm sự khoái sướng, cứu thân. Không bao giờ
https://thuviensach.vn
có sự cân bằng và bình an). Giờ Phật đã quyết tâm chọn cách sống và cách tu mang tính cân bằng và tự nhiên khác.
Tất cả mọi khía cạnh của tự nhiên diễn tiến theo những điều kiện tác động
trợ duyên của chúng, bản thân chúng không phải là vấn đề khó khổ gì cả. Ví dụ,
bệnh tật trong thân này. Thân nếm trải sự đau đớn, bệnh yếu, sốt nóng, sốt lạnh,
vân vân. Tất cả đều xảy ra theo cách tự nhiên. Thực ra người đời lo lắng quá nhiều cho thân thể của mình. Ai đụng đến thân họ thì biết, họ quá lo lắng cho
thân và dính chặt vào thân thể, bởi họ dính cách nhìn sai lạc về thân, do vậy chẳng bao giờ buông bỏ được nó.
Nhìn vào cái sảnh đường này. Chúng ta xây nó lên rồi gọi đó là sảnh đường
của chúng ta, nhưng nhìn coi, thằn lằn đến ở, chuột đến ở, nhện và tắc kè cũng
đến ở; và chúng ta thường đuổi chúng đi, bởi chúng ta cứ nghĩ sảnh đường là của
chúng ta chứ không phải của tụi chuột hay thằn lằn...
Cũng giống như bệnh tật trong người. Chúng ta coi thân này là nhà của
mình, là thứ gì đó thực sự thuộc về mình. Hễ khi thân bị nhức đầu hay đau bao tử
chúng ta thấy bực tức, chúng ta không muốn thân bị đau đớn và khổ sở. Chân này
là 'chân của ta', ta không muốn nó bị thương hay bị đau; tay này là 'tay của ta', ta
không muốn có chuyện gì xảy ra với nó. Chúng ta tìm mọi cách và bằng mọi giá
để phòng vệ và chữa chạy những đau đớn và bệnh tật cho cái thân này.
Đây chính là chỗ chúng ta bị lừa và bị xa rời khỏi thực tại và sự thật. Chúng
ta chỉ là những kẻ đến ở trọ trong những thân này. Cũng như cái sảnh đường này,
nó đâu có thực là của chúng ta. Chúng ta chỉ là kẻ đến ở tạm, cũng giống như lũ
chuột, thằn lằn, tắc kè... nhưng chúng ta chẳng hề biết đúng như vậy. Thân này
cũng vậy thôi. Đúng thực Phật đã dạy rằng chẳng có một cái ‘ta’ cố định hay một
‘linh hồn’ cố định nào bên trong tấm thân này, nhưng người đời thì cứ đi nắm
chấp vào tấm thân này và coi nó là ‘của ta’, là ‘ta’, là ‘người’ này, ‘người’ nọ...
Khi cơ thể thay đổi biến đổi, chúng ta không muốn nó làm vậy. Dù ai có nói đến
bao nhiêu lần, chúng ta vẫn không muốn hiểu. Nói thẳng ra chúng ta quá ngu si.
''Đây không phải là ta'', tôi càng nói quý vị càng không nghe, quý vị càng thêm
rối tâm rối trí, và do vậy quý vị càng tu chỉ càng củng cố thêm cái ‘ta’ cái ‘ngã’
mà thôi.
Vậy đó, hầu hết mọi người không thực sự nhìn ra cái ‘ta’ đúng thực là gì.
Người nhìn thấy cái ‘ta’ đúng thực là gì là người biết rõ ''đây không phải là cái
https://thuviensach.vn
‘ta’ hay cái ‘của ta’ nào hết''. Người đó nhìn thấy cái ‘ta’ đúng như nó trong thực tại tự nhiên là gì. (Cái ‘ta’ trong thực tại là cái ‘ta’ giả lập, không phải cố định và
không có thực tự tính nào cả. Và đặc biệt cái ‘ta’ càng không phải là cái thân vô
thường này). Nhìn thấy cái ta qua sức mạnh của sự dính chấp thì không phải là sự
nhìn thấy đích thực. Sự dính chấp (thân kiến, ngã kiến) can thiệp vào tất cả mọi
chuyện. Thật khó để con người nhận ra thân này đúng thực nó là gì, bởi sự dính
chấp đó ( upādāna) dính chặt vào tất cả mọi chuyện.
Do vậy, chúng ta đã được dạy phải suy xét điều tra để hiểu biết một cách rõ
ràng bằng trí tuệ. Điều này có nghĩa là điều tra những thứ hữu vi ( sankhārā) theo đúng bản chất đích thực của chúng. Dùng trí tuệ. Sự hiểu biết được bản chất đích
thực của các thứ hữu vi ( sankhārā) chính là trí tuệ. Nếu bạn không hiểu biết bản
chất đích thực của những thứ hữu vi hay các thân hành giả lập thì chúng ta sẽ bị
chúng làm khổ, thì chúng ta phải luôn luôn chống chọi với chúng một cách khổ
sở. Vậy bây giờ tốt nhất phải làm sao: tốt nhất nên buông bỏ những thân hành
hữu vi ( sankhārā) hơn là cứ cố chống chọi với chúng. Nhưng chúng ta cứ luôn
cầu xin chúng nghe theo ý ta. Chúng ta tìm mọi cách để làm cho chúng ổn thỏa
hoặc cứ ''thương lượng'' với chúng để chúng tồn tại theo ý ta. Khi thân thể bị
bệnh đau, chúng ta không muốn nó bị vậy, nên chúng ta lục lọi tìm ra mấy bài
kinh để tụng, ví dụ như kinh Bảy Yếu Tố Giác Ngộ ( Bojjhango), kinh Chuyển
Pháp Luân ( Dhammacakkappavattana), kinh Vô Ngã Tướng ( Anatta- lakkhana),
vân vân. Chúng ta cứ tụng niệm, không muốn thân bị bệnh đau, chúng ta muốn
bảo vệ nó, muốn kiểm soát nó. Vậy là mấy bài kinh trở thành một số lễ nghi tụng
niệm huyền bí, làm cho chúng ta càng thêm lạc rối trong sự dính chấp. (Dính chấp thân, rồi dính chấp vào sự tụng kinh nữa). Chúng ta tụng kinh vì muốn xua
đuổi bệnh tật, muốn trường thọ sức khỏe và sự sống, vân vân. Thực ra Đức Phật
đã nói ra những lời dạy để chúng ta nhìn thấy rõ ràng mọi thứ, nhưng chúng ta lại
đem những lời đó đi tụng đọc chỉ để làm tăng thêm sự ngu mờ và dính chấp mà
thôi. Rūpam aniccam, vedanā aniccā, saññā aniccā, sankhārā aniccā, viññānam
aniccam....[Sắc thân là vô thường, cảm giác vô thường, nhận thức vô thường, ý
nghĩ vô thường, tâm thức vô thường.... năm uẩn là vô thường]. Chúng ta không
nên tụng những câu này với mong muốn hết bệnh tật, nghĩ vậy và tụng vậy chỉ
làm tăng thêm sự ngu mờ vô minh mà thôi. Đó là những câu tâm niệm để nhắc
chúng ta hiểu biết sự thật của thân này, nhờ đó chúng ta có thể buông bỏ thân này
và buông bỏ sự ràng buộc dính chấp vào nó.
https://thuviensach.vn
Tụng niệm là để cắt bỏ những dính chấp sai lầm, nhưng chúng ta thường tụng để làm tăng thêm tất cả những dính chấp. Chúng ta tụng để muốn mọi thứ
được chữa trị theo ý muốn của chúng ta. Tất cả những người ngồi đây đều ngu si,
ai cũng vậy. Những người tụng là ngu si, những người nghe cũng ngu si, tất cả
đều ngu si!. Tất cả họ chỉ biết nghĩ: ''Làm sao chúng ta tránh được đau khổ?''. Cứ
vậy thì họ tu là tu ở chỗ nào?
Khi có bệnh tật phát lên, những ai hiểu biết thì không lấy làm lạ với nó. Đã
sinh ra trên đời này thì phải nếm trải khổ đau bệnh tật chứ sao tránh được. Phật
và những Thánh Nhân cũng mắc bệnh theo tiến trình tự nhiên và cũng nương
theo tiến trình tự nhiên đó mà trị liệu bằng thuốc than để giảm bớt đau bệnh phần
nào. Đối với họ việc trị liệu chỉ đơn giản là sự điều chỉnh chút ít những yếu tố tự
nhiên đang gây ra bệnh đau. Họ không mù quáng nắm giữ cái thân này hoặc dính
mắc vào những lễ nghi tụng niệm huyền hoặc như vậy. Họ không dùng cách mê
tín. Họ trị liệu bệnh đau bằng chánh kiến, họ không trị liệu bằng sự ngu si, mê
tín. ''Nếu bệnh đau có hết thì nó hết, nếu nó không hết thì không hết''— đó là cách
của người trí nhìn vào vấn đề bệnh tật đau đớn.
Nhiều người nói đạo Phật ngày nay phát triển mạnh ở Thái Lan, nhưng tôi
lại nghĩ dường như nó đang chìm nghỉm quá xa. Sảnh đường giảng Pháp này thì
có đầy những cái tai đang chú tâm, những họ chú tâm một cách sai lạc. Ngay cả
những tăng sĩ thâm niên, những sư bác, sư chú, sư huynh trong Tăng đoàn này
cũng như vậy, do vậy mọi người chỉ đang dẫn dắt nhau đi trong sự ngu mờ vô
minh mà thôi.
Người nhận ra điều này sẽ biết được rằng sự tu tập đích thực là hầu như
ngược lại với hầu hết những gì mọi người đang làm, hai đằng tu thiệt và tu hình
thức ít khi bên nào hiểu biết bên nào. Vậy làm sao những người đó vượt thoát
khỏi khổ? Lẽ ra họ tụng niệm để hiểu biết về sự thật nhưng họ lại tụng đọc theo
nghĩa khác và chỉ làm tăng thêm sự ngu mờ, dính mắc. Họ quay lưng bước trái
khỏi con đường chánh đạo. Người đi đằng đông, kẻ đi đằng tây—vậy biết khi nào
họ mới gặp nhau được? Họ thậm chí chẳng bao giờ gần nhau được.
Nếu quý vị chịu khó nhìn vào nơi này, quý vị sẽ thấy trường hợp ở đây cũng
đang như vậy. Gần hết mọi người đều đang lạc lối. Nhưng làm sao chúng ta có
thể nói cho họ biết? Mọi thứ đã trở thành những nghi lễ và phong tục và những lễ
lạc cúng bái mê tín. Họ tụng kinh nhưng tụng đọc với sự ngu dốt, họ không tụng
https://thuviensach.vn
niệm bằng trí tuệ. Họ tu học, nhưng họ tu học với sự ngu si, chứ không có trí tuệ.
Họ biết mà biết một cách ngu si, chứ không hiểu biết bằng trí tuệ. Chuyện đang là
vậy đó. Còn chuyện dạy...thời bây giờ họ toàn chỉ dạy để mọi người trở thành ngu dốt. Họ nói họ đang dạy mọi người để mọi người khôn ngoan hơn, dạy cho
họ nhiều sự hiểu biết; nhưng nếu chúng ta nhìn vào việc đó dưới gốc độ sự thật,
chúng ta sẽ nhìn thấy họ đang dạy mọi người đi sai lạc và nắm chấp thêm nhiều
thứ giả danh, giả lập, giả lừa.
Cái nền tảng thực thụ của giáo lý là dạy để người ta nhìn thấy sự thật của cái
‘ta’ ( attā), tức cái ‘ngã’, chỉ là thứ trống không, nó không có một tự tánh cố định nào cả. Nó không có một thực thể hay một chủ thể nào hết. Nhưng người ta cứ đi
tu đi học Giáo Pháp chỉ để làm tăng thêm cái ‘ta’ và ngã kiến của mình, bởi vậy
họ cứ suốt đời không muốn bị khổ đau hay bệnh tật. Họ muốn mọi thứ đều êm
ấm, tốt hoài. Có lẽ họ cũng muốn thoát khổ, nhưng nếu vẫn còn chấp có cái ‘ta’
như vậy thì làm sao họ làm được việc đại sự đó?
Chỉ cần suy xét.... Giả sử chúng ta sắp có được một thứ rất mắc tiền. Ngay
khi thứ đó trở thành của ta, tâm chúng ta sẽ thay đổi liền...''Giờ ta phải giữ nó ở
đâu? Nếu để lơ là sẽ có người ăn cắp ngay''. Chúng ta lo lắng, cố gắng tìm chỗ an
toàn để cất giữ. Và tâm thay đổi từ lúc nào? Nó thay đổi ngay giây khắc chúng ta
sở hữu thứ đó—khổ đã khởi sinh ngay chỗ đó. Dù cất thứ đó ở đâu chúng ta vẫn
không yên tâm, do vậy chúng ta chỉ mang thêm sự lo lắng, phiền não. Khi đang
ngồi, đang đứng, đang đi, hay đang nằm, chúng ta đều lạc tâm theo sự lo âu đó.
Đây là khổ. Khổ khởi sinh từ lúc nào vậy? Nó khởi sinh ngay khi chúng ta
biết chúng ta có được thứ mắc tiền đó, khổ khởi sinh ngay đó. Trước kia không
có cái của đó thì đâu có khổ như vậy. Trước kia không có khổ bởi đâu có thứ đó
để ta ôm dính vào nó.
Attā, cái ‘ta’ cũng vậy. Nếu chúng ta cứ nghĩ theo những gốc độ của cái ' ta'
thì mọi thứ xung quanh sẽ trở thành '' của ta'' hết. (Chúng ta nói, làm, nghĩ, sân, tham... tất cả vì cái ‘ta’, theo cái ‘ta’; chúng ta nhìn mọi thứ theo chủ quan cái ‘ta’
và theo lợi ích của cái ‘ta’. Điều đó đã trở thành những thói tâm hay bản năng ích
kỷ tự bao đời bao kiếp). Và do vậy sự ngu mờ ngu si cũng có theo. Tại sao vậy?
Tất cả là do có một cái ‘ta’, bởi chúng ta chỉ nhìn những thứ giả lập và coi đó là
của ‘ta’, bởi chúng ta không lột bỏ cái hình tướng giả lập để nhìn thấy sự chuyển
hóa siêu việt bên trong. Quý vị thấy đó, cái ‘ta’ chỉ là thứ giả lập bề ngoài. Chúng
https://thuviensach.vn
ta cần phải lột bỏ cái vỏ bọc bề ngoài để nhìn thấy cái cốt lõi của vấn đề, đó là cái siêu việt vượt trên những hình tướng giả lập của thế gian. Lật tẩy cái thứ giả lập
đó để tìm lối vượt lên giải thoát.
Bạn có thể so sánh như cây lúa. Lúa chưa gặt có thể ăn được không? Để có
thể ăn được, trước tiên cần phải gặt lúa. Sau đó phải xay lúa để bóc hết vỏ trấu,
chúng ta sẽ có hạt gạo bên trong. Lúc đó mới nấu gạo ăn được.
Giờ nếu ta không gặt lúa...thì không có lúa để xây ra gạo. Như con chó đang
nằm ngủ trên đống lúa mới gặt về. Bụng nó đói meo nhưng nó chỉ biết nằm lừ
trên đống lúa và nghĩ ''Mình phải kiếm thứ gì để ăn?''. Rồi nó chạy đi tìm những
thứ người ta vứt cho nó ăn. Nó nằm trên đống lúa những chẳng bao giờ biết có
gạo thơm cơm ngọt nằm bên trong đống lúa. Tại sao? Bởi nó không nhìn thấy
gạo bên trong lúa. Thức ăn nằm dưới nó nhưng nó đâu biết, thức ăn đã bị che.
Chúng ta có thể học nhiều nhưng nếu không tu tập theo những điều đã học
thì chúng ta sẽ không thực sự biết được gì, cũng giống như con chó không thể
nào nhìn thấy gạo nằm bên trong đống lúa. Nó nằm ngủ trên đó, nhưng chẳng
biết gì bên trong đống lúa. Thật xấu hỗ cho nó, phải không?
Vỏ trấu dày đã che khuất hạt gạo bên trong. Bỏ trấu dày che khuất gạo nên
con chó không nhìn thấy thức ăn nằm bên trong lúa. Đây là chỗ để nhìn và nhìn
ra để vượt qua sự ngu mờ. Nhìn lúa và hạt lúa một cách đúng đắn để biết rõ chúng chỉ là những hình tướng bề ngoài, để nhìn ra thứ gì nằm giấu bên trong nó:
bên trong mới là thứ có giá trị- đó là sự siêu việt vượt lên khỏi những hình tướng
giả tạm bề ngoài của mọi sự vật trên thế gian. Cái gì che giấu cái gì? Cái hình
tướng nhìn thấy bề ngoài đang che giấu sự thật bên trong. Điều này làm cho người phàm trần chỉ biết ''ngồi trên đống lúa mà không thể ăn gạo bên trong nó'';
điều này làm cho họ không thể tu tập, không thể nhìn thấy sự siêu việt để vượt
lên và giải thoát. Do vậy muôn đời muôn kiếp họ cứ bị dính mắc vào những hình
tướng bề ngoài của mọi thứ trên thế gian. Nếu chúng ta còn dính vào những hình
tướng giả lập, khổ luôn luôn còn đầy rẫy, ta cứ mãi mãi bị trầm luân trong muôn
vàn khổ đau của sự trở thành, sự sinh, già, bệnh, và chết.
Không gì ngăn trở nữa, họ chỉ bị ngăn trở bởi ngay chỗ này. Người học Giáo
Pháp mà không thực hành để hiểu thấu ý nghĩa sự thật thì cũng giống như con
chó đang nằm ngủ trên đống lúa- nó chẳng bao giờ biết hay nhìn thấy gạo cơm
bên trong đống lúa. Nó có thể chết đói hoặc chạy lăng xăng chỗ này chỗ nọ để
https://thuviensach.vn
kiếm những miếng ăn qua ngày. Con chó không nhìn thấy và không biết lấy gạo bên trong đống lúa để làm thức ăn ngon lành. Nhiều con chó nằm chết đói ngay
trên những đống lúa...! Con người cũng giống vậy. Dù có học hỏi Phật Pháp
nhiều đến mức nào thì cũng chẳng nhìn thấy gì nếu không chịu tu tập. Nếu không
nhìn thấy nó thì không biết về nó.
Đừng nghĩ rằng cứ học nhiều giáo lý là biết nhiều về Phật Pháp. Nhìn thấy
kiểu như vậy chỉ là nhìn thấy do có có mắt để nhìn, có tai để nghe. Bạn có thể
nhìn thấy nhưng bạn không nhìn thấy thấu suốt và toàn diện sự thật bên trong là
gì. Bạn chỉ đang nhìn thấy bằng mắt trần bên ngoài, chứ không phải bằng ''con
mắt bên trong''; bạn chỉ nghe bằng tai trần bên ngoài, chứ không phải bằng cái
''tai bên trong''.
Nếu bạn biết lật tẩy cái hình tướng bề ngoài và để lộ ra cái siêu việt bên trong, thì bạn đạt đến cái sự thật và nhìn thấy nó một cách rõ ràng. Lúc đó bạn có
thể nhổ sạch cái giả lập che đậy bề ngoài và nhổ sạch tận gốc những cách nhìn sai
lầm và những dính chấp sai lạc.
Điều này cũng giống như trái cây ngọt: trái cây có vị ngon ngọt theo miêu tả
ai mà không biết, nhưng để biết thực thụ chúng ta phải dùng vị giác lưỡi và tự
mình nếm trải vị ngọt đó thì mới thực thụ biết vị ngọt nó là gì. Dù ai nếm hay
không thì vị ngọt nó vẫn ngọt vậy. Vị ngọt vẫn ở đó, nhưng chẳng ai biết về vị
ngọt đó. Giáo Pháp của Đức Phật cũng giống như vậy. Dù đó là sự thật là chân lý,
nhưng đó không phải là sự thật cho những ai không thực thụ biết về nó. Dù sự
thật đó là siêu việt và tốt lành nhất nhưng nó vẫn là vô giá trị và vô nghĩa đối với
kẻ không biết đến nó hoặc không chịu biết đến nó.
Vậy tại sao con người cứ nắm chấp những thứ khổ đau? Ai trên thế gian
muốn tạo khổ giáng khổ lên họ? Dĩ nhiên là chẳng ai cả. Chẳng ai muốn có khổ
đau và chẳng ai muốn tạo ra những nguyên nhân gây khổ đau cho mình cả, nhưng
mọi người cứ giống như lang lang tự tìm lấy những khổ đau vô mình vậy. Trong
tận đáy lòng, ai cũng muốn tìm thấy hạnh phúc sung sướng, chẳng ai muốn khổ
hết. Vậy tại sao cái tâm này của chúng ta cứ tạo tác muôn vàn khó khổ cho ta như
vậy? Chỉ cần suy xét ngay chỗ này cũng đủ rồi. Chúng ta không muốn khổ vậy
tại sao chúng ta cứ tạo tác đủ thứ khổ cho mình? Điều dễ thấy là... do chúng ta
không hiểu biết về khổ là gì, chúng ta không hiểu biết về sự chấm dứt khổ là gì.
https://thuviensach.vn
Do vậy nên mọi người cứ hành xử theo cách của họ. Làm sao họ không khổ nếu họ cứ tiếp tục hành vi như vậy?
Họ mang cách nhìn sai lạc (micchā-ditthi), nhưng họ không nhìn ra đó là tà
kiến sai lạc. Những gì họ nói, họ tin, hay họ làm đều gây ra khổ, đó chính là do tà
kiến mà ra. Nếu không phải do tà kiến thì không tạo ra khổ đau. Nếu không bị tà
kiến, nếu biết nhìn đúng đắn, thì chúng ta không bị dính vào sướng, khổ, hay bất
kỳ trạng thái nào cả. Chúng ta sẽ để cho mọi thứ diễn ra theo cách tự nhiên của
nó, giống như để cho dòng nước tự nhiên chảy qua. Chúng ta không cần phải
ngăn đập bẻ dòng, cứ để nó chảy theo dòng tự nhiên của nó.
Dòng chảy Giáo Pháp là như vậy, nhưng dòng chảy của tâm cứ cố cưỡng lại
Giáo Pháp bằng đủ loại tà kiến sai lạc. Nó không thoát khỏi ra chỗ nào cả, nó
nhìn bằng tà kiến và do đó, ngay chỗ đó gây ra khổ, khổ là do tà kiến– điều này
người ta không nhìn ra. Thực sự, nhìn vào bên trong là việc đáng để làm. Khi nào
chúng ta có tà kiến chúng ta sẽ nếm trải khổ. Khi vẫn còn cách nhìn sai lạc thì
chúng ta nếm trải khổ đau, nếu không ngay bây giờ thì sau đó cũng nếm thôi.
Người ta bị đi lạc ngay chỗ này. Cái gì ngăn trở họ? Các hình tướng bề
ngoài của thế gian đang ngăn che cái sự thật siêu việt bên trong, ngăn che không
cho người ta nhìn thấy cái siêu việt đúng đắn. Người ta học, người ta nghiên cứu,
người ta thực hành bằng sự ngu mờ vô minh, giống như người đã mất phương
hướng. Người đó đi đằng tây mà đầu nghĩ mình đi đằng đông, đi lên bắc mà nghĩ
mình đang đi xuống nam. Mức độ lạc lối của người đời đến mức vậy đó. Nhiều
người tu cũng như vậy. Kiểu tu lộn đường lộn hướng như vậy thực ra chỉ được
phần cặn bã của sự tu hành, nói thiệt ra đó là tai họa. Nó là tai họa bởi họ cứ quay
lưng và đi theo hướng ngược lại, họ rời xa khỏi mục tiêu tu tập Giáo Pháp.
Những tình cảnh này gây ra khó khổ, đã vậy nhiều người còn nghĩ họ làm
như vầy, họ nhớ như vậy, nghiên cứu như vầy như vậy sẽ là nguyên nhân diệt trừ
khổ đau. Giống như người chỉ muốn ôm hết mọi thứ. Người đó muốn có càng
nhiều càng tốt, vì nghĩ rằng có đủ nhiều thứ thì sẽ bớt khổ. Cách người đời là như
vậy, nhưng cách nghĩ như vậy là đã lệch xa khỏi con đường chánh đạo, nghĩ như
vậy cũng như người đi bắc kẻ đi nam nhưng họ cứ nghĩ họ đang đi cùng đường.
Hầu hết mọi người đều dính kẹt vào khổ đau, họ vẫn còn lang thang trôi giạt
trong vòng luân hồi ( samsāra), chỉ do họ vẫn còn cách nghĩ sai lầm như vậy. Khi
có bệnh tật đau đớn khởi sinh, họ chỉ biết hỏi làm sao để khỏi bệnh khỏi đau. Họ
https://thuviensach.vn
muốn bệnh tật phải hết ngay, họ lo chạy chữa bệnh đau bằng mọi giá. (Nghĩ vậy thì cũng không có gì mất đạo đức). Có điều họ không biết xem xét quy luật tự
nhiên của thân hành, của những thứ hữu vi. Chẳng ai chịu suy nghĩ về quy luật
đó. Nên mỗi khi thân thể thay đổi họ không chịu nỗi, họ không chấp nhận bệnh,
đau, già; họ cứ kiên quyết tìm mọi cách bằng mọi giá để chống chọi với bệnh, với
đau, với già. Nhưng rốt cuộc họ cũng đâu thắng được bệnh tật đau đớn, họ đâu
thể nào đánh bại lẽ thật. Tất cả rồi sẽ đều tan rã. Thân này cũng tan rã. Đây là lẽ
thật mà chẳng ai muốn nhìn vào, họ cứ ngoan cố củng cố cái cách nhìn sai lạc của
họ.
Tu tập để giác ngộ Giáo Pháp là điều tốt lành nhất, đó là điều nên làm nhất.
Tại sao Phật tu dưỡng tất cả những phẩm hạnh Hoàn Thiện nhất (Ba-la-mật)?
Phật tu tập những phẩm hạnh đó để giúp mình có thể nhìn thấy Giáo Pháp, để
hiểu biết Giáo Pháp, để tu theo Giáo Pháp và trở thành là Giáo Pháp—nhờ đó có
thể buông bỏ mọi thứ, xả bỏ tất cả mọi gánh nặng.
''Đừng dính chấp vào thứ gì''. Hay nói cách khác: ''Nắm bắt, chứ đừng nắm
giữ''. Nói cách này cũng đúng. Nếu chúng ta thấy thứ gì, nếm trải thứ gì, bắt lấy
nó và nhìn nó... ''Ồ, nó là vậy''... rồi bỏ nó xuống. Khi chúng ta thấy thứ gì khác,
nhận lấy nó... nắm bắt nó, hiểu biết nó, rồi buông bỏ nó. Nếu bạn cứ nắm giữ,
không chịu buông bỏ nó, cứ mang nó theo mình mà không đặt nó xuống, thì bạn
phải mang nặng, gánh nặng. Bạn cứ nắm bắt nó và mang nó một lúc, nhưng khi
thấy mỏi tay thì đặt nó xuống ngay, giục bỏ nó luôn. Đừng tự mang gánh nặng
cho mình, đừng tự tạo khó khổ cho mình.
Chỗ này chúng ta nên biết, đó là nguyên nhân của khổ. Nếu chúng ta biết rõ
nguyên nhân của khổ, khổ sẽ không khởi sinh. Dù khổ hay sướng khởi sinh thì
cũng chỉ do chấp có cái ‘ta’ ( attā). Chắc chắn là có cái ‘Ta’ và cái ‘của ta’, chắc chắn có cái hình tướng đó, nó nằm sờ sờ bên ngoài đó. Nhưng khi tất cả mọi thứ
khởi sinh mà tâm biết đi thẳng vào chỗ sự thật siêu việt thì nó có thể lột sạch cái
vỏ bọc của những hình tướng bề ngoài. Nó sẽ lột bỏ hết mọi tham muốn, sân hận
và dính chấp (tham sân si) khỏi mọi thứ đó. Cũng giống như khi ta bị mất cái gì
ta coi quý giá... khi ta tìm được nó, mọi sự lo âu đều biến mất.
Ngay cả khi chúng ta chưa nhìn thấy nó, ta cũng đã hết lo lắng. Trước đó ta
nghĩ mất nó, ta khổ. Nhưng sau ta nhớ lại mình đã để nó ở chỗ nào đó- ngay khi
nhớ lại, sự khổ biến mất. Ngay khi nhớ lại nó, ngay khi nhìn thấy sự thật, ta cảm
https://thuviensach.vn
thấy vui lại. Điều này được gọi là sự ''nhìn thấy bên trong'', nhìn thấy bằng con mắt của tâm, chứ không nhìn thấy bằng con mắt thường bên ngoài. Vì đã nhìn
thấy bằng con mắt của tâm, nên không cần nhìn thấy nó bằng mắt thường, sự lo
âu đã liền biến mất.
Điều này là tương tự. Khi chúng ta tu tập Giáo Pháp và chứng ngộ Giáo
Pháp, nhìn thấy Giáo Pháp, rồi khi chúng ta gặp một vấn đề chúng ta giải quyết
vấn đề đó ngay lập tức, ngay tại chỗ này và bây giờ. Vấn đề biến mất ngay hoàn
toàn, nó được giải bỏ, được đặt xuống.
Giờ Phật muốn chúng ta tiếp xúc với Giáo Pháp, nhưng mọi người chỉ tiếp
xúc với câu chữ, sách vở và kinh kệ. Đó là những sự tiếp xúc về vấn đề Giáo Pháp chứ không phải sự tiếp xúc thực thụ với Giáo Pháp. Như vậy làm sao họ có
thể nói mình đang tu giỏi hay tu đúng? Họ đang lạc đường lạc lối, còn lâu mới
đến được Giáo Pháp.
Đức Phật được biết là người hiểu biết thế giới ( lokavidū) một cách rõ ràng.
Hiện tại chúng ta nhìn thấy thế giới, đúng vậy, nhưng không rõ ràng. Chúng ta
càng hiểu biết nhiều thì thế giới càng tối mờ đối với chúng ta, bởi sự hiểu biết của
chúng ta là mê mờ, đó không phải là sự hiểu biết rõ ràng. Nó là sự hiểu biết sai
lạc. Đó được gọi là sự ''biết qua bóng tối'', thiếu ánh sáng và sự sáng tỏ.
Mọi người bị dính kẹt chỗ này nhưng đây không phải là chuyện nhỏ. Đó là
vấn đề hệ trọng. Hầu hết ai cũng thích được tốt lành và hạnh phúc, nhưng họ
không biết đâu là nguyên nhân tạo ra sự tốt lành và hạnh phúc đó. Dù là gì đi
nữa, nếu không nhìn thấy mặt nguy hại của nó thì chúng ta không chịu từ bỏ. Dù
thứ gì xấu xa cỡ nào nhưng nếu chúng ta chưa thực sự nhìn thấy sự nguy hại của
nó thì chúng ta vẫn không chịu từ bỏ. Tuy nhiên, nếu chúng ta thực sự nhìn thấy
sự nguy hại của nó một cách không còn nghi ngờ gì nữa, chúng ta có thể từ bỏ
nó. Ngay khi nhìn thấy mặt nguy hại của thứ gì và nhìn thấy lợi ích của việc từ bỏ
nó, lúc đó có thể xảy ra sự thay đổi trong ta.
Vì sao chúng ta không thể làm được, tại sao chúng ta không thể buông bỏ?
Bởi vì chúng ta chưa nhìn thấy sự nguy hại của nó một cách rõ ràng, bởi sự hiểu
biết của chúng ta vẫn còn sai lạc, vẫn còn u tối vô minh. Đó là lý do tại sao chúng
ta không thể buông bỏ. Nếu chúng ta hiểu biết rõ ràng như Phật hay A-la-hán thì
chắc chắn sẽ buông bỏ được ngay, chắc chắn mọi khó khổ sẽ giải tỏa hoàn toàn,
không còn chút khó khăn.
https://thuviensach.vn
Khi tai chúng ta nghe âm thanh, cứ để nó làm việc của nó. Khi mắt chúng ta làm chức năng của nó đối với hình sắc, cứ để nó làm việc của nó. Khi mũi làm
việc với mùi hương, cứ để nó làm. Khi thân trải nghiệm những chạm xúc, cứ để
nó làm tự nhiên. Vậy thì khổ khởi sinh từ chỗ nào? Không còn khổ chỗ nào nữa.
Tương tự, tất cả những thứ thuộc hình tướng thế gian thì cứ để nó với hình
tướng của nó. Và sự hiểu biết đúng về nó chính là sự siêu việt, là sự vượt trên
hình tướng thế gian. Chỉ cần, ta chỉ cần là cái ''người biết'' hiểu biết rõ một cách
khách quan và không dính chấp và để yên cho mọi sự diễn ra theo lý tự nhiên của
chúng. Tất cả mọi thứ chỉ là như- chúng-là.
Tất cả mọi của cải, có ai thực sự sở hữu chúng không? Cha, mẹ, anh, chị, họ
hàng của chúng ta có ai thực sự sở hữu chúng không? Chẳng ai thực sự sở hữu
thứ gì. Do đó Phật đã nói cứ để yên mọi thứ, buông bỏ tất cả. Hiểu biết chúng
một cách rõ ràng. Hiểu biết bằng cách bắt lấy chúng, nhưng không nắm giữ
chúng, không dính chấp theo chúng, không coi chúng là của mình. Sử dụng mọi
thứ theo cách có lợi lạc, chứ không nên tham nắm chúng theo cách có hại, tham
nắm chúng sẽ khởi sinh ra đủ thứ khổ.
Hiểu biết Giáo Pháp là hiểu biết theo cách như vậy. Tức là, hiểu biết theo
cách để mình chuyển hóa vượt lên khỏi khổ. Cách hiểu biết như vậy mới là quan
trọng. Hiểu biết cách chế tạo ra của cải, cách sử dụng những phương tiện, hiểu
biết tất cả những khoa học khác nhau, vân vân, đều có thể là tốt, nhưng đó không
phải là cách hiểu biết cao nhất. Giáo Pháp cần phải được hiểu biết theo cách tôi
đã giải thích ở đây. Chúng ta không cần phải hiểu biết tất cả, chúng ta chỉ cần
một chút này thôi là đủ– đó là: hiểu biết và buông bỏ.
Không phải tu đến chết chúng ta cũng chưa chuyển hóa vượt lên khỏi khổ,
không phải vậy. Bạn có thể vượt lên và giải thoát khỏi khổ ngay trong kiếp này,
bởi bạn đã biết cách giải quyết vấn đề. Bạn biết về những hình tướng giả lập bề
ngoài của mọi thứ, bạn biết về sự vượt lên khỏi chúng. Vậy phải làm ngay trong
kiếp này, làm trong khi bạn đang tu tập. Bạn sẽ chẳng tìm ra nơi nào khác để làm
điều này đâu. Đừng dính chấp thứ gì. Nắm bắt, nhưng đừng nắm giữ hay dính
chấp.
Bạn có thể thắc mắc: ''Sao ông sư này cứ nói hoài về điều này?''. Nếu không
nói hoài như vậy, làm sao tôi chỉ dạy, làm sao tôi biết nói gì, trong khi sự thật chỉ
đúng như tôi đã nói? (Lặp đi lặp lại điều sự thật cũng đâu có thừa). Mà ngay cả
https://thuviensach.vn
khi đó là sự thật, chúng ta cũng đừng nắm giữ hay dính chấp vào nó!. Nếu bạn cứ
mù quáng dính y theo nó, nó sẽ trở thành sai lệch. Giống như con chó... nếu bạn
cứ cố chụp lấy chân của nó. Nếu bạn không thả con chó ra, nó sẽ quay tròn và táp
bạn ngay. Cứ thử đi. Con vật nào cũng phản ứng như vậy. Nếu bạn cứ nắm chân
chó chân mèo như vậy, bạn sẽ nhận ngay một cái táp. Những thứ bề ngoài của thế
gian cũng vậy. Chúng ta sống theo những quy ước thế gian, chúng có mặt để làm
thuận lợi cho cuộc sống xã hội của chúng ta, nhưng chúng ta không nên chấp chặt
hay dính y theo chúng, bởi chúng sẽ gây ra khổ đau. Cứ để mọi sự trôi qua tự
nhiên. Đừng nắm chặt một điều gì, đừng dính chặt theo một sự gì.
Hễ khi nào chúng cảm thấy mình ‘chắc chắn’ đúng, thì ngay đó là chúng ta
đang từ chối không mở lòng cho bất cứ ai hay bất cứ điều gì: ngay đó là chúng ta
sai. Ngay đó trở thành tà kiến. Khi khổ khởi sinh nó khởi sinh từ đâu? Nguyên
nhân là cách nhìn sai lạc, khổ là kết quả của tà kiến. Nếu đó là cách nhìn đúng
đắn, là chánh kiến thì không gây ra khổ. Sự không-khổ là kết quả của chánh kiến.
Do vậy tôi hay nói rằng: ''Chừa chỗ trống, đứng lùi lại, đừng dính chặt vào
thứ gì''. Ngay cả chữ ''đúng đắn'' (chánh) cũng chỉ là một cách nói khác, ngay cả
chữ này cũng đừng nắm giữ, cứ biết nó như vậy thôi. Chữ ''sai lạc, sai trái'' (tà)
cũng chỉ là trạng thái bề ngoài, cũng chỉ là cách quy ước của thế gian mà thôi, chỉ
cần biết nó như vậy. Ngay khi bạn biết mình đúng về điều gì và mọi người đồng ý
về điều đó, hãy buông bỏ ngay. Ngay khi biết, buông bỏ luôn. Làm thẳng ngay
như vậy.
Nhưng thói đời thường không như vậy. Người đời thường không nhẫn nhịn
nhau. Đó là lý do tại sao nhiều người, trong đó có cả người đi tu, cũng không hiểu biết về chính mình, họ thường nói những lời ngu dốt thô thiển và hay nghĩ
rằng mình khôn trí hơn người. Họ thường nói những câu thiệt ngu xuẩn đến nỗi
người khác không thể nghe, người khác không thể nghĩ rằng họ là khôn trí hơn
người. Có người thậm chí chẳng bao giờ biết lắng nghe, họ nghĩ rằng họ thông
minh, họ là đúng đắn. Họ chỉ đơn giản đang quảng cáo cái ngu của mình.
Do vậy, người có trí thì nói rằng: ''Lời nói nào không chấp nhận lẽ vô
thường ( aniccam) thì đó không phải là lời của người có trí, đó là lời của kẻ ngu
dại. Đó là lời nói ngu mờ vô minh. Đó là lời của kẻ không biết rằng khổ sẽ khởi
sinh ngay đó''.
https://thuviensach.vn
Ví dụ, bạn đã định đi lên thủ đô Bangkok ngày mai, và có người hỏi: ''Anh sẽ đi Bangkok ngày mai phải không?''. ''Tôi hy vọng sẽ đi Bangkok ngày mai.
Nếu không bị trở ngại nào, có lẽ tôi sẽ đi''. Đây là cách nói với Giáo Pháp trong
tâm, nói với sự hiểu biết trong tâm về lẽ vô-thường, nói có hàm chứa lẽ thật, hàm
chứa tính chất vô thường thay đổi của mọi sự trên đời. Bạn không trả lời: ''Đúng,
tôi nhất định đi Bangkok ngày mai''; khi mọi thứ đều không chắc chắn. Lỡ ngày
mai bệnh thì sao? Lỡ ngày mai chuyến xe không chạy thì sao? Lỡ tối này...đổi ý
thì sao? Vậy thì đừng nên nói ‘chắc’ trước về điều gì.
Nói thêm, sự tu tập càng lúc càng trở nên tinh tế hơn. Khi các thầy không
nhìn thấy, các thầy có thể nghĩ mình đang nói đúng mặc dù mình đang nói sai và
sai lệch so với bản chất của vấn đề trong từng câu chữ. Về sự thật thì sai hết, nhưng mình vẫn nghĩ mình đang nói đúng. Tóm lại: những gì chúng ta nói mà
làm khởi sinh khổ đau thì đó được coi là tà kiến ( micchā-ditthi). Đó là sự ngu si và vô minh.
Nhiều người tu không quán chiếu theo cách này. Cái gì họ thích họ coi là
đúng, họ chỉ tin vào bản thân mình. Chẳng hạn khi ai nhận được thứ gì, một thứ
vật gì hay một chức vụ hay một lời khen, họ nghĩ đó là tốt. Họ cho đó luôn là thứ
cố định, thường hữu. Do vậy họ nở mũi, khởi tâm tự cao tự đại, họ không còn
biết xem xét ''Ta thực sự là ai? Những thứ họ gọi 'tốt' là tốt chỗ nào? Tốt có từ
đâu? Người khác có những thứ đó không?''. Họ quên suy xét như vậy.
Phật dạy chúng ta phải đối xử bản thân một cách bình thường. Nếu chúng ta
không chịu đào sâu vào, nghiền ngẫm và nhìn vào điểm này thì nghĩa chúng ta
vẫn đang bị chìm đắm bên trong chính mình, đang chìm nghỉm trong cái ‘ta’.
Điều đó có nghĩa mọi thứ giả lập trên đời vẫn còn bị chôn chặt dưới đáy trái tim
và tâm trí của chúng ta– chúng ta vẫn không nhìn thấy bản chất thiệt của chúng,
chúng ta vẫn chìm đắm trong tiền tài, vinh danh, lời khen, khoái sướng. Do vậy
chúng ta đang thành ‘người khác’ vì những thứ đó. Khi được thứ gì, chúng ta nghĩ mình tốt hơn, nghĩ ta là đặc biệt, và chính chỗ đó mọi sự ngu mờ si mê có
mặt.
Thực ra, sự thật đâu có gì liên quan đến con người. Chúng ta ra sao thì chỉ là
do chúng ta đang ở bên trong cảnh giới của những điều kiện tạo tác và hình tướng
giả lập của thế gian mà thôi. (Còn sự thật thì vượt ngoài thế gian. Sự thật chỉ đơn
giản là chân lý, và bên trong chân lý thì đâu có gì liên quan đến con người hay bị
https://thuviensach.vn
tác động bởi con người. Ví dụ sự thật ‘mặt trời mọc hướng đông và lặn hướng tây’ là không liên quan gì đến con người. Dù chúng ta buồn hay vui, sống hay
chết, sự thật đó vẫn là sự thật).
Nếu chúng ta lột bỏ hình tướng giả lập của thế tục và nhìn thấy sự thật siêu
việt, thì chúng ta nhìn ra chẳng có thứ gì ở đó. (Mọi thứ chỉ là giả lập). Ở đó đơn
giản chỉ là những tính chất tự nhiên của vũ trụ- bắt đầu từ sinh, khúc giữa là biến
đổi, khúc cuối là chấm dứt. Tất cả chỉ có vậy. Nếu chúng ta nhìn thấy được mọi
thứ chỉ là như vậy, thì đâu có khó khổ gì khởi sinh. Nếu chúng ta hiểu biết sự thật
đó thì chúng ta sẽ được hài lòng và bình an.
Khi có phiền não khởi sinh là khi chúng ta suy nghĩ giống như năm người
bạn tu khổ hạnh của Phật thời đó. Thực ra họ theo Phật để tu và làm theo những
gì Phật làm. Đến khi thấy Phật thay đổi cách tu, họ chẳng hiểu Phật đã nghĩ gì
hay đã biết gì mà làm vậy. Họ tự đoán rằng Phật đã từ bỏ con đường tu và bắt đầu
quay trở lại đời sống hưởng lạc. Nếu chúng ta ở trong hoàn cảnh đó có lẽ chúng
ta cũng nghĩ giống như họ, và do vậy không có cách nào sửa chữa được chúng ta.
Chúng ta cố thủ những cách cổ hủ và thấp hèn mà cứ nghĩ mình đang theo cách
cao siêu. Họ nghĩ Phật bỏ tu bỏ cuộc, sau biết bao nhiêu năm tu hành cực khổ và
giờ đã lạc lối.
Do vậy tôi nói rằng hãy cố tu và nhìn vào kết quả tu tập của mình. Đặc biệt
khi các thầy không chịu nghe theo tu theo, đặc biệt khi có sự bất đồng. Nếu không có bất đồng thì không có vấn đề khó khăn, mọi thứ đều trôi chảy. Nếu có
bất đồng, mọi thứ không trôi chảy, các thầy tạo dựng một cái ‘ta’ và mọi thứ trở
nên cứng trơ, giống như một đống chấp thủ. Chẳng có cho và nhận gì hết.
Hầu hết các Tỳ kheo và người tu đều có xu hướng như vậy. Cái gì họ đã
nghĩ trước kia giờ họ tiếp tục nghĩ vậy. Họ từ chối thay đổi, họ không thèm suy
xét, không chịu quán chiếu. Họ cứ nghĩ mình đúng nên không thể sai, nhưng thực
sự thì ''cái sai luôn nằm trong cái đúng''; nhưng hầu hết mọi người không biết điều đó. Quý vị hay từ chối: “Nghĩa là sao? Điều này là đúng mà''... nhưng nếu có
ai nói nó không đúng thì bạn không chịu thua, bạn nổi dóa lên và cãi liền. Kiểu
đó là gì? Đó là Ditthi-māna... Ditthi có nghĩa là “cách nhìn, quan điểm”, māna là
“sự dính kẹt hay chấp thủ theo quan điểm đó”. Như vậy là tà kiến. Nếu chúng ta
muốn gán cho một điều gì đúng vào những người khác, thì điều đó trở thành sai.
Có thể đúng với anh nhưng đâu có đúng với người khác. Cứ chấp thủ vào cái https://thuviensach.vn
đúng thì chỉ làm khởi sinh cái ‘ta’ tự ngã tự cao mà thôi, và đó là không biết buông bỏ.
Đây là chỗ gây nhiều rắc rối cho nhiều người, ngoại trừ những người tu đã
hiểu biết rõ chỗ này; chỗ này là điều rất quan trọng. Họ sẽ lưu ý điều này. Khi cái
‘ta’ khởi sinh ngay khi họ nói, sự dính chấp sẽ xuất hiện ngay. Sự chấp ta có thể
bám dính trong một thời gian, có lẽ một hai ngày, hay ba bốn tháng, hay một vài
năm. Đây là loại chấp thủ bám dai. Còn loại bám nhanh thì chỉ trong chốc lát...
rồi họ buông bỏ được ngay. Sự chấp thủ khởi sinh và ngay lập tức có sự buông
bỏ, người tu có thể bắt cái tâm buông bỏ ngay tại đó.
Các thầy phải nhìn thấy hai chức năng này đang hoạt động. Chẳng hạn ngay
đây có sự dính chấp. Ngay lúc đó ai là người chống lại sự chấp thủ đó? Khi nào
bạn có một tâm tưởng bạn phải quan sát kỹ hai chức năng này đang hoạt động.
Có sự dính chấp và có người chống lại sự dính chấp. Giờ chỉ cần quan sát hai chỗ
đó. Có thể bạn sẽ dính chấp trong một thời gian dài trước khi bạn có thể buông
bỏ.
Hãy suy xét quán chiếu và đều đặn thực tập như vậy thì sự dính chấp sẽ
giảm bớt, giảm dần, giảm dần. Cách nhìn đúng đắn (chánh kiến) sẽ tăng dần
trong khi cách nhìn sai lạc (tà kiến) sẽ giảm dần. Sự dính chấp bớt dần, sự không-
dính chấp tăng dần. Đây là cách xảy ra đối với mọi người tu đúng đắn. Do vậy
nên tôi mới nói các thầy phải quán xét kỹ chỗ này. Hãy học cách giải quyết vấn
đề ngay trong giây phút hiện tại, giải quyết ngay chỗ này và ngay bây giờ.
https://thuviensach.vn
Quyển 6
ĐƯỜNG ĐI ĐẾN BÌNH AN
https://thuviensach.vn
80
Đường Đi Đến Bình An
162Hôm nay tôi sẽ giảng bài pháp đặc biệt cho các thầy là những Tỳ kheo và sa-di ở đây, vì vậy hãy nhất tâm và lắng nghe. Chúng ta không nói bất cứ gì ngoài
vấn đề tu tập theo Giáo Pháp và Giới Luật.
Mỗi người ở đây phải hiểu rõ rằng mình đã thụ giới trở thành những tu sĩ và
sa-di của đạo Phật và phải tự biết hành xử một cách đúng đắn. Chúng ta đều đã
trải qua đời sống tại gia, đó là đời sống còn đầy ngu mờ và chưa có sự tu tập chính quy theo Giáo Pháp. Còn giờ chúng ta đã thụ nhận cách thức sống của một
sa-môn ( samana)163 tu đạo Phật, giờ đã có những thay đổi nền tảng trong tâm của chúng ta, do vậy cách nghĩ của chúng ta giờ đây cũng khác với cách nghĩ của những người tại gia. Chúng ta phải cố làm cho lời nói và hành động của chúng ta
—từ ăn, uống, đi, đứng—sao cho phù hợp với phong cách của một người xuất gia
đang đi tìm mục tiêu tâm linh của mình- đó là những người được Đức Phật gọi là
sa-môn. Sa-môn theo ý Phật là người tĩnh lặng và có giới hạnh. Trước kia khi còn là người tại gia chúng ta không hiểu làm một sa-môn là gì; giờ ta biết làm một sa-môn là có sự bình tâm và giới hạnh. Lúc còn chưa xuất gia, chúng ta hoàn toàn
cho phép thân và tâm chúng ta vui đùa và buông theo những tạo tác của dục vọng
và ô nhiễm. Khi chúng ta trải nghiệm những đối tượng của tâm ( ārammana)164 dễ
chịu, thì chúng sẽ dẫn chúng ta đến trạng thái dễ chịu (sướng); còn những đối tượng khó chịu dẫn ta đến những trạng thái khó chịu (khổ)— đó là cách chúng ta
bị dính kéo theo sức mạnh của những đối tượng của tâm. Phật đã từng nói rằng
những ai sống theo những tác động của những đối tượng của tâm thì họ đang
không thể chăm lo cho bản thân mình. (Họ đang quên mình chạy theo vật). Họ
không có một chỗ nương tựa nào, không có một nơi an trú thực sự, và do vậy họ
cứ để tâm mình chạy theo những trạng thái của khoái lạc giác quan, chạy theo
khoái sướng và bị dính vào những khổ đau, sầu bi, ưu buồn, đau đớn, phiền não
và tuyệt vọng. Họ không biết cách suy xét, hoặc không biết khi nào dừng lại để
suy xét về những trải nghiệm của mình.
https://thuviensach.vn
Trong đạo Phật, khi chúng ta đã thọ giới và thụ nhận cuộc sống sa-môn, chúng ta phải chỉnh trang lại bề ngoài của mình cho đúng với người diện mạo của
người sa-môn xuất gia: chúng ta cạo đầu, cắt móng tay và mặc áo cà-sa nâu sòng
của một Tỳ kheo165 - đó là màu sắc đặc điểm của những bậc Thánh Nhân, Đức Phật và những vị A-la-hán. Chúng ta mang ơn Đức Phật lịch sử vì những nền
tảng thiện lành mà Phật đã thiết lập và truyền thừa lại cho chúng ta, giúp chúng ta
sống đời sống tu sĩ và tìm thấy những sự hộ trợ đúng đắn. Nơi chúng ta ở đã được
xây lên nhờ công cúng dường của những hành động thiện lành của những người
có lòng tin vào Đức Phật và giáo lý của Phật. Chúng ta cũng không cần phải nấu
đồ ăn, bởi chúng ta có thể sống nhờ thức ăn cúng dường của các Phật tử, đó là
căn gốc thiện lành mà Phật đã để lại. Chúng ta cũng được hưởng những thứ thuốc
thang, y phục và tất cả những thứ vật dụng cần thiết do các Phật tử cúng dường-
tất cả đều nhờ nền tảng của Phật. Sau khi chúng ta thọ giới vào tăng đoàn, chúng
ta được gọi là những tu sĩ và được quy ước gọi là “thầy”, “sư” hay “ngài” hay
thậm chí là “đại đức” [tiếng Thái là: Phra]; nhưng nên nhớ rằng chúng ta được
gọi như vậy chỉ vì chúng ta thay đổi diện mạo bề ngoài [cạo đầu, mặc áo cà-sa, đi
khất thực], chứ thực ra chúng ta chưa phải là một quý thầy, quý sư, quý ngài hay
đại đức thực sự gì cả. (Áo cà-sa không làm nên một thầy tu). Do quy ước nên sau
khi cạo đầu mặc y cà-sa chúng ta được gọi là thầy là sư vậy thôi, đó chỉ là do
hình thức, diện mạo bề ngoài và tên gọi– nhưng cái “sư” cái “thầy” thực sự là
chưa có. Cũng như chúng ta lấy xi-măng hay đồng nặn đúc một tượng Phật:
chúng ta gọi đó là Phật, nhưng đó đâu phải là Phật thực sự. Đó chỉ là xi-măng,
đồng, kim loại, gỗ, sáp hay đá mà thôi. Đó chỉ là tượng. Đó chỉ là thực tại do quy
ước.
Tương tự đối với chúng ta. Sau khi chúng ta thọ giới, chúng ta được cho cái
tước hiệu là ngài Tỳ kheo ( Bhikkhu), nhưng riêng cái chữ đó không làm chúng ta
thành một ‘ngài’ được. Nói cách khác, theo thực tại tuyệt đối– nói cách khác, trong cái tâm– chữ ‘ngài’ đó là vẫn chưa đúng. Tâm và trái tim của chúng ta còn
chưa được tu tập hoàn thiện với những phẩm chất như từ, bi, hỷ, xả [ mettā, karunā, muditā, upekkhā]. Chúng ta chưa đạt đến sự trong sạch bên trong tâm.
Tham, sân, si vẫn còn nằm chướng trên đường đi, vẫn ngăn trở không cho khởi
sinh những phẩm chất của cái ‘ngài’ hay của ‘bậc thánh nhân’.
https://thuviensach.vn
Việc tu hành của chúng ta là bắt đầu tiêu diệt tham, sân, si– đó là phần lớn những ô nhiễm có thể được tìm thấy bên trong mỗi chúng ta. Đó là những thứ giữ
chúng ta trong cái vòng trở-thành và sinh-thành và chúng ngăn cản không cho
chúng ta đạt đến sự bình an. Tham, sân, si ngăn cản không cho phẩm hạnh sa-
môn– đó là sự bình an– khởi sinh bên trong chúng ta. Chừng nào sự bình an còn chưa khởi sinh thì chúng ta vẫn chưa là bậc sa-môn; nói cách khác, lúc này tâm
của chúng ta vẫn chưa trải nghiệm sự bình an có được từ sự không còn bị tạo tác
bởi tham, sân, si. Đó là lý do tại sao chúng ta tu tập– với ý chí loại bỏ tham, sân,
si khỏi tâm của chúng ta. Chỉ khi nào những ô nhiễm này đã được loại bỏ và chúng ta đạt đến sự trong sạch (thanh tịnh), thì lúc đó chúng ta mới đúng thực là
một “ngài”, là một “bậc” sa-môn.
Phẩm hạnh của một “bậc” tu hành nằm ở trong tâm, nhưng cũng bao gồm cả
những hành vi và lời nói. Tất cả phải hòa hợp với nhau. Trước khi ta có thể tu tập
hành động và lời nói, ta cần đang tu tập cái tâm. Tuy nhiên, nếu chúng ta chỉ tu
tập cái tâm mà bỏ quên phần thân và miệng thì sẽ không thành. Tâm, thân, miệng
là không thể tách rời nhau. Tu tập cái tâm cho đến khi nó được trơn tru, trong
sạch và đẹp đẽ, giống như làm được một cái cột nhà hay một tấm gỗ trơn lán đẹp
đẽ vậy. Trước tiên bạn phải đi vô rừng chặt cây, chặt bỏ những phần thô thiển như
rễ, gốc, vỏ cây, cành cây, nhánh cây...Sau đó đem về gọt bỏ những phần thô ráp
xấu xí bên ngoài; gọt, bào cho đến khi cây gỗ trở thành những cái cột nhà hay
mặt bàn trơn lán và đẹp đẽ. Phải làm phải dọn từ cái thô tế để đạt đến cái vi tế. Tu
tập theo Giáo Pháp cũng giống như vậy. Chúng ta nhắm đến làm bình an và làm
trong sạch cái tâm, nhưng điều đó không phải dễ. Chúng ta phải bắt đầu tu tập
những cái bên ngoài– thân và lời nói– dọn đường để hướng vào bên trong cho
đến khi ta đạt đến một cái tâm trơn tru, sáng sủa, và đẹp đẽ. Có thể hình dung
giống việc cưa gỗ làm mộc cho đến khi có được những mặt bàn, mặt ghế trơn lán,
sạch bóng, và đẹp đẽ vậy. Từ những cây gỗ thô ráp, giờ nhìn chúng thấy đẹp đẽ,
sạch sẽ, và mát mắt mát lòng; đó là việc cần phải có hoạch định và công phu thì
mới làm thành. Đây là cách chúng ta phải làm mới có được những thứ đồ gỗ đẹp
đẽ; giống như cách làm để đạt đến một cái tâm hoàn thiện và tinh khiết.
Vậy đó, con đường đi đến bình an, con đường đạo của Phật đã truyền lại để
dẫn đến sự bình an của tâm; và sự làm lắng lặn những ô nhiễm đó được gọi là
giới-hạnh, thiền-định và trí-tuệ [giới, định, tuệ]. Đây là con đường tu tập. Đó là
https://thuviensach.vn
con đường dẫn dắt chúng ta đi đến sự trong sạch và dẫn dắt chúng ta đi đến có được và thể hiện cái phẩm hạnh của một bậc sa-môn. Đó cách đi đến loại bỏ tất
cả tham, sân, si. Tu tập không phải là cách nào khác, tu là cách như vậy, cho dù
chúng ta nhìn sư tu tập từ bên ngoài hay bên trong.
Đây là cách tập luyện và thuần dưỡng cái tâm– bao gồm thực hiện những lễ
nghi tụng kinh, thiền tập, nghe giảng Giáo Pháp và tất cả những phần khác của
việc tu tập– những việc đó hướng chúng ta đi ngược lại những ô nhiễm của chúng
ta. Chúng ta phải đi ngược lại những khuynh hướng của tâm; trước giờ chúng ta
cứ luôn dễ dãi, lười biếng, buông thả, và né tránh mọi thứ đụng chạm và mọi thứ
làm khó làm khổ chúng ta. Trước giờ tâm chỉ buông thả, nó chẳng muốn cố gắng
hay tham dự vào việc gì. Do vậy, từ giờ chúng ta phải sẵn sàng chịu đựng khó
nhọc và phải đưa ra nỗ lực để tu tập. Chúng ta phải dùng phương pháp chịu khó
và thực sự đấu tranh (với những ô nhiễm và chướng ngại cản trở tu tập). Trước
giờ thân chúng ta chỉ là những cỗ xe hưởng thụ vui thích và nó đã tích tạo đủ loại
thói quen bất thiện— đó chính là cái khó để ta bắt đầu tu tập. Trước giờ nó đã
vậy, giờ tu ngược lại thì đúng là khó thiệt. Trước giờ ta không biết kiềm chế lời
nói, nên giờ rất khó mà giữ lời nói trong giới hạnh. Nhưng, dù khó ra sao chúng
ta vẫn có thể làm được: trước khi làm được mặt bàn mặt ghế sáng bóng đẹp đẽ,
chúng ta cũng gặp phải nhiều việc khó khăn. Đó không phải là những việc to tát,
nhưng đó là những thứ chúng ta phải gặp phải và nếm trải trên đường chúng ta đi.
Chúng ta phải chịu khó xử lý những thứ thô ráp khó nhọc thì mới sản xuất ra những bàn ghế sáng mịn đẹp đẽ như vậy. Công trình nào cũng phải làm vậy thôi.
Phật đã dạy đây là cách tu tập dành cho tất cả mọi người. Những đệ tử ngày
xưa của Phật đã hoàn thành công trình của họ và đạt đến giác ngộ, trước đó [khi
họ mới đến thọ giới đi tu theo Phật] họ cũng là người phàm tục ( puthujjana) như
chúng ta. Họ cũng là những chúng sinh phàm thường chưa giác ngộ như chúng
ta, cũng có bấy nhiêu tay, chân, mắt, mũi, tham, sân– cũng như chúng ta thời bây
giờ. Họ cũng chẳng có những đặc tính đặc biệt khác biệt với chúng ta. Phật và
những vị đệ tử đó cũng bắt đầu như chúng ta. Họ cũng tu tập và đi đến giác ngộ
từ những người chưa giác ngộ: cái tinh khiết đẹp đẽ có từ cái thô thiển xấu xa, và
sự an lạc lớn lao có từ sự vô dụng vô đức. Đồ án công trình đó được nhiều thế hệ
liên tục thực hiện cho đến tận bây giờ. Những người đã từng thực hiện thành công đó họ cũng là con cháu của những người phàm phu bình thường– nông dân,
https://thuviensach.vn
thương lái, người làm ăn– trước đó họ đều dính theo những dục lạc của đời sống phàm trần, nhưng họ đã ra đi tu hành. Những tu sĩ thời Phật họ có khả năng tự tu
tập và tự huấn luyện bản thân, và bây giờ các thầy phải nên nhớ rằng mình cũng
có những khả năng đó. Các thầy cũng bao gồm năm đống uẩn, cũng giống như
họ. Các thầy cũng có thân, có những cảm giác sướng và khổ, có trí nhớ, và có
nhận thức, có ý nghĩ tạo tác và tâm thức [có đủ sắc, thọ, tưởng, hành, thức]– và
cũng có cái tâm lang bạt, lăng xăng và phóng dật. Các thầy có thể ý thức biết rõ
về những điều xấu điều tốt, điều thiện điều ác. Mọi thứ các bậc thầy tổ từng có thì
các thầy ở đây cũng có. Nói tóm lại, sự kết hợp những hiện tượng thân-tâm tạo
nên mỗi chúng ta [có thể được gọi là mỗi ‘cá nhân riêng biệt’] hầu như giống nhau, tất cả mọi thứ chúng ta đang có chắc chỉ khác nhau chút ít so với những gì
các bậc thầy tổ đã có; những bậc thầy tổ thời Phật cũng có những thứ của năm
uẩn như chúng ta bây giờ khi họ đi tu và giác ngộ. (Đừng nghĩ những vị đại đệ tử
thời Phật là người linh thiêng hay người thượng đẳng hơn con người chúng ta thời bây giờ). Họ cũng xuất phát là những người thường chưa giác ngộ. Một số
họ cũng là những người tệ bạc, thậm chí là tội phạm, cướp của, giết người; một
số khác thì có xuất thân tốt lành. Họ cũng chẳng khác chúng ta. Phật đã tạo cảm
hứng cho họ xuất gia tu tập để đạt tới con đường đạo ( Magga) [Thánh Đạo] và
đạo quả ( phala) [Thánh Quả]166, và trong thời bây giờ, cũng theo cách thức như
vậy, những người như các thầy ở đây cũng nhìn thấy niềm cảm hứng để đi tu và
nhận lấy cách tu tập Giới, Định, Tuệ.
Giới, Định, Tuệ là những danh từ chỉ những mặt (phần) khác nhau của việc
tu hành. Khi tu tập Giới, Định, Tuệ là tu tập với chính bản thân mình. Sự tu tập đúng đắn xảy ra ngay bên trong chính mình. Giới hạnh đúng đắn là ở ngay đây,
thiền định đúng đắn là ở ngay đây. Tại sao? Bởi thân của mình ở ngay đây. Việc
tu tập giới hạnh là dính với mọi bộ phận của thân. Đức Phật đã nói người tu phải
cẩn trọng với tất cả mọi hành động thân thể của chúng ta. Thân của chúng ta có
mặt ngay tại đây! Mình có tay, có chân ngay đây. Đây là nơi mình tu tập Giới
hạnh. Những hành động của mình có phù hợp với Giới hạnh và Giáo pháp hay
không là do cách mình huấn luyện thân mình. Tu tập lời nói có nghĩa là ý thức
biết rõ về những điều mình nói. Nó bao gồm việc tránh nói những lời sai trái, những lời chia rẽ, những lời thô tục, những lời vô nghĩa, lời nói vô bổ vô ích. Còn
tránh những hành động sai trái là tránh sát sinh, tránh trộm cắp, và tránh vấn đề tà
dâm.
https://thuviensach.vn
Rất dễ liệt kê những hành động sai trái (tà nghiệp) được chép trong kinh sách, nhưng điều quan trọng là phải biết rõ sự tiềm tàng của chúng đang nằm bên
trong chúng ta. (Ví dụ, biết cái sự nói dóc là không tốt thì chưa đủ, quan trọng là
phải biết rõ cái thói quen (tập khí) hay nói dóc nằm bên trong mình là ra sao).
Thân và lời nói của mình là ngay tại đây. Ta tu tập giới hạnh đạo đức, có nghĩa là
ta cẩn trọng để tránh làm những hành động bất thiện như sát sinh, ăn cắp và tà
dâm. Phật đã dạy chúng ta phải cẩn trọng với tất cả hành động từ mức độ thô tế
nhất. Trong cuộc sống tại gia trước kia, chúng ta thường không giữ những giới
hạnh ở mức độ trong sạch tinh tế, và chúng ta thường dễ dàng phạm vào các giới
hạnh. Ví dụ, trước kia chúng ta có thể giết những con vật hay côn trùng bằng dao,
bằng gậy, hay bằng tay; hoặc trước ki chúng ta chẳng để ý gì đến những lời mình
nói: (i) Lời nói dối có nghĩa là nói láo, nói sai sự thật, nói quá, nói với ý dẫn lừa,
nói tránh né sự thật; (i) Lời nói thô tục có nghĩa là lời chửi bới, chê bai, phỉ báng,
lời nói hỗn láo, lời tục tĩu nói với người khác, lời chửi bới như 'đồ cặn bã', 'đồ
ngu', ‘đồ chó’, hay đồ này đồ nọ...; (iii) Lời nói tầm phào có nghĩa là lời nói dóc,
nói tào lao, nói đùa giỡn, nói không mục đích, nói lời vô nghĩa vô ích. Chúng ta
bị dính vào tất cả những dạng lời nói đó. Bởi không có giới hạnh, không biết kiêng cữ! Nói gọn, giữ giới hạnh là để ý quan sát bản thân mình, quan sát những
hành động và lời nói của mình. ( Đó là phần tu thân).
Bây giờ, vậy ai là cái người quan sát? Ai chịu trách nhiệm về những hành
động của mình? Khi bạn giết súc vật, ai là cái ‘người biết’ về điều đó? Có phải
cái tay mình là cái ‘người biết’ không? Khi bạn ăn cắp đồ của người khác, ai là
người ý thức biết về hành động ăn cắp đó? Có phải tay mình là ‘người biết’ về
điều đó? Đây chính là chỗ bạn cần phát triển sự ý thức [tỉnh giác]. Trước khi bạn
dính vào một hành động tà dâm, ý thức của bạn ở đâu? Có phải thân bạn là cái
‘người biết’ về điều đó? Ai là cái ‘người biết’ trước khi bạn nói dối, chửi thề, hay
nói điều tầm phào? Có phải cái miệng là cái ý thức biết được điều nó nói ra? hay
ai là cái ‘người biết về những điều đó? Hãy suy xét về điểm này: hễ ai là cái
‘người biết’ thì đó mới là người chịu trách nhiệm về mặt Giới hạnh ( sīla). Hãy
lấy cái ‘người biết’ đó, lấy cái sự ‘tỉnh giác’ đó quan sát những hành động và lời
nói của chính mình. Cái ‘biết’ đó, cái ý thức ‘tỉnh giác’ đó là cái mình dùng để
quan sát việc tu tập của chính mình. Để giữ giới hạnh, ta dùng cái phần biết đó
của tâm để chỉ đạo các hành động của mình và đó chính là cái đã dẫn dắt ta làm
điều thiện và điều xấu. Giống như chúng ta bắt kẻ tội phạm và chuyển hóa ổng
https://thuviensach.vn
thành một cảnh sát trưởng hay một thị trưởng vậy. Lấy cái tâm bướng bỉnh và bắt nó phục vụ và chịu trách nhiệm cho tất cả hành động và lời nói của nó. Nhìn ngay
vào chỗ này và suy xét về điểm đó. Phật dạy chúng ta phải biết cẩn trọng những
hành động của mình. Trong đó ai là cái ‘người cẩn trọng’? Thân thì đâu biết gì;
nó chỉ đứng, đi, ngồi, nằm thôi. Tay cũng vậy, chúng đâu biết gì. Trước khi hai
tay chạm hay cầm hay đánh vào cái gì, chắc hẳn có ‘ai đó’ chỉ thị chúng nó làm
vậy. Nó cầm nắm hay quăng bỏ thứ gì là do có ‘người’ biểu nó làm vậy. Bản thân
hai cái tay đâu ý thức được về điều gì. Cái miệng cũng vậy– bất cứ điều gì nó nói,
nó nói dối hay nói thiệt, nói hỗn hào hay nói lời châm chọc chia rẽ... đều là do có
‘ai đó’ xui nó làm vậy.
Tu tập là gắn liền với việc thiết lập sự chánh niệm (sati) bên trong cái 'người
biết'. Cái ‘người biết’ là ý định [ý hành] của tâm, nó xui chúng ta trước khi ta giết
hại chúng sinh, trước khi ăn cắp của của người khác, trước khi dính vào việc tính
dục không đúng đắn (tà dâm), trước khi chúng ta nói dối, nói lời chửi bới thô tục,
nói lời bậy bạ tầm phào, và trước khi chúng ta dính vào đủ loại hành vi thiếu kiêng cữ giới hạnh. Cái ‘người biết’ đó chỉ đạo chúng ta nói. ‘Nó’ ở trong tâm
này. Hãy tập trung sự chú tâm chánh niệm– đó là sự tập trung thường trực– vào
ngay cái ‘người biết’ đó. Hãy để cho cái ‘người biết’ [tức ‘sự biết’] đó quan sát
và chăm nom việc tu hành của chúng ta.
Thực tế, hầu hết các hướng dẫn của Phật về căn bản của giới hạnh bao gồm:
sát sinh giết hại là ác, đó là phạm giới hạnh; ăn cắp là phạm giới; tà dâm là phạm
giới; nói dối, lời chửi bới, nói lời tầm phào vô nghĩa là phạm giới. Các thầy hãy
ghi nhớ rõ trong tâm trí của mình. Đó là những điều giới do chính Đức Phật truyền lại, đã luôn được nói để giúp các thầy ý thức cẩn trọng về cái ‘con người’
bên trong chính mình, đó là cái ‘người’ chịu trách nhiệm cho tất cả mọi hành động và lời nói vi phạm giới hạnh. Cái ‘người’ đó, người chịu trách nhiệm chỉ thị
xúi khiến ta sát sinh hay hãm hại người khác hoặc vật khác, xúi khiến chúng ta ăn
cắp, xúi khiến chúng ta dính vào tà dâm, xúi khiến chúng ta nói dối và nói những
lời bất thiện; và dẫn dắt chúng ta làm đủ điều phóng dật, phạm giới– ví dụ như ca
hát, tụ tập, nhậu nhẹt, đàn đúm, chơi bời, làm đủ thứ việc vô ý thức và quên mất
mình... Cái ‘người’ xúi khiến chỉ thị ta dính vào tất cả mọi hành vi bất thiện chính
là ‘hắn’, nhưng chúng ta cần chọn ‘hắn’ để quan sát chăm nom cái tâm của chúng
ta. (Như đã nói trên, ta bắt kẻ hư đốn làm người quản giám; ta bắt kẻ trộm để
https://thuviensach.vn
canh phòng khỏi bị trộm cắp). Về thực dụng là, ta dùng sự chánh niệm, tức sự
tỉnh giác, để chú-tâm tập trung hội tụ vào thời khắc hiện tại và duy trì sự tự-chủ
của tâm theo cách như vậy. (Tỉnh giác và tự chủ về tâm có nghĩa là tâm làm thiện
làm ác gì tâm/ta điều rõ biết). Làm cho tâm quan sát chính bản thân nó, dùng tâm
chăm nom tâm. Các thầy hãy tập làm tốt việc này.
Nếu tâm này thực sự có khả năng quan sát chính nó, thì sẽ không khó khăn
gì để phòng hộ những hành động và lời nói của chúng ta, bởi tất cả hành động và
lời nói đều do tâm giám sát và chỉ đạo. Giữ Giới hạnh nói cách khác chỉ là sự
canh giữ những hành động và lời nói của chúng ta mà thôi– đó không phải là điều
quá khó khăn. Ta cần duy trì ý thức tỉnh giác trong từng giây phút và trong mọi tư
thế, dù đang đứng, đang đi, đang ngồi, hay đang nằm. Trước khi làm điều gì hay
sắp nói điều gì, hãy thiết lập sự tỉnh giác trước– đừng làm hay nói gì trước, hãy
thiết lập sự chánh niệm trước, rồi mới làm hay nói điều đó. Chúng ta phải có sự
chánh niệm, phải nhớ biết (niệm), trước khi làm điều gì. Cứ thực tập như vậy cho
đến khi mình thành thục. Thực tập để ta có thể theo kịp mọi thứ xảy ra trong tâm,
theo kịp cho đến khi chúng ta có được một trình độ mà sự chánh niệm luôn có
mặt dễ dàng, đến trình độ đó ta không cần nỗ lực mới có được sự chánh niệm
trước khi làm hay trước khi nói điều gì. Đây là cách chúng ta thiết lập sự chánh
niệm trong tâm. Điều này nghĩa là ta đang cùng có mặt với cái ‘người biết’ để
quan sát chính mình, bởi tất cả mọi hành động của chúng ta đều xuất phát từ chỗ
tâm này.
Đây [tâm] chính là nơi xuất phát của tất cả mọi ý-hành của mọi hành động,
và đây là lý do tại sao việc tu tập sẽ không thành nếu chúng ta cố đưa người ngoài
vào làm cái công việc đó. Phải để tâm tự quán sát chính nó. Chính tâm phải làm
công việc quan sát chính nó; nếu tâm không thể chăm nom chính nó thì không ai
có thể làm được!. Đây là lý do tại sao Phật đã dạy rằng việc giữ giới hạnh là không khó, bởi đó điều đó chỉ có nghĩa là canh giữ cái tâm của chính mình.
(Quan sát được tâm thì nhìn thấy trước hành động và lời nói là có giới hạnh hay
không, nhờ đó ta làm và nói đúng với giới hạnh). Khi sự chánh niệm được thiết
lập một cách đầy đủ, thì nếu khi ta nói hay làm điều gì có hại cho mình hay người
khác, ta biết ngay điều đó. Ta sẽ biết ngay điều gì là đúng và điều gì là sai. Đây là
cách chúng ta giữ giới. Các thầy phải thực tập bằng thân và lời nói từ mức độ căn
bản nhất.
https://thuviensach.vn
Bằng cách phòng hộ lời nói và hành động, những lời nói và hành động sẽ trở
nên tốt lành, dễ coi, dễ nghe, dễ mến, và ta cảm thấy thư thái và dễ chịu khi sống
bên trong giới hạnh. Tất cả mọi hành vi, tư cách, đi đứng, và lời nói trở nên tốt lành, bởi bạn đã biết cẩn trọng suy xét, biết điều chỉnh, và biết chủ động tu sửa
hành vi của mình. Các thầy có thể ví điều đó với chỗ ở hay thiền đường trong
chùa này. Nếu chúng ta thường xuyên lau chùi và chăm nom nơi ở, thì bên trong
và bên ngoài chỗ đó sẽ luôn sạch sẽ và dễ coi; nếu không nó sẽ bừa bộn, khó coi.
Đó là nhờ có người chăm nom nó. Những hành động và lời nói của ta cũng vậy.
Nếu chúng ta biết cẩn trọng chăm nom nó, chúng sẽ trở nên đẹp đẽ, dễ coi và dễ
nghe, và do đó cùng lúc những hành động và lời nói xấu ác dơ bẩn đã bị ngăn
chặn, không còn chỗ khởi sinh.
Nhớ lời kinh này của Phật:167 “Ādikalyāna, majjhekalyāna,
pariyosānakalyāna”: đẹp từ khởi đầu, đẹp trong lúc giữa và đẹp trong lúc cuối;
hay hòa hợp từ đầu hòa hợp ở giữa và hòa hợp ở cuối. Nghĩa là gì? Rõ ràng, tu
tập Giới, Định, Tuệ là đẹp đẽ. Việc tu là đẹp ngay từ bắt đầu. Nếu bắt đầu đẹp thì
khúc giữa tiếp theo cũng đẹp. Nếu chúng ta tu tập sự chánh niệm và giới hạnh
đến khi nó trở thành dễ dàng và tự nhiên đối với mình – nhờ đó có được sự cẩn
trọng phòng hộ thường trực – thì tâm sẽ trở nên vững chắc và kiên định trong việc kiêng cữ theo giới hạnh. Lúc đó tâm sẽ thường trực chú tâm đến việc tu tập
đó, và nhờ đó nó trở nên tập trung hay đạt định. Đó là tính vững-chắc và tính không-lay-chuyển [trong thanh quy và giới luật trong thiền môn] và tính không-dao-động [trong việc tu tập sự chánh niệm và giới hạnh] có thể được gọi là sự đạt
định của tâm ( samādhi).
Mảng tu tập để kiêng giữ những hành động và lời nói và để có trách niệm
với mọi hành vi bên ngoài của mình được gọi chung là mảng Giới-hạnh ( sila).
Còn đặc tính không lay động trong việc tu tập sự chánh niệm và giới hạnh được
gọi là Định ( samādhi). Tâm được tập trung vững chắc trong việc tu tập kiêng cữ
và giới hạnh. Được tập trung vững chắc trong việc tu tập giới hạnh có nghĩa là nó
có sự bình-lặng và sự đều đặn ổn-định trong việc tu tập sự chánh niệm và giới
hạnh. Đó là những đặc tính của định ( samādhi), được coi như một yếu tố bên-
ngoài của sự tu tập, được dùng để kiêng giữ tâm theo giới hạnh ( sīla). Tuy nhiên, đó cũng là yếu tố bên- trong, sâu hơn đối với việc tu tập. Điều cốt lõi là mình
https://thuviensach.vn
phải phát triển và duy trì sự giới hạnh và sự định tâm ngay từ lúc đầu– các thầy phải tu chỗ này trước khi tu những thứ khác.
Khi tâm đã quyết chí tu tập, rồi giới và định được thiết lập vững chắc như
vậy thì chúng ta có khả năng điều tra suy xét về các điều thiện và bất thiện. Điều
tra suy xét bằng cách nào?- Bằng cách tự hỏi mình: 'Điều này là đúng?'... hoặc
'Điều này là sai?'– ngay mỗi khi ta trải nghiệm những đối- tượng-tâm168 khác nhau. Mỗi khi tâm tiếp xúc với những hình sắc khác nhau, những âm thanh, mùi
hương, mùi vị, những chạm xúc hoặc những ý tưởng, cái 'người biết' sẽ khởi sinh
và thiết lập các ý thức thích và không thích, sướng và khổ, và tạo tác ra đủ loại
đối-tượng-tâm169 mà ta trải nghiệm. Ta sẽ đi đến nhìn thấy một cách rõ rệt, và nhìn thấy nhiều sự nhiều điều khác nhau.
Nếu các thầy có chánh niệm, các thầy sẽ nhìn thấy nhiều đối tượng khác
nhau đi vào trong tâm và phản ứng sẽ xảy ra ngay khi ta trải nghiệm chúng. Cái
‘người biết’ sẽ lập tức tự động nhận lấy chúng làm những đối tượng để quán xét.
Một khi tâm có sự cẩn trọng và sự chánh niệm đã được thiết lập sẵn một cách
vững chắc, các thầy sẽ nhận biết tất cả những phản ứng biểu hiện thông qua thân,
lời nói và ý nghĩ, ngay khi những đối-tượng-tâm được trải nghiệm. Đó là mảng
công việc của tâm - tâm nhận dạng và chọn lọc điều tốt khỏi điều xấu, điều đúng
khỏi điều sai, từ trong tất cả những đối-tượng-tâm bên trong miền ý thức – đây
được gọi là mảng trí-tuệ ( paññā). Đây là mảng trí tuệ ở giai đoạn đầu của nó và
khi nó chín muồi là kết quả của việc tu tập. Tất cả ba mảng tu tập đều khởi sinh
bên-trong tâm này. Phật đã gọi những đặc tính đó là giới, định, tuệ [ sīla, samādhi, paññā]. Đây là cách chúng diễn ra, trong giai đoạn tu tập ban đầu.
Rồi khi chúng ta tiếp tục tu tập, những dính-mắc [tham] mới và những loại
ngu mờ [si] mới khởi sinh tiếp trong tâm chúng ta. Có nghĩa là người tu bắt đầu
dính chấp vào những điều thiện điều đúng. Người tu bắt đầu sợ sệt từng khuyết
điểm, từng vi phạm, từng lỗi sai trong tâm mình– sợ những có lỗi sai khuyết điểm
đó phá hại trạng thái sự định tâm ( samādhi) của họ. Cùng lúc đó, người tu bắt
đầu nỗ lực tinh tấn hơn, siêng năng hơn, và yêu quý và nâng niu việc tu tập của
mình. Mỗi khi tâm tiếp xúc với đối-tượng- tâm, người tu trở nên sợ hãi và căng
thẳng. Người tu cũng trở nên để ý đến những lỗi sai và khuyết điểm của người
khác, ngay cả những lỗi sai nhỏ nhặt nhất họ đã làm. Điều này là tại sao? Là tại
do lúc này người tu rất lo lắng đến sự tu tập của mình. Đây là lúc đang tu tập giới,
https://thuviensach.vn
định, tuệ ở một trình độ – dựa trên cái bên ngoài – đó là dựa trên nền tảng mà người tu đã thiết lập những quan điểm của họ theo đúng hình thức và những căn
bản mà Phật đã truyền dạy. Thực ra đây chính là những cái gốc của sự tu tập, và
điều nhất thiết là phải thiết lập được chúng ở trong tâm.
Như vậy đó, rồi các thầy tiếp tục tu tập như vậy, nỗ lực hết mình... rồi các
thầy sẽ đi đến một điểm ở đó các thầy cứ luôn phán xét và tìm lỗi sai ở mọi người
khác và mọi nơi mình đến. Gặp ai cũng thấy lỗi người đó, đến đâu cũng thấy khuyết điểm nơi đó. Người tu lúc này thường xuyên phản ứng bằng những thích
và không thích [tham và sân] đối với thế giới xung quanh, người tu mang đủ loại
nghi ngờ và liên tục gán ghép những ý kiến chủ quan, cứ ý kiến tu như vầy là
đúng, tu vậy là sai. Cứ như bị ám ảnh nặng về tu tập. Suốt ngày cứ tu, tu, tu, tu
như vầy, tu như vậy. Nhưng các thầy không nên lo lắng—vào thời điểm này các
thầy nên tu quá nhiều còn tốt hơn quá ít. Thực tập nhiều và dành hết bản thân vào
việc kiêng giữ ba nghiệp [hành động, lời nói, tâm ý]. Các thầy chưa bao giờ tu
chỗ này nhiều đến mức như vậy. Về một mặt, điều này được coi là tu Giới hạnh;
nhưng thực ra Giới, Định, Tuệ đều có mặt ở đó.
Nếu diễn tả việc tu Giới hạnh ở giai đoạn tu này dưới góc độ ba-la-mật
( pāramī, phẩm hạnh toàn thiện)170, thì đây có lẽ là dạng ba-la-mật bố thí (dāna pāramī), hoặc ba-la-mật giới hạnh ( sīla pāramī). Đây là sự tu tập ở một trình độ.
Sau khi đã tu tập thuần thục ở trình độ này, người tu có thể đi sâu vào tu tập ở
trình độ cao sâu hơn, đó là trình độ ba-la-mật bố thí bậc trung ( dāna upa- pāramī) và ba-la-mật giới hạnh bậc trung ( sīla upa-pāramī)171. Những hoàn thiện bậc trung này khởi sinh từ bậc phẩm hạnh trước đó nhưng cao sâu hơn, bởi lúc này tâm đang tu tập ở một trình độ tinh tế hơn. Lúc này người tu chỉ việc tập trung và dồn
hết nỗ lực để chứng đạt cái tinh tế hơn từ cái thô tế.
Một khi các thầy đã đạt đến nền tảng này trong cuộc tu tập, lúc đó các sẽ có
một cảm nhận mạnh mẽ về cảm giác xấu-hỗ và sợ-sệt khi làm điều xấu ác; cảm
nhận mạnh mẽ đã được thiết lập ở trong tâm và trái tim người tu. Dù đang ở đâu,
dù đang ở riêng tư hay ở nơi công cộng, sự sợ sệt này luôn luôn có mặt trong tâm.
Các thầy thực sự sợ sệt về bất cứ điều gì sai trái. (Có thể trước kia ta chỉ thấy xấu
hỗ hay sợ sệt về khi làm sai trái trước mặt người khác). Đây là một phẩm chất mà
các thầy sẽ duy trì mọi lúc mọi nơi trong suốt cuộc đời tu tập. Tu tập sự chánh
niệm và giới hạnh về hành động, lời nói và tâm ý, và thường trực biết phân biệt
https://thuviensach.vn
đúng sai chính là điều các thầy đã nắm giữ như là đối-tượng của tâm. Nếu các thầy tập trung theo cách này và áp dụng chính mình vào cách tu này một cách
vững chắc và không lay chuyển, thì có nghĩa là tâm đã thực sự trở thành Giới,
Định, Tuệ- đó là ba mảng [đặc tính của việc] tu tập đã được miêu tả trong giáo lý
truyền thống.
Khi các thầy tiếp tục duy trì và phát triển việc tu tập như vậy, những đặc tính
và phẩm hạnh khác nhau đó sẽ được hoàn thiện trong tâm. Tuy nhiên, việc tu tập
giới, định, tuệ ở trình độ này là chưa đủ để làm khởi sinh những yếu tố của tầng
thiền định ( jhāna)172– lúc này sự tu tập vẫn còn khá thô tế. Nói vậy chứ tâm lúc này đã khá tinh tế- nhưng vẫn mới là mặt tinh tế của sự thô tế, tinh tế so với thô
tế! Đối với một người chưa giác ngộ, người chưa thực sự theo dõi nắm bắt kịp cái
tâm của mình, hoặc chưa thiền tập nhiều và chưa tu tập sự chánh niệm được
nhiều, thì mức độ tinh tế này cũng đã khá là trong sạch, tinh tế. Giống như một
người nghèo có được hai hay ba đồng tiền là cũng được lắm rồi, mặc dù đối với
kẻ triệu phú thì đó chẳng là gì cả. Trình độ trên giống kiểu vậy đó. Nó vẫn còn
chưa là gì thực thâm sâu, nhưng trình độ đó cũng đã là khá tốt và đáng khen ngợi.
Ở những giai đoạn tu ban đầu, người tu chỉ có thể loại bỏ được những ô nhiễm
thô tế, nhưng mức đó cũng đã khá sâu sắc đối với một người chưa giác ngộ, và
đặc biệt khá quý hiếm đối với những ai chưa bao giờ tu tập hoặc chưa bao giờ
biết trừ bỏ những thói tâm ô nhiễm bất thiện. Ở trình độ này, người tu có thể cảm
nhận một cảm giác thỏa mãn và có thể tu tập hết năng lực của mình. Đây là điều
các thầy sẽ tự mình trải nghiệm nếu tu được đến đó; đây là điều phải được trải
nghiệm bằng chính tâm của người tu. Tôi không cần tả thêm làm gì.
Nếu được như vậy, điều này có nghĩa là các thầy đang tu đúng đường, đang
bước đi trên con đường đạo: tu tập giới, định, tuệ. Ba phần này được tu tập đồng
thời với nhau, bởi nếu thiếu phần nào thì sự tu tập sẽ không tiến triển đúng đắn.
Giới hạnh càng cải thiện thì tâm càng trở nên vững chắc. Tâm càng vững chắc thì
trí tuệ càng sâu sắc...mỗi phần tu tập hỗ trợ và xúc tiến những phần khác. Cuối
cùng, bởi ba phần tu tập này là liên quan mật thiết với nhau nên ba chữ [giới, định, tuệ] đó cũng trở thành đồng nghĩa. Đây là phẩm chất của việc tu hành đúng
đắn, là sammā patipadā; lúc này người tu đang tu tập một cách liên tục, không hề
buông lỏng nỗ lực tinh tấn của mình.
https://thuviensach.vn
Nếu các thầy tu tập theo cách như vậy thì coi như đã bước vào con đường tu đúng đắn. Các thầy đang đi qua những giai đoạn đầu tiên của con đường đó – từ
mức độ thô tế nhất – nhưng đó là chặng khá khó khăn mới tu qua được. Khi các
thầy tu càng sâu hơn và thanh lọc sự tu tập nhiều hơn thì giới, định, tuệ sẽ chín
chắn cùng lúc với nhau tại cùng một nơi – chúng đều được tinh lọc từ những nguyên liệu thô tế thô sơ ban đầu. (Giới, định, tuệ bây giờ đã được tinh lọc tinh tế
hơn từ cái giới, định, tuệ thô tế thô sơ ban đầu). Ví dụ, giống như nước dừa. Cây
dừa hút nước dưới đất và đưa qua thân dừa. Đến khi nước đến trái dừa thì nó đã
trở thành thứ nước trong sạch, tinh khiết và ngọt ngào, mặc dù nó là từ nước thô
nước sình dưới đất. Trái dừa được nuôi dưỡng bằng những thành tố đất thô tế và
thành tố nước, chúng được hút lên cây và thanh lọc, và được chuyển hóa thành
thứ nước tinh khiết hơn và ngọt ngào hơn trước đó. Tương tự cách như vậy, việc
tu tập giới, định, tuệ- nói cách khác- là tu tập con đường Đạo ( Magga) – cũng bắt đầu từ chỗ thô tế, nhưng qua tiến trình tu tập, luyện tập và thanh lọc cái tâm bằng
việc thiền tập và quán chiếu, những thứ thô tế đã dần dần được tinh tế và trong
sạch hơn.
Khi tâm được thanh lọc tinh tế hơn thì việc tu tập chánh niệm cũng tập trung
hơn, nó hội tụ hơn vào một phạm vi hẹp hơn và hẹp hơn. Lúc này việc tu thực sự
trở nên dễ dàng hơn bởi tâm càng lúc càng chuyển hướng vào bên trong để tập
trung vào chính nó. Người tu không còn phạm những lỗi lớn, không còn sai quấy
một cách vô kiểm soát nữa. Giờ thì, hễ khi tâm bị tác động bởi một thứ nào đó,
những nghi ngờ sẽ khởi sinh—ví dụ như ‘Liệu ta nói hay làm vậy là đúng hay là
sai?’– người tu tự ghìm lại, không để phóng tâm này nọ, và thông qua việc gia
tăng nỗ lực, người tu tiếp tục chuyển sự chú tâm sâu hơn và sâu hơn vào bên trong. Sự tu tập định ( samādhi) trở nên vững chắn hơn và tập trung hơn nhiều. Sự
tu tập trí tuệ ( paññā) cũng được xúc tiến, nhờ đó người tu có thể nhìn thấy mọi sự
một cách rõ ràng hơn và với một sự dễ dàng gia tăng.
Kết quả cuối cùng là người tu có thể rõ ràng nhìn thấy tâm và đối tượng của
tâm, không còn phải phân biệt gì giữa tâm, thân và lời nói nữa. Người tu không
còn cần phải tách riêng bất kỳ thứ gì nữa– dù cho người tu đang nói về tâm và
thân hay tâm và những đối tượng của tâm. Các thầy biết đó, chính tâm là chủ ra
lệnh cho thân. Thân phải tùy thuộc vào thân trước khi hành vi. Tuy nhiên, bản
thân cái tâm luôn luôn tùy thuộc vào những đối tượng khác nhau tiếp xúc và tác
https://thuviensach.vn
động nó trước khi nó có thể tác động xuống thân. Khi ta tiếp tục hướng sự chú tâm vào bên trong và suy xét quán chiếu về Giáo Pháp (sự thật, lẽ thật, quy luật),
căn trí tuệ sẽ dần dần trưởng thành chín chắn, và cuối cùng chỉ còn lại mình ta
đang quán xét cái tâm và những đối-tượng-tâm; Có nghĩa người tu bắt đầu trải
nghiệm thân là sắc pháp ( rūpa- dhamma) giống như trải nghiệm những phi sắc pháp ( arūpa- dhamma). Bằng trí tuệ minh sát, lúc này người tu không còn dò dẫm hoặc không chắc trong sự hiểu biết của mình về thân và bản chất của thân.
(Nói cách khác, người tu ở thời điểm này đã hoàn toàn chắc chắn về trí tuệ của
mình đối với thân và mọi sự hành vi của nó). Tâm lúc này trải nghiệm những đặc
tính của sắc thân như thứ phi-sắc ( arūpa), nó trải nghiệm thân sắc như là thứ phi sắc [ arūpa- dhamma: những đối tượng vô sắc vô hình] tiếp xúc với tâm. Cuối cùng thì chỉ còn ta đang quán xét duy nhất cái tâm và những đối-tượng-tâm [đó là
những đối tượng đi vào tâm thức của ta].
Bây giờ, hãy xem xét về bản chất tự nhiên của tâm, chúng ta có thể quan sát
và thấy rằng: khi ở trong bản chất tự nhiên của nó, tâm không có thứ gì chiếm
ngự trong đó, không có sự gì có mặt bên trong nó. Giống như một lá cờ hay một
miếng vải được cột vào đầu cái cột. Khi không có sự gì tác động, nó cứ nằm yên
và vô sự, chẳng có gì xảy ra ỏ nó. Cũng giống như chiếc lá trên cây—bình
thường nó cứ ở đó yên lặng và vô sự. Nếu nó động đậy hay phất phơ thì đó là do
có gió, do lực tác động bên ngoài. Bình thường không có gió chiếc lá luôn nằm
yên, không động đậy gì hết. Lá cờ, miếng vải, hay chiếc lá chẳng đi dính líu gì
với ai hay thứ gì cả. Khi nó bắt đầu động đậy, chắc chắn phải do yếu tố tác động
bên ngoài, ví dụ như gió, gió làm nó lay động, phất phơ tới lui. Trong trạng thái
tự nhiên của tâm, nó cũng y như vậy, nó chẳng đi dính líu gì ai hay thứ gì cả--
bên trong nó, không có sự thương hay sự ghét, nó cũng không tìm cách thương
hay ghét ai hoặc thứ gì. Tâm là độc lập, nó tồn tại trong trạng thái tinh khiết: thực
sự trong sáng, sáng tỏ, và vô nhiễm. Trong trạng thái tinh khiết tự nhiên của nó,
tâm là bình an, không có khổ hay sướng gì trong nó– đúng thực thì nó chẳng trải
nghiệm một cảm giác ( vedanā, cảm thọ) nào cả. Đó là trạng thái nguyên thủy đích thực của cái tâm.
Rồi vậy thì, mục-đích của việc tu tập là đi tìm vào bên trong, tìm kiếm và
điều tra cho đến khi nào ta đạt đến cái tâm nguyên thủy đó. Cái tâm nguyên thủy
đó (cái ‘tâm xưa’, ‘chân tâm’) được biết là một cái tâm tinh khiết và vô nhiễm.
https://thuviensach.vn
Tâm tinh khiết là tâm không hề dính cái gì, không dính ô nhiễm, không dính ràng buộc nào cả. Nó không (chưa) bị tác động bởi những đối-tượng-tâm. Nói
cách khác, nó không hề chạy theo những đối-tượng-tâm (gây) dễ chịu hay khó
chịu, nó không chạy theo khổ hay sướng gì hết. Hơn nữa, tâm đó là tâm luôn luôn
ở trong trạng thái thấy-biết liên-tục và tỉnh- thức thường-trực—nó chánh niệm
thấu suốt về tất cả mọi thứ nó trải nghiệm. Khi tâm ở (đạt) trạng thái này, không
có đối-tượng-tâm nào [dù dễ chịu hay khó chịu] có khả năng tác động hay quấy
nhiễu nó cả. Tâm sẽ không tạo tác hay ‘trở thành’ bất cứ thứ gì cả. Tại sao? Bởi
vì đã có mặt sự tỉnh-giác. Tâm thấy biết rõ về bản thân nó là tinh khiết. Nó chỉ
dính líu vào chính nó mà thôi, đó là một sự độc lập đích thực; nó đã đạt đến trạng
thái nguyên thủy của nó. Làm cách nào người tu chúng ta có thể mang về lại cái
trạng thái nguyên thủy của chân tâm đó? Phương pháp đó là: chúng ta nhờ cái
căn chánh niệm biết khôn khéo suy xét, quán chiếu và nhìn thấy rõ rằng: tất cả
mọi thứ mọi sự chỉ là những tình trạng được khởi sinh từ những của những yếu tố
tác động khác nhau, chứ không có một ‘ai’ điều khiển những trạng thái đó cả.
Đây là cách chúng ta nhìn nhận và trải nghiệm với mọi sự sướng và khổ.
Khi những trạng thái tâm khởi sinh, chúng chỉ đơn giản là 'sướng', là 'khổ'. Chẳng
ai là chủ của sướng. Chẳng ai là chủ của khổ. Tâm không phải là chủ nhân của
khổ, của sướng cả-- những trạng thái tâm là không thuộc về tâm. Hãy tự mình
nhìn vào nó. Về thực tại, những trạng thái sướng khổ không phải là sự gì của tâm
cả; tâm và những trạng thái của tâm là riêng nhau và riêng biệt. Sướng chỉ là trạng thái sướng; khổ chỉ là trạng thái khổ. Ta chỉ cần là cái ‘người-biết’ về
những điều đó. Trước đây, vì các gốc rễ tham, sân, si đã có sẵn bên trong tâm,
nên hễ khi ta vừa thấy một đối-tượng-tâm, dù hơi đễ chịu hay hơi khó chịu, thì
tâm lập tức phản ứng theo liền– Ta lập tức nắm lấy nó và ta phải nếm trải sướng
hay khổ. Ta cứ mãi mãi dính chấp vào những trạng thái sướng và khổ. Cứ như
vậy, chừng nào tâm còn chưa tự thấy biết được chính nó thì nó vẫn cứ vậy hoài—
chừng nào tâm còn ngu mờ, còn chưa sáng tỏ, và chưa tự chiếu sáng, thì ta cứ
còn mãi như vậy. Lúc đó tâm vẫn chưa được tự do tự tại. Nó vẫn luôn bị tác động
bởi mọi đối tượng mà nó nó trải nghiệm. Nói cách khác, nó chưa có nơi nương
tựa, nó chưa có khả năng dựa vào chính mình. Hễ khi ta có một cảm nhận sướng,
ta chìm nghỉm vào trạng thái sướng đó ngay. Tâm quên mất chính mình.
https://thuviensach.vn
Ngược lại, cái tâm nguyên thủy (chân tâm) thì vượt trên cả xấu và tốt, trên cả sướng và khổ. Đó là bản chất tự nhiên nguyên thủy của cái tâm. Nếu ta còn
cảm thấy sướng khi trải nghiệm một đối tượng (làm) dễ chịu, lúc đó ta còn vẫn
ngu mờ. Nếu ta cảm thấy khổ khi trải nghiệm một đối tượng (làm) khó chịu, lúc
đó ta vẫn còn ngu mờ. Những đối- tượng-tâm khó chịu làm bạn khổ và những
đối-tượng-tâm dễ chịu làm bạn sướng– đó chính là thế gian, thế gian là vậy.
Những đối-tượng-tâm đi cùng thế gian. Chúng là thế gian. Chúng làm khởi sinh
ra sướng khổ, tốt xấu, thiện ác, và tất cả mọi thứ đó đều là vô thường và không
chắc chắn. Khi ta đã rời xa khỏi cái tâm nguyên thủy, mọi thứ đều trở nên không
chắc chắn – chỉ còn lại sự sinh tử vô tận, sự luôn có mặt và không bao giờ hết là
sự bất trắc và sự bất an, sự khổ đau và khó cực, không có cách nào làm chúng
ngừng lại hay chấm dứt. Đó là vatta, là cái vòng lẩn quẩn: vòng sinh, tử và tái
sinh bất tận.
Bằng cách suy xét quán chiếu một cách khôn khéo, ta có thể nhìn ra rằng:
chúng ta luôn bị tùy thuộc theo những thói tâm cố hữu (tập khí) và đủ loại điều
kiện tác động. Bản tính gốc của cái tâm là tự do tự tại, nhưng ta phải khổ bởi vì
những dính chấp của ta. Lấy ví dụ, khen và chê. Giả như có ai chê mình ngu: cái
gì làm cho ta khổ? Đó là do ta cảm thấy mình bị chê bai. Ta ‘chụp lấy’ chút xíu
thông tin đó và nhét vào tâm. Hành động ‘chụp lấy’, tích vào và tiếp nhận thông
tin đó mà không có sự chánh niệm đã làm khởi sinh một trải nghiệm giống như
mình tự chích đau mình. (Nếu mình không chụp lấy và tiếp nhận theo kiểu đó thì
lời chê đó đâu có chích mình đau như vậy). Đây chính là do dính chấp ( upādāna),
là do mình chấp thủ. Ngay bạn bị chích đau, là ngay đó có sự trở thành ( bhava).
Sự trở thành ( bhava) là nguyên nhân tạo ra sự sinh thành ( jāti). Nếu bạn biết cách không tiếp nhận thông tin, biết cách không cần quan trọng hóa những lời người ta
nói, biết cách chỉ coi đó như tiếng nói âm thanh tiếp xúc hai tai mình, thì bạn đâu
phản ứng này nọ và đâu phải bị khổ hay bị chích đau như vậy, bởi vì đâu có gì tạo
tác trong tâm đâu. Giống như khi nghe người ngoại quốc chửi mình – ta chỉ đang
nghe những âm thanh vào tai mình, bởi vì ta đâu hiểu được tiếng của họ. Ta không ý thức được ý nghĩa họ nói với ta. Tâm không nhận thông tin gì, nó chỉ
nghe thấy âm thanh và vẫn thư thái bàng quan. Nếu ai chửi mình bằng tiếng của
họ mà mình không hiểu, coi như ta không tiếp nhận thông tin gì, ta chỉ nghe âm
thanh và ta vẫn bình tâm. Ta chẳng ngu gì cố hấp thu cái nghĩa của lời nói đó và
tự làm mình tổn thương. (Nói vậy chứ thực tế thì rất khó!). Nhưng một khi ta đã
https://thuviensach.vn
tu tập được cái tâm đến điểm này thì ta có thể dễ dàng thấy biết sự khởi sinh và biến qua của tâm-thức trong từng khoảng khắc (sát-na) đi qua. Khi ta quán chiếu
như vậy, khi ta thâm nhập sâu hơn và sâu hơn vào bên trong như vậy, tâm sẽ trở
nên tinh khiết hơn và tinh khiết hơn, vượt trên những ô nhiễm thô tế.
Định ( samādhi) nghĩa là tâm được tập trung một cách vững chắc, và nếu ta
càng tu tập thì tâm càng thêm vững chắc. Tâm càng thêm vững chắc thì sự kiên
định trong tu tập càng thêm chắc chắn. Khi chúng ta càng quán xét thì chúng ta
càng tự tin. Tâm trở nên thực sự ổn định—đến mức độ nó không thể bị lay
chuyển bởi bất cứ thứ gì. Người tu tuyệt đối tin chắc rằng không có một đối-tượng-tâm nào có sức làm lung lay nó. Những đối-tượng-tâm là những đối-
tượng-tâm; còn tâm là tâm. Tâm trải nghiệm những trạng thái tốt, xấu, sướng, khổ là do nó bị che mờ bởi những đối-tượng-tâm. Nếu nó không bị che mờ bởi
những đối-tượng-tâm thì đâu có khổ. Cái tâm không bị ngu mờ thì không thể bị
lung lay (hay bị dính theo những đối-tượng-tâm). Hiện tượng này là một trạng thái của sự tỉnh-giác, ở đó tất cả mọi thứ và mọi hiện tượng hoàn toàn được thấy
rõ chỉ là những yếu tố tự nhiên. Những yếu tố tự nhiên ( dhātu173) khởi sinh và biến diệt– chuyện chỉ có vậy mà thôi. Mọi sự chỉ là vậy. Mọi sự đến và đi. Có thể
ta đã trải biết sự thật này, nhưng ta vẫn chưa có khả năng buông bỏ hoàn toàn. Dù
ta có buông bỏ được hay chưa, các thầy đừng để nó làm bận tâm. Trước khi tu gì
gì khác, tối thiểu các thầy phải phát triển và duy trì cho được mức-độ tỉnh-giác
này và mức-độ kiên-định này ở trong tâm. Các thầy phải tu tới, phải luôn vận dụng các áp lực để tiêu diệt các ô nhiễm với sự nỗ lực kiên định, bằng sự thâm
nhập sâu hơn và sâu hơn nữa vào bên trong sự tu tập này.
Sau khi đã tu và đã có thể thụ nhận Giáo Pháp theo cách như vậy, tâm sẽ lùi
lại ít nhiều so với mức độ đang tu tập mạnh mẽ: ngay chỗ này Phật và kinh điển
gọi là Gotrabhū citta174. Thức “Gotrabhū citta” tả về cái tâm đã trải qua sự vượt lên khỏi những phạm vi giới hạn của một cái tâm thế tục phàm thường. Tâm thế
tục là tâm của người thường chưa giác ngộ ( puthujjana), nhưng ngay lúc này nó
đang vượt thẳng vào trong cảnh giới tâm của bậc thánh nhân ( ariyan)— Tuy nhiên hiện tượng này vẫn còn đang xảy ra bên trong tâm của một người phàm
thường chưa giác ngộ, giống như tâm của chúng ta đang ngồi đây. Người thường
chưa giác ngộ đạt đến tâm thức Gotrabhū [được gọi là người Gotrabhū puggala]
là người đã tu tiến đến chỗ họ chứng ngộ trạng thái Niết-bàn [giác ngộ] tạm thời;
https://thuviensach.vn
nhưng đến ngay đó người ấy bước lùi lại một ít để tiếp tục tu tập một trình độ cao khác, bởi vì lúc đó họ vẫn chưa trừ bỏ hết mọi ô nhiễm. Chỗ này giống như một
người đang bước qua dòng suối, một chân đang bên ở bên bờ này, chân kia đang bước qua bờ bên kia. Người đó biết rõ có hai bờ của con suối, nhưng người ấy
vẫn chưa thể nhảy qua nó một cách dứt dạc rốt ráo, và do vậy người ấy bước lùi
lại một chút (như để tập tập, lấy trớn trước khi có thể phóng một cú nhảy dứt dạc
cuối cùng vậy). Sự hiểu biết rằng có hai bờ hai bên con suối giống tương tự như
sự hiểu biết của thức Gotrabhū citta (thức chuyển độ); đó là sự hiểu biết của một người tu đang đạt đến thức-chuyển-độ ( Gotrabhū puggala) đó. Có nghĩa là người tu đã biết cách vượt qua những ô nhiễm, nhưng họ vẫn chưa đi đến đó, và do vậy
họ bước lùi lại đôi chút. Khi người tu đã tự mình hiểu biết rõ trạng thái (chuyển-
độ) đó là thực sự tồn tại, thì sự hiểu biết đó sẽ có mặt thường trực trong tâm người tu trong lúc người tu vẫn đang tiếp tục thiền tập và tu dưỡng têm các phẩm
hạnh ba-la-mật ( pāramī) của mình. Lúc này người tu đã biết chắc về mục-tiêu và
con-đường trực-tiếp-nhất để đạt đến mục tiêu đó.
Nói cho đơn giản hơn, trạng thái này đã khởi sinh bên trong chính cái tâm.
Nếu chúng ta quán xét theo đúng sự thật của mọi thứ diễn ra, thì chúng ta có thể
nhận ra rằng chỉ có một con đường đạo, và bổn phận của chúng ta là bước đi theo
nó. Điều đó có nghĩa chúng ta đã biết rõ từ đầu rằng: những trạng thái sướng khổ
không phải là con đường chúng ta đuổi theo. Đây là điều mỗi người tu tự mình
biết rõ – biết rõ sự thật về cách mọi sự diễn ra. Nếu ta dính vào sướng, ta đã bước
trệch khỏi con đường, bởi dính líu theo sướng sẽ phát sinh ra khổ. Nếu ta dính
theo buồn khổ, nó cũng làm khởi sinh thêm khổ. Ta đã hiểu về điều này – ta đã
biết chánh niệm bằng chánh-kiến, nhưng đến lúc này ta vẫn chưa thể buông bỏ
hết mọi dính mắc ràng buộc.
Vậy cách nào là cách tu đúng? Chúng ta phải bước theo con đường trung-
đạo. Nghĩa là chúng ta vẫn theo vết những trạng thái sướng/khổ khác nhau,
nhưng đồng thời chúng ta giữ khoảng cách với chúng, giữ chúng ở hai bên lề
đường. Đây là cách tu đúng đắn– chúng ta luôn luôn duy trì sự chánh-niệm và sự
tỉnh-giác có mặt ngay khi ta vẫn còn chưa buông bỏ được. Đó là cách tu đúng,
bởi mỗi khi tâm dính theo những trạng thái sướng khổ ta luôn có sự tỉnh-giác về
sự dính mắc đó ngay lúc nó khởi sinh. Điều này có nghĩa là: mỗi khi tâm dính
vào trạng thái sướng, ta không dính theo, ta không khoái thích, ta không coi trọng
https://thuviensach.vn
nó; và mỗi khi tâm dính theo trạng thái khổ, ta không bực tức, ta không chê bai, ta không dính theo sự khổ đó. (Sướng không tham, khổ không sân). Bằng cách
này ta có thể thực thụ quán sát cái tâm của ta như-nó-là. Sướng không đúng, khổ
không đúng. Sự hiểu biết (trung dung) như vậy mới là con đường đạo (trung
đạo). Ta tỉnh giác, sự tỉnh giác [về những trạng thái đó] luôn luôn có mặt, nhưng
đến lúc này ta vẫn chưa buông bỏ được hết tất cả những trạng thái đó. Ta chưa
thể dẹp bỏ hết tất cả chúng, nhưng ta có thể chánh niệm về chúng. Với sự chánh
niệm đã thiết lập, ta chẳng thèm coi trọng sự sướng sự khổ là gì cả. Đừng để ý
hay coi trọng chiều sướng hay chiều khổ; bởi nếu ta để ý hay coi trọng chúng thì
tâm có thể chụp lấy cả hai chiều đó, và ta đã biết rõ về điều đó [rằng tâm sẽ có
thói làm như vậy]. Ta biết rõ rằng chạy theo hướng nào (sướng hay khổ) cũng
không phải là con đường đúng đắn, do vậy trong mọi lúc mọi nơi chúng ta phải
luôn lấy đi con-đường ở-giữa (trung đạo), lấy con đường buông-xả, làm đối-
tượng đê tâm tu tập và quán chiếu theo đó. Khi chúng ta tu tập đến mức tâm vượt
trên cả sướng/khổ, thì lúc đó tâm buông-xả sẽ khởi sinh, bắt kịp theo diễn tiến
của con đường đạo, và ta sẽ dần dần lùi xuống, từng chút từng chút—lúc này tâm
đang biết rõ cách vượt qua những ô nhiễm, nhưng nó chưa sẵn sàng để vượt qua
chúng bằng một cú nhảy cuối cùng; nó lùi lại một chút và tiếp tục tu tập thêm
nữa.
Khi có sướng khởi sinh, tâm dính vào, thì ta nên chọn ngay sự-sướng đó để
quán xét; và khi tâm dính theo khổ, thì ta lấy ngay sự-khổ đó làm đối tượng để
quán xét. Cuối cùng, tâm sẽ đạt đến một giai đoạn lúc đó nó hoàn toàn chánh niệm về cả khổ và sướng. Đó là lúc nó có khả năng dẹp qua một bên mọi sự
sướng/khổ, vui/buồn, thích/ghét... và dẹp bỏ tất cả mọi thứ thuộc thế tục, và nó
trở thành “người hiểu biết thế giới” ( lokavidū). Khi tâm– cái “người biết”– đã có khả năng buông bỏ thì nó lặn xuống ngay tại điểm đó. Tại sao nó lặn xuống? Bởi
vì ta đã hoàn tất việc tu tập và đã đi hết con đường đạo, đã đi đến cái điểm-đích
đó. Hiện tại, chúng ta biết rõ rằng ta phải đạt đến điểm cuối của con đường, nhưng lúc này chúng ta vẫn chưa đủ khả năng để hoàn tất con đường đó. Khi tâm
còn dính theo sướng và khổ, ta đừng để bị ngu mờ dính kẹt theo chúng, và ta nỗ
lực trừ bỏ sự dính mắc đó, phải đào bứng tận gốc nó.
Đây là sự tu tập ở trình độ của một người đang tu hành ( yogāvacara)175, người đang đi trên con đường tu tập— đang nỗ lực trừ bỏ những ô nhiễm trong
https://thuviensach.vn
tâm, nhưng hiện thời vẫn còn chưa đạt đến đích. Chúng ta tập trung nhìn vào những điều kiện hữu vi tạo tác đó và cách chúng diễn ra trong từng giây-khắc trong tâm mình. Không cần thiết phải đích thân vấn hỏi về trạng thái của tâm hoặc phải làm điều gì đặc biệt đâu. Hễ khi nào có sự dính mắc theo sướng hay
khổ, thì ngay đó tâm phải có sự hiểu biết rõ ràng, và biết chắc rằng: sự dính mắc
vào sướng hay khổ đều là sự ngu mờ, vô minh. Đó là sự mắc kẹt trong thế gian.
Sướng có nghĩa là còn dính trong thế gian, khổ có nghĩa là còn dính trong thế
gian. Dính khổ dính sướng đều là mắc kẹt trong thế gian. Vậy thứ gì tạo ra hay
làm khởi sinh thế gian? Thế gian được tạo tác và tạo nên thông qua sự ngu mờ,
vô minh. (Còn ngu mờ là còn dính trong thế gian, còn vô minh là còn trong thế
gian). Điều này là do chúng ta không biết chánh niệm để nhìn thấy rằng: chính
cái tâm đã tự gán giá trị cho sự sướng/khổ, chính tự nó coi sướng và khổ là này là
nọ; tâm tự nó bày trò và tạo tác tất cả mọi sự hữu vi ( sankhāra), chính nó tự tạo tác ra các hành mọi lúc mọi nơi.
Đến ngay chỗ này sự tu hành đang trở nên thực sự hứng thú. Hễ khi có sự
dính mắc trong tâm, ta cứ nhắm thẳng vào điểm đó, không buông lơ chút nào.
Nếu có dính mắc vào sướng, cứ đánh thẳng vào điểm đó, đừng để tâm bị kéo lạc
theo trạng thái (sướng) đó. Nếu tâm dính vào khổ, ta nắm bắt nó, ta thực sự nắm
giữ chắc nó và quán xét thẳng vào nó. Ngay chỗ này là chúng ta đang đi đúng
tiến trình hoàn thành công cuộc tu tập, chúng ta đang tu tiến đúng đắn: Tâm không để sót cho một đối-tượng-tâm nào lướt qua mà không quán xét nó rõ rệt!.
Không có gì có thể chống lại sức mạnh của sự chánh-niệm hùng mạnh và trí-tuệ
sắc bén của người tu lúc này! Ngay cả khi tâm bị dính theo một trạng thái bất
thiện, ta chỉ cần biết đó là bất thiện, và tâm cũng không bị lạc hay bị thất niệm.
Lấy ví dụ người đang bước trên gai nhọn: chúng ta đâu muốn dặm lên gai
nhọn, chúng ta muốn tránh chúng, nhưng đôi khi chúng ta cũng dặm phải gai
nhọn. Khi dặm phải cái gai, ta có thấy thích không? Ta thấy khó chịu bực tức khi
dặm trúng gai nhọn. Khi các thầy biết rõ con đường tu tập, có nghĩa là các thầy
biết cái gì là thế gian, cái gì là khổ đau, và cái gì trói buộc chúng ta trong vòng
sinh tử bất tận. Ngay cả khi biết như vậy, các thầy cũng không thể né tránh được
hết các 'gai nhọn' nhọn đó. Tâm vẫn còn chạy theo những trạng thái sướng khổ
khác nhau, nhưng lúc này nó không còn bị chìm nghỉm hay dính kẹt hoàn toàn
theo những trạng thái đó. Lúc này các thầy phải duy trì nỗ lực liên-tục để tiêu diệt
https://thuviensach.vn
tất cả những ô nhiễm còn lại trong tâm— tiêu diệt và quét sạch tất cả mọi thứ thế-gian còn ở trong tâm.
Các thầy phải tu tập ngay trong thời hiện tại, ngay trong thời khắc hiện tại
Thiền tập ngay tại đây; tạo lập các hạnh ba-la-mật ngay tại đây. Đây là cốt lõi của
việc tu, cốt lõi của sự nỗ lực tinh tấn. Mình phải biết thực hiện những đối thoại
bên trong, tự mình thảo luận, biết suy xét và quán chiếu về Giáo Pháp bên trong
mình. Mọi điều đó xảy ra bên trong tâm này của mình. Khi sự ràng buộc thế tục
được bứng bỏ, sự chánh-niệm và trí-tuệ sẽ không ngừng thâm nhập sâu vào bên
trong, và cái “người biết” duy trì sự tỉnh-giác với một sự buông-xả, sự chánh-niệm và sự minh-sát rõ ràng, nó không còn dính líu, không còn nô lệ cho bất cứ
thứ gì, cho bất cứ ai. Không dính theo mọi thứ có nghĩa là thấy biết mà không
dính chấp—ta thấy biết rõ trong khi ta đang dẹp mọi thứ qua một bên và dẹp bỏ
chúng. Mình vẫn còn trải nghiệm sướng; mình vẫn còn trải nghiệm khổ; mình
vẫn còn trải nghiệm những đối-tượng-tâm và những trạng-thái-tâm, nhưng mình
không còn dính mắc theo chúng nữa.
Một khi ta nhìn thấy mọi sự đúng như chúng-thực-là, thì ta hiểu biết được
tâm đúng như-nó-là, và ta hiểu biết được các đối-tượng-tâm đúng như chúng-
thực-là. Ta biết được tâm là khác với những đối-tượng-tâm, và những đối- tượng-
tâm là khác với tâm. Tâm là tâm, những đối-tượng- tâm là đối-tượng-tâm. Một
khi ta đã hiểu biết rõ hai hiện tượng này đúng-như-chúng-là, khi chúng cùng xuất
hiện ta có thể chánh niệm về chúng. Ngay tâm trải nghiệm những đối-tượng-tâm,
sự chánh niệm có mặt ngay ở đó. Vị thầy của chúng ta [Đức Phật] đã miêu tả việc
tu tập của một người tu hành ( yogāvacara) là người ấy có khả năng duy trì sự
tỉnh-giác trong mọi tư thế, cho dù đang ngồi, đang đứng, đang đi, hay đang nằm,
như một vòng liên hoàn liên tục. Đó là sự tu tập đúng đắn ( sammā patipadā). Các thầy đừng quên chính mình, đừng thất niệm, đừng mất sự tỉnh-giác.
Không phải chúng ta chỉ quan sát những phần thô tế dễ thấy của việc tu tập,
mà chúng ta cũng phải quan sát cái tâm bên trong ở mức độ vi tế hơn. Cái gì là
bên ngoài, ta dẹp bỏ qua. Từ rày về sau chúng ta chỉ đơn thuần quan sát thân và
tâm của chúng ta thôi, chỉ cần quan sát tâm này và những đối tượng của nó đang
khởi sinh và biến qua, và hiểu biết rõ rằng: sau khi khởi sinh thì chúng biến qua,
có sinh là có diệt.
https://thuviensach.vn
Sau khi sinh là diệt, sinh nữa thì diệt nữa, cứ sinh và diệt – sinh và tử, tử và sinh; sự chấm dứt kéo theo sự khởi sinh, sự khởi sinh kéo theo sự chấm dứt. Rốt
cuộc, ta chỉ đang quan sát cái sự diệt (sau khi sinh). Chữ khayavayam có nghĩa
tàn hoại và chấm dứt, đó là sự diệt. Sự hoại-diệt là đường lối tự nhiên của tâm và
những đối-tượng-tâm– đây chính là quy luật hoại-diệt. Một khi tâm đang tu tập
và đang trải nghiệm sự thật này thì nó không còn chạy theo hay tìm kiếm bất cứ
thứ gì nữa—nó sẽ luôn nhìn mọi thứ bằng sự chánh niệm. (Nói cách khác, nó
luôn luôn chánh niệm khi nhìn thấy mọi thứ). Nhìn là nhìn. Biết là biết. Tâm là
vậy, tâm là tâm. Những đối-tượng-tâm chỉ là những đối-tượng-tâm. Đây là cách
mọi sự diễn ra. Đó là đường lối tự nhiên của chúng. Tâm không còn phóng dật
hay tạo tác này nọ; nó không còn đặt tên gán ghép này nọ cho những hiện tượng
đó; nó không còn bị dính theo chúng.
Đừng ngu mờ hay lờ mờ về việc tu tập. Đừng để dính vào nghi ngờ. Điều
này áp dụng cả cho việc tu Giới hạnh chứ không riêng gì thiền tập. Như tôi đã nói
trước đây, chúng ta phải nhìn vào nó và quán xét coi điều đó là đúng hay sai. Sau
khi đã quán xét nó, ta để yên nó ở đó. Đừng nghi ngờ về nó. Việc tu Định tâm
cũng vậy. Cứ tu tập, làm cho tâm tĩnh lặng từng chút, từng bước. Nếu ta có bắt
đầu nghĩ suy, điều đó cũng không sao; nếu ta không nghĩ gì, điều đó cũng không
sao. Điều quan trọng là đi đến sự hiểu biết về cái tâm của ta!.
Nhiều người muốn tu tập để làm tâm bình an, nhưng họ đâu hiểu được sự
bình an đích thực là gì. Họ không biết một cái tâm bình an là gì. Có hai loại bình
an: một là loại bình an có từ định-tâm ( samādhi), hai là loại bình an có từ trí tuệ
( paññā). Cái tâm bình an nhờ định ( samādhi) thì vẫn còn ngu mờ. Sự bình an nhờ
định ( samādhi) hay thiền định ( samantha) chỉ có được khi tâm đang được tách ly khỏi những đối-tượng-tâm. Khi nào tâm không trải nghiệm đối-tượng-tâm nào thì
mới có được sự tĩnh lặng. Đã vậy, sau khi có được sự tĩnh lặng đó, người tu thường dính theo (tham đắm) sự sướng khoái có được từ trạng thái tĩnh lặng đó.
Nhưng sau trạng thái tĩnh lặng đó, tức ngay sau khi có đối tượng nào tiếp xúc các
giác quan, tâm liền động vọng và dính theo nó.
(Sự bình an có được từ sự tĩnh lặng của thiền định chỉ là tạm thời, nó chỉ có
được khi tâm đã tách ly khỏi cảnh trần. Nhưng sau khi hết thiền định (sau xả
thiền, tức sau khi người tu thoát ra khỏi tầng thiền định) thì thân và các giác quan
https://thuviensach.vn
lập tức tiếp xúc với những đối tượng bên ngoài, và tâm lại tiếp tục dính theo mọi đối tượng. Rốt cuộc cũng quay lại chỗ động vọng và bất an như trước đó).
Cái tâm từng được bình an nhờ thiền định cũng giống như người ‘lánh trần’
mới quay lại chợ búa vậy; sau khi hết định, nó sợ sệt đủ thứ xung quanh. Nó sợ
những đối-tượng- tâm. Nó sợ sướng và khổ; nó sợ khen và chê; nó sợ hình sắc,
âm thanh, mùi hương, và mùi vị. Những ai được bình an chỉ nhờ vào thiền định
thì luôn luôn sợ sệt mọi thứ và không muốn dính líu vào bất cứ ai hay bất cứ thứ
gì bên ngoài. Những người tu định (thiền định) như vậy chỉ muốn lánh trần chui
vào hang động hay chỗ ẩn dật nào đó, nơi đó họ có thể hưởng thụ niềm khoái lạc
của trạng thái đạt định tĩnh lặng, họ không còn muốn bước ra ngoài hay quay lại
cảnh trần. Khi có nơi nào họ được bình an, họ trốn luôn trong đó. Kiểu tu định
này dính vào nhiều thứ khổ - họ cảm thấy khó khổ khó khăn nếu bước ra ngoài
hay tiếp xúc với ai. Họ không muốn nhìn thấy hình sắc nào hết, họ không muốn
nghe âm thanh. Họ không muốn trải nghiệm bất cứ thứ gì! Họ phải sống ở một
nơi thiệt kín đáo, ẩn dật, nơi không có ai đến gặp gỡ, nói chuyện hay quấy rầy họ.
Họ cần phải có một môi trường thực sự bình yên và tách ly.
Loại bình an này là ‘không làm nên việc’. Thiền giả chứng đắc một mức độ
định sâu, rồi sau đó lại thoát ra. Phật không dạy tu thiền định với một sự ngu mờ
như vậy. Nếu ai trong các thầy đang tu thiền định kiểu như vậy, các thầy phải
ngưng ngay. Nếu tâm đạt đến định, thì ta nên dùng nó làm cơ sở để quán xét.
Quán xét về cái sự bình an có được từ trạng thái định, và dùng nó để nối kết tâm
và suy xét những đối-tượng- tâm khác nhau mà tâm trải nghiệm. Dùng sự tĩnh
lặng của định để quán xét các hình sắc, mùi hương, mùi vị, chạm xúc và những
tâm ý. Dùng sự tĩnh lặng này của định để quán sát những bộ phận khác nhau của
thân: như tóc, lông, móng, răng, da, vân vân... Quán xét ba đặc tính vô thường,
khổ, và vô ngã [ aniccam, dukkham, anattā]. Quán xét suy xét về toàn thể thế giới.
Khi chúng ta đã quán xét đầy đủ, chúng ta có thể thiết lập lại sự tĩnh lặng của
định: điều đó là tốt, không vấn đề gì. Ta có thể nhập định lại trong khi đang tọa
thiền hoặc sau đó. Rồi với một sự tĩnh lặng (định) mới được thiết lập lại đó, ta
tiếp tục tiếp tục quán xét [thiền quán]. (Thiền định, hay trạng thái định sâu được
dùng để hỗ trợ thiền quán theo cách như vậy). Dùng trạng thái định để huấn luyện và thanh lọc cái tâm. Dùng trạng thái định để thách đấu cái tâm. Khi ta có
được sự hiểu biết (tri kiến), ta dùng trạng thái định để chiến đấu những ô nhiễm
https://thuviensach.vn
trong tâm, để huấn luyện cái tâm. Nếu chúng ta thiền định và nhập định rồi cứ ở
yên trong đó (trong trạng thái định, trong tầng thiền định), thì ta chẳng có được
chút trí tuệ nào– ta chỉ làm mỗi việc làm tĩnh lặng cái tâm, chỉ làm được vậy thôi.
Tuy nhiên, nếu chúng ta biết dùng cái tâm tĩnh lặng để quán xét quán chiếu, bắt
đầu quán xét từ những trải nghiệm bên-ngoài, thì sự tĩnh lặng đó sẽ dần dần thâm
nhập sâu và sâu hơn vào bên-trong; thì đến lúc nào đó tâm sẽ trải nghiệm được
một loại bình an sâu thẳm nhất trong các loại bình an.
Sự bình an khởi sinh nhờ trí tuệ là sự bình an đặc biệt, bởi vì sau khi tâm
thoát ra khỏi trạng thái tĩnh lặng của định sự bình an đó vẫn còn, trí tuệ ( paññā) vẫn luôn còn đó, cho nên tâm không sợ sệt, nhút nhác với những hình sắc, âm
thanh, mùi hương, mùi vị, chạm xúc và ý nghĩ. Về thực tế điều này có nghĩa là:
ngay khi có sự tiếp xúc giác quan, tâm lập tức ý thức tỉnh giác về đối-tượng-tâm
đó. Ngay khi có tiếp xúc giác quan, ta dẹp ngay nó qua một bên; ngay khi có tiếp
xúc giác quan, sự chánh niệm đủ sắc bén để buông bỏ nó ngay lập tức. Đây là sự
bình-an có được nhờ trí-tuệ.
Khi chúng ta tu tập tâm theo cách như vầy thì tâm sẽ được thanh lọc một
cách đáng kể hơn là cách ta chỉ tu mỗi thiền định. Tâm sẽ trở nên rất mạnh mẽ, và
nó không còn trốn chạy nữa. Với một năng lượng như vậy, người tu trở nên
không còn nhút nhát sợ hãi gì nữa. Trước đó, người tu sợ phải nếm trải bất cứ thứ
gì bên ngoài, nhưng giờ thì người tu đã biết rõ (bản chất) những đối-tượng-tâm
thực sự là gì, đúng như chúng thực là, cho nên người tu không còn sợ sệt gì nữa.
Người tu biết rõ sức mạnh của tâm mình, nên không còn sợ sệt gì. Khi người tu
nhìn thấy hình sắc, người ấy quán xét nó ngay. Khi nghe một âm thanh, người ấy
quán xét nó ngay. Người tu trở nên thành thục trong việc quán xét những đối-tượng-tâm. Người tu thiết lập sự tu tập với một bản lĩnh mới, bản lĩnh đó có thể
tu tốt trong tất cả mọi điều kiện hoàn cảnh nào. Dù đó là hình sắc, âm thanh, hay
mùi hương, người tu luôn nhìn thấy chúng và buông bỏ chúng ngay khi chúng
xảy đến. Dù đó là sự gì, người tu đều có thể buông bỏ nó ngay. Người tu nhìn
thấy rõ sự khổ và buông bỏ nó. Mỗi khi thấy những sự khổ, người tu buông bỏ
chúng ngay tại đó. Cách tu là vậy! Cứ tiếp tục buông bỏ và dẹp bỏ chúng ngay tại
đó. Không còn những đối-tượng-tâm nào có khả năng bám víu vào tâm một chút
nào. Người tu cứ mặc chúng sinh diệt ở đó, và người tu an trú an toàn bên trong
tâm mình. Ngay khi trải nghiệm thứ gì, dẹp bỏ nó qua một bên. Ngay khi trải https://thuviensach.vn
nghiệm thứ gì, quán sát nó. Sau khi quán sát nó, buông bỏ nó luôn. Tất cả mọi đối-tượng-tâm không còn giá trị gì và không còn có thể lay động người tu. Đây là
sức mạnh của thiền tuệ minh sát ( vipassanā). Lúc những đặc tính này khởi sinh
bên trong tâm người tu là đúng lúc chúng ta có thể đổi tên việc tu-tập thành việc
tu-Thiền-Minh-Sát ( vipassanā)— minh sát là nhìn thấy rõ ràng thấu suốt theo đúng sự thật. Chuyện chỉ là vậy—đó là hiểu biết đúng theo sự thật đường lối của
mọi sự. Đây là sự bình an cao nhất, sự bình an của thiền minh sát ( vipassanā).
Phát triển sự bình an chỉ nhờ vào thiền định là rất, rất, rất khó; tu kiểu đó người tu
phải luôn luôn ngồi trơ như hóa đá.
Vậy khi tâm đang đạt đến sự tĩnh lặng (định) cao nhất, chúng ta phải làm gì?
Phải huấn luyện nó. Tu tập với nó. Dùng nó để quán xét. Đừng sợ thứ gì. Đừng
dính mắc. Nếu ngồi tu định đạt định để tham đắm vào những trạng thái khoái lạc
của định thì đó không phải là mục đích đích thực của cuộc tu hành. Các thầy phải rút ra khỏi mục đích đó ngay. Phật đã nói chúng ta phải chiến đấu cuộc chiến này, chứ không phải chỉ lo trốn tránh sau bức tường để tránh né tên đạn của
kẻ thù. Đây là lúc phải chiến đấu, chúng ta phải bước ra khỏi chỗ trốn núp.
Chúng ta không thể nằm ngủ khi đến lúc phải chiến đấu. Tu tập là phải làm như
vậy. Đừng để tâm của mình chỉ biết trốn tránh, an phận, co mình trong những bóng tối.
Giới hạnh ( sīla) và định tâm ( samādhi) tạo nên nền tảng cho việc tu tập; và điều tất yếu phải làm là tu tập phát triển hai phần đó trước khi tu tập thứ gì khác.
Các thầy phải huấn luyện chính mình, và biết điều tra suy xét dựa theo những chuẩn mực và cách tu tập đã được truyền dạy trong chùa này.
Hy vọng là như vậy, tôi đã mô tả phát-đồ tu tập ở đây. Các thầy là những
người tu tập thì phải tránh để không bị dính vào những nghi ngờ. Đừng hoài nghi
về cách tu tập. Khi có sướng, quán sát sự sướng. Khi có khổ, quán sát sự khổ.
Sau khi đã thiết lập sự tỉnh-giác, phải nỗ lực thêm để tiêu diệt cả hai thứ đối đãi
đó. Buông bỏ cả hai. Dẹp bỏ chúng đi. Hiểu biết rõ đối-tượng-của-tâm và buông
bỏ chúng luôn. Dù ngồi thiền hay đi thiền, điều đó không là vấn đề. Nếu có suy
nghĩ gì gì, không sao hết, đừng bận tâm. Điều quan trọng là duy trì sự tỉnh-giác
của tâm liên tục trong từng giây-khắc. Nếu các thầy còn bị dính theo sự phóng
tâm này nọ, thì hãy gom tất cả chúng lại và quán xét chúng như là “một” đối tượng, và cắt bỏ nó ngay khi nó khởi đầu—luôn tâm-niệm rằng: “Mọi ý nghĩ, ý
https://thuviensach.vn
tưởng, và vọng tưởng này nọ của ta chỉ là sự phóng tâm nghĩ suy này nọ, và đó không là gì cả. Tất cả chúng đều vô thường, khổ và vô ngã. Chẳng có thứ nào là
chắc chắn cả”. Ta dẹp bỏ chúng ngay tại đó.
https://thuviensach.vn
81
Ngồi Thiền Buổi Tối
176Tôi muốn hỏi mọi người vấn đề tu tập. Mọi người đã thiền tập ở đây lâu nay, nhưng mọi người đã biết chắc về sự tu tập chưa? Hãy tự hỏi mình: ta đã tự
tin về việc tu tập của mình hay chưa? Thời bây giờ có đủ loại thiền sư ở khắp nơi,
thiền sư là người xuất gia, có thiền sư là người thường. Tôi sợ chính điều đó làm
mọi người ở đây có nhiều nghi ngờ và không tin chắc về cách tu mà quý vị đang
tu ở đây. Đó là lý do tại sao tôi hỏi vậy. Dù có nói về Phật giáo đến đâu, không có
giáo lý nào hay hơn và cao sâu hơn bằng giáo lý của chính Đức Phật mà quý vị
đang áp dụng thực hành ở đây. Nếu quý vị có một sự hiểu biết rõ ràng về chúng,
sự hiểu biết đó sẽ giúp khởi sinh sự bình an tuyệt đối vững chắc và không lay
chuyển trong tâm và trái tim của mình.
Thiền được cho là làm cho tâm bình an, hoặc được cho là tu tập cho tâm đạt
định ( samādhi). Tâm là thứ cực kỳ biến đổi và không đáng tin cậy. Từ khi tu tập
và quán sát đến giờ, quý vị có nhìn thấy điều đó không? Có ngày ngồi thiền, tâm
luôn được tĩnh lặng, còn ngày khác ngồi thiền không được tĩnh lặng chút nào –
tâm cứ cố lăng xăng chỗ khác, nó cứ lồng lộn cho đến khi chạy được. Có ngày
êm ả thiền được, có ngày lăng xăng búa xua. Đó là cách tâm thể hiện cho bạn
thấy những tình trạng khác nhau của nó. Chúng ta cần hiểu rằng tám phần của
con đường Bát Thánh Đạo ( ariya Magga) hòa thành ba mảng Giới, Định, Tuệ
[ sīla, samādhi, paññā]. Ba mảng tu tập gồm tám phần của con đường, hay tám phần tu tập của con đường nằm trong ba mảng tu tập đó. Nếu ta lấy một phần tu
nào của Bát Thánh Đạo thì chắc chắn nó phải thuộc mảng Giới, hoặc Định, hoặc
Tuệ. Nếu chúng ta đưa tất cả tám phần đó vào tu tập cùng với nhau thì chắc chắn
có giới, có định, và có tuệ cùng có mặt trong tâm. Điều này có nghĩa trong việc
thiền tập tại đây và bây giờ, chúng ta đang tạo nguyên nhân cho con đường Đạo
khởi sinh một cách rất trực tiếp.
Quý vị được dạy khi ngồi thiền phải nhắm mắt để mình không phí thời giờ
nhìn những thứ xung quanh. Lý do là do Phật dạy chúng ta nên nhìn vào bên trong để hiểu biết tâm mình. Nhìn vào tâm mình, quán sát tâm mình. Khi ta nhắm
https://thuviensach.vn
mắt, sự chú tâm của ta sẽ tự nhiên hướng vào bên trong tâm – nơi khởi nguồn của những sự hiểu biết khác nhau. Đây là một cách tập luyện tâm để làm khởi sinh
trạng thái định ( samādhi).
Khi ngồi nhắm mắt, hãy thiết lập sự tỉnh-giác cùng với hơi thở – chỉ chú
trọng sự tỉnh-giác vào hơi thở, không để ý thứ gì khác. Điều này có nghĩa ta đưa
tỉnh-giác vào để theo dõi hơi thở, và bằng cách duy trì sự tỉnh-giác, ta sẽ biết được chỗ nào là điểm tập trung [tiêu điểm] của sự chánh niệm (sati), đó là tiêu
điểm của sự-biết và tiêu điểm của sự tỉnh- giác của tâm. Khi các phần [yếu tố]
của con đường [Bát Thánh Đạo] cùng làm việc với nhau, ta sẽ có khả năng quan
sát và nhìn thấy hơi thở, nhìn thấy những cảm giác, nhìn thấy tâm và những đối-
tượng-tâm ( ārammana) trong thời khắc hiện tại đúng như chúng thực. Đến cuối
cùng, ta cũng biết rằng điểm đó chính là tiêu điểm của định ( samādhi) và cũng là
điểm hợp-nhất của các yếu tố của con đường đạo.
Khi tu tập định tâm ( samādhi), ta cố định sự chú tâm vào hơi thở và hình
dung ta đang ngồi một mình, tuyệt đối không có ai khác hay thứ gì khác quấy rầy
ta. Tập cho được cái nhận thức này trong tâm, duy trì cái nhận thức này cho đến
khi tâm hoàn toàn buông bỏ thế giới bên ngoài, tất cả những gì còn lại chỉ là sự-
biết về hơi thở đi vào và đi ra. Tâm phải dẹp bỏ thế giới bên ngoài qua một bên.
Đừng để mình bắt đầu để ý đến ai trong phòng thiền, đừng bắt đầu nghĩ về người
ngồi gần bên hay người ngồi cuối phòng thiền. Đừng để khoảng trống cho bất kỳ
ý nghĩ nào khởi sinh tạo nên sự bối rối hay khó chịu trong tâm – tốt nhất là dẹp
bỏ tất cả chúng và không dính gì đến chúng nữa. Coi như không có ai ở đó, chỉ
mỗi mình ta đang ngồi đó. Phát huy cái nhận thức đó cho đến khi tất cả ký ức,
nhận thức, và ý nghĩ liên quan đến những người khác và thứ khác đều lắng lặn
xuống, và ta không còn nghi hoài hoặc lăng xăng nghĩ gì về người khác hay thứ
gì khác xung quanh ta. Làm được như vậy thì sau đó ta có thể cố định sự chú tâm
của mình vào duy nhất hơi thở – hơi thở-vào và hơi thở-ra. Thở bình thường. Để
yên cho hơi thở-vào và hơi thở-ra tiếp tục thở một cách tự nhiên, không thúc ép
nó thở ngắn hơn hay dài hơn, mạnh hơn hay yếu hơn nhịp thở tự nhiên bình
thường của nó. Để yên cho hơi thở tiếp tục trong trạng thái bình thường và cân
bằng, và ta cứ ngồi quan sát nó đi vào và đi ra khỏi thân.
Một khi tâm đã buông bỏ tất cả những đối-tượng-tâm bên ngoài, có nghĩa là
ta không còn cảm giác bị quấy rầy bởi tiếng xe cộ hay những âm thanh khác. Ta
https://thuviensach.vn
không cảm giác bị khó chịu bởi bất cứ thứ gì bên ngoài. Dù đó là gì, mọi thứ hình sắc, âm thanh, hay bất cứ là gì, đều không còn thứ quấy rầy ta nữa, bởi vì sao?
bởi tâm không còn chú ý đến chúng nữa – nó chỉ còn tập trung vào duy nhất hơi
thở.
Nếu tâm bị kích động bởi những thứ khác và ta không thể tập trung, hãy hít
một hơi sâu cho đến khi buồng phổi căng đầy và thở hết ra cho đến khi không
còn hơi thở bên trong. Làm như vậy vài lần, sau đó thiết lập lại sự tỉnh giác và
tiếp tục tập luyện sự định tâm. Sau khi đã thiết lập lại sự chánh niệm, tâm sẽ được
bình lặng; nhưng rồi nó lại tiếp tục động vọng lăng xăng: đó là chuyện bình thường. Khi điều này xảy ra (chắc chắn xảy ra hoài đối với người mới tu!), hãy
giữ chắc tâm, hít thật sâu đầy phổi và thở ra thật sạch hết khí bên trong. Hít vào
căng đầy phổi trong một chốc, rồi thiết lập lại sự chú tâm chánh niệm vào đối
tượng hơi thở. Cố định sự chánh-niệm (sati) vào hơi thở-vào và hơi thở-ra, và tiếp tục duy trì sự tỉnh-giác theo cách như vậy.
Việc tu là theo hướng như vậy, nên cần phải ngồi thiền tập rất rất nhiều lần
và với rất rất nhiều nỗ lực trước khi một thiền sinh được thành thục. Khi ta đã
thành thục, tâm sẽ buông bỏ thế giới bên ngoài và vẫn giữ bình lặng, không bị
quấy nhiễu. Những đối-tượng-tâm từ bên ngoài không còn có thể thâm nhập vào
trong và quấy nhiễu cái tâm. Lúc đó, ta sẽ nhìn thấy tâm là một đối tượng để tỉnh
giác (đối tượng thiền), còn hơi thở là đối tượng khác và những đối-tượng- tâm là
đối tượng khác. Chúng đều có mặt bên trong cái phạm vi (trường) tỉnh-giác, lúc
này ta tập trung vào ngay chóp mũi. Một khi sự chánh niệm đã được thiết lập cùng với hơi thở- vào và hơi thở-ra, ta có thể tiếp tục thực tập một cách dễ dàng.
Khi tâm được tĩnh lặng, lúc đầu còn thô tế, sẽ dần dần nhẹ hơn và tinh lọc hơn.
Đối tượng của tâm cũng dần dần vi tế hơn và tinh lọc hơn. Thân cảm giác nhẹ
nhàng hơn và tâm tự cảm thấy từ từ nhẹ hơn và nhẹ bổng hơn. Tâm buông bỏ tất
cả mọi đối-tượng-tâm bên ngoài và ta tiếp tục quán sát bên trong.
Từ lúc này trở đi, sự tỉnh giác của chúng ta không còn hướng ra bên ngoài,
nó đã quay lưng hướng vào bên trong và tập trung vào cái tâm. Khi tâm đã hội tụ
lại và trở thành tập trung vào một-điểm, ta hãy duy trì sự tỉnh giác vào cái điểm
hội tụ đó của tâm. Khi ta thở, ta sẽ nhìn thấy hơi thở một cách rõ ràng khi nó đi
vào và đi ra, sự chánh niệm (sati) trở nên sắc bén và sự tỉnh giác về những đối-
tượng-tâm và hoạt động của tâm sẽ được rõ ràng hơn. Vào lúc này, ta sẽ nhìn thấy
https://thuviensach.vn
các đặc tính Giới, Định, Tuệ [ sīla, samādhi, paññā] và cách chúng hòa nhập vào nhau. Điều này được gọi là sự hợp-nhất của các yếu tố của con đường Đạo (Bát
Thánh Đạo). Một khi sự sự hợp nhất xảy ra, tâm của ta sẽ tự do khỏi tất cả các
dạng kích thích và quấy nhiễu. Tâm sẽ trở thành nhất- điểm và trạng thái này được gọi là định ( samādhi). Khi chúng ta chú tụ sự chú tâm vào một nơi, lúc này
là hơi-thở, chúng ta sẽ đạt đến một sự rõ-ràng (minh mẫn, sáng tỏ) và sự tỉnh-
giác nhờ sự có mặt liên tục (không gián đoạn) của chánh niệm (sati). Khi chúng
ta nhìn thấy hơi thở rõ ràng hơn, thì sự chánh niệm sẽ trở nên mạnh mẽ hơn và
tâm sẽ trở nên nhạy bén hơn trong nhiều cách khác nhau. Ta sẽ thấy tâm ở ngay
giữa nơi đó [ở ngay giữa hơi-thở], tâm là nhất-điểm với sự tỉnh giác đang chú tụ
vào bên trong, chứ không còn hướng ra thế giới bên ngoài. Thế giới bên ngoài đã
từ từ biến mất khỏi sự tỉnh giác của ta, và tâm sẽ không còn đi làm gì này nọ với
những thứ gì bên ngoài. Điều này giống như ta đã đi vào bên trong 'căn nhà', nơi
tất cả các giác quan đã hợp nhất lại với nhau thành một tụ [hợp lại thành một]. Ta
được thư thái và tâm được tự do khỏi mọi đối tượng bên ngoài. Sự tỉnh giác được
duy trì vào hơi thở, và dần dần nó sẽ thâm nhập sâu và sâu hơn vào bên trong,
càng lúc sự tỉnh giác càng trở nên tinh lọc hơn, tinh tế hơn. Cuối cùng, sự tỉnh
giác vào hơi thở trở nên thật là tinh tế nên cảm nhận của ta về hơi thở dường như
biến mất. (Người tu cảm giác như mình không còn thở nữa, nhưng thực không
phải vậy). Chúng ta có thể nói: rằng sự tỉnh giác vào cảm nhận hơi thở đã biến mất hoặc rằng chính hơi thở đã biến mất. Sau đó sẽ khởi sinh một loại tỉnh giác
mới – đó là “sự tỉnh giác rằng hơi thở đã biến mất”. (Trước đây sự tỉnh giác là sự
tỉnh giác về hơi thở vào và ra; giờ là sự tỉnh giác về sự biến mất của hơi thở). Nói
cách khác, đó là “sự tỉnh giác về hơi thở đã trở nên quá tinh tế” nên rất khó cảm
nhận hay định nghĩa được.
Vì vậy, có lẽ lúc đó chúng ta chỉ ngồi thiền và không có hơi thở. Nhưng
đúng thực thì hơi thở vẫn còn đó, nhưng nó đã trở nên quá tinh tế nên nó dường
như đã biến mất. Tại sao vậy? Bởi vì lúc này tâm đã được thanh lọc đến mức tinh
tế nhất, đang có một sự-biết đặc biệt. Tất cả những gì còn lại là loại sự-biết này.
Chỉ còn lại sự-biết này. Ngay cả đến khi hơi thở đã biến mất, tâm vẫn còn tập
trung (định) với một sự biết: rằng hơi thở không còn ở đó. Vậy lúc này nếu chúng
ta tiếp tục thiền thì ta lấy đối tượng nào mà thiền? Ta sẽ lấy ngay cái sự-biết đó
làm đối tượng thiền. Nói đúng hơn là lấy cái “sự-biết rằng không còn hơi thở”
https://thuviensach.vn
làm đối tượng thiền, và tiếp tục duy trì thiền tập như vậy. Chúng ta có thể nói rằng, có một loại sự-biết [thấy-biết] đã được thiết lập trong tâm.
Đến lúc này, trong một số người khởi sinh nghi ngờ, bởi vì ngay-lúc-này
nimitta có thể khởi sinh177. ( Nimitta là tâm ảnh, là hình ảnh hiện lên trong tâm người thiền ở giai đoạn này). Những tâm ảnh nimitta đó có thể rất nhiều loại nhiều dạng, có thể là dạng hình sắc, có thể là âm thanh. Ngay giai đoạn tu này, đủ
loại điều bất ngờ đều có thể khởi sinh trong tiến trình tu tập. [Có người có, có người không có]. Nếu nimitta thực sự khởi sinh chúng ta phải hiểu biết nó đúng
theo sự thật. Nhưng đừng nghi ngờ và đừng để bị bất ngờ hay hốt hoảng.
Ở đoạn tu này, chúng ta phải giữ tâm vững chắc không lay chuyển trong
trạng thái định của nó và phải chánh niệm một cách đặc biệt. Có một số người
hoảng hốt khi nhận thấy hơi thở biến mất, bởi trước giờ họ lúc nào cũng có hơi
thở. Khi hơi thở dường như biến mất, người tu có thể hoảng sợ hoặc sợ mình sẽ
chết. Lúc này ta phải thiết lập sự hiểu biết rằng: đó chỉ là điều tự nhiên xảy ra
trong tiến trình tu tập. Vậy đến lúc này ta lấy cái gì làm đối tượng thiền? Ta quan sát cái cảm-giác rằng hơi thở đã không còn, và ta giữ cái cảm-giác đó làm đối
tượng tỉnh giác, và tiếp tục thiền. Phật đã gọi đây là một dạng định ( samādhi) bất lay động và vững chắc nhất. Giờ chỉ có một đối tượng vững chắc và bất lay chuyển của tâm. Khi sự tu tập định đạt đến điểm này sẽ có nhiều sự biến đổi, sự
thanh lọc, và sự chuyển hóa lạ thường xảy ra bên trong tâm mà người tu có thể
tỉnh giác (biết) về chúng. Cảm nhận về tâm lúc này cảm giác nhẹ nhất, nó nhẹ
không hoặc như mọi cảm nhận đều biến mất hết. Ta có thể cảm thấy như mình
đang trôi bềnh bồng trong không trung và hoàn toàn không trọng lượng. Nó
giống như ta đang ở giữa không gian và mỗi khi ta điều khiển các giác quan của
mình dường như các giác quan không còn cảm nhận được gì nữa. Dù ta biết rõ
thân ta vẫn đang ngồi đó, nhưng ta đang trải nghiệm một sự trống không hoàn
toàn. Cảm giác về sự trống không này có thể rất lạ lùng đối với mình.
Khi chúng ta tiếp tục tu tập, nên hiểu rằng chẳng có gì phải đáng lo. Hãy
thiết lập cái cảm giác thư thả và vô lo này, một cách an toàn trong tâm. Khi tâm
đã tập trung và đạt định nhất-điểm thì không còn một đối-tượng-tâm nào có thể
thâm nhập vào tâm hoặc quấy nhiễu tâm, và ta có thể ngồi như vậy bao nhiều lâu
tùy ý. Ta có thể duy trì trạng thái định đó mà không cảm giác đau đớn hay bất
tiện gì cả.
https://thuviensach.vn
Sau khi đã tu phát triển định đến mức này, người tu có thể nhập định hoặc thoát ra khỏi định một cách dễ dàng theo ý mình. Ta có thể thoát ra khỏi định (tầng thiền định) theo ý định của mình một cách dễ dàng và thoải mái, chứ không
phải thoát ra vì thấy mệt, thấy lười biếng, hay thấy chán. Ta thoát ra khỏi định vì
đến thời điểm thoát ra, và thời điểm nào thoát ra khỏi tầng thiền định là do ta đã
định trước theo ý mình trước khi ta nhập định.
Đây là trạng thái định ( samādhi): ta được thư giãn và dễ chịu. Ta nhập định
và thoát ra khỏi định không khó khăn gì. Tâm và trái tim đều dễ chịu. Nếu chúng
ta đích thực đạt được trạng thái định như vậy, có nghĩa là chúng ta ngồi thiền và
nhập định ba mươi phút hay một tiếng, sau khi thoát ra ta vẫn còn cảm giác thư
thái và bình an trong suốt mấy ngày sau đó. Trải nghiệm tác dụng đó của trạng
thái định trong mấy ngày cũng có một tác dụng giúp thanh lọc cho tâm – Bất cứ
thứ gì ta trải nghiệm sẽ trở thành một đối tượng để quán xét. Đây, đây là chỗ sự
tu tập bắt đầu. (Tức bắt đầu dùng định sâu để hỗ trợ cho thiền quán minh sát, bắt đầu lấy mọi trải nghiệm làm đối tượng thiền quán). Đây là kết quả có được khi
định đã chín muồi, đã thâm sâu và hùng mạnh.
Định có chức năng làm tĩnh lặng cái tâm. Định ( samādhi) thực hiện một chức năng, giới hạnh ( sīla) thực hiện một chức năng, và tuệ ( paññā) thực hiện chức năng khác. Ba phần này bạn đang tu tập và phát triển, chúng đang tạo thành
một vòng. Đây là cách chúng thể hiện trong tâm. Giới, định, tuệ khởi sinh và chín
muồi từ một chỗ. Khi tâm được tĩnh lặng, nó sẽ dần dần được kiềm chế trong giới
hạnh và càng được tự chủ hơn nhờ sự có mặt của trí tuệ và sức mạnh của định
(định lực). Khi càng được tự chủ và được tinh lọc hơn, điều đó sẽ làm khởi sinh
ra một năng lượng giúp thanh lọc phần giới hạnh. Giới hạnh càng được thanh lọc
thì càng xúc tiến cho trạng thái định được mạnh mẽ hơn và được tinh lọc hơn nữa; và đến lượt cái định hùng mạnh đó sẽ hỗ trợ trí tuệ đi đến chín muồi. Chúng
hỗ trợ lẫn nhau theo cách như vậy. Mỗi mảng tu tập đó là một yếu tố để hỗ trợ
cho hai mảng còn lại – đến cuối cùng thì chúng trở thành đồng nghĩa, chúng trở
thành như một. Khi ba mảng tu tập đó tiếp tục cùng nhau chín muồi, chúng tạo
thành một vòng giáp kín, và cuối cùng làm khởi sinh con đường Đạo ( Magga).
Magga là tổng hợp của ba chức năng tu tập đó cùng thực hành với nhau một cách
trơn tru và đều đặn. Khi tu, chúng ta phải giữ (duy trì) nguồn năng lượng này. Đó
chính là nguồn năng lượng làm khởi sinh ra trí tuệ minh sát ( vipassanā) hay trí
https://thuviensach.vn
tuệ giải thoát ( paññā). Sau khi đã tu đạt đến giai đoạn này [khi đã có trí tuệ paññā
hoạt động bên trong tâm, không phụ thuộc vào trạng thái tâm có bình an hay không] thì trí tuệ paññā sẽ cung cấp một nguồn năng lượng ổn định và độc lập
cho việc tu tập. Chúng ta thấy đó, khi nào tâm không an, ta không cần dính theo;
và ngay cả khi tâm bình an, ta cũng không nên dính theo. Sau khi đã trút bỏ gánh
nặng của những dính líu đó, tâm ta cũng cảm thấy nhẹ nhàng hơn rất nhiều. Dù ta
có trải nghiệm những đối-tượng-tâm sướng hay khổ, dễ chịu hay khó chịu, ta vẫn
luôn luôn được thư thái và bình tâm. Tâm sẽ luôn được bình an vô sự theo cách
như vậy.
Một điều quan trọng cần phải biết, đó là: nếu sau những giờ thiền tập chính
thức ở chùa mà không có trí tuệ hoạt động trong tâm, quý vị có thể chán nản và
bỏ bê mọi việc tu, không thèm quán xét hay thiền quán thêm gì nữa, không thèm
tu tập sự tỉnh giác nữa, cũng chẳng màn nghĩ tới những việc tu mà chưa tu xong.
Thực tế là, khi quý vị thoát ra khỏi trạng thái định, quý vị biết rõ mình đã thoát ra
khỏi định. Sau khi thoát ra khỏi định, quý vị cứ tiếp tục sinh hoạt như cách bình
thường. Nhưng lúc đó nên tiếp tục duy trì sự chánh-niệm và sự tỉnh-giác xuyên
suốt thời gian. Đâu phải chúng ta chỉ thiền trong tư thế ngồi – Định ( samādhi) có nghĩa là tâm vững chắc và không lay chuyển, đâu kể tư thế nào. Khi đang sinh
hoạt trong đời sống hàng ngày, quý vị cần giữ tâm vững chắc và kiên định, và
duy trì cái cảm-nhận kiên- định đó làm đối tượng của tâm trong mọi lúc mọi nơi.
Quý vị phải luôn luôn đang tu tập chánh-niệm (sati) và sự hiểu-biết rõ-ràng ( sampajañña) [sự hiểu biết toàn diện] một cách liên tục.
Sau khi đứng dậy khỏi giờ thiền chính thức, quý vị đi làm mấy công việc
phận sự – đi bộ, đi bằng xe, vân vân – mỗi khi nhìn thấy hình sắc hay nghe thấy
âm thanh nào, cứ duy trì sự tỉnh-giác. Khi ta trải nghiệm một đối-tượng-tâm làm
khởi sinh thích hay không thích, hãy cố gắng giữ sự tỉnh giác [biết rõ] rằng những
trạng thái tâm đó là vô thường và không chắc chắn. Làm như vậy, tâm vẫn được
tĩnh lặng và vẫn trong một trạng thái 'bình thường'.
Khi nào tâm còn tĩnh lặng, dùng nó để quán sát những đối-tượng-tâm. Quán
sát toàn thể sắc uẩn này, cái thân thể này. Chúng ta có thể làm việc này bất cứ lúc
nào và trong bất cứ tư thế nào: dù đang ngồi thiền chính thức, đang thư giãn ở
nhà, đang không làm việc, hay đang trong tình huống nào. Duy trì việc thiền tập
và quán chiếu liên tục trong mọi lúc mọi nơi. Ví dụ di rảo bộ và nhìn thấy chiếc
https://thuviensach.vn
lá rụng dưới gốc cây có thể là một cơ hội để quán chiếu về lẽ vô thường. Chúng ta và lá giống nhau: khi ta già, ta cũng khô héo và chết. Những người khác cũng
vậy. Cách suy xét này giúp đưa tâm lên trình độ minh sát ( vipassanā), biết suy
xét quán về sự thật đường lối của tất cả mọi thứ, trong suốt thời gian. Dù đang đi,
đang đứng, đang ngồi, hay đang nằm, sự chánh niệm luôn duy trì đều đặn và liên
tục. Đây là cách tu thiền đúng đắn—rằng chúng ta phải luôn theo dõi sát cái tâm, kiểm tra nó suốt mọi lúc mọi nơi.
Ngồi thiền ở đây từ bảy giờ tối, và thiền sau một giờ là ngưng. Có lẽ tâm của
quý vị cũng ngưng thiền luôn, nó ngưng quán xét quán chiếu luôn. Như vậy là
sai. Chúng ta thiền là chỉ ngưng cái giờ thiền chung chính thức trong thiền đường
này. Sau đó quý vị nên tiếp tục duy trì và tu tập sự tỉnh giác trong suốt thời gian,
không được bỏ ngang, gián đoạn, hoặc bỏ lơ sau đó.
Tôi thường nói rằng, nếu quý vị không tu tập một cách liên tục và đều đặn
thì vậy chỉ giống như nước nhỏ giọt. Nó như những giọt nước vì nó không liên
tục, lúc có lúc không. Sự chánh niệm không được duy trì một cách đều đặn. Điều
đáng nói là nếu tâm không tu tập thì coi như không có gì. Thân cũng không tu.
Tâm phải làm việc, tâm phải tu tập. Nếu quý vị hiểu rõ chỗ này một cách rõ ràng,
quý vị sẽ thấy rằng không phải chỉ ngồi thiền chính thức trong thiền đường này
thì tâm mới biết trạng thái định ( samādhi). Tâm là cái người thực hiện việc tu tập.
Chính ta phải tự mình trải nghiệm và hiểu biết, ngay trong tâm của mình, dù ta
đang ở đâu, dù ta đang ngồi thiền chính thức hay đang sinh hoạt.
Một khi ta đã tự mình nhìn thấy, ta sẽ luôn luôn phát triển sự tỉnh giác trong
mọi lúc mọi nơi và trong mọi tư thế. Nếu ta duy trì sự chánh niệm đều đặn và liên
tục như một dòng chảy, giống như những giọt nước đã liên tục tạo thành một dòng nước chảy đều đặn và liên tục. Sự chánh niệm có mặt trong tâm liên tục trong từng giây khắc và theo đó sự tỉnh giác về những đối-tượng-tâm cũng có mặt
xuyên suốt thời gian. Nếu tâm được giới hạnh và tự chủ cùng với một sự chánh
niệm liên tục, ta sẽ biết rõ những đối-tượng-tâm mỗi lần những trạng thái tâm khởi sinh. Ta sẽ biết rõ cái tâm tĩnh lặng và cái tâm bị kích động, ngu mờ. Dù đi
đến đâu, ta vẫn đang tu tập như vậy. Nếu ta luyện tập cái tâm theo cách này, có
nghĩa là sự thiền sẽ chín muồi nhanh chóng và thành công.
Nhưng đừng nghĩ rằng tu xong một đợt là xong. Tôi ví dụ như vầy, như quý
vị có thể cũng nhìn thấy. Ngày nay rất phổ biến người ta đi đến thực tập khóa
https://thuviensach.vn
thiền minh sát ba hay bảy ngày, ở đó họ không được nói hay làm gì, chỉ thiền tập thôi. Có người đến ngồi thiền và im lặng được một, hai tuần sau đó quay về lại
với đời sống thường nhật của mình. Có thể họ nghĩ rằng họ đã ‘thiền tập xong cái
thiền minh sát’ và cho rằng mình đã biết hết về thiền minh sát là gì rồi; sau đó họ
cứ tự nhiên quay lại với việc ra đường, ăn uống, tiệc tùng, ca hát, đắm mình lại
trong những khoái lạc giác quan. Khi họ làm như vậy điều gì xảy ra? Rốt cuộc,
sau khóa tu thiền minh sát họ chẳng được gì, không được kết quả gì. Nếu vừa
thực tập xong rồi họ đi làm đủ thứ chuyện không lành như vậy, điều đó sẽ quấy
động và làm sốc cái tâm, tất cả thành công cóc. Rồi năm sau họ lại đăng ký tham
dự khóa thiền minh sát mới trong bảy ngày hoặc vài tuần... sau đó lại quay về, lại
tiếp tục đi ra đường, đi ăn uống, ca hát, tiệc tùng, nhậu nhẹt như vậy. Tu như vậy
đâu phải tu thiệt. Đó không phải là sự tu tập đúng đắn ( patipadā), không phải con đường để tu tiến.
Chúng ta cần phải có nỗ lực từ-bỏ. Chúng ta phải suy xét đến khi chúng ta
nhìn thấy những tác động nguy hại của những hành vi đó. Nhìn thấy nguy hại của
việc đi ra đường nhậu nhẹt, ăn uống, đàn đúm, để tâm chạy theo những thứ hấp
dẫn bên ngoài. Suy xét và nhìn thấy những nguy hại nằm bên trong những hành
vi không lành mà bạn đang làm, suy xét và suy xét cho đến khi ta nhìn thấy chúng thật rõ ràng. Việc này sẽ tạo sức-kéo để ta bước lùi lại và thay đổi những
lối sinh hoạt hàng ngày. Rồi ta sẽ tìm thấy sự bình an thực sự. Để trải nghiệm sự
bình an thực sự trong tâm, quý vị phải nhìn thấy rõ rệt những bất lợi và nguy hại
của những lối sống không lành đó. Đây mới là cách tu sửa đúng đắn. Nếu quý vị
đến đây tu thiền minh sát trong im lặng, không liên hệ với ai được bảy ngày, nhưng sau khi tu xong quay về nhà, quý vị xổ đi gặp bạn bè, tán gẫu, nói chuyện
đủ thứ, ăn uống, tiệc tùng đủ thứ... trong suốt bảy tháng, vậy làm sao quý vị có
thể được sự an lạc đích thực, làm sao giữ lại được chút dư hương của bảy ngày
thiền tập tốt lành đó? (Giống như đi tắm được một ngày rồi bảy ngày sau không
tắm, thử hỏi làm sao mình sạch sẽ được?).
Tôi thực sự khích lệ các Phật tử tại gia đang thiền tập sự tỉnh-giác và trí-tuệ,
quý vị hãy ghi nhớ điều tôi vừa nói. Hãy tu tập một cách đều đặn. Hãy nhìn thấy
rằng, tu tập không thiệt lòng và không điều đặn thì chẳng mang lại lợi lạc gì, hãy
hết lòng duy trì sự tu tập một cách đều đặn và liên tục. Chỉ cần như vậy là đủ
nhiều. Đó mới tạo ra khả năng thực tế để quý vị có thể trừ bỏ những ô nhiễm https://thuviensach.vn
( kilesa) trong tâm. Chứ tu cái kiểu ngồi im lặng và tu thân trong bảy ngày, rồi sau đó về thỏa sức ăn nói, ăn uống, tụ tập, nhậu nhẹt, xô bồ...không một chút chánh
niệm—thì đi mấy ngày tu đó chỉ là vô ích mà thôi. Tu hoài như vậy rốt cuộc cũng
chẳng được gì. Giống như đi làm mỗi ngày được hai chục đồng nhưng chiều về
đi xài hết ba chục đồng, vậy đâu để dành được gì? Tất cả bay mất. Cũng như
thiền tập một tuần rồi về cũng mất hết.
Đây là cách tôi nhắc nhở quý vị cố ghi nhớ để tu tập, quý vị nào nghe thấy
không vui thì bỏ quá cho tôi. Cũng cần thiết phải nhắc nhở quý vị như vậy để
những cái mặt tốt của việc đến đây tu tập không trở thành những mặt xấu sau khi
trở lại đời thường; để những điều đó được quý vị nhìn thấy rõ ràng, và nếu quý vị
nào nhìn thấy cách mình đang sai thì tìm cách bỏ đi. Quý vị có thể nói mình đến
đây tu để học cách tránh bỏ những việc bất thiện sau này. Làm sai thì ra sao? Làm
điều sai trái thì dẫn đến động tâm và khổ sở, lúc đó không có sự tốt lành trong
tâm. Làm như vậy là không tốt cho tâm. Lý là như vậy. Nếu cứ đến đây tu tập
một tuần, về nhà lại ra đường nói đủ thứ, làm đủ thứ việc thỏa thích... thì đâu có
giá trị gì, việc tu tập một tuần ở đây cũng đâu còn giá trị gì. Tu kiểu đó thì chẳng
đi đến đâu. Nhiều chỗ dạy thiền không nắm rõ chỗ này, hoặc họ không tiên liệu
trước vấn đề này. Thực vậy, nếu tu thiệt thì quý vị cần phải tu tập và giữ mình
liên tục bình lặng và có giới hạnh trong mỗi ngày.
Khi tu thiền quý vị cần luôn hướng sự chú tâm vào việc thực tập. Giống như
trồng một cái cây. Nếu bạn trồng cái cây một chỗ, sau ba ngày bứng lên đem trồng chỗ khác, rồi ba ngày nữa lại bứng lên đem trồng chỗ khác, nó sẽ chết ngay
chứ lấy đâu chờ ra hoa kết quả. Tu tập bất thường kiểu đó không mang lại kết quả
gì. Điều này mình phải tự biết mình, chỉ mình biết rõ nhất mình đang tu tập ra
sao. Hãy suy nghĩ về chỗ này. Không tin về nhà làm thử. Chiết một nhánh cây
trồng thử, vài ngày sau nhổ đem trồng chỗ khác, cây sẽ chết vì nó không được
sống liên tục ở một chỗ. Giống như đến đây thiền tập bảy ngày, về nhà xả láng
thỏa thích bảy tháng, làm cho tâm dính đầy những thứ ô nhiễm, rồi năm sau lại
đến đây tu tập, rồi lại về xả láng thỏa thích với đời thường... Cũng giống như cây
kia, việc thiền tập như vậy cũng bị chết, lấy đâu có kết quả gì. Cây không lớn nỗi,
việc thiền tập cũng không tiến nỗi. Tôi nói rằng nếu tu kiểu đó thì sẽ không kết
quả gì.
https://thuviensach.vn
Thực ra, tôi không muốn nói kiểu như vầy. Bởi tôi thấy xót cho công sức
của quý vị bỏ ra đến đây tu tập nên mới nói thẳng ra như vậy. Nếu có ai trong quý
vị đang tu sai theo kiểu đó thì tôi có bổn phận nhắc nhở như vậy, tôi nói vì lòng
bi mẫn dành cho quý vị. Nhiều người khó chịu cho rằng tôi hay quở trách. Thực
ra tôi không quở trách để được gì, tôi chỉ muốn chỉ ra chỗ lợi chỗ hại cho quý vị
biết. Nhiều người nghĩ: 'Sư Ông muốn đuổi chúng ta', nhưng không phải vậy. Lâu
lâu tôi mới được nói chuyện lâu với quý vị một lần, và lâu lâu tôi mới nhắc nhở
một lần—nếu lần nào tôi cũng trách hay nhắc nhở chắc quý vị sẽ bực mình!
Nhưng sự thật đâu phải là quý vị bực tức, mà chính những ô nhiễm ( kilesa) trong
tâm quý vị đang bực tức – chúng bực tôi đã nhắc nhở quý vị. Thôi bữa nay tôi nói
đến đây thôi.
https://thuviensach.vn
82
Vài Câu Hỏi & Trả Lời
Câu hỏi:178
Có những giai đoạn khi tâm của chúng ta vẫn còn ô nhiễm hay tăm tối,
nhưng chúng ta vẫn ý thức được về chính mình; chẳng hạn như khi những dạng
tham, sân, hay si khởi lên. Mặc dù chúng ta biết những dạng đó là đáng bị loại
bỏ, nhưng chúng ta không có khả năng ngăn phòng chúng khởi sinh. Có thể nói
như vầy không: ngay cả khi chúng ta ý thức biết rõ về chúng, nhưng điều đó vẫn
tạo cơ sở để gia tăng những dính chấp và ràng buộc, và có thể đẩy lùi chúng ta trở
lại từ chỗ bắt đầu?
Trả lời:
Đúng vậy! Người tu cần biết rõ chúng ngay chỗ đó, đó là cách tu tu tập.
Câu hỏi:
Ý con là trong cùng một lúc chúng ta vừa ý thức (tỉnh giác) về chúng ngay
khi bị chúng tấn công, nhưng ta thiếu khả năng chống lại chúng, chúng cứ bùng
lên.
Trả lời:
Vào lúc này thì đã quá khả năng của người tu. Ngay chỗ đó, người tu phải
điều chỉnh lại chính mình và tiếp tục quán niệm. Đừng đầu hàng chúng ngay tại
đó. Khi người tu thấy chúng khởi sinh như vậy, người tu thường có xu hướng thất
vọng hay tiếc bỏ, nhưng có thể nói rằng chúng là không chắc chắn, và luôn biến
đổi. Điều xảy ra là người tu nhìn thấy những dạng (tham, sân, si) đó là sai, nhưng
người tu vẫn chưa sẵn sàng hoặc chưa có khả năng để xử lý chúng.
Trông có vẻ như chúng là những thực thể độc lập, những hơi hướng tàn dư
của nghiệp vẫn còn đang tạo tác và tác động trạng thái tâm. Người tu không mong muốn tâm mình bị như vậy, nhưng tâm vẫn còn bị (tạo tác) và điều đó cho
thấy rằng sự hiểu biết (tri kiến) và khả năng ý thức (tỉnh giác) của người tu vẫn
còn chưa đủ hoặc chưa đủ nhanh để bắt kịp mọi sự diễn ra. Người tu cần phải tập
https://thuviensach.vn
luyện và phát triển khả năng chánh niệm càng nhiều càng tốt để đạt đến một sự
tỉnh giác lớn mạnh hơn và xuyên thấu hơn. Dù cho tâm có còn bị dính dơ hay ô
nhiễm cách nào đó, khi có gì khởi sinh người tu phải quán niệm về sự vô thường
và sự không chắc chắn của nó. Bằng cách duy trì sự quán niệm ngay khoảng khắc
mọi sự khởi sinh, thì sau đó một chốc người tu sẽ thấy được cái bản chất vô thường cố hữu bên trong tất cả mọi đối tượng giác quan và mọi trạng thái của
tâm. Bởi nhờ người tu đã nhìn thấy chúng đúng thực là vậy, cho nên người tu không còn coi trọng chúng, và nhờ đó sự dính mắc và ràng buộc theo chúng [vốn
là sự ô nhiễm trong tâm] sẽ dần dần biến giảm. Khi có khổ khởi sinh, người tu sẽ
khả năng xử lý nó đến cuối cùng và điều chỉnh lại mình, chứ không nên đầu hàng
hay gác bỏ việc đó qua một bên. Người tu phải duy trì một sự liên tục nỗ lực và
cố tập luyện cho được một sự tỉnh- giác đủ nhanh bén để theo kịp những trạng
thái thay đổi liên tục của tâm. Ngay câu hỏi này có thể nói rằng: đến lúc này sự tu
tập phát triển con đường Đạo của người tu vẫn còn thiếu năng lượng để vượt qua
những ô nhiễm của tâm. Khi nào khổ khởi sinh, tâm liền bị che mờ, nhưng người
tu phải duy trì phát triển sự-biết và sự-hiểu về cái tâm đang bị che mờ đó; đó là
chỗ người tu cần phải suy xét quán chiếu.
Người tu cần phải nắm vững chỗ này và liên tục quán niệm rằng sự khổ và
sự bất toại nguyện chỉ là những điều không chắc chắn. Cuối cùng rồi chúng cũng
chỉ đích thực là vô thường, khổ, và vô ngã. Tập trung vào ba đặc tính này, hễ khi
nào những trạng thái khổ khởi sinh trở lại, người tu biết rõ chúng ngay, nhờ đã
trải nghiệm và hiểu biết rõ về chúng trước đó.
Dần dà, từng chút từng bước, sự tu tập của một người sẽ đạt đến cái đà, và
mỗi thời gian trôi qua, bất cứ những đối tượng giác quan và trạng thái tâm nào
khởi sinh đều sẽ bị mất giá trị theo cách như vậy. (Người tu bắt kịp mọi sự, nhìn
thấy chúng và buông bỏ; không còn coi chúng là thứ gì quan trọng hay giá trị
nữa). Tâm của người tu sẽ hiểu biết chúng đích thực là gì, và do vậy buông bỏ
chúng. Sau khi đã đạt đến trình độ mà người tu có thể hiểu biết mọi sự và buông
bỏ chúng dễ dàng, ta có thể nói rằng con đường đạo đã chín chắn từ bên trong, và
người tu sẽ có khả năng xử lý thuận lợi những ô nhiễm trong tâm. Kể từ lúc đó
chỉ còn lại sự khởi sinh và biến diệt ngay tại chỗ này, giống như những cơn sóng
vỗ lên bờ rồi biến mất. Khi sóng biển khởi sinh và vỗ lên bờ, nó tan rã và biến
mất; con sóng mới lại khởi lên xô vào bờ và tan rã biến mất – sóng chỉ là vậy, nó
https://thuviensach.vn
xô đến đường bờ và tan biến, nó đâu vượt qua khỏi bờ biển. Tương tự như vậy, chẳng có gì còn có thể vượt qua những giới hạn đã được thiết lập bởi sự tỉnh giác
của người tu lúc này.
Đó là chỗ nơi người tu sẽ gặp và đi đến hiểu biết cái lẽ vô thường, khổ, và
vô ngã. Đó là chỗ mọi thứ biến mất – ba đặc tính vô thường, khổ, và vô ngã giống như bờ biển, và tất cả mọi đối tượng giác quan và trạng thái tâm thì giống
như những con sóng vậy. Sướng là không chắc chắn, nó đã khởi sinh quá nhiều
trước giờ. Khổ là không chắc chắn, nó đã khởi sinh quá nhiều trước giờ; chúng
chỉ là vậy. Trong tâm người tu người tu biết rõ chúng chỉ là như vậy, cùng lắm
chúng chỉ là ''vậy thôi''. Tâm hiểu và nó sẽ trải nghiệm những tình trạng đó theo
cách như vậy, và nhờ đó mọi thứ dần dần mất đi giá trị của chúng; tâm không còn
coi trọng chúng là ‘gì’ nữa, tâm biết rõ chúng chỉ là thứ sinh-diệt, là thứ có rồi
mất mà thôi. Đây là đang nói về những tính chất của cái tâm trong giai đoạn này,
cách của cái tâm trong giai đoạn này; những đặc tính này của tâm trong giai đoạn
này của mọi người tu là tương tự như nhau, ngay cả Phật và các vị thánh đệ tử
cũng vậy.
Nếu sự tu tập con đường Đạo đã chính chắn, thì nó sẽ tự động diễn tiến như
vậy, và nó không còn tùy thuộc tùy duyên theo bất cứ thứ gì từ bên ngoài. Khi có
ô nhiễm nào khởi sinh, người tu lập tức tỉnh giác về nó và do vậy có thể xử lý nó
ngay. Tuy nhiên, như chỗ câu hỏi ở đây, giai đoạn khi sự tu tập của người tu chưa
đủ chín chắn hoặc chưa đủ nhanh nhạy để vượt qua những ô nhiễm là giai đoạn
người tu nào cũng phải trải qua – đó là đoạn đường không thể tránh được. Nhưng
ngay chỗ đó người tu cần phải dùng sự suy xét quán chiếu một cách khôn khéo.
Đừng có đi suy xét điều tra ở chỗ nào khác hoặc cố giải quyết vấn đề ở chỗ khác.
Điều trị ngay chỗ đó. Áp dụng trị liệu vào ngay chỗ mọi sự khởi sinh và biến qua.
Sướng khởi sinh và biến qua, đúng không? Khổ khởi sinh và biến qua, đúng
không? Người tu sẽ tiếp tục có khả năng nhìn thấy cái tiến trình sinh-diệt, và nhìn
thấy thứ tốt và thứ xấu trong tâm này. Đây là những hiện tượng xảy ra và chúng
là một phần của tự nhiên. Đừng dính theo chúng, đừng tạo tác điều gì vì chúng.
Nếu người tu có được loại tỉnh-giác như vậy thì dù có đụng chạm thứ này thứ nọ
cũng chẳng gây ra tiếng ồn nào trong tâm. Nói cách khác, người tu sẽ thấy rõ sự
sinh-diệt của mọi hiện tượng theo đường lối tự nhiên và bình thường của chúng.
https://thuviensach.vn
Người tu chỉ còn nhìn thấy mọi thứ khởi lên rồi biến mất. Người tu sẽ nhìn thấy tiến trình sinh-diệt dưới ánh sáng của lẽ vô thường, khổ, và vô ngã.
Bản chất tự nhiên của Giáo Pháp là như vậy. Khi người tu có thể nhìn thấy
mọi thứ '' chỉ là vậy thôi'' (chỉ là thứ sinh và diệt thôi), thì họ sẽ giữ tâm mình
'' bình thản như thường vậy thôi''. Sẽ không còn dính chấp hay nắm giữ bất cứ sự
gì – ngay khi người tu tỉnh giác về một sự dính chấp nào đó, nó tự biến mất ngay.
Chỉ còn có sự sinh và diệt, và điều đó thật sự bình an. Điều đó bình an không
phải là do không nghe thấy thứ gì; vẫn có sự nghe thấy, nhưng người tu hiểu được bản chất của nó và không còn dính chấp hay nắm giữ bất cứ điều gì. Đây
chính là ý nghĩa của sự bình an – tâm vẫn còn trải nghiệm những đối tượng giác
quan, nhưng nó không còn chạy theo, không còn dính mắc theo chúng. Có một sự
phân cách tách biệt giữa những đối tượng giác quan và những ô nhiễm. Thường
thì, khi tâm tiếp xúc với một đối tượng giác quan, có phản ứng thích thì làm khởi
sinh sự ô nhiễm; nhưng nếu người tu hiểu biết rõ cái tiến trình khởi sinh-diệt (sự
khởi lên và biến mất của sự thích đó), thì đâu còn gì thực sự phát sinh từ trải nghiệm đó – nó sẽ chấm dứt ngay tại đó. (Có sinh thì có diệt ngay đó).
Câu hỏi:
Người tu có cần tu tập để chứng đắc trạng thái định ( samādhi) trước khi có
thể quán niệm về Giáo Pháp?
Trả lời:
Ở đây, tùy theo mỗi cách nhìn, người ta có thể nói như vậy là đúng; nhưng
nếu nói từ thực tế tu tập, thì phần trí tuệ ( paññā) phải đi trước. Nhưng trước giờ
theo khuôn khổ truyền thừa kinh điển thì trật tự là Giới, Định, rồi mới đến Tuệ
( sīla, samādhi, và paññā). Nếu ai thực sự tu tập từ ban đầu thì trí tuệ (paññā) phải đi trước. Nếu có trí tuệ ngay từ lúc đầu thì có nghĩa là người tu biết được điều đúng và điều sai; và người tu biết được tâm tĩnh lặng là gì và tâm bị động
vọng là gì. Nếu nói theo cơ sở kinh điển, ta có thể nói rằng việc tu tập giới hạnh
và tính tự trọng sẽ làm khởi sinh loại cảm giác xấu-hỗ và sợ-sệt khi làm bất cứ
điều gì sai trái bất thiện. Một khi một người đã thiết lập trong tâm sự sợ-sệt và
xấu-hỗ khi làm điều xấu ác và người ấy không còn dính vào điều xấu ác nữa, thì
sự xấu ác không còn có mặt bên trong người ấy nữa. Khi không còn sự xấu ác
bên trong, điều này sẽ tạo các điều kiện khởi sinh sự tĩnh lặng bên trong tâm. Sự
tĩnh lặng đó tạo thành một nền tảng cho sự định tâm ( samādhi) khởi sinh và phát
https://thuviensach.vn
triển theo thời gian. Khi tâm được tĩnh lặng, thì sự-thấy và sự-biết khởi sinh từ
bên trong sự tĩnh lặng đó được gọi là trí tuệ minh sát ( vipassanā). Trí tuệ minh sát có nghĩa là trong từng khoảng khắc trôi qua luôn có một sự thấy biết theo đúng lẽ
sự thật, và bên trong trí tuệ minh sát này có chứa những phần tính chất khác nhau. Nếu chúng ta liệt kê ra giấy thì chúng sẽ gồm cả ba phần Giới, Định, và
Tuệ ( sīla, samādhi, paññā) trong đó. Khi nói về chúng, chúng ta có thể gom chúng lại và nói rằng cả ba phần pháp ( dhamma) này tạo thành một và không thể
tách rời nhau. Nếu chúng ta nói về chúng như ba loại tính chất khác nhau thì cũng
đúng, nếu nói đó là ba phần Giới, Định, và Tuệ ( sīla, samādhi, paññā). (Tùy theo cách tổng hợp hay phân tách ra mà thôi. Nếu tổng hợp, chúng chỉ là một, chỉ khác
nhau công đoạn trước sau. Nếu phân tách, chúng được gọi là ba phần hay ba
mảng như vậy).
Tuy nhiên, nếu người tu vẫn còn hành vi bất thiện thì hầu như người đó
không thể làm cho tâm tĩnh lặng. Bởi vậy, cách đúng đắn nhất là nhìn thấy chúng
(ba phần) cùng phát triển với nhau, và sẽ đúng đắn khi nói rằng đây là cách để
làm tâm tĩnh lặng. Khi ta nói về phần tu định ( samādhi), nó liên quan đến việc
giữ giới hạnh ( sīla)—đó là việc kiêng giữ những hành vi của thân, như lời nói và
hành động, để tránh làm tránh dính vào những điều bất thiện, hoặc tránh làm những điều dẫn đến bất an và khổ đau. Điều này tạo nên một nền tảng cho việc tu
tập định ( samādhi); và khi người tu đã có được nền tảng định thì đến lượt nó sẽ
tạo một nền tảng hỗ trợ cho việc khởi sinh trí tuệ ( paññā).
Khi dạy chính thức, người xưa nhấn mạnh tầm quan trọng của giới hạnh
( sīla). Như câu: Ādikalyāna, majjhekalyāna, pariyosānakalyāna: sự tu tập đẹp đẽ
từ phần đầu, đẹp đẽ ở phần giữa, và đẹp đẽ ở phần cuối. Như vậy đó. Bạn đã từng
tu tập thiền định chưa?
Câu hỏi:
Con vẫn còn đang học hỏi. Sau ngày con đến gặp thầy Tan Ajahn Tate ở
chùa Wat Keu-an, dì của con có đưa cho con một quyển sách dạy về các giáo lý
để con đọc. Sáng hôm sau đi làm con có giở ra đọc mấy đoạn bao gồm những vấn
đáp về những vấn đề khác nhau. Trong đó thầy có nói rằng, điều quan trọng nhất
là tâm theo dõi và quan sát tiến trình nhân quả diễn ra bên trong. Chỉ cần quan sát
và duy trì sự- biết về mọi sự đang khởi sinh. Chiều hôm sau con ngồi tập thiền và
trong khi đang ngồi, có những đặc tính xuất hiện làm con cảm thấy như thể thân
https://thuviensach.vn
của mình đã biến mất. Con không thể cảm giác các tay và chân, không còn một cảm nhận gì về thân cả. Con biết rằng thân vẫn còn ở đó, nhưng con không cảm
giác được nó. Chiều đó con có cơ hội gặp thầy Tan Ajahn Tate và con tả lại những chi tiết trải nghiệm đó. Thầy ấy nói rằng đó là những đặc tính tâm thể hiện
khi nó hợp nhất trong trạng thái định ( samādhi), và rằng con nên tiếp tục tu tập.
Nhưng con chỉ có trải nghiệm này một lần đó thôi; còn sau này con chỉ thấy rằng
con chỉ không thể cảm giác một số phần của thân, chẳng hạn như tay, còn những
phần khác con vẫn cảm giác được. Đôi khi trong lúc đang tập thiền con bắt đầu tự
hỏi: liệu chỉ ngồi và buông bỏ hết tất cả mọi thứ có phải là cách tu đúng đắn hay
không?; hay vẫn còn cách khác để tu tập?
Trả lời:
Không cần thiết phải đi xa hơn hay làm thêm điều gì ở giai đoạn này. Đây là
điều thầy Tan Ajahn Tate đang nói tới; người tu không nên lặp lại hoặc làm thêm
thứ gì trên cái đã sẵn có. Khi một sự-biết có mặt, điều đó có nghĩa là tâm được
tĩnh lặng, và đó là trạng thái tĩnh lặng mà người tu cần phải quan sát. Dù người tu
cảm giác gì, dù cảm giác như có một thân, hay cảm giác có một cái ‘ta’, hay cảm
giác như không có thân hoặc không có cái ‘bản thân mình’ nào cả, điều đó không
quan trọng. Tất cả cần phải nên xuất hiện bên trong phạm vi quan sát của sự tỉnh-
giác của người tu. Những điều kiện nư vậy có nghĩa tâm được tĩnh lặng và đã hợp
nhất trong định ( samādhi).
Khi tâm đã hợp nhất trong một thời gian lâu, được vài lần, rồi sau đó sẽ có
sự thay đổi trong các điều kiện, và người ta thường nói rằng lúc đó người tu đã
rút lui. Trạng thái này được gọi là trạng thái định sâu ( appanā samādhi), và sau khi đã nhập vào trạng thái định sâu thì tâm sẽ rút lui. Thực ra, không chính xác
khi nói rằng tâm rút lui, nó không thực sự rút ra. Một cách nói khác là nó bật trở
ra, hoặc là nó thay đổi, nhưng hầu hết các sư thầy đều nói theo kiểu là ngay sau
khi tâm đã nhập vào trạng thái định sâu thì nó sẽ rút ra. Tuy nhiên đến giờ vẫn
còn nhiều người tranh cãi về cách dùng ngôn từ để diễn tả chỗ này. Chính điều
này gây nhiều khó hiểu và người tu thường hay thắc mắc: ''Làm sao nó có thể rút
lui? Cái sự ‘rút lui’ nghe thiệt khó hiểu!''. Điều đó có thể dẫn tới sự mù mờ hoặc
hiểu lầm, bởi do ngôn từ diễn tả mà thôi.
Điều mà người tu phải nên hiểu là cách thực tập, cách thực tập là quan sát
những điều kiện (tình trạng) diễn ra bằng sự chánh niệm và sự hiểu biết rõ ràng
https://thuviensach.vn
( sati- sampajañña). Theo tính chất của vô thường, tâm sẽ chuyển hướng và rút lui về mức (trạng thái) cận định ( upacāra samādhi). Nếu tâm rút lui đến mức cận định thì người tu có thể đạt đến sự-biết và sự-hiểu, bởi ở trong mức (trạng thái)
định sâu hơn thì không có (không còn) sự-biết và sự-hiểu. Nếu có sự-biết và sự-
hiểu tại thời điểm này thì nó giống như sự-nghĩ, tức tâm hành ( sankhārā).
Nó sẽ giống như cảnh hai người đang đối thoại và thảo luận về Giáo Pháp
với nhau. Người tu nào hiểu được chỗ này có lẽ thấy thất vọng rằng tâm không
thực sự tĩnh lặng, nhưng thực đúng thì sự đối thoại đó đang diễn ra bên trong phạm vi của sự tĩnh lặng và giới hạnh đã được tu tập trước đó. Có những đặc tính
của tâm, ngay sau khi nó rút lui về trạng thái cận định ( upacāra) – nó sẽ có khả
năng biết và hiểu nhiều điều khác nhau. Tâm sẽ ở trong trạng thái này trong một
khoảng thời gian và sau đó nó lại chuyển hướng trở lại vào bên trong. Nói cách
khác, tâm sẽ tiến nhập lại vào trạng thái định sâu giống như nó đã từng nhập vào
trước đó; hoặc thậm chí sau mỗi lần rút ra và nhập vào trạng thái định như vậy,
tâm có thể đạt đến những mức định lực tinh khiết hơn và tĩnh lặng hơn nhiều so
với trước đó. Nếu tâm đã đạt đến một mức độ định như vậy, người tu chỉ cần ghi
nhận sự thật đó và liên tục quán sát cho đến lúc tâm lại rút lui ra. Ngay sau mỗi
lần tâm rút lui, người tu có khả năng phát triển sự-hiểu và sự-biết khi có những
vấn đề khác nhau khởi sinh. Đây là chỗ người tu phải điều tra và xem xét mọi sự
và mọi vấn đề khác nhau tác động đến tâm để hiểu được và thâm nhập được
những vấn đề đó. Một khi đã làm xong với những vấn đề đó, tâm sẽ lại từ từ tiến
lại vào bên trong và đạt đến những mức độ định sâu hơn nữa. Tâm sẽ ở trong trạng thái đó và chín muồi, tự do hoàn toàn khỏi mọi việc và tất cả mọi tác động
bên ngoài. Lúc này chỉ còn lại một sự-biết nhất-điểm, và điều này sẽ sẵn sàng làm mạnh mẽ thêm sự chánh-niệm của người tu... cho đến một lúc nào đó tâm lại
nổi lên (rút ra lại). Những tình trạng tiến vào và rút ra sẽ xuất hiện trong tâm người tu trong khi đang thiền tập, nhưng đây là điều rất khó nói. Điều này không
hề có hại hay gây hại gì cho sự thiền tập của người tu. Sau một lúc tâm sẽ rút ra
và sự đối thoại bên trong bắt đầu xảy ra dưới cái dạng tâm hành ( sankhārā) tác
động cái tâm. Nếu người tu không biết rằng đây là hoạt động của tâm hành
( sankhārā), thì người ấy có thể nghĩ rằng đó là trí tuệ ( paññā), có thể cho rằng đó là trí tuệ ( paññā) đang khởi sinh. Người tu phải nhìn ra hoạt động này chỉ là các điều kiện tạo tác cái tâm, và điều quan trọng nhất là nhìn ra được nó (hoạt động
đó) chỉ là vô thường. Người tu tiếp tục làm chủ và không để cho tâm chạy theo
https://thuviensach.vn
hay tin vào những sự tạo tác và những câu chuyện của nó. Tất cả chúng chỉ là những tâm hành tạo tác ( sankhārā), nó không trở thành trí tuệ ( paññā) đâu.
Cách trí tuệ ( paññā) phát triển là khi người tu lắng nghe và hiểu biết cái tâm
trong khi tiến trình tạo tác và điều kiện đang diễn ra theo đủ hướng khác nhau; và
rồi người tu biết suy xét về sự bất ổn định và không chắc chắn của tiến trình tạo
tác đó. Sự nhận biết về tính vô thường của nó sẽ tạo nguyên nhân làm người tu có
thể buông bỏ tất cả mọi thứ mọi sự khởi sinh ngay tại đó. Một khi tâm đã buông
bỏ mọi thứ mọi sự ngay tại đó, tâm sẽ càng thêm tĩnh lặng và vững vàng hơn.
Người tu phải liên tục tiến vào và thoát ra khỏi trạng thái định sâu ( samādhi) như
vậy và trí tuệ ( paññā) sẽ khởi sinh ngay tại đó. Ngay tại đó người tu sẽ đạt được sự- biết và sự-hiểu.
Rồi khi người tu tiếp tục thiền tập, nhiều loại vấn đề và khó khăn đều có xu
hướng khởi sinh trong tâm; nhưng dù thế giới có những vấn đề khó khăn nào, hoặc thậm chí vũ trụ có dịch chuyển, người tu vẫn có khả năng xử lý mọi vấn đề
khó khăn đó. Trí tuệ của người tu sẽ theo sát những vấn đề đó và nó sẽ tự tìm ra
những câu trả lời cho từng nghi vấn và nghi ngờ. Mỗi khi người tu thiền tập, mỗi
ý nghĩ khởi lên, mỗi điều gì xảy ra, thì mọi thứ đó đều tạo nhân cho trí tuệ
(paññā) khởi sinh. Đây là tiến trình tự nó diễn ra chứ không phải do tác động từ
bên ngoài. Trí tuệ ( paññā) sẽ khởi sinh như vậy, nhưng khi nó khởi sinh người tu phải thận trọng đừng để bị ngu mờ và coi nó như tâm hành tạo tác ( sankhārā). Đó
là trí tuệ, không phải sự tạo tác. Khi người tu quán chiếu về mọi thứ và nhìn thấy
chúng là vô thường và không chắc chắn, thì người tu không dính theo chúng theo
bất cứ cách gì. Nếu người tu cứ liên tục phát triển trạng thái này, lúc đó trí tuệ
paññā có mặt trong tâm, thì điều đó sẽ thay thế cái lối nghĩ và lối phản ứng thông thường của người tu; và tâm sẽ trở nên đầy hơn và sáng tỏ hơn ngay giữa trung
tâm của mọi sự diễn ra. Khi điều này xảy ra – người tu biết rõ và hiểu rõ tất cả
mọi thứ mọi sự đúng như chúng thực là – tâm người tu sẽ có khả năng thiền tiến
một cách đúng đắn và không còn ngu mờ gì nữa. Đó là cách mọi sự nên diễn tiến.
https://thuviensach.vn
Quyển 7
SỰ RÕ SÁNG CỦA TRÍ TUỆ
https://thuviensach.vn
83
Sự Rõ Sáng Của Trí Tuệ
179Thiền tập niệm chữ '' Buddho'', '' Buddho'' [Đức Phật]180 cho đến khi nó thâm nhập vào trong giữa tâm thức ( citta) của người thiền. Chữ '' Buddho'' thể hiện sự
tỉnh-giác và trí-tuệ của Đức Phật. Về mặt thực hành, chúng ta phải dựa vào chữ
này nhiều hơn bất kỳ thứ gì!. Sự tỉnh giác mà chữ này mang lại sẽ dẫn dắt quý vị
đi đến hiểu biết sự thật của cái tâm của chính mình. Nó là nơi nương tựa đích thực, điều đó có nghĩa cả sự chánh niệm và trí tuệ minh sát đều có mặt.
Những con thú rừng cũng có loại tỉnh giác. Chúng cũng có sự chú tâm khi
đang rình con mồi và chuẩn bị bắt mồi. Ngay cả những con vật ăn thịt cũng cần
có sự chú tâm vững chắc để nắm giữ con mồi đang cố vùng vẫy trốn chạy khỏi
cái chết. Đó là một loại chú tâm. Vì lẽ chỗ này, quý vị cần biết phân biệt các loại
chú tâm chánh niệm khác nhau. Đức Phật đã dạy cách thiền tập niệm chữ
'' Buddho'' như là một cách áp dụng cho tâm. Khi người thiền có ý thức áp dụng
(gắn, kết) tâm vào một đối tượng, tâm sẽ tỉnh thức. Sự tỉnh giác đánh thức nó.
Khi sự biết (sự tỉnh thức) này đã khởi sinh từ việc thiền tập, quý vị có thể nhìn
thấy tâm một cách rõ ràng. Nếu tâm không có ý thức tỉnh giác về chữ '' Buddho''
[Đức Phật], thì dù cho người đó có được sự chú tâm của một người bình thường
đi nữa, tâm vẫn cứ như không tỉnh thức và không có trí tuệ quán xét. Điều đó
không dẫn dắt quý vị đến điều gì ích lợi cả.
Sự chánh niệm (sati) phụ thuộc vào sự có mặt của niệm '' Buddho'' – đó là sự
biết. Đó phải là một sự biết rõ ràng, đó là sự rõ-biết, dẫn giúp tâm càng trở nên
sáng tỏ hơn và chiếu sáng hơn. Sự rõ biết có tác động làm sáng cái tâm; tác động
đó cũng như sự thắp lên một ánh đèn trong căn phòng tối. Khi căn phòng còn tối
thui thì mọi thứ mọi vật bên trong đều không nhìn thấy được, không thể nhìn rõ,
và không thể phân biệt được, bởi bóng tối và sự thiếu ánh sáng đã che mờ sự nhìn
thấy. Nhưng nếu bạn từ từ tăng độ sáng của bóng đèn bên trong phòng, ánh sáng
sẽ xuyên suốt khắp căn phòng, cho phép bạn từ từ nhìn thấy rõ hơn và rõ hơn, do
đó cho phép bạn từ từ biết rõ hơn và rõ hơn mọi thứ và mọi chi tiết ở trong phòng.
https://thuviensach.vn
Quý vị có thể so sánh việc huấn luyện cái tâm giống như việc dạy dỗ một
đứa trẻ. Ta không thể nào thúc ép một đứa trẻ chưa biết nói phải tiếp thu trí thức
một cách nhanh chóng khác thường, vượt trên cái khả năng bình thường của nó.
Bạn đâu có thể bắt đứa trẻ phải học nói một đống câu chữ trong một ngày, bởi lúc
đó sự chú-tâm của nó vẫn còn quá ít ỏi, dù bạn có nói có giảng bao nhiêu thì sự
chú-tâm của nó vẫn chỉ bấy nhiêu đó, cho nên nó đâu tiếp thu được nhiều hơn.
Tâm của chúng ta cũng vậy. Đôi lúc cần phải khen ngợi khuyến khích,
nhưng đôi lúc phải nên cứng rắn răn đe. Tâm giống như một đứa trẻ: nếu chúng
ta cứ la mắng nạt nộ nó, đứa trẻ sẽ không tiến bộ hay khôn lớn đúng theo ý ta
đâu, ngay cả khi nó muốn làm theo ý ta. Nếu chúng ta thúc ép nó nhiều quá, điều
đó sẽ phản tác dụng, bởi nó còn thiếu sự hiểu biết và kinh nghiệm, cho nên nó sẽ
tự nhiên đi lệch khỏi con đường đúng đắn mà bạn đang uốn ép nó. Nếu quý vị tu
kiểu thúc ép khép khuôn cái tâm như vậy, thì quý vị đang đi sai đường sai đạo, đó
không phải là cách tu đúng đắn ( sammā patipadā), không phải là cách tu dẫn đến sự hiểu biết giác ngộ. Cách tu tập ( patipadā) là gì? Đó là chỉ về cách huấn luyện và hướng dẫn ba thứ: thân, lời nói và tâm. Ở đây tôi chỉ đang nói riêng về việc
huấn luyện cái tâm.
Đức Phật đã dạy rằng việc huấn luyện cái tâm gắn liền việc hiểu-biết cách
dạy chính mình và cách đi ngược lại những tham muốn của mình. Quý vị phải
dùng những phương tiện thiện khéo khác nhau để chỉ dạy cái tâm, bởi nó luôn
dính theo những trạng thái buồn vui, sướng khổ, này nọ. Đó là bản chất của một
cái tâm chưa giác ngộ-- nó giống như đứa con nít. Cha mẹ phải dạy nó nói, bởi
cha mẹ biết nói và biết nhiều hơn nó. Cha mẹ luôn ở vị trí nhìn thấy chỗ thiếu sót
ngu dốt trong sự hiểu biết của đứa bé, bởi cha mẹ biết nhiều hơn nó. Việc huấn
luyện cái tâm là như vầy. Khi bạn có sự tỉnh-giác về chữ '' Buddho'' thì tâm sẽ
khôn khéo hơn và có được một mức độ biết tinh tế hơn bình thường. Sự tỉnh giác
này cho phép bạn nhìn thấy những tình trạng của tâm và nhìn thấy luôn chính cái
tâm; bạn có thể nhìn thấy trạng thái của tâm ngay giữa tất cả mọi hiện tượng đang
diễn ra. Nếu làm được như vậy (có sự tỉnh giác), thì theo một cách tự nhiên bạn
sẽ có khả năng dùng những kỹ năng thiện khéo để huấn luyện cái tâm. Dù bạn có
bị dính vào nghi ngờ hay một loại ô nhiễm khác trong tâm, bạn có thể nhìn nó chỉ
như một hiện tượng của tâm đang khởi sinh trong tâm, và nó cần phải được điều
tra và đối trị ngay trong tâm.
https://thuviensach.vn
Sự tỉnh-giác chúng ta gọi là '' Buddho'' [Phật] cũng giống như cha mẹ của đứa trẻ. Cha mẹ là thầy của đứa bé, chỉ dạy đứa bé. Do vậy mỗi lần cha mẹ cho
đứa bé chạy nhảy lung tung thì tự nhiên cha mẹ phải để mắt chú tâm đến nó, phải
tỉnh giác canh chừng nó đang làm gì, nó chạy, nó đi, nó bò ra sao.
Nhiều lúc, bạn quá khôn lanh và có quá nhiều ý tưởng tốt. Đến khi dạy trẻ
con, có thể bạn suy nghĩ rất nhiều thứ nhiều cách sao cho tốt nhất cho đứa trẻ;
nhưng bạn càng dùng nhiều thứ nhiều cách thì đứa trẻ càng đi lệch khỏi mục tiêu
mà bạn muốn nó đạt đến đó. Bạn càng cố chỉ dạy, nó càng đi lệch xa, đến một lúc
nó hoàn toàn đi trệch đường, và coi như bạn không thể nào dạy nó lớn khôn theo
một cách đúng đắn được nữa.
Trong việc huấn luyện cái tâm, điều quan trọng là phải vượt qua những nghi
ngờ. Sự hoài nghi và sự không chắc chắn là những chướng ngại mạnh bạo nhất
mà chúng ta phải đối diện xử lý. Cần phải điều tra suy xét kỹ về ba cái gông cùm
trói buộc. Ba đó là (i) quan điểm về cái ta hay thân kiến ( sakkāya-ditthi), (ii) sự
tin tưởng mù quáng hay sự mê tín vào các nghi lễ, tục lệ, nghi thức cúng bái ( sīlabbata-parāmāsa), và (iii) sự nghi ngờ ( vicikicchā). Điều tra suy xét về ba gông cùm này là cách những bậc thánh nhân ( ariya- puggala) thoát khỏi những ràng buộc dính mắc. Nhưng bước đầu quý vị chỉ có sự hiểu biết từ kinh sách –
quý vị còn thiếu trí tuệ minh sát để nhìn thấy bản chất bên trong của mọi thứ
đúng như chúng thực là. Điều tra suy xét về gông cùm thân-kiến là cách vượt qua
sự ngu si nhận lầm thân này là một cái ‘ta’. Điều này bao gồm sự chấp thủ thân
mình như một cái ‘ta’, hoặc chấp thân của người khác là cái ‘ta’ cố định của họ.
Sự coi thân là cái ‘ta’, đó là thân-kiến ( sakkāya-ditthi), là một sự dính chấp thủ
sai lầm. Quý vị cần phải điều tra rõ về cách nhìn tà kiến này, điều tra cho đến khi
quý vị đạt đến một sự hiểu biết mới và có thể nhìn rõ sự thật rằng: ‘sự dính chấp
vào thân này là một sự ô nhiễm nặng trong tâm’, và nó cản trở cái tâm con người
đạt đến những trí tuệ để nhìn sâu vào sự thật Giáo Pháp.
Vì lý do này nên các sư thọ giới ở chùa thường hướng dẫn cho những sa-di
hoặc những người khác về cách suy xét điều tra về năm đối tượng thiền: tóc, lông, móng, răng và da ( kesā, lomā, nakhā, dantā, taco). Họ phải thực tập việc
suy xét đó trước khi họ có thể được thọ giới thành Tỳ kheo. Đó là quán xét và
điều tra về bản chất của những bộ phận của thân, sau khi điều tra suy xét, chúng
ta thể hiểu biết rõ về cái quan điểm ‘chấp thân’ của mình là sai lầm như thế nào.
https://thuviensach.vn
Chính năm bộ phận này của thân dễ thấy nhất, là năm bộ phận trực tiếp tạo nên cái quan điểm chấp thân là cái ‘ta’ như vậy. Việc quán sát năm bộ phận đó của
thân giúp ta xem xét trực tiếp lại cái quan niệm của ta về thân. Rất nhiều thế hệ
thiện nam tín nữ đã nhận được sự hướng dẫn của các sư thầy trước khi họ được
thọ giới vào Tăng đoàn và Ni đoàn. Nhờ sự hướng dẫn tu tập ban đầu đó, họ đã
thực sự có thể chuyển hóa vượt qua cái quan niệm ‘chấp thân’ của mình. Nhưng
bây giờ là lúc mới bắt đầu đối với quý vị ở đây; lúc này quý vị vẫn còn ít nhiều
ngu mờ, vẫn chưa có trí tuệ, và do vậy vẫn chưa có khả năng xuyên phá cái quan
niệm sai lầm đó về thân, và do vậy vẫn chưa thấy được sự thật đường lối sinh-
hoại-diệt diễn ra của tất cả mọi thứ trên thế gian. Quý vị chưa nhìn thấy sự thật
bởi quý vị vẫn còn sự dính chấp dai chắc và cứng đầu đó. Chính cái sự dính chấp
đó mới vun đắp sự ngu mờ [vô minh] của mình.
Phật đã dạy phải vượt qua sự ngu mờ [vô minh]. Cách để vượt qua đó là
nhìn thấy rõ ràng sự thật về thân này đúng như nó thực là. Với trí tuệ nhìn xuyên suốt, ta phải nhìn thấy bản chất đích thực của cả thân mình và thân người khác,
về bản chất thân nào cũng như nhau. Không có sự khác nhau lớn giữa thân của
những người khác nhau. Thân chỉ là thân; nó không phải là một ‘con người’, một
cái ‘ta’, nó cũng không phải là cái ‘của ta’ hay ‘của ai’ nào cả. Sự quán sát (minh
sát) nhìn rõ bên trong bản chất của thân thì được gọi là sự quán thân hay quán
niệm về thân ( kāyānupassanā). Một cái thân có mặt: ta dán nhãn và đặt tên cho
nó. Rồi ta lại dính chấp và ràng buộc vào nó, coi nó là thân ‘của ta’ hay thân ‘của
ai’ đó. Ta dính kẹt vào cái quan niệm sai lầm rằng thân là thường hằng, rằng nó là
thứ trong sạch và đẹp đẽ. Sự dính chấp này đã ăn sâu vào trong tâm trí của ta.
Đây là cách tâm dính chấp vào thân.
Còn chấp thân thì có nghĩa là ta vẫn còn dính vào nghi ngờ, và ta còn chưa
biết chắc về thân đích thực là gì. Sự quán sát [minh sát] chưa hoàn toàn xuyên
thấu bức màn vô minh, cho nên ta vẫn còn coi thân này là cái ‘ta’. Chừng nào sự
vô minh này vẫn còn, thì ta vẫn còn gọi thân này là cái ‘ta’ hay một bản ngã ( attā), và ta vẫn còn diễn dịch tất cả mọi trải nghiệm theo nền tảng có một cái
‘ta’, theo cái ý ‘vị ta, vị kỷ’; vẫn còn quan điểm nhất nhất cho rằng có một thực
thể cố định trường tồn được gọi là cái ‘ta’. (Những thân đâu phải là một thực thể
trường tồn!). Quý vị vẫn đang dính vào quan niệm cố hữu rằng thân chính là ‘ta’,
và quý vị vẫn đang không có cách nào rõ rệt để nhìn thấy xa và thực hơn cái ảo
https://thuviensach.vn
tưởng đó. Nhưng nếu ta hiểu biết rõ ràng đúng theo lẽ thực và đường lối tự nhiên của vạn vật, thì ta có thể nhìn thấy thân đích thực là gì. Thân này cùng lắm cũng
chỉ là thân, nó chỉ là như vậy, đâu phải là ‘ai’ hay là ‘ta’ nào. (Dù nó đẹp đẽ hay
đáng quý gì gì đi nữa thì thân cũng chỉ là thân, chỉ là một đống sắc uẩn mà thôi).
Với trí tuệ minh sát, ta có thể nhìn thấy thân chỉ là như vậy, và trí tuệ nhìn thấy
đó sẽ đối trị sự ngu mờ [vô minh] của chúng ta về thân. Trí tuệ nhìn thấy thân chỉ
là như vậy giúp dẫn tới phá bỏ sự chấp thủ ( upādāna) về thân, bằng cách từ từ
nhổ bỏ đến tận gốc và dẹp bỏ sự vô minh đó.
Hãy quán xét thân, thân chỉ là như vậy, cho đến khi ta hoàn toàn có thể tự
nhiên nghĩ rằng: ''Ồ, thân chỉ là cái thân. Cùng lắm nó cũng chỉ là thân thôi''. Một
khi cách quán chiếu này đã được thiết lập, thì ngay khi ta nói ‘thân cùng lắm chỉ
thân như vậy’, tâm sẽ lập tức buông bỏ. Đã có sự buông bỏ đối với thân. Đã có trí
tuệ nhìn thấy thân chỉ là cái thân. Bằng cách duy trì cái cảm nhận buông bỏ này
thông qua sự nhìn thấy liên tục thân chỉ là thân, thì tất cả mọi sự nghi ngờ và sự
không chắc chắn sẽ dần dần được phá bỏ. Khi ta điều tra về cái thân, càng lúc ta
càng thấy rõ rệt rằng đó chỉ là cái thân chứ không phải là một cái ‘ta’, một ‘con
người’, hay một ‘ai’ nào cả; điều đó càng tác động mạnh mẽ đến cái tâm; kết quả
là ta sẽ cùng lúc phá bỏ được sự nghi ngờ và sự không chắc chắn.
Giờ đến gông cùm thứ hai: đó là sự tin tưởng mù quáng hay sự mê tín vào
các nghi lễ, tục lệ, nghi thức cúng bái ( sīlabbata-parāmāsa). Đó là gông cùm thứ
hai cản trở người tu. Nó thể hiện trong tâm như một dạng mày mò và cảm giác
một cách mù quáng, thiếu sự minh bạch rõ ràng về mục đích tu tập thực sự. (Đã
gọi là tự thân tu tập mà lại tin vào sự mầu nhiệm của những lễ nghi, tập tục, cúng
bái mê tín, thì thật là mù mờ và mâu thuẫn). Chính do sự chấp thân cái ‘ta’ nên
mới có sự dính mắc mê tín này để đi tìm sự bảo hộ độ trì cho cái ‘ta’ đó. Nhưng
may mắn thay, cái sự dính chấp mê tín này cũng được phá bỏ cùng lúc với sự phá
bỏ gông cùm thân kiến nói trên.
Chúng ta có thể nói rằng ba cái gông cùm này [(i) nghi ngờ, (ii) sự sự tin
tưởng mù quáng hay sự mê tín vào các nghi lễ, tục lệ, nghi thức cúng bái, và (iii)
sự chấp thân là ‘ta’] đều gắn chặt với nhau chứ không phải riêng biệt, và thậm chí
chúng giống hệt nhau. Khi quý vị đã nhìn ra mối liên hệ của chúng một cách rõ
ràng, thì khi có một gông cùm khởi sinh [ví dụ như ‘nghi ngờ’] và chúng ta có thể
buông bỏ nó thông qua việc tu tập trí tuệ minh sát, thì hai gông cùm còn lại cũng
https://thuviensach.vn
tự động bị phá bỏ cùng lúc. Chúng bị dập tắt cùng lúc với nhau. Quý vị dẹp bỏ
được quan niệm thân kiến, dẹp bỏ được sự dính mắc mù quáng vào những ý định
mày mò mê tín, và dẹp bỏ được nghi ngờ về kết quả của những cách tu tập. Quý
vị sẽ nhận ra rằng mỗi gông cùm đó chính là một phần của cái quan niệm chấp
thân ‘ta’. Nên khi dẹp bỏ được một cái thì hai cái kia cũng tự động dẹp bỏ. Quý
vị phải liên tục điều tra về cái thân này và phân tách nó theo từng bộ phận thì sẽ
dễ nhận thấy. Khi quý vị đã nhận thấy rõ mỗi bộ phận của thân đích thực là thứ
gì, thì cái ảo tưởng rằng ‘thân là một thực thể cố định hay một bản ngã gì gì đó’
sẽ không còn nữa. Quý vị phải liên tục nỗ lực điều tra những bộ phận của thân
(đó là cách quán thân như Phật đã dạy), điều tra sự thật, và không được ngừng
điều tra về nó.
Tôi đã chỉ cho quý vị cách quán thân, quán xét các bộ phận của thân, nhằm
mục đích nhìn thấy sự thật thân là gì và nhìn thấy thân không phải là ‘ta’. Đó là
cách tu để phá bỏ ba cái gông cùm đầu tiên và rất khó phá bỏ đó.
Một mảng khác của việc tu tập tâm dẫn đến trí tuệ minh sát thâm sâu hơn và
minh bạch hơn là cách thiền về các đối-tượng để làm tâm tĩnh lặng. (Có thể gọi là
thiền định). Tâm tĩnh lạng là cái tâm vững chắc và ổn định trong trạng thái tập
trung, được gọi là trạng thái định ( samādhi). Đó có thể là trạng thái định tạm thời (định trong khoảng khắc, tạm định- khanika samādhi), có thể là trạng thái tiếp cận định hay cận định ( upacāra samādhi), hoặc có thể là một trạng thái định sâu ( appanā samādhi). Mức độ định được tính theo mức độ tinh lọc của thức trong từng giây khắc trong khi người thiền đang tu tập để duy trì sự tỉnh-giác vào một
đối tượng thiền.
Trong trạng thái định tạm thời ( khanika samādhi), tâm hợp nhất chỉ được trong một khoảng thời gian ngắn. Nó lắng lặn trong trạng thái định sâu
( samādhi), nhưng tất cả tâm chỉ hội tụ trong ngắn ngủi, rồi lập tức rút lui khỏi
trạng thái tĩnh lặng đó. Khi sự tập trung (hội tụ tâm) càng được tinh lọc hơn theo
tiến trình thiền tập, có nhiều đặc tính giống nhau của cái tâm tĩnh lặng sẽ được
trải nghiệm ở từng mỗi mức độ, do đó mỗi mức độ đó được gọi là một mức độ
định ( samādhi). Dù đó là định tạm thời ( khanika), hay cận định ( upacāra), hay định sâu ( appanā), mỗi mức độ đều được gọi chúng là định ( samādhi). Ở mỗi mức độ đó tâm đều được tĩnh lặng, nhưng độ thâm sâu của định ( samādhi) là khác nhau và tính chất của trạng thái bình an của tâm cũng khác nhau. Ở một https://thuviensach.vn
mức độ định này tâm vẫn còn bị động vọng ít nhiều và còn có thể lăng xăng, nhưng nó chỉ lăng xăng trong phạm vi giới hạn của trạng thái định đó. Nó không
bị dính những hoạt động dẫn tới bị kích động hay xao lãng. Sự tỉnh giác của ta
vẫn đang theo dõi một đối tượng thiền lành thiện ( kusala), trước khi nó quay lại
lắng lặn xuống tạo một điểm tĩnh tại và duy trì (an trụ) ở đó trong một khoảng
thời gian.
Bạn có thể so sánh trải nghiệm của trạng thái định tạm thời (khanika
samādhi) với một hoạt động của thân, ví dụ như việc bước đi đâu đó: bạn có thể
bước đi một lúc rồi ngừng lại nghỉ, và sau khi ngừng nghỉ lại bắt đầu bước đi cho
đến lúc ngừng lại nghỉ lần nữa; mỗi lần ngừng-nghỉ là tĩnh-tại hoàn toàn, và đó
chỉ là một sự ngừng nghỉ hay bất động tạm-thời của thân. Sau mỗi lần ngừng nghỉ
trong một lúc, nó lại bắt đầu bước đi. Điều này cũng xảy ra tương tự trong tâm
mỗi lần nó trải nghiệm một mức độ định tạm thời như vậy. (Định được một lúc
lại hết định, rồi lại định một lúc, rồi mất định. Trạng thái định này mới chỉ là tạm
thời, ngắn ngủi).
Nếu quý vị thực tập cách thiền chú tâm vào một đối tượng để làm tâm tĩnh
lặng, và sau đó đạt đến một mức độ tĩnh lặng, lúc đó tâm được vững chắc trong
một trạng thái định ( samādhi), lúc đó đó vẫn còn những ít nhiều động vọng xảy
ra trong tâm, thì trạng thái lúc đó được gọi là trạng thái cận định ( upacāra samādhi). Trong cận định ( upacāra samādhi) tâm vẫn còn chuyển động xung quanh ít nhiều. Sự chuyển động này xảy ra bên trong một số giới hạn, tâm không
vượt ra khỏi những giới hạn đó. Những phạm vi giới hạn cái tâm chuyển động
bên trong được xác định (tính) bằng mức độ vững chắc và ổn định của sự tập trung. Trải nghiệm này giống như ta cứ chuyển đổi giữa trạng thái tĩnh lặng và
một ít hoạt động của tâm. Tâm được tĩnh lặng trong một lúc và hoạt động ít nhiều
trong một lúc. Bên trong sự hoạt động đó vẫn có một mức độ tĩnh lặng và sự tập
trung vẫn duy trì, nhưng tâm chưa hoàn toàn tĩnh tại hay hoàn toàn bất động. Nó
vẫn còn một chút nghĩ và một chút lăng xăng. Giống như bạn cứ đi đi lại lại bên
trong căn nhà. Tâm lăng xăng chút ít bên trong những giới hạn của sự tập trung
của ta, nó không hề mất sự tỉnh giác và không hề bước ra khỏi cửa nhà, không rời
xa khỏi đối tượng thiền. Sự chuyển động của tâm nằm bên trong giới hạn của những trạng thái lành thiện ( kusala) của tâm. Nó không hề bị dính vào sự phóng
tâm nào theo những trạng thái bất thiện ( akusala) của tâm. Mọi ý nghĩ đều vẫn là
https://thuviensach.vn
thiện lành. Một khi tâm được tĩnh lặng, nó nhất thiết trải nghiệm những trạng thái tâm thiện lành trong từng giây khắc lúc đó. Trong suốt thời gian tâm được tập trung, nó chỉ trải nghiệm những trạng thái tâm thiện lành và qua từng mỗi khoảng
khắc nó lắng tụ xuống đến một điểm tĩnh tại bất động hoàn toàn và nó hợp nhất
thành một (nhất-điểm) với đối tượng thiền của nó.
Vậy đó, tâm vẫn trải nghiệm một số chuyển động, xung quanh đối tượng của
nó. Nó vẫn còn lăng xăng ít nhiều. Nó vẫn bị lăng xăng đây đó bên trong giới hạn
của mức độ tập trung, nhưng không có gì nguy hại khởi sinh trong từ sự chuyển
động đó, bởi tâm đang được tĩnh lặng trong trạng thái định ( samādhi). Đây là cách sự phát triển tâm diễn ra trong tiến trình thiền tập.
Còn trong trạng thái định sâu ( appanā samādhi), tâm tĩnh lặng và tĩnh tại đến một mức độ tinh lọc và thiện khéo nhất. Ngay cả khi ta trải nghiệm một cảm
nhận tiếp chạm từ bên ngoài, ví dụ như âm thanh và cảm nhận của thân, thì thứ
bên ngoài vẫn là thứ bên ngoài, và nó không thể quấy nhiễu tâm ta được. Ta có
thể nghe âm thanh, nhưng nó không làm xao lãng sự tập trung của ta. Có sự nghe
âm thanh, nhưng trải nghiệm thì như thể ta không nghe thấy gì. Có sự tỉnh giác
về sự tiếp chạm đó, nhưng giống như ta không ý thức về nó vậy. Điều này là do ta
buông bỏ. Tâm buông bỏ một cách tự động. Sự tập trung lúc này là rất sâu và
vững chắc nên chúng ta có thể buông bỏ sự dính chấp cái cảm nhận tiếp chạm
một cách hoàn toàn tự nhiên. Tâm có thể bị ‘hút sâu’ vào trạng thái này trong những khoảng thời gian lâu. Sau khi đã an trụ bên trong trong một khoảng thời
gian thích hợp, nó lại rút ra. Nhiều lúc, ngay khi ta thoát ra khỏi một trạng thái
định sâu [tầng thiền định], có thể có một hình ảnh [tâm ảnh, nimitta] về một điều nào đó của thân xuất hiện trong tâm. Có thể là một hình ảnh thể hiện một tính
chất gớm ghiếc của thân khởi sinh vào bên trong tâm thức. Khi tâm thoát ra khỏi
trạng thái tinh lọc đó, hình ảnh về thân hiện thị lên trong tâm và mở-rộng ra bên
trong tâm. Bất kỳ tính chất nào của thân cũng có thể xuất hiện dưới dạng tâm ảnh
và tràn đầy trong con mắt của tâm tại thời điểm đó.
Những hình ảnh xuất hiện theo cách như vậy là cực kỳ rõ rệt và không thể
lầm lẫn được. Chắc hẳn người thiền đang thực thụ trải nghiệm một trạng thái tĩnh
lặng rất rất thâm sâu thì chúng [tâm ảnh, nimitta] mới khởi sinh được. Quý vị có thể nhìn thấy chúng một cách tuyệt đối rõ rệt, ngay cả khi mình đang nhắm mắt.
Nhưng nếu ta mở mắt ra thì ta không nhìn thấy chúng. Khi hai mắt nhắm và tâm
https://thuviensach.vn
được hút sâu trong định sâu ( samādhi) thì ta có thể nhìn thấy những tâm ảnh một cách rõ ràng, y hệt như ta đang nhìn rõ vật gì ngay trước mắt bằng mắt thường
đang mở. (Con mắt tâm nhìn rõ tâm ảnh như thiệt, nhìn rõ như mắt thường đang
nhìn thứ gì trước mặt). Lúc này thậm chí ta có thể trải nghiệm toàn bộ chuyến tàu
tâm thức chạy qua cái nơi mà trong từng giây khắc sự tỉnh giác của tâm được cố
định vào những tâm ảnh [ nimitta] biểu hiện những tính chất gớm ghiếc của thân.
Sự hiện thị của những tâm ảnh đó trong một cái tâm tĩnh lặng có thể trở thành
một cơ sở để nhìn sâu [minh sát] vào tính chất vô thường của thân, cũng như để
nhìn sâu vào bản chất dơ bẩn, gớm ghiếc, và không hấp dẫn của thân, hoặc để
nhìn sâu vào sự vô-ngã: sự hoàn toàn không có chủ thể, không có cái ‘ta’ hay một
bản thể cố định nào bên trong thân này.
Khi những loại hiểu biết (tri kiến) đặc biệt này khởi sinh, chúng tạo cơ sở
cho việc điều tra suy xét một cách thiện khéo và là nền tảng cho sự phát triển của
trí tuệ minh sát thâm sâu. Rồi quý vị đưa loại trí tuệ minh sát đó vào ngay trong
tâm và trái tim của mình. Khi quý vị càng làm như vậy, nó càng trở thành nhân để
sự hiểu biết minh sát tự nó khởi sinh. Nhiều lúc, khi ta chuyển sang quán sát về
những đề mục asubha181 [đề mục về sự dơ bẩn, gớm ghiếc và không đáng có của thân], những hình ảnh về những nét xấu xí gớm ghiếc khác nhau của thân có thể
hiện thị trong tâm một cách tự động. Những tâm ảnh này là rõ rệt hơn bất kỳ hình
ảnh nào mà bạn cố tưởng cố hình dung, và nó dẫn đến trí tuệ minh sát thâm sâu
hơn và xuyên phá hơn nhiều so với loại trí tuệ mà chúng ta có được bằng những
cách suy nghĩ suy lý hay nghiên cứu thông thường. Loại trí tuệ minh sát sáng rõ
này có một tác động đập mạnh (nổi bật, làm sửng sờ) đến nỗi sự hoạt động của
tâm bị đưa đến ngừng luôn, theo sau là trải nghiệm về một cảm nhận chán-bỏ rất
sâu sắc. Trải nghiệm này rất rõ rệt và sắc nhọn bởi vì nó bắt nguồn từ một cái tâm
hoàn toàn bình an. Việc điều tra suy xét ở bên trong một trạng thái tĩnh lặng, dẫn
ta tới trí tuệ minh sát sáng rõ hơn và sáng rõ hơn, tâm dần dần trở nên bình an
hơn khi nó càng dần bị hút sâu vào trong sự quán niệm suy xét đó (tức sự quán
xét về tính chất gớm ghiếc của thân). Khi trí tuệ minh sáng càng rõ sáng hơn và
càng xác thực hơn, thì sự điều tra suy xét của nó càng tiến sâu hơn vào phần sâu
hơn của tâm, và nó luôn luôn được hỗ trợ bởi sự tĩnh lặng của trạng thái định sâu
( samādhi). Đây là chỗ tu tập nền tảng nghiệp ( kammatthāna)182. Sự điều tra liên tục theo cách như vậy sẽ giúp ta lần lượt buông bỏ và cuối cùng tiêu diệt cái ảo
tưởng thân kiến. Nó sẽ dẫn đến chấm dứt gông cùm nghi ngờ và sự không biết
https://thuviensach.vn
chắc về cái đống thịt này mà chúng ta gọi là thân, và buông bỏ luôn gông cùm thứ hai: sự dính chấp sai lầm vào những nghi luật, lễ nghi và tập tục.
Ngay cả khi bệnh nặng, bệnh sốt rét hay bệnh nào khác ảnh hưởng làm lay
chuyển cái thân, lúc này sự định tâm và trí tuệ của ta vẫn vững mạnh và bất thoái
chuyển. Sự hiểu biết và trí tuệ của ta giúp ta phân biệt rõ rệt giữa tâm và thân –
tâm là một hiện tượng, thân là một hiện tượng khác. Một khi ta đã nhìn thấy tâm
và thân là hai thứ hoàn toàn riêng biệt một cách không thể chối cãi được thì có
nghĩa sự tu tập trí tuệ của ta đã đưa ta đến điểm ở đó tâm nhìn thấy chắc chắn bản
chất đích thực của thân.
Nhìn thấy thân đúng như nó thực là, nhìn thấy một cách rõ rệt và vượt trên
nghi ngờ, nhìn thấy từ bên trong sự tĩnh lặng của định ( samādhi), đưa tâm đến
trải nghiệm một cảm giác mạnh mẽ về sự ngao-ngán và chán-bỏ ( nibbidā). Sự
quay lưng chán bỏ xuất phát từ cảm giác không còn tham thích và mê si (vào thân), cảm giác này khởi sinh là kết quả tự nhiên của việc nhìn thấy đường lối của
mọi thứ (của thân) là gì. (Tức thân là luôn luôn đi đến già, xấu, bệnh, và chết). Sự
chán-bỏ đó không phải phát khởi từ những trạng thái đời thường như sợ sệt, ghét
bỏ, chán chê... Sự chán bỏ này không phải phát sinh từ những gốc rễ hay trạng
thái tâm tiêu cực như vậy. Sự chán bỏ này là một sự quay-lưng mang tính chất
tâm linh, và nó có tác động mạnh mẽ đến tâm hơn những sự chán chường, chán
chê và ghét bỏ thông thường của người phàm tục ( puthujjana). Thông thường, khi người phàm thường chán chường và chán ngán, họ dính vào trạng thái sân,
ghét, bỏ, kháng cự, và tìm cách tránh né. Sự chán-bỏ bằng trí tuệ (nibbidā) thì
không giống như vậy.
Cảm giác chán-chường-về-thế-giới tăng lên cùng trí tuệ dẫn đến sự buông
bỏ, sự quay lưng, và sự từ bỏ này khởi sinh một cách tự nhiên từ việc điều tra và
nhìn thấy sự thật của mọi thứ trên đời. Nó không còn dính chấp vào cảm giác hay
ảo tưởng rằng có một cái ‘ta’ đang cố gắng điều khiển và uốn ép mọi thứ theo
những ý muốn của ‘nó’. Thay vì vậy, ta buông bỏ với sự chấp nhận cách của mọi
sự diễn ra theo tự nhiên của chúng. Sự rõ sáng của trí tuệ lúc nào rất mạnh mẽ
nên ta không còn trải nghiệm một cảm giác nào về cái ‘ta’ phải chạy theo dòng
chảy tham muốn của nó hoặc phải chịu khó khổ vì sự ràng buộc với ‘nó’. Ba cái
gông cùm [là thân kiến, nghi ngờ, và sự dính chấp mê tín vào những lễ nghi, tập
tục cúng bái] thường có mặt bên dưới cái cách nhìn ta vẫn thường nhìn thế giới,
https://thuviensach.vn
giờ đây chúng không còn có thể che mờ ta nữa hoặc có thể làm chúng ta lầm lạc trong bước đường tu tập nữa. Lúc này chính là lúc chúng ta đã bước vào đoạn đầu
của con đường (Nhập Lưu), với trí tuệ sáng rõ đầu tiên soi chiếu vào sự thật rốt
ráo, và bắt đầu lót đường để đi đến trí tuệ cao sâu hơn nữa. Chúng ta có thể nói
đây như là sự soi chiếu vào Tứ Diệu Đế. Bốn chân lý cao diệu phải được chứng
ngộ bằng trí tuệ. Bất kỳ một tăng hay ni nào giác ngộ về bốn chân lý đó đều đã
trải nghiệm trí tuệ như vậy để soi chiếu vào sự thật của mọi sự diễn ra như chúng
là. Quý vị biết về khổ, biết về nguyên nhân khổ, biết về sự chấm dứt khổ và biết
con đường dẫn đến sự chấm dứt khổ. Sự hiểu biết về mỗi Diệu Đế phát khởi ở
cùng một chỗ bên trong tâm này. Chúng cùng phát khởi và hòa hợp với nhau như
những yếu tố (phần) của con đường Bát Thánh Đạo mà Phật đã dạy rằng nó (tức
Bát Thánh Đạo) phải được chứng ngộ bên trong cái tâm. Khi những yếu tố (phần)
của Bát Thánh Đạo hội tụ về tâm điểm của tâm này, chúng cắt lìa những sự nghi
ngờ và sự không chắc chắn, tức làm cho quý vị không còn nghi ngờ về cách tu
tập và con đường tu tập.
Trong tiến trình tu tập, thường quý vị phải trải qua những tình trạng khác
nhau của tâm. Quý vị thường xuyên trải nghiệm những tham muốn làm này làm
nọ, hoặc đi đây đi đó, hoặc cũng luôn như trải nghiệm những trạng thái buồn đau,
thất vọng hay những trạng thái tham đắm, khoái lạc – tất cả chúng là những kết
quả của những nghiệp (hành động) trong quá khứ. Tất cả những nghiệp quả đang
sục sôi ở bên trong tâm và nổi lên. Tuy vậy, đó chỉ là sản phẩm của những nghiệp
cũ. Sau khi biết đó là kết quả của những nghiệp cũ, giờ quý vị không để bản thân
mình tạo những nghiệp mới hay tạo thêm nghiệp từ những nghiệp cũ đó. Quý vị
quán sát về sự khởi sinh và biến mất của các tình trạng (điều kiện). Những cái
chưa khởi sinh thì vẫn còn chưa khởi sinh. Chữ 'khởi sinh' là chỉ về sự dính chấp
( upādāna), đó là sự ràng buộc dính chấp rất khó phá bỏ của cái tâm. Qua thời
gian tâm của quý vị đã bị dính kẹt và bị tạo tác bởi những dục vọng, ô nhiễm,
những trạng thái, và những đặc tính của tâm mà quý vị trải nghiệm. Sau khi đã
phát triển được trí tuệ, tâm quý vị sẽ không còn chạy theo hay dính kẹt vào những
thói tâm cũ vốn bị tạo tác bởi những ô nhiễm và dục vọng trước đó. Lúc này diễn
ra một sự tách ly tâm khỏi những thói tâm và phản ứng ô nhiễm đó. Tâm tách ly
khỏi những thứ ô nhiễm.
https://thuviensach.vn
Chúng ta có thể ví như dầu và nước đổ vô trong một cái chai. Mỗi chất lỏng có độ đậm đặc khác nhau, dù ở trong cùng một chai chúng vẫn tách ly nhau. Dầu
không trộn lẫn với nước và ngược lại. Chúng vẫn là hai phần khác nhau trong chai. Cái chai như thế giới, và hai thứ ở trong vòng cái chai cũng giống như ta
đang sống trong thế gian với trí tuệ rằng tâm là tách riêng khỏi những ô nhiễm.
Như kiểu sống với bùn mà không dính mùi bùn tanh. Ta sống trong thế gian và
theo những quy ước của thế gian, nhưng không dính mắc vào những quy ước đó.
Khi đi ta nói ta di, khi đến ta nói ta đến, khi ta làm gì ta dùng những quy ước và
ngôn ngữ của thế gian, nhưng ta và những quy ước đó giống như dầu và nước
trong chai – không hòa lẫn với nhau. Chúng ta sống trong thế gian nhưng cùng
lúc tách ly khỏi thế gian. Phật tự mình biết rõ về sự thật. Phật là người hiểu biết
thế gian, là một lokavidū.
Những cơ sở giác quan ( āyatana, căn) là gì? Đó là mắt, tai, mũi, lưỡi, thân
và tâm. Sáu giác quan có mặt và hoạt động như trước giờ. Tai nghe âm thanh;
mũi ngửi mùi hương, dù là mùi thơm hay mùi thối; lưỡi nếm mùi vị, dù là vị
chua, ngọt, đắng, mặn, ngon, dở; thân cảm nhận sự nóng, sự lạnh, sự mềm, sự
cứng; tâm nhận biết những đối tượng của tâm khởi sinh một cách tương tự như
trước giờ. Các giác quan vẫn hoạt động như trước giờ. Chúng ta vẫn nhận biết
những tác động giác quan theo cách y hệt trước giờ vẫn vậy. Không phải là sau
khi tu tập có trí tuệ rồi thì mũi không còn ngửi thấy mùi gì hoặc lưỡi không còn
nếm thấy vị gì hoặc tâm không còn cảm nhận thứ gì. Không phải vậy, tất cả các
căn vẫn còn cảm giác theo cách của nó trước giờ.
Khả năng cảm nhận thế giới thông qua các giác quan vẫn nhanh nhạy như
trước giờ, cũng nhanh nhạy y hệt như trước khi tu tập trí tuệ, chỉ khác lúc này là
phản ứng của tâm đối với những tác động giác quan là chỉ đơn thuần nhìn chúng
như ''chỉ là như vậy''—chỉ biết chúng là như vậy thôi. Tâm không còn dính vào
những phản ứng cố hữu như trước kia, và không làm bất cứ điều gì khi trải nghiệm những đối tượng giác quan đó. Tâm chỉ biết chúng là vậy. Và buông bỏ.
Tâm biết rõ mình đang buông bỏ. Khi quý vị đã đạt được trí tuệ soi chiếu vào bản
chất đích thực của Giáo Pháp, nó tự động xảy ra sự buông-bỏ đó. (Giống như ta
đã biết ‘tẩy’ con khỉ thực sự là gì thì tự nhiên ta không còn để ý hay phản ứng
này nọ với những trò khỉ trước mắt, dù nó có múa may, phá phách, trêu chọc).
Tức là đã có sự hiểu biết rồi mới có sự buông bỏ. Vì hiểu biết nên tự nhiên buông
https://thuviensach.vn
bỏ. Vì có trí tuệ nên chúng ta buông-bỏ mọi thứ như chúng là. Sự hiểu biết của trí tuệ không dẫn đến dính mắc hay ràng buộc; nó không làm tăng sự khổ của chúng
ta. Trí tuệ đích thực nhìn thấy Sự Thật thì dẫn đến sự buông-bỏ. Quý vị biết rõ sự
dính chấp nào là nguyên nhân gây ra khổ, thì quý vị buông bỏ sự dính chấp đó.
Một khi quý vị có trí tuệ thì tâm sẽ buông bỏ. Nó sẽ buông bỏ những thứ mà trước đây nó cứ nắm giữ.
Một cách khác để mô tả chỗ này là từ giờ quý vị không còn phải mò mẫm
hay dò dẫm trong việc tu tập của mình. Quý vị không còn phải ‘tu mù tu mò’ và
cứ dính vào những hình sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị, cảm nhận thân hay
những đối tượng của tâm. Sự trải nghiệm những đối tượng giác quan thông qua
mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và tâm không còn kích thích phản ứng và làm động vọng
của tâm như trước kia; trước kia tâm cứ tìm đủ cách dính theo những đối tượng
giác quan hoặc phóng tâm, phản ứng, nặng nhẹ, thêm bớt này nọ với những đối
tượng đó. Bây giờ đã có hiểu biết và trí tuệ thì tâm không còn tạo tác này nọ khi
tiếp xúc và trải nghiệm với những đối tượng đó nữa. Khi sự tiếp xúc xảy ra, tâm
buông bỏ ngay một cách tự động. Tâm dẹp bỏ ngay trải nghiệm đó. (Giống như ta
chẳng màng để ý gì đến con khỉ đang chạy nhảy trước mắt ta, vì ta đã quá hiểu
biết cái trò khỉ). Điều này có nghĩa là nếu ta bị lôi cuốn vào thứ gì, ta trải nghiệm
sự lôi cuốn đó trong tâm nhưng ta không dính theo hay bám giữ cái trải nghiệm
đó. Nếu như ta có một phản ứng bực bội (ví dụ như với con khỉ trước mặt), thì đó
chỉ là một sự sân khởi lên trong tâm và chỉ là vậy thôi: không có một cảm nhận
nào về cái ‘ta’ khởi sinh để dính chấp theo cái trải nghiệm sân đó. (Dù ta trải nghiệm sự sướng hay sự khổ, ta buông bỏ nó; dù ta trải nghiệm sự thích hay không thích, ta buông bỏ nó ngay: ta không dính theo nó). Nói cách khác, cái tâm
biết cách buông bỏ; nó biết cách dẹp bỏ mọi thứ qua một bên. Vì sao tâm có khả
năng buông bỏ và xả bỏ mọi thứ (trải nghiệm) như vậy? Bởi do đã có mặt trí tuệ;
khi có mặt trí tuệ có nghĩa là quý vị có thể nhìn thấy những hệ quả nguy hại nếu
ta dính chấp theo tất cả những trạng thái này nọ của tâm.
Lúc này, khi quý vị nhìn các hình sắc, tâm không bị động vọng; khi quý vị
nghe âm thanh, tâm không bị quấy nhiễu. Tâm không chủ động chạy theo hay
kháng cự bất kỳ trải nghiệm nào mà nó trải nghiệm. Đối với tất cả mọi tiếp xúc
giác quan, dù là thông qua mắt, tai, mũi, lưỡi, thân hay tâm, tâm không dính theo
hay phản ứng với bất cứ sự tiếp xúc nào mà nó trải nghiệm. Dù ý nghĩ nào khởi
https://thuviensach.vn
sinh trong tâm cũng không làm ta động vọng. Giờ ta có khả năng buông bỏ nó. Ta có thể nhận thức thứ gì đó là sướng, nhưng ta không dính theo nhận thức đó hay
coi nó là điều gì đáng dính líu – nó chỉ là một trạng thái của tâm, ta chỉ quan sát
chứ không thèm dính theo. Đây là cái Đức Phật đã diễn tả là sự trải nghiệm những đối tượng giác quan ''như chúng chỉ là như vậy''. (Ta chỉ trải nghiệm đối
tượng giác quan chỉ như là đối tượng giác quan, ta trải nghiệm mọi thứ đúng như
nó thực là, và biết nó chỉ đơn thuần là một trải nghiệm). Các cơ sở giác quan vẫn
hoạt động và vẫn trải nghiệm những đối tượng giác quan, nhưng không có tiến
trình dính chấp nào kích thích sự động vọng này nọ trong tâm. Không có sự tác
động nào của tâm xảy ra theo nghĩa có một cái ‘ta’ chuyển động từ chỗ này sang
chỗ nọ, hoặc từ chỗ nọ về chỗ này. Sự tiếp xúc giác quan vẫn xảy ra giữa sáu cơ
sở giác quan như trước giờ, nhưng tâm không ‘để tâm’ hay ‘thiên vị’ gì, không bị
dính vào những trạng thái thích hay không thích, không tham hay sân đối với những sự tiếp xúc đó. Ta đã biết được cách buông-bỏ. Có sự tỉnh giác về sự tiếp
xúc giác quan và theo sau đó là sự buông bỏ. Ta buông bỏ với sự tỉnh giác và duy trì sự tỉnh giác đó sau khi buông bỏ. Đây là cách tiến trình trí tuệ diễn ra. Mọi góc độ và mọi khía cạnh của cái tâm và sự trải nghiệm của nó trở thành phần chính của việc tu tập.
Đây là cách tâm đã được ảnh hưởng và hình thành trong tiến trình tu tập của
quý vị. Rõ ràng là tâm đã thay đổi và nó không còn phàm thường giống như trước
kia. Nó không còn đối đãi hành xử theo cách mà ta thường làm trước kia. Ta không còn tạo tác ra một cái ‘ta’ cái ‘ngã’ nào từ những trải nghiệm hay khi trải
nghiệm thứ gì. Ví dụ, khi quý vị trải nghiệm cái chết của mẹ, của cha, hay của
một người thân nào đó, nếu lúc đó tâm quý vị vẫn vững chắc trong việc tu tập sự
tĩnh lặng (định) và trí tuệ, và quý vị có khả năng suy xét một cách khôn khéo về
điều đã xảy ra, thì quý vị sẽ không tạo khổ đau cho mình từ sự việc (đáng đau
buồn) đó. Thay vì cảm thấy hoảng hốt, bị sốc, hay đau đớn ngất xỉu với tin buồn
đó, quý vị chỉ còn có cảm giác buồn thương (cho cái thân phận kiếp người), và
cảm giác chán bỏ (đối với thế giới này); cảm giác chán-bỏ này khởi sinh từ việc
biết suy xét quán chiếu một cách khôn khéo (về lẽ-thật của sự sống và sự vô thường của mọi thứ trên đời). Rồi quý vị tỉnh giác biết rõ về trải nghiệm đó khi
nghe tin buồn—biết rõ và buông bỏ luôn. Hiểu biết rõ cái lẽ thật vô thường sinh
diệt, và rồi dẹp bỏ qua nỗi u sầu đó một bên. Quý vị buông bỏ mà không khởi tạo
thêm khổ đau cho mình. Điều này là do quý vị đã hiểu biết rõ điều gì làm khổ
https://thuviensach.vn
khởi sinh. Khi gặp phải khổ, quý vị ý thức tỉnh giác về sự khổ đó. Ngay khi nếm trải sự khổ, quý vị liền hỏi chính mình: khổ có từ đâu vậy? Khổ có nguyên nhân
của nó, và rằng sự ràng buộc dính chấp vẫn còn có mặt trong tâm. Do vậy quý vị
phải dẹp bỏ ngay sự dính chấp đó. Tất cả mọi sự khổ đều từ nguyên nhân. Sau
khi tạo ra nguyên nhân, quý vị phải biết dẹp bỏ nó. Dẹp bỏ nó bằng sự khôn khéo. Quý vị dẹp bỏ nó thông qua sự minh sát soi chiếu, có nghĩa là trí tuệ. Quý
vị không thể buông bỏ với một sự ngu mờ. Cách buông bỏ là như vậy đó.
Sự điều tra và phát triển trí tuệ minh sát soi rọi vào Sự Thật (Giáo Pháp) giúp làm khởi sinh một sự bình an sâu sắc này trong tâm. Sau khi đã đạt đến trí
tuệ minh sát rõ sáng và soi chiếu như vậy thì có nghĩa trí tuệ đó sẽ luôn luôn được
duy trì suốt mọi lúc mọi nơi, cho dù quý vị đang nhắm mắt ngồi thiền hay đang
mở mắt làm gì. Dù quý vị có đang ngồi trên chiếu thiền hay đang làm gì ở ngoài,
thì trí tuệ minh sát đó vẫn luôn duy trì có mặt. Khi quý vị đã có được sự chánh
niệm vững chắc ‘về tâm trong tâm’, quý vị sẽ không quên chính mình. Dù đang
đứng, đang ngồi, đang đi, hay đang nằm, sự tỉnh giác bên-trong đó giúp ta không
thể mất sự chánh niệm. Đó là một trạng thái tỉnh giác phòng hộ ta không quên
chính mình. Sự chánh niệm trở nên rất rất mạnh mẽ nên nó tự-duy-trì nó đến một
mức độ nó trở thành tự nhiên có mặt trong tâm theo cách như vậy. Đây là những
thành quả của việc huấn luyện và tu dưỡng cái tâm và đây chính là lúc ta đã vượt
qua mọi sự nghi ngờ. Quý vị không còn những nghi ngờ về tương lai; quý vị
không còn những nghi ngờ về quá khứ, và do vậy cũng không còn nghi ngờ gì về
hiện tại. Dĩ nhiên quý vị vẫn còn sự tỉnh giác biết rõ thứ gì thuộc quá khứ, hay
hiện tại, hay tương lai. Quý vị tỉnh giác biết rõ về thời gian, về sự hiện hữu của
thời gian. Có thực tại của quá khứ, thực tại của hiện tại, và thực tại của tương lai,
nhưng quý vị không còn lo âu lo lắng về chúng nữa.
Vì sao quý vị không còn lo lắng lo âu về những thực tại đó? Bởi tất cả
những trong quá khứ thì đã xảy ra, lo cũng ích gì. Quá khứ thì đã qua rồi. Còn
hiện tại là kết quả của những nhân trong quá khứ (theo luật nhân quả và nghiệp
quả); ví dụ như ta không thấy đói ngay bây giờ là vì khi trước đây ta đã ăn rồi. Sự
không đói bụng trong hiện tại là kết quả của sự ăn trước đây. Nếu ta hiểu biết sự
trải nghiệm của mình trong hiện tại, thì ta có thể hiểu biết quá khứ. Ăn là nhân
quá khứ, kết quả hiện tại là ta thấy đủ năng lượng và không đói, và điều này cung
cấp nguyên nhân để ta có thể hoạt động và làm việc trong tương lai. Quá khứ,
https://thuviensach.vn
hiện tại, và tương lai được nhìn thấy như là một và như nhau. Đức Phật gọi đây là eko dhammo – sự hợp-nhất của Giáo Pháp. Đó không phải là những thứ khác nhau; đó chỉ có vậy, đó chỉ là vậy. Khi ta nhìn thấy hiện tại, ta nhìn thấy tương
lai. Bằng cách hiểu biết hiện tại, ta hiểu biết quá khứ. Quá khứ, hiện tại và tương
lai kết thành một chuỗi những nhân-quả liên tục, và như vậy chúng trôi chảy liên
tục và liên tục từ thời này qua thời khác. Có những nguyên nhân trong quá khứ
tạo kết quả trong hiện tại, và những kết quả trong hiện tại tạo nguyên nhân cho
tương lai. Tiến trình nhân-quả cũng diễn ra tương tự trong sự tu tập của chúng ta.
Việc tu tập đúng đắn tạo kết quả là cái tâm được tĩnh lặng (đạt định) và trí tuệ; và
những định và tuệ này tạo cho tâm này khôn khéo hơn và thiện xảo hơn, và bình
an hơn.
Tâm đã hoàn toàn vượt qua sự nghi ngờ. Quý vị không bao giờ còn không
chắc hay còn đoán mò về bất cứ điều gì. Không còn nghi ngờ có nghĩa là quý vị
không còn phải ‘tu thử, tu mò, hay dò tìm cảm giác’ coi mình sẽ ra sao trong khi
tu tập. Giờ thì quý vị có thể sống và làm đúng theo lẽ của tự nhiên, đó là kết quả
của việc tu tập. Đó là đạo quả, nguyên nhân là sự tu tập đúng đắn. Sống và làm
như vậy là sống trong thế giới một cách bình an. Quý vị có thể tìm thấy sự bình
an bên trong những thứ không bình an. Điều đó có nghĩa là quý vị có thể sống
trọn đầy trong thế giới này. Quý vị có thể sống trong thế giới mà không tạo ra vấn
đề khó khổ gì. Phật đã sống trong thế gian này và có thể tìm thấy sự bình an thực
sự của tâm ngay trong thế gian này. Là những người tu tập theo Giáo Pháp, quý
vị cũng nên học cách làm được như vậy. Đừng để lạc lối hay dính theo những
nhận thức (tưởng), coi mọi thứ là này là nọ, là như vầy như vậy. Đừng dính chấp,
đừng dính theo hoặc coi trọng những nhận thức vẫn còn chưa rõ ràng và còn mù
mờ. (Những nhận thức chỉ đơn thuần là những tâm-tưởng của cái ‘ta’ mà thôi,
không phải là đúng chúng thực là). Hễ khi nào tâm bị quấy động, hãy điều tra và
quán sát nguyên nhân. Khi ta không còn tạo ra sự khổ nào từ mọi sự, thì ta sẽ
được thư thái bình an. Khi không còn thứ gì tạo nên sự động vọng trong tâm, ta
luôn được bình tâm buông xả. Đó là, quý vị có thể tu tập một cách bình thường
với một sự buông xả trong tâm nhờ sự có mặt của chánh niệm và sự tỉnh giác thường-trực. Quý vị duy trì một cảm nhận tự chủ và cân bằng. Nếu có thứ gì khởi
sinh và có mặt trong tâm, quý vị lập tức bắt lấy nó để điều tra và quán xét một
cách thấu đáo về nó. Nếu có trí tuệ minh sát ngay lúc đó, quý vị có thể soi chiếu
vào vấn đề đó bằng sự khôn khéo và ngăn không cho nó tạo ra khổ trong tâm.
https://thuviensach.vn
Nếu lúc đó không có đủ trí tuệ minh sát để soi chiếu, quý vị cứ tạm buông bỏ vấn đề đó bằng cách tập trung vào thiền định ( samatha) và không cho tâm dính vấn
đề đó. Rồi lúc nào sau đó chắc chắn trí tuệ minh sát của quý vị sẽ đủ mạnh mẽ để
soi chiếu vào vấn đề đó; bởi vì việc tu của quý vị là hướng tới đó: trước sau gì
cũng phát triển một trí tuệ minh sát đủ mạnh để xuyên thấu mọi vấn đề vẫn còn là
nguyên ngân gây ra khổ và dính chấp.
Rốt cuộc rốt ráo, tâm phải nỗ lực để đấu tranh và vượt qua những phản ứng
do kích thích của các đối tượng giác quan và những trạng thái tâm mà ta trải nghiệm. Tâm phải làm việc siêng năng với từng mỗi đối tượng mà nó tiếp xúc.
Tất cả sáu cơ sở giác quan và các đối tượng bên ngoài của chúng đều hội tụ về
trong tâm. Chỉ bằng cách hội-chiếu sự tỉnh giác vào trong tâm này, quý vị sẽ đạt
tới sự hiểu biết và trí tuệ nhìn thấy rõ về mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, tâm, và các đối
tượng tâm đúng thực như chúng là. Tâm đã có sẵn ngay đó, nên điều quan trọng
là phải biết điều tra quán sát ngay tâm-điểm của cái tâm. Càng điều tra quán sát
về cái tâm, trí tuệ càng được rõ sáng, minh sát và thâm sâu. Đây là điều tôi nhấn
mạnh khi chỉ dạy, bởi nếu hiểu được chỗ này là rất rất diệu dụng cho việc tu tập.
Thói thường, khi ta trải nghiệm tiếp xúc giác quan và tiếp nhận tác động của các
đối tượng khác nhau, tâm lập tức phản ứng này nọ với những đối tượng đó, nó
luôn phản ứng thích hay không thích, tham hay sân. Đó là sự xảy ra trong cái tâm
còn chưa giác ngộ. Tâm luôn chạy theo những trạng thái tốt và kháng cự những
trạng thái tốt mỗi khi nó gặp những kích thích bên ngoài. Tất cả tâm của người
phàm đều là vậy.
Còn ở đây, quý vị tập xem xét cái tâm với một sự chủ- tâm vững chắc và
không lay chuyển. Khi quý vị trải nghiệm các đối tượng khác nhau thông qua chỗ
các giác quan, quý vị đừng để cho tâm bị phóng tâm theo các đối tượng đó. Đừng
để bị dính vào những ý nghĩ ô nhiễm - quý vị đang tu tập trí tuệ minh sát ( vipassanā) và đang dựa vào trí minh sát khôn khéo đó để điều tra tất cả các đối
tượng giác quan. Phương cách thiền minh sát ( vipassanā) là để phát triển trí tuệ.
Tu tập với những đối tượng/đề mục khác nhau của thiền định ( samatha) – dù đề
mục đó là một chữ như chữ Buddho [Đức Phật], chữ Dhammo [Giáo Pháp], chữ
Sangho [Tăng đoàn], hoặc có thể tu tập sự chú tâm chánh-niệm vào đối tượng hơi-thở - tất cả đều để dẫn đến kết quả chung là tâm được đạt định, tức tâm được
tĩnh lặng và vững chắc trong trạng thái định ( samādhi). Trong thiền định, quý vị
https://thuviensach.vn
tập trung sự tỉnh giác vào một đối tượng duy-nhất và tạm thời buông bỏ tất cả
mọi thứ khác.
Còn tu tập thiền minh sát ( vipassanā) thì cũng tương tự như cách đó, bởi người tu cũng dùng một sự quán-chiếu là ''đừng tin nó'' ngay khi người tu tiếp
xúc với các đối tượng giác quan. Khi tu tập thiền minh sát, ta không để cho bất
kỳ đối tượng giác quan nào che mờ ta hay dẫn lừa ta. Ta tỉnh- giác nhìn thấy từng
đối tượng ngay khi nó hội tụ về trong tâm, dù đối tượng đó được trải nghiệm qua
mắt, mũi, lưỡi, thân hay tâm; rồi ta quán chiếu ngay: '' đừng tin nó''; chúng ta dùng câu này gần như là một đối tượng thiền vậy. Cứ lặp lại lặp lại câu đó, như
một câu chú, câu niệm vậy. Khi có một đối tượng, lập tức nhắc mình: '' đừng tin
nó'' để không bị nó che mờ hay dẫn lừa mình. Làm vậy thì mỗi đối tượng đều trở
thành một nguồn trí tuệ minh sát của ta. Quý vị dùng cái tâm đã vững chắc trong
trạng thái định ( samādhi) để điều tra quán xét về bản chất vô-thường của từng mỗi đối tượng. Ngay mỗi giây khắc tiếp xúc giác quan, quý vị quán chiếu rằng:
'' Nó không chắc chắn'', hoặc '' Thứ này là vô thường''. Nếu ta bị che mờ và bị dính theo đối tượng mình trải nghiệm thì điều đó sinh ra khổ, bởi vì tất cả mọi thứ
(mọi hiện tượng, mọi pháp, dhamma s) đều là vô ngã (anattā). Nếu ta cứ dính theo
những thứ vô ngã và nhận lầm nó là cái ‘ta’, thì nó sẽ tự động trở thành nguyên
nhân của khổ và phiền não. Điều này là do ta đã dính theo những nhận thức (tâm
tưởng) sai lầm của mình.
Phải liên tục và liên tục quán xét sự thật, lặp đi lặp lại cho đến ki quý vị hiểu
rõ rằng tất cả mọi đối tượng giác quan đều không có một chủ thể, không có một
cái ngã nào hết, chúng chẳng là ‘ai’ hay là ‘cái gì’ cả. Chúng không phụ thuộc về
cái ‘ta’ nào cả. Vậy tại sao chúng ta cứ nhận chúng là cái ‘ta’ hay thuộc về cái
‘ta’? Đây là chỗ quý vị cần phải nỗ lực suy xét quán chiếu sự-thật. Chúng không
thực sự là ‘ta’. Chúng không thuộc về ta. Tại sao chúng ta cứ nhận lầm chúng là
cái ‘ta’? Không có đối tượng giác quan nào có thể được coi là ‘ta’ cả, theo ý nghĩa rốt ráo tột cùng. Vậy tại sao chúng cứ che mờ ta, làm cho ta nhận lầm chúng là cái ‘ta’. Về mặt sự thật không bao giờ là vậy. Tất cả những đối tượng
giác quan là vô thường, vậy tại sao chúng ta coi chúng là thứ thường hằng?
Chúng che mắt chúng ta, ta lừa dẫn chúng ta rất tài tình. Thân vốn gớm ghiếc và
không đẹp đẽ, vậy tại sao chúng ta cứ coi thân là đẹp đẽ và hấp dẫn? Đây là những sự thật rốt ráo rõ rệt: (i) sự không đẹp đẽ và gớm ghiếc của thân, (ii) tính
https://thuviensach.vn
vô thường, và (iii) tính vô ngã bên trong tất cả mọi thứ tạo tác trên đời – những sự thật này đã quá rõ ràng, chúng ta đã điều tra, quán xét, và cuối cùng nhận ra
những sự thật đó, chúng ta nhìn thấy cái mà chúng ta gọi là ‘thế giới’ thực chất
thực ra là gì: thế giới thực ra chỉ là sự ngu mờ (vô minh) được tạo ra từ những
cách nhìn sai lầm (tà kiến) mà thôi.
Quý vị chỉ cần dùng thiền minh sát để điều tra quán xét về ba đặc tính đó, để
soi chiếu vào bản chất đích thực của các hiện tượng, không cần thiết phải làm cách gì đặc biệt. Không cần thiết phải đi về các cực đoan. Không cần phải làm
khó bản thân mình. Chỉ cần tập trung sự tỉnh-giác một cách trực tiếp, cứ như ta
đang ngồi và tiếp từng vị khách đang đi qua bàn tiếp tân. Nơi tiếp tân chỉ có một cái ghế, vì vậy vị khách tiếp theo không thể đến ngồi. Chỉ có những vị khách lần
lượt đi vào, và ta nhận biết ngay từng vị khách đang bước vào. Dù có hai, ba, hay nhiều vị khác đang cùng đi vào, ta cũng lập tức biết ngay họ là những ai, bởi họ
không ngồi lẫn lộn ở đâu cả. Ta đã chiếm cái ghế ngồi duy nhất, do vậy từng mỗi
vị khách đi vào ta nhìn thấy rõ ràng, và họ không thể ở đó lâu được, mà phải đi
vào bên trong vì ngay chỗ tiếp tân không có ghế nào khác để họ ngồi.
Ta có thể quan sát lần lượt các vị khách, vì họ chỉ đi vào và đi qua ta chứ
không có ghế để ngồi đứng lẫn lộn. Tương tự, quý vị hãy cố định sự tỉnh-giác vào
việc quán xét ba đặc tính vô thường, khổ, và vô ngã, và duy trì sự chú tâm vào sự
quán xét này, không để sự chú tâm đi lạc chỗ khác. Cái trí tuệ nhìn thấy rõ bản
chất luôn biến-đổi, bất-toại- nguyện, và vô-chủ-thể [vô thường, khổ, vô ngã] của
tất cả mọi hiện tượng sẽ dần dần rõ ràng hơn, minh bạch hơn và toàn diện hơn.
Sự hiểu biết của quý vị sẽ thâm sâu hơn. Sự rõ sáng đó của trí tuệ dẫn đến loại
bình an thấm nhuần sâu sắc hơn trong trái tim quý vị, nó sâu sắc hơn cả loại bình
an mà quý vị có thể có được trong trạng thái thiền định ( samatha). Chính sự rõ-
sáng và sự đầy-đủ của trí tuệ minh sát này khi soi chiếu vào bản chất của tất cả
mọi sự sẽ có một tác động thanh-lọc lên cái tâm. Trí tuệ khởi sinh là kết quả của
sự minh sát thâm sâu và rõ sáng như pha lê, chính sự minh sát đó là nhân tố làm
thanh-lọc cái tâm.
Nhờ việc liên tục quán sát và quán xét về sự thật, qua thời gian những cách
nhìn của quý vị thay đổi, và những gì trước kia mình nhận lầm là ‘hấp dẫn, đẹp
đẽ’ đã chuyển thành sự thật “không hấp dẫn và gớm ghiếc”; tính không hấp dẫn
và gớm ghiếc của thân lúc này đã được nhìn thấy rõ ràng. Quý vị cứ điều tra mọi
https://thuviensach.vn
thứ để coi chúng có thiệt là thường hằng hay là luôn luôn biến đổi. Trước hết, cứ
nghi nhận và tâm niệm giáo lý: “tất cả mọi thứ đều vô thường”, nhưng sau đó quý
vị sẽ tự mình nhận thấy điều đó từ chính sự điều tra quán xét của mình. Đây chính là chỗ-ngồi quý vị ngồi để tiếp nhận và quan sát những vị khách đến. Đâu
còn chỗ nào khác để tu tập cái trí tuệ minh sát. Quý vị phải ngồi trụ ngay cái chỗ
này – đó là cái ghế-ngồi duy nhất trong phòng. Khi những vị khách tiến vào phòng tiếp tân, quý vị dễ dàng quan sát sự có mặt và những hành vi của họ, bởi
họ không thể ngồi xuống đâu hết; cuối cùng quý vị ngồi một chỗ nhìn thấy tất cả
mọi người đến đi. Nói cách khác, quý vị đi tới hiểu biết rõ ràng và minh bạch về
bản tính “vô thường, khổ, và vô ngã” của tất cả mọi hiện tượng đến đi, và sự
minh sát này thực sự không thể chối cãi được và thực sự rất vững chắc trong tâm
quý vị; đây là lúc chấm dứt tất cả mọi sự nghi ngờ, chấm dứt mọi sự không chắc
chắn về bản chất đích thực của mọi thứ trên đời. Quý vị cũng biết chắc rằng không có cách nào khác để quý vị có thể nhìn thấy sự trải nghiệm. Đây là sự
chứng ngộ Giáo Pháp ở mức độ thâm sâu nhất. Rốt cuộc, sự thiền của chúng ta có
nghĩa là “duy-trì cái sự-biết”, theo sau đó là sự “buông-bỏ liên tục” mỗi khi ta trải nghiệm những đối tượng giác quan thông qua mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và tâm.
Việc thiền tập chỉ liên quan đến hai việc chính như vậy mà thôi, và không cần
phải làm gì khác đâu, không cần phải thiền kiểu gì khác đâu.
Điều quan trọng là phải luôn nỗ lực tu để phát triển cái trí tuệ minh sát bằng cách điều tra suy xét về ba đặc tính đó. (Lý tu chỗ này là vậy!). Mọi thứ đều có thể trở thành nhân giúp khởi sinh trí tuệ, và trí tuệ minh sát đó có thể tiêu diệt
hoàn toàn mọi dạng ô nhiễm và dính chấp. (Mục tiêu tu chỗ này là vậy!). Đó là
kết quả của việc tu tuệ minh sát ( vipassanā). Nhưng quý vị đừng nên cho rằng
mọi thứ đều phát sinh từ trí tuệ minh sát. Nhiều lúc chúng ta vẫn đang làm những
thứ theo tham dục của mình. Nếu quý vị thiền tập theo những tham muốn của
mình thì quý vị sẽ chỉ tu tập vào những ngày mình thấy hứng thấy khỏe, còn những ngày không thấy hứng không thấy khỏe thì quý vị không muốn tu, chỉ
muốn nằm lỳ ra đó. Điều đó được gọi là tu theo tác động của những ô nhiễm.
Điều đó có nghĩa là quý vị không thực có năng-lực tu trong tâm mà chỉ tu tùy
theo ý muốn của mình.
Khi tâm đã bắt kịp Giáo Pháp thì lúc đó không còn người siêng, người biếng
nữa. Lười hay siêng chỉ là cách tâm bị tạo tác. Việc tu tuệ minh sát sẽ luôn trôi
https://thuviensach.vn
chảy một cách tự động chứ không phải do siêng hay lười. Đó là một trạng thái tự
duy trì của tâm nhờ chính năng lượng của nó. Khi tâm đã hiểu rõ ba đặc tính đó,
có nghĩa là ta không cần phải là cái ‘người làm’ cái việc thiền tập đó nữa. Quý vị
có thể nói rằng: ta giống như đã hoàn thành mọi việc và việc duy nhất còn lại là
ta cứ để yên cho mọi thứ diễn ra như chúng là, và ta chỉ ngồi quan sát cái tâm của
mình. Lúc này ta không cần phải là cái ‘người làm’ đang làm này làm nọ gì nữa.
Lúc này vẫn còn hoạt động của tâm đang diễn ra—tức quý vị vẫn còn trải nghiệm
những tiếp xúc dễ chịu và khó chịu từ các giác quan theo nguyên lý tích lũy nghiệp của mình—nhưng quý vị chỉ ngồi nhìn nó '' chỉ là vậy thôi'' và buông bỏ
hoàn toàn sự dính chấp [cảm nhận, ý tưởng] về một cái ‘ta’.
Đến lúc này quý vị không còn tạo tác một cái ‘ta’ nào nữa, và do vậy không
tạo ra sự khổ nào. Tất cả những đối tượng giác quan và những trạng thái quý vị
trải nghiệm cuối cùng chỉ là những thứ như nhau trong cái tâm. Tất cả mọi hiện
tượng thuộc thân và thuộc tâm mà quý vị quan sát đều có cùng bản chất như mọi
thứ khác, cùng có những bản chất cố hữu—[Vô thường, khổ, và vô ngã]. Tất cả
mọi thứ mọi sự đều trở nên như một và như nhau. Trí tuệ của quý vị cần phải
phát triển đến mức đó thì mọi sự nghi ngờ mới chấm dứt trong tâm.
Khi quý vị bắt đầu thiền tập, hình như tất cả đều chỉ lo nghi ngờ và đoán này
đoán nọ về mọi thứ. Tâm luôn dao động và động vọng. Quý vị ngồi cả ngày cứ bị
kích hoạt, bị dính tâm hoặc phóng tâm theo ý này ý nọ. Quý vị luôn có những
nghi ngờ vào những lúc kết thúc thiền tập. Tại sao vậy? Đó là do sự không kiên
nhẫn. Quý vị cứ muốn thấy tất cả mọi câu trả lời càng nhanh càng tốt. Quý vị
muốn có trí tuệ minh sát nhanh chóng mà không cần phải tu tập gì nhiều. Quý vị
muốn biết sự thật bản chất của mọi thứ của thế gian, nhưng sự muốn đó quá mạnh nên cái tham muốn đó lấn át cả cái trí tuệ. Vì lẽ đó, việc tu phải tu tiến theo
từng bước. Mỗi lần một bước, mỗi giai đoạn một bước. Đầu tiên quý vị phải bỏ
ra nhiều nỗ lực kiên trì. Quý vị cũng cần phải có trợ lực từ những thiện nghiệp
trong quá khứ và từ sự phát triển mười phẩm hạnh hoàn thiện (tức mười ba-la-
mật, pāramī) trong quá khứ. 183
Dồn nỗ lực để tu tập cái tâm. Đừng dính vào ý muốn mau chứng đắc; điều
đó chỉ dắt quý vị đến mau thất vọng và mau chán trong khi trí tuệ thì đến chậm
hơn. Giục tốc bất đạt. Đâu phải chỉ trong phút chốc ta chứng được một loại trạng
thái vĩnh hằng không còn sướng khổ, đúng không? Đừng để ý tâm kỳ vọng điều
https://thuviensach.vn
gì. Ngay lúc quý vị trải nghiệm sướng và khổ do tâm tiếp xúc với các đối tượng giác quan, quý vị vẫn đâu biết mình tu tập được tới đâu rồi. Nhưng chỉ trong phút
chốc, những trạng thái sướng khổ đó cũng biến mất trong tâm. Thực ra, sự tiếp
xúc đó có thể rất có ích, bởi nó nhắc nhở quý vị luôn xem xét trải nghiệm của
mình. Quý vị cần phải biết những phản ứng nào xảy ra trong tâm khi mình trải
nghiệm những đối tượng giác quan, trải nghiệm những ý nghĩ và những nhận
thức. Quý vị nhận thức rõ cả hai trường hợp: có khi chúng kích động và tạo khổ
trong tâm, và có khi chúng chẳng thể nào động đến cái tâm. Một số người thiền
chỉ muốn có trí tuệ nhìn vào cách tâm bị những đối tượng dễ chịu tác động; họ
chỉ muốn điều tra quán xét những trạng thái dễ chịu. Nhưng cách đó chẳng bao
giờ đạt đến trí tuệ thực thụ. Cách đó không phải khôn ngoan. Thực ra, quý vị cần
nên quán xét điều gì xảy đến ngay khi mình trải nghiệm những tiếp xúc khó chịu.
Quý vị cần biết các trải nghiệm đó tác động lên tâm ra sao. Rốt cuộc, đó mới là
cách tu tập cái tâm.
Điều quan trọng nữa là: khi trải nghiệm nào xảy đến thì tu tập nó, quý vị
không cần phải đi tìm những trải nghiệm quá khứ và những ký ức tích góp từ bên
ngoài, bởi chính trải nghiệm của mình mới là quan trọng. Cách duy nhất để thực
sự chấm dứt những nghi ngờ và phỏng đoán là phải tu tập và tu tập đến lúc tự
mình có thể nhìn thấy kết quả một cách rõ ràng cho chính mình. Đây là điều quan trọng nhất trong tất cả mọi điều. Học từ các sư thầy là bước căn bản cần có ban đầu để bắt đầu tu tập. Đây là sự trợ giúp quý giá để cho mình chuyển từ việc
lắng nghe sang việc tự mình tu tập và trải nghiệm. Quý vị phải xem xét những
giáo lý mà mình đã nghe; xem xét bằng cách nào?, bằng cách tự mình tu tập cho
đến khi mình đạt đến sự thấy biết rằng giáo lý đó là đúng. Tự mình tu và thấy biết
chứ không phải chỉ nghe và tin ngay một giáo lý nào là đúng hay là sai. Nếu quý
vị đã có sẵn một số phẩm hạnh tâm linh và đức hạnh trong quá khứ thì việc tu tập
càng dễ thẳng đường tấn tới. Khi có ai khuyên dạy điều gì, điều đó có thể tiết
kiệm thời gian của bạn, vì nó có thể giúp bạn tránh được những lỗi lầm, và giúp
bạn đi thẳng vào cốt lõi của việc tu tập. Nếu quý Phật tử chỉ muốn tu một mình, không cần ai chỉ dẫn, thì con đường của quý vị sẽ chậm hơn vì phải đi cong đi
quẹo nhiều lần. Nếu quý vị cố tự một mình tìm ra cách tu đúng đắn cho mình, thì
có lẽ quý vị đang lãng phí rất nhiều thời gian, và kết cuộc sẽ đi một đường vòng
vo dài hơn rất nhiều. Điều đó là sự thật. Rốt cuộc, chỉ có việc tu tập theo Giáo Pháp là cách chắc chắn nhất để làm cho tất cả mọi nghi ngờ và dao động trong
https://thuviensach.vn
tâm từ từ phai biến. Khi quý vị biết chịu khó chịu cực và biết huấn luyện cái tâm đi ngược lại với những thói tâm ô nhiễm của nó, thì những nghi ngờ sẽ từ từ héo
tàn và khô rụng.
Nếu quý vị biết nghĩ về lý tu chỗ này, thì có lẽ quý vị đã đạt được nhiều kết
quả từ nỗ lực tu tập bấy lâu nay của mình. Quý vị cũng đã tu tiến ít nhiều, nhưng
chưa đủ nhiều để quý vị cảm thấy hài lòng trọn đầy. Nếu quý vị nhìn kỹ và suy
xét về cuộc đời của mình, quý vị có thể thấy mình đã nếm trải trong tâm vô số
bao nhiêu thứ về cái thế giới này, từ lúc sinh ra, lớn lên, cho đến bây giờ. Trước
kia, quý vị đâu hề biết tu tập giới, định, tuệ là gì, và do đó quý vị quá dễ bị dính
vào vô số ô nhiễm. Khi quý vị nhìn lại tất cả mọi thứ mình đã trải nghiệm thông
qua các giác quan, quý vị thấy rằng rõ ràng mình đã luôn trải nghiệm đường lối
sự thật của mọi thứ mọi sự diễn ra trong vô vàn lần. Khi quý vị quán xét lại những thứ đã xảy ra trong đời mình, bây giờ nhìn thấy những ô nhiễm, quý vị
không để cho nó dày đặc trong tâm như trước nữa, và nhờ đó quý vị có thể khai
sáng thanh lọc cái tâm mình.
Trong mọi lúc mọi nơi, quý vị phải luôn khuyến khích bản thân mình làm
theo cách như vậy. Điều đó làm bớt đi gánh nặng. Tuy nhiên, không phải lúc nào
chúng ta cũng chỉ biết khen ngợi và khích lệ bản thân mình. Trong việc huấn luyện cái tâm, chúng ta còn phải biết phê phán bản thân mình trong những lúc
cần phải làm vậy. Đôi lúc chúng ta phải thúc ép bản thân làm những việc mình
không muốn làm, nhưng không phải lúc nào ta cũng thúc ép được cái tâm đi quá
mức của nó. Khi huấn luyện bản thân trong thiền tập, thân thường bị căng thẳng,
đau nhức và đủ thứ khó khổ; đó là điều bình thường bởi thân là thứ hữu vi luôn bị
này bị nọ theo các điều kiện tác động lên nó. Thân bị đau nhức này nọ là chuyện
bình thường. Nhưng nếu chúng ta chịu khó tập luyện thì chúng ta sẽ càng trở nên
thành thục hơn và dần dần có thể ngồi thiền được lâu hơn. Ban đầu quý vị có thể
chỉ ngồi được năm phút. Nhưng nếu tập luyện nhiều hơn, quý vị có thể ngồi được
mười phút, rồi hai mươi phút, cho đến nửa tiếng. Cuối cùng quý vị có thể ngồi
thiền dễ dàng suốt một tiếng. Rồi người ta thấy vậy nên khen quý vị ngồi thiền
được lâu; nhưng lúc đó quý vị lại cảm thấy mình vẫn chưa ngồi thiền được rất
lâu. Đây là chỗ dính danh, đây là sự ngồi thiền được lâu chỉ là do sự tham muốn
ngồi được lâu. Cho nên hãy tập luyện thân ngồi thiền được lâu một cách tự nhiên,
đừng cố tập luyện chỉ vì muốn kết quả là ‘ta ngồi được lâu hơn người khác’.
https://thuviensach.vn
Một khía cạnh quan trọng khác là phải duy trì việc tu tập sự chánh-niệm một cách đồng đều trong mọi tư thế của thân, tức là phải duy trì sự tu chánh-niệm trong tất cả bốn tư thế: đứng, đi, ngồi, nằm. Không phải chỉ khi ngồi trên chiếu
thiền mới ta tập luyện sự chánh-niệm, đừng hiểu lầm như vậy. Đừng coi chỉ có tư
thế ngồi mới là tư thế tu tập sự chánh niệm. Nghĩ vậy là sai. Đâu phải định và tuệ
chỉ khởi sinh trong giờ ngồi thiền chính thức. Quý vị có thể ngồi thiền nhiều giờ
trong một ngày, điều đó không sao—nhưng quý vị phải tập luyện sự chánh-niệm
một cách liên-tục trong mọi tư thế, phải tu tập sự tỉnh-giác liên-tục và không-gián-đoạn. Khi nào mất sự tỉnh giác hãy thiết lập lại ngay và cố giữ sự liên tục sự
có mặt của nó. Đây là cách tu để tiến nhanh. Trí tuệ sẽ đến nhanh. Đó là cách để
quý vị trở nên có trí tuệ. Đó là trí khôn để hiểu biết được những đối tượng giác quan và cách chúng tác động vào cái tâm. Quý vị dùng trí khôn này để hiểu biết
những trạng thái của mình và huấn luyện tâm biết cách buông bỏ. Đây chính là
cách quý vị cần hiểu về cách huấn luyện cái tâm. Phải có cách hiểu như vậy.
Ngay cả khi nằm xuống để ngủ, quý vị liền cố định sự chú tâm vào hơi thở vào-ra
cho đến khi quý vị ngủ đi, và tiếp tục cố định sự chú tâm vào hơi thở vào-ra ngay
sau khi ngủ dạy. Như vậy chỉ có một quãng thời gian ngắn lúc quý vị ngủ rất sâu
là quý vị không có ý thức tỉnh giác mà thôi. Còn những lúc còn lại trong một ngày, quý vị luôn luôn có tỉnh giác và tu tập sự tỉnh giác. Quý vị phải dồn hết
năng lượng vào việc tu tập sự tỉnh-giác và chánh- niệm như vậy.
Khi đã tu tập sự tỉnh giác, càng tu tập nhiều, tâm càng tỉnh thức, cho đến
một lúc quý vị sẽ đạt đến mức quý vị dường như không còn ngủ nữa. Chỉ có thân
ngủ nghỉ, còn tâm thì vẫn luôn tỉnh thức và tỉnh giác ngay cả khi thân đang ngủ
nghỉ. Lúc đó quý vị duy trì cái sự-biết xuyên mọi lúc mọi nơi. Ngay khi thức dậy,
sự chánh-niệm có mặt ngay ở đó từ lúc tâm rời khỏi trạng thái ngủ và lập tức nắm
bắt một đối tượng mới đầu tiên trong ngày. Quý vị luôn có chú tâm và quan sát.
Ngủ là một chức năng của thân. Nó giúp thân nghỉ ngơi. Thân cần phải nghỉ ngơi,
nhưng vẫn luôn có mặt cái sự-biết quán sát cái tâm. Sự tỉnh-giác đó được duy trì
xuyên suốt ngày và đêm.
Do vậy, ngay cả khi quý vị nằm xuống và ngủ đi, dường như tâm không đi
ngủ. Nhưng ta không cảm thấy mệt mỏi và thèm ngủ. Ta vẫn luôn tỉnh thức và
chú tâm. Đó chính là lý do quý vị khó mà nằm mơ nằm mộng gì trong thời gian
tu tập nhiệt thành như vậy. Nếu có mơ thì đó có thể là dạng mộng-ảnh ( supina
https://thuviensach.vn
nimitta) – đó là một sự mơ ảnh rõ rệt và sống động mang một ý nghĩa đặc biệt nào đó. Tuy nhiên, thường thì quí vị không mơ không mộng gì trong giai đoạn tu
tiến này. Khi quý vị quan sát cái tâm, dường như ở nó không còn nguyên nhân gì
để sự phóng tâm có thể bơm năng lượng vào giấc mơ nữa. Lúc đó quý vị vẫn ở
nguyên trạng thái quý vị không bị ngu mờ. Quý vị duy trì sự chánh niệm, với sự
tỉnh giác có mặt sâu bên trong tâm. Tâm là một trạng thái tỉnh thức, nó rất sắc
xảo và nhạy bén. Sự có mặt của sự chánh-niệm-không-gián-đoạn giúp tâm có
được năng- lực điều tra suy xét một cách êm xuôi và dễ dàng, và giúp giữ cho
tâm luôn luôn có mặt trước-ngay-khi bất cứ thứ gì khởi sinh trong từng mỗi giây
khắc.
Chúng ta phải tu tập cái tâm cho đến khi nó hoàn toàn thuần thục và thiện
khéo trong việc duy trì chánh-niệm và trong việc điều tra quán xét các hiện tượng. Khi nào tâm đạt đến một trạng thái tĩnh lặng, ta huấn luyện nó quán xét về
cái thân này của ta và của người khác, quán xét cho đến lúc ta có được sự hiểu
biết nhìn thấy những đặc tính chung của mọi thân. Theo đuổi sự điều tra đó cho
đến lúc quý vị nhìn thấy tất cả mọi thân xác đều có bản chất như nhau và cùng có
những yếu tố vật chất như nhau. Quý vị tiếp tục quan sát và quán xét. Buổi tối
trước lúc ngủ, quý vị dùng sự tỉnh giác quét hết toàn bộ thân này và tiếp tục sự
quán sát như vậy khi mình vừa thức dậy sáng hôm sau. Tu cách này thì quý vị
chẳng bao giờ gặp ác mộng khi ngủ, không bị nói mớ hay mơ mộng lung tung.
Quý vị ngủ và thức dậy một cách bình an, không có điều gì quấy rầy quý vị. Quý
vị duy trì trạng thái “biết” trong khi đang ngủ và đang thức. Khi thức dậy với sự
chánh niệm, tâm sáng sủa minh mẫn, nó không bị tác động của sự ngủ. Ngay khi
tỉnh giác, tâm rõ sáng, nó không bị ngu mờ đờ đẫn và không bị trong các trạng
thái do ô nhiễm tạo tác.
Bữa nay tôi đã đưa ra những chi tiết về việc tu dưỡng cái tâm theo tiến trình
tu tập. [Thông thường, quý vị không cho rằng tâm thực sự bình an trong lúc ngủ,
trong lúc mới vừa thức dậy, hoặc trong những lúc khác nếu quý vị còn cho rằng
sự chánh niệm của mình vẫn còn yếu kém]. 184 Chẳng hạn, có thể quý vị ngồi ướt sũng sau khi dính mưa bão, nhưng vì đã tu được định ( samādhi) và đã học được
cách quán sát nên tâm không còn bị tác động bởi những trạng thái ô nhiễm, và nó
vẫn có thể trải nghiệm sự bình-an và sự rõ-sáng của trí tuệ minh sát, giống như
tôi đã mô tả từ nảy đến giờ.
https://thuviensach.vn
Lời dạy cuối cùng của Đức Phật là khuyên các Tỳ kheo đừng xao lãng, đừng để tâm bị xao lãng (đừng thất niệm, đừng thiếu tỉnh giác). Phật nói sự không-chú-tâm (tức thiếu chánh niệm) là đường dẫn đến chỗ chết, (như trong kinh Pháp Cú).
Mong quý vị hãy ghi nhớ điều này trong tim một cách đong đầy và chân thực hết
mình. Huấn luyện bản thân biết nghĩ suy bằng trí tuệ khôn khéo. Dùng trí tuệ để
dẫn dắt lời ăn tiếng nói. Dù làm điều gì, hãy lấy trí tuệ dẫn dắt mình làm. Ba nghiệp đều nên làm với sự hiểu biết.
https://thuviensach.vn
84
Những Khó Khổ Trên Đường Tu
185Vào thời Đức Phật, có một tu sĩ hết mực muốn tìm ra con đường đích thực để đi đến giác ngộ. Người đó muốn biết chắc đâu là cách thiền tập đúng đắn và
đâu là cách thiền tập sai lầm. Sau khi nhất quyết rằng sống trong tu viện đông đúc
chỉ làm rối trí và xao lãng, người đó bỏ đi tìm nơi vắng vẻ để tự mình thiền tập.
Sống một mình và thực tập liên tục, nhiều lúc trải nghiệm tới những giai đoạn
tâm tĩnh lặng và đạt định ( samādhi), nhưng nhiều lúc chẳng được tĩnh lặng chút
nào. Vẫn còn chưa chắc về việc thiền tập của mình. Nhiều lúc người đó rất thấy
siêng năng và nỗ lực tu tập, nhiều lúc lại thấy lười biếng tu. Cuối cùng, người đó
cứ nghi ngờ và dính kẹt trong sự nghi hoặc, bởi không tìm thấy sự thành công
mặc dù đã hết sức nỗ lực để tìm cách tu đúng đắn.
Thời đó ở Ấn Độ có nhiều thầy dạy thiền và vị tu sĩ đó cũng nghe được tên
tuổi của mấy thiền sư đó. Ví dụ nghe nói có thầy ''Ajahn A'', rất nổi tiếng về cách
dạy thiền rất khéo léo. Vị tu sĩ đó ngồi nghĩ đi nghĩ lại và cho rằng biết đâu vị
thiền sư đó biết cách tu đúng đắn để giác ngộ, nghĩ vậy vị tu sĩ đó lên đường đi
tầm sư học đạo. Sau khi được chỉ dạy, vị tu sĩ đó quay về tự thiền tập, và sau đó
thấy trong những giáo lý mới học đó, có cái giống như mình nghĩ, có cái khác với
mình nghĩ. Rồi vị tu sĩ đó thấy mình vẫn còn dính trong sự nghi ngờ và vẫn còn
chưa chắc chắn về cách tu nào.
Thời gian sau, vị tu sĩ đó lại nghe đồn về một thiền sư khác, ví dụ thầy
''Ajahn B'', người cũng rất nổi tiếng là người giác ngộ và khéo dạy về thiền tập;
tin này càng làm vị tu sĩ đó thêm nghi ngờ và nghi vấn. Nhưng rồi vị ấy cũng lên
đường tìm vị thầy mới để học tu. Sau khi tiếp nhận những lời dạy mới, vị tu sĩ
quay về chốn ẩn dật của mình để thiền tập. Rồi vị ấy đem so sánh những giáo lý
của vị thầy này với giáo lý của vị thầy trước, và thấy rằng chúng chẳng giống nhau. Vị ấy cũng đem so sánh những tính cách và cách thể hiện của hai ông thầy,
và thấy hai ông thầy cũng rất khác nhau. Rồi vị tu sĩ lại đem so tất cả các giáo lý
của hai ông thầy với những gì mình đã tự học được trước kia, và nhận thấy tất cả
https://thuviensach.vn
cũng đều khác nhau! Càng so sánh, vị tu sĩ càng thấy hoài nghi, chẳng biết đâu là đúng, đâu là sai.
Rồi một thời gian không lâu sau đó, vị tu sĩ đó lại nghe tin về một vị thiền sư
khác, ví dụ thầy ''Ajahn C'' mới đích thực là một vị thầy thông thái. Người ta đồn
đại nhiều về vị thầy này đến nỗi vị tu sĩ nôn nóng đi tìm thầy để học ngay. Vị tu
sĩ quyết tâm lắng nghe và làm theo đúng những gì vị thầy mới này chỉ dạy.
Nhưng, có những điều vị thầy mới nói giống một hay hai vị thầy trước; có những
điều hoàn toàn khác hẳn. Vị tu sĩ cứ liên tục nghĩ suy và so sánh, cố gắng suy xét
coi tại sao ông thầy này làm cách này, còn ông thầy kia cứ làm cách khác. Vậy
cách nào là đúng? Vị tu sĩ cứ tiếp tìm thấy sự khác biệt trong giáo lý của các ông
thầy; và lại gom hết những giáo lý đó so sánh với những gì mình đã tự học trước
kia, và thấy rằng tất cả đều khác nhau. Cuối cùng, vị tu sĩ đó tu hoài cũng chẳng
đạt được định ( samādhi). Càng suy xét về những cách dạy của mấy ông thầy, vị
ấy càng thêm bất an và động vọng, cứ như vậy cho đến khi mọi sức lực và nỗ lực
đều bị đốt cháy vào những nghĩ suy đó cho đến lúc thân và tâm trí đều kiệt sức.
Cuối cùng, vị ấy đã bị đánh bại bởi chính những nghi ngờ và phỏng đoán bất tận
của mình.
Cuối cùng, vị tu sĩ nghe được tin truyền nhanh về một vị thầy đã giác ngộ
tên là Gotama (Cồ-đàm) mới có mặt trên thế gian. Lập tức vị tu sĩ ấy nôn nao và
mong muốn chạy đi tìm gặp người thầy mới, trong lòng cứ suy đoán đủ thứ về vị
thầy mới sẽ ra sao... Rồi vị ấy cũng gặp được Phật, kính chào và lắng nghe Phật
thuyết giảng về Giáo Pháp cho mình. Phật giải thích rằng, về mặt rốt ráo, một người không thể nào đạt đến sự hiểu biết và vượt qua nghi ngờ chỉ bằng cách nghe lời dạy của người khác. Càng nghe thì càng nghi ngờ; càng nghe thì càng
lẫn lộn quẫn trí. Phật nói rằng trí tuệ của người khác thì không thể cắt đứt nghi
ngờ của ta. Người khác không thể dẹp bỏ nghi ngờ trong tâm của ta. Chỉ có trí tuệ
của chính ta và chính ta mới có thể tự hiểu biết và tự dẹp bỏ được nghi ngờ của
mình. Những gì người thầy có thể làm là chỉ ra cách những nghi ngờ khởi sinh và
cách để ta quán xét về chúng. Nhưng sau khi học biết những cách đó, chính ta
phải tự mình thực hành cho đến khi tự mình đạt được trí tuệ và tự mình thấy biết
sự thật. Phật dạy rằng nơi tu tập chính là trong thân này. Sắc thân, cảm giác, nhận
thức, ý nghĩ và tâm thức [sắc, thọ, tưởng, hành, thức- ( rūpa, vedanā, saññā, sankhārā, viññāna)] chính là những người thầy của người tu; năm tập hợp (uẩn) https://thuviensach.vn
đó cung cấp cho người tu một cơ sở để phát sinh trí tuệ hiểu biết. Cái người tu vẫn còn thiếu đó là một cơ sở để thiền tập ( bhāvanā) và để quán chiếu (suy xét)
một cách khôn khéo.
Phật đã dạy rõ cách duy nhất để thực sự chấm dứt nghi ngờ là quán xét thân
này và tâm này của chúng ta - '' chỉ cần làm bấy nhiêu! ''. (Cao xa gì cũng chỉ làm việc đó). Dẹp bỏ quá khứ, dẹp bỏ tương lai--chỉ cần tu tập cái sự-biết và sự
buông-bỏ. Duy trì sự-biết. Một khi đã thiết lập được sự-biết thì buông bỏ--nhưng
đừng cố buông bỏ mà không có sự-biết.
Chính sự có mặt của sự-biết giúp ta buông bỏ. Buông bỏ mọi thứ ta đã làm
trong quá khứ: cả điều xấu lẫn điều tốt. Bất cứ điều gì đã làm ta buông bỏ hết, bởi
dính líu với chuyện đã qua thì đâu có ích lợi gì. Việc tốt đã làm là tốt lúc đó, việc
xấu đã làm là xấu lúc đó. Cái gì tốt thì đã tốt, cái gì xấu thì đã xấu. Giờ chúng ta
có thể dẹp bỏ chúng, buông bỏ chúng. Ngay cả tương lai cũng là chưa xảy ra. Cái
gì khởi sinh và biến mất trong tương lai thì vẫn chưa thực xảy ra, cho nên đâu ích
gì phải đi phỏng đoán này nọ về cái sẽ xảy ra hay không xảy ra trong tương lai.
Cứ tỉnh giác về bản thân mình và buông bỏ. Buông bỏ quá khứ. Những gì xảy ra
trong quá khứ đã xong rồi. Tại sao phải tốn thời giờ để khai triển này nọ về
chúng? Nếu chúng ta có nghĩ gì về điều đã xảy ra trong quá khứ thì hãy buông bỏ
cái ý nghĩ đó luôn. Đó chỉ là một thứ (hiện tượng, pháp, dhamma) khởi sinh trong
quá khứ. Sau khi khởi sinh nó đã ngừng diệt trong quá khứ. Ngay cả việc khai
triển cái ý nghĩ này nọ về hiện tại cũng không ích gì. Khi ta đã thiết lập sự tỉnh-
giác về cái ta đang nghĩ, thì ta buông bỏ nó luôn. (Ta tỉnh giác biết rõ cái ta đang
nghĩ và buông bỏ nó để nó biến qua luôn). Chỉ cần tu tập sự-biết và sự buông-bỏ
mà thôi.
Điều đó không có nghĩa là ta không nên trải nghiệm bất kỳ ý nghĩ nào hoặc
không nắm quan điểm nào: ta cứ trải nghiệm những ý nghĩ và những quan điểm,
và rồi buông bỏ chúng ngay – bởi chúng đã xong. Tương lai thì còn ở trước: những gì khởi sinh trong tương lai sẽ chấm dứt trong tương lai. Cứ tỉnh giác biết rõ những ý nghĩ của ta về tương lai, và buông bỏ chúng luôn. Những ý-nghĩ và
quan-điểm của ta về trong quá khứ là không chắc chắn, đúng thiệt là như vậy.
Những ý-nghĩ và quan-điểm của ta về tương lai thì hoàn toàn không chắc chắn.
Cứ tỉnh giác biết rõ và buông bỏ, bởi những thứ (ý nghĩ và quan điểm) đó là không chắc chắn. Tỉnh giác biết rõ về khoảng khắc hiện tại, điều tra suy xét về
https://thuviensach.vn
điều ta đang làm ngay bây-giờ và tại-đây. Không cần phải nhìn vào những thứ
bên ngoài ta; không cần nhìn những thứ đã qua hoặc chưa tới.
Phật không khen những người chỉ biết đặt niềm tin và đức tin vào những gì
người khác nói; Phật cũng không khen những người cứ chạy theo những trạng
thái tốt và xấu, đúng và sai, người chỉ biết dựa theo những gì người khác làm hay
nói. Những gì người khác làm và nói là thuộc về họ; chúng ta có thể tỉnh giác biết
về chúng, nhưng rồi buông bỏ. Ngay cả khi họ làm điều đúng đắn, họ nhìn thấy
đó là điều đúng đối với họ, nhưng điều đó chưa chắc là đúng đối với ta. Nếu ta
không có chánh kiến trong tâm thì ta đâu biết được điều đó là đúng với ta hay
không; khi ta tự mình trải nghiệm có thể ta thấy điều đó không đúng và không tốt
với ta; bởi vì trước mắt vẫn chỉ đang là điều bên ngoài và của người ngoài.
Những sư thầy đều tự tu tập cho mình – dù họ đang tu đúng hay tu sai – họ tu ở
chỗ họ, đâu dính líu gì ta. Nếu họ có tu tốt thì điều đó cũng đâu thay đổi ta; nếu
họ tu đúng thì cũng là đúng cho họ, chứ đâu đúng hay tốt cho ta. Đây là lý do
Phật không khen những người không biết tự mình tu tập để tự mình đạt đến trí
tuệ và thấy biết sự thật.
Tôi nhấn mạnh Giáo Pháp là hướng thẳng vào bên trong ( opanayiko) – là
hướng nội – để tâm thấy biết, hiểu biết và trải nghiệm kết quả tu tập ngay bên
trong nó. Nếu có ai nói ta thiền tập đúng đắn, đừng vội tin lời họ; và tương tự có
ai nói ta đang tu tập sai lạc, đừng vội chấp nhận lời họ nói cho đến khi tự mình
thực sự thực tập và tìm thấy điều đó. Ngay cả khi họ chỉ dẫn cho bạn một cách tu
đúng đắn để giác ngộ thì đó cũng mới chỉ là lời nói của họ; còn ta phải nhận lấy
lời chỉ dạy đó và tự mình ứng dụng thực tập cho đến khi nào tự mình trải nghiệm
kết quả ở ngay-tại-đây trong hiện tại thì kết quả đúng đắn đó mới đích thực là của
mình. Điều này nghĩa là ta phải tự mình làm nhân chứng của mình, tự mình có
thể xác nhận kết quả tu tập đúng đắn ngay trong tâm mình. Ví dụ như tôi nói trái
chanh này chua và mời mọi người hãy thử nếm để biết, nhưng họ chỉ tin lời tôi
nói là chanh chua, chứ họ không tự nếm để tự biết nó thực sự vị chua ra sao. Sự
tin kiểu đó là vô dụng ( mogha), nó chẳng có giá trị thực hay ý nghĩa gì. Khi tôi
nói chua đó là cảm nhận của tôi, đâu phải là cảm nhận của họ mà họ biết và tin.
Vậy đó. Phật không khen sự tin kiểu đó. Nhưng chúng ta cũng không nên chối bỏ
nó: chúng ta phải điều tra suy xét về điều đó. Để điều tra đúng sai, chúng ta phải
tự mình nếm trái chanh đó, và bằng cách tự mình nếm trải nó, chúng ta trở thành
https://thuviensach.vn
nhân chứng cho chính sự trải nghiệm của mình. Ai nói chanh chua ra sao, ta cứ
lấy ăn thử thì sẽ tự mình biết chắc họ nói đúng. Đó là cách biết chắc hai lần—thứ
nhất tin chanh là chua và thứ hai tự mình nếm biết chanh chua ra sao. Cách như
vậy giúp ta tự tin chắc chắn vào điều mình biết; ta là nhân chứng sự thật trong
tâm ta.
Thầy Ajahn Mun, sư phụ của tôi, đã gọi nhân chứng bên trong này là
sakkhibhūto. 186 Sự xác thực một sự-biết nào chỉ dựa vào lời người khác nói thì không phải là thực, nó chỉ là thực với người nói mà thôi - còn bạn, bạn chỉ nghe
người khác nói chua là bạn khẳng định theo. Như vậy chưa đúng. Có thể nói đó
mới là một nửa hoặc năm mươi phần trăm sự thật mà thôi. Nếu bạn tự mình nếm
trái chanh và biết rõ nó chua ra sao, thì đó mới là một trăm phần trăm, đó là sự
thật trọn vẹn: bạn có bằng chứng từ lời nói của người khác và từ sự nếm trải trực
tiếp bởi chính mình. Đây mới là thực một trăm phần trăm. Đây chính là
sakkhibhūto: cái ‘nhân chứng bên trong’ đã khởi sinh trong tâm bạn.
Cách tu tập như vậy là opanayiko: hướng vào trong, hướng vào trong tâm
mình. Ta hướng sự chú tâm vào bên trong, cho đến khi sự hiểu biết và trí tuệ trở
thành paccattam [ paccattam nghĩa là: sự tự mình biết và trải nghiệm sự thật]. Sự
hiểu biết từ sự nghe và nhìn ở người khác chỉ là bề ngoài, sự hiểu biết đó chưa
đúng thực như sự hiểu biết của paccattam; sự hiểu biết từ người khác thì nằm ngoài cái sự tự thân hiểu biết của paccattam. Sự hiểu-biết từ sự nghe và thấy không phải là sự hiểu-biết khởi sinh từ sự việc tự mình quán xét, cho nên đó không phải là trí tuệ của chính mình—đó chỉ mới là trí tuệ hiểu biết của người
khác. (Người khác nói ta nghe về một chân lý hay một trí tuệ thì chân lý đó và trí
tuệ đó vẫn là của họ, chưa phải là của ta, đó chưa phải là trí tuệ của ta. Ta chỉ mới
nghe thấy điều đó; nhưng ta chưa tự mình chứng thấy điều đó bên trong tâm của
ta). Điều này không có nghĩa là chúng ta không nên chú tâm lắng nghe hoặc bỏ lơ
những lời khuyên dạy từ người khác, nhưng chúng ta nên nhận lấy những lời dạy
đó làm đề-mục đề tài để điều tra và suy xét. Lần đầu mới đọc kinh sách, các thầy
bắt đầu hiểu vài khía cạnh của giáo lý trong đó, và nếu tin vào những điều đó thì
cũng tốt, nhưng cũng nên lập tức nhớ rằng mình chưa tu tập cái tâm và chưa tự
mình trải nghiệm những điều đó. Vì chưa thực tập điều đó nên các thầy vẫn chưa
thực sự nếm trải trọn vẹn ích lợi của giáo lý đó. Mới đọc và tin thì chỉ có giá trị
một nửa. Do vậy các thầy cần phải tu tập cái tâm để chín chắn trí tuệ, đến lúc đó
https://thuviensach.vn
các thầy có thể hoàn toàn soi chiếu và thấy rõ sự thật của những giáo lý đó. Đó là cách làm cách tu cho sự hiểu-biết của chúng ta trở nên trọn vẹn. Rồi lúc đó các
thầy có thể vượt qua nghi ngờ. Nếu các thầy đã có được trí tuệ sâu sắc nhìn thấu
sự thật từ bên trong cái tâm này, thì tất cả mọi hoài nghi và sự không chắc chắn
về đạo và đạo quả sẽ hoàn toàn biến mất.
Chúng ta hay nói tu tập các pháp hiện tại ( paccuppanna dhamma, hiện pháp) nghĩa là gì? Nghĩ là khi bất thứ gì đang khởi sinh trong tâm chúng ta phải điều
tra, suy xét và xử lý nó ngay. Sự tỉnh-giác của ta phải có mặt sẵn ngay đó.
Paccuppanna dhamma – hiện pháp – là chỉ cái sự trải nghiệm của giây khắc hiện tại – đó hàm chứa cả nhân và quả. Giây khắc hiện-tại được cắm rễ chắc chắn bên
trong tiến trình nhân-quả; cách ta đang ở trong hiện tại phản ảnh những nhân trong quá khứ – sự trải nghiệm của hiện tại chính là quả của những nhân trong
quá khứ. Tất cả từng trải nghiệm bạn có cho đến giây khắc hiện tại này đều khởi
sinh từ những nhân trong quá khứ. Chẳng hạn, các thầy có thể nói việc đã rời khỏi cốc thiền của mình là nguyên nhân, và các thầy đang ngồi đây là kết quả.
Đây là sự thật đường lối diễn ra của tất cả mọi thứ, đó là một chuỗi nhân-quả liên
tục. Do vậy, những gì ta làm trong quá khứ là nhân, trải nghiệm hiện tại là quả.
Tương tự như vậy, những hành động hiện tại là nhân, những gì ta trải nghiệm trong tương lai là quả. Việc đang ngồi đây đang khởi tạo nguyên nhân cho những
sự xảy ra sau này! Quá khứ là nhân tạo quả là hiện tại, và hiện tại là nhân tạo ra
quả là tương lai. Quá khứ là nhân của hiện tại, hiện tại là nhân của tương lai; tương lai là quả của hiện tại, hiện tại là quả của quá khứ. (Tất cả mọi thứ đều khởi sự từ nhân, nên Phật đã nói mọi sự đều có nhân của nó).
Cái Phật nhìn ra là: chúng ta cần phải biết buông bỏ cả quá khứ và tương lai.
Khi nói buông bỏ không phải là ta đơn giản dẹp bỏ chúng. Sự buông-bỏ có nghĩa
là chánh-niệm và trí-tuệ có mặt ngay tại một điểm—đó là thời-điểm hiện-tại. Quá
khứ và tương lai nối kết ngay tại điểm đó—nối kết ngay thời-điểm hiện-tại. Hiện
tại vừa là quả của quá khứ, vừa là nhân của tương lai. Vậy là chúng ta phải buông
bỏ cả nhân và quả, và chỉ đơn thuần an trú vào cái thời khắc hiện-tại. Chúng ta
nói buông bỏ chúng, nhưng đó chỉ là lời nói để diễn tả cái cách tu tập cái tâm.
Cho dù chúng ta có dẹp bỏ những dính mắc và buông bỏ quá khứ và hiện tại, thì
cái tiến trình nhân-quả vẫn đang có mặt ở ngay đó, nó vẫn đang diễn tiến ở ngay
đó. Đúng thực, chúng ta có thể gọi đây là điểm giữa-đường hay điểm trung-
https://thuviensach.vn
chuyển; bởi nó cũng là một phần của tiến trình nhân-quả. Phật đã dạy phải quán sát giây khắc hiện tại, ngay đó ta sẽ nhìn thấy cái tiến trình ‘khởi sinh và biến
diệt’ đang diễn ra, theo sau là sự’ khởi sinh và biến diệt khác’, liên tục và liên tục
nói tiếp nhau diễn ra.
Mọi thứ khởi sinh trong thời khắc hiện tại đều là vô thường. Tôi thường nói
đi nói lại về điều này, nhưng mọi người thường ít để ý. Họ do dự không muốn
ứng dụng cái giáo lý nhỏ này để thực hành. Giáo lý đó là: Tất cả mọi thứ khởi
sinh đều là vô thường. Mọi thứ đều là không chắc chắn. Đây thực sự là cách dễ
nhất và ít phức tạp nhất để quán chiếu về sự thật. Nếu các thầy không thiền quán
về giáo lý này, thì khi mọi thứ khởi sinh là vô thường và luôn biến đổi, các thầy
sẽ không biết cách xử lý một cách khôn khéo và có xu hướng bị động vọng ngay
trong tâm. Việc điều tra suy xét về tính vô-thường mang lại cho chúng ta trí tuệ
và hiểu biết về một chân lý thường hằng, chắc chắn. (Đó là chân lý về tính vô-
thường). Bằng cách suy xét những thứ vô thường và không chắc chắn, chúng ta
nhìn ra một lẽ thực chắc chắn thường hằng—đó là tính vô-thường. (Bản chất vô-
thường và không-chắc-chắn là bản chất không thể chối cãi của tất cả mọi thứ và
mọi sự trong thế gian. Cái bản chất đó là bao trùm). Đây là cách các thầy phải lý
giải ra để mọi người hiểu rõ sự thật—nhưng mọi người có thói không chịu hiểu,
họ cứ bỏ thời gian ra chạy qua chạy lại khắp nơi để tìm sự thật. Thực vậy, nếu
chúng ta muốn trải nghiệm một sự bình-an thực thụ thì chúng ta phải mang cái
tâm vào cái điểm nơi nó hoàn toàn chú tâm chánh niệm vào giây-khắc hiện-tại.
Dù sướng hay khổ khởi sinh ở đó, hãy dạy mình nó là vô- thường. Cái vai trò của
tâm chánh niệm về những thứ sướng và khổ chính là cái trí biết [Phật trí] bên trong mỗi chúng ta. Cái ‘người giác ngộ’ tính vô-thường trong tất cả mọi thứ
chính là Giáo Pháp bên trong ta.
Cái gì là Giáo Pháp cũng chính là Phật, nhưng đa số mọi người không hiểu
được điều này. Họ cứ nghĩ Giáo Pháp là thứ bên ngoài, ở đâu đó bên ngoài, còn
Phật là thứ khác đang ở đây. Nếu con mắt của tâm nhìn thấy tất cả mọi thứ có
điều kiện (mọi pháp hữu vi) là vô thường, thì tất cả mọi sự khổ đau do sự dính
chấp gây ra đều biến mất. Dù chúng ta có suy xét theo cách nào đi nữa, lẽ thực
này [tính vô thường] là điều duy nhất thực sự chắc chắn. Khi ta nhìn thấy sự thật
này, tâm ta buông bỏ ngay, nó không còn vì dính chấp ràng buộc với mọi thứ
khởi sinh trên đời. Nguyên nhân của khổ – đó là sự dính chấp ràng buộc – đã biến
https://thuviensach.vn
mất; hệ quả là tâm đã nhìn thấu vào sự thật và hợp nhất với Giáo Pháp. Không có điều gì cao xa, sâu sắc hơn, đáng tìm kiếm hơn sự chứng ngộ sự thật này. Theo
cách đó, Giáo Pháp là như Phật, Phật như Giáo Pháp.
Cái giáo lý rằng “tất cả mọi thứ có điều kiện đều là vô thường và luôn biến
đổi” [Mọi pháp hữu vi đều vô thường] chính là Giáo Pháp. Giáo Pháp là cốt lõi
của Phật; nó không phải là thứ gì khác. Mục đích của việc tu tập sự tỉnh-giác bằng cách niệm chữ '' Buddho'', '' Buddho'' [Đức Phật] – như các thầy đã biết – là để nhìn thấy sự thật này. Khi tâm trở thành nhất-điểm nhờ cách niệm chữ
'' Buddho'', điều này hỗ trợ cho việc phát triển trí-tuệ nhìn thấu rõ ba đặc tính của mọi sự sống, đó là “vô thường, khổ, và vô ngã”; sự rõ-ràng (minh sát) của sự tỉnh
giác đưa chúng ta đến nhìn thấy mọi thứ đều là luôn biến đổi và không chắc chắn,
mọi thứ đều là giả hợp và vô thường. Nếu chúng ta tự mình nhìn thấy điều này
một cách rõ rệt và trực tiếp, thì tâm sẽ buông bỏ. Vậy là, mỗi nào có trải nghiệm
sướng, biết nó là không chắc chắn; mỗi khi có trải nghiệm khổ, biết nó là không
chắc chắn. Ngay đây tôi nói luôn: Khi các thầy đi đến sống tu ở nơi khác, các
thầy đang mong đợi nơi đó sẽ tốt hơn ở chùa này các thầy đã ở trước giờ; nhưng
hãy nhớ rằng “mọi chuyện đều không chắc chắn”, do vậy bây giờ các thầy chưa
thể biết chắc rằng nơi đến của các thầy có tốt hơn theo mình muốn hay không.
Nếu các thầy nghĩ ở lại đây là tốt nhất, điều đó cũng lại không chắc chắn. Đó chỉ
là một ý kiến! Nhưng nếu có trí tuệ hiểu biết, các thầy nhìn thấy mọi thứ đều không chắc chắn, và nhờ hiểu biết như vậy nên khi đi đến đâu và gặp phải điều gì
các thầy cũng không thấy bị khổ. Nếu muốn ở lại đây, các thầy cứ ở. Khi nào muốn đi nơi khác, các thầy cứ đi; nhưng nhớ đừng tạo ra sự khó khổ cho mình.
Mọi sự nghi ngờ và phân tâm về ‘điều gì mới là đúng’ đã chấm dứt rồi; đâu có
điều gì là ‘luôn thực đúng hay luôn thực sai’, mọi thứ đều chỉ là vô thường; đâu
còn nghi ngờ gì nữa. Chính cách tu cố định sự chánh-niệm vào duy nhất thời-khắc-hiện-tại đã giúp ta chấm dứt những nghi ngờ.
Vậy chúng ta không còn lo lắng về quá khứ hay tương lai. Quá khứ đã chết
rồi. Những gì xảy ra trong quá khứ đã xảy ra và đã kết thúc; nó đã xong. Những
gì sẽ xảy ra trong tương lai thì sẽ kết thúc trong tương lai—buông bỏ chúng luôn.
Tại sao cứ lo nghĩ tương lai? (Hiện tại chính là nhân của tương lai, sao không lo
chú tâm vào hiện tại?). Quán sát mọi thứ (hiện tượng, pháp) đang khởi sinh ngay
trong giây khắc hiện-tại và nhận biết cách chúng biến đổi và bản chất không đáng
https://thuviensach.vn
tin cậy của chúng. Khi cái Phật trí [ Buddho] – cái người biết – được chín chắn và thâm nhập sâu hơn, người tu càng có sự tỉnh giác sâu sắc hơn và thấy biết rõ hơn
về bản chất sự thật: “mọi thứ có điều kiện (hữu vi) đều thuộc bản chất vô thường”. Đây là lúc trí tuệ minh sát càng thâm sâu và giúp cho sự vững chắc và
tĩnh lặng của định ( samādhi) càng mạnh mẽ hơn và càng được thanh lọc tinh tế
hơn.
Định ( samādhi) có nghĩa là tâm vững chắc và ổn định, tức tâm được tĩnh lặng. Có hai loại. Một loại tĩnh lặng có được từ việc tu tập ở một nơi yên tĩnh, nơi
không có hình sắc, âm thanh, hoặc những đối tượng giác quan nào tác động ta.
Cái tâm được tĩnh lặng như vậy thì vẫn chưa thoát khỏi những ô nhiễm (kilesa).
Những ô nhiễm vẫn còn che phủ trong tâm, nhưng tạm thời trong trạng thái định
( samādhi) chúng chỉ tạm lắng lặn xuống mà thôi. Giống như một ao nước, nó chỉ
tạm lắng trong khi những rác rưởi bùn dơ đang lắng xuống đáy ao; nhưng khi có
gì quậy lên, những thứ bùn dơ ô nhiễm lại nổi lên làm vẫn đục cả ao nước ngay.
Chúng ta cũng y hệt như ao nước. Khi chúng ta nhìn thấy một hình sắc, nghe thấy
một âm thanh, hoặc tâm bị tác động bởi một trạng thái, một phản ứng không-
thích (sân) nào cũng làm mờ cái tâm. Đó là thói tâm sân. Nếu tính sân không bị
kích thích, ta thấy thư thái dễ chịu; nhưng cái cảm giác dễ chịu đó khởi sinh trong
tình trạng các ô nhiễm và dính chấp vẫn còn có đó; sự cảm giác dễ chịu (bình an)
đó không phải phát sinh từ trí tuệ.
Ví dụ, ta muốn có cái máy thu thanh. Sau khi đã có được nó, ta cảm thấy vui
lòng và thỏa mãn, đúng không? Vậy ta sẽ được hài lòng nếu ta mua được cái máy
thu thanh. Nhưng nếu ta bị dính vào cái cảm giác hài lòng nếu có máy, thì ta sẽ bị
khổ. Ta đã tạo ra nhân khổ cho mình. Ta vô tình tạo nhân khổ, nhưng ta không ý
thức được như vậy. Điều này là do sự hài lòng của ta là phụ thuộc vào sự có được
cái máy thu thanh, nên chừng nào ta còn chưa có được cái máy, ta sẽ khổ. Khi ta
có được cái máy, ta sẽ cảm thấy hài lòng và thỏa mãn. Nhưng lỡ có ai lấy trộm
cái máy, ta lại rớt vào cảm giác khổ. Cứ như vậy. Có máy thì vui, không có máy
thì khổ. Cứ như vậy trong một khoảng thời gian. Cũng giống như vậy, trạng thái
định ( samādhi) là phụ thuộc vào những điều kiện tĩnh lặng; khi các điều kiện giúp tĩnh lặng đó không còn, định cũng không còn. Định đó là không chắc chắn,
nó cũng giống như niềm vui sướng khi ta có được thứ mình muốn. Khi có được
cái máy thu thanh thì ta cảm thấy vui sướng. Nhưng nguyên nhân đích thực của
https://thuviensach.vn
cảm giác vui sướng đó là gì? Cảm giác vui sướng phát sinh bởi vì tham muốn của ta mới được thỏa mãn. Chỉ vậy thôi. Đó là loại hạnh phúc có điều kiện, nó được
tạo tác bởi những thói tâm ô nhiễm đang kiểm soát ta. Nhưng ta không biết như
vậy. Hạnh phúc đó dựa vào thứ bên ngoài, khi cái máy bị mất trộm ta lại khổ.
Trạng thái thiền định cũng vậy, khi ở trong trạng thái định thì hạnh phúc, khi
xả thiền hoặc thoát ra khỏi định thì ta quay lại thế giới khổ. Loại định đó chỉ
mang lại trải nghiệm bình an tạm thời. Các thầy phải quán xét bản nhất bình an
tĩnh lặng của trạng thái định ( samādhi) có được từ thiền định ( samatha) để thấy rõ sự thật của nó. Trạng thái định đó là có điều kiện, là hữu vi, nó có đó rồi mất
đó. Cái máy thu thanh có đó, sau đó cũng cũ đi, hư hoại, hoặc mất đi. Ta có thứ
để mất bởi ta đang có cái máy đó. Nếu ta không có gì thì ta không có thứ để mất.
Sinh và tử cũng vậy. Bởi có sinh nên có tử. Nếu không có gì được sinh thì đâu có
gì để chết. Tất cả mọi người nếu không được sinh thì không phải bị chết; nhưng
đã có sinh thì có diệt. Nếu biết suy xét quán chiếu theo cách như vậy thì khi có
cái máy thu thanh, ta phải chánh niệm rằng mọi thứ đều vô-thường, để đến khi nó
bị mất hoặc trước sau rồi cũng bị hư, ta sẽ không bị khổ tâm. Chúng ta nhìn thấy
sự thật bằng trí tuệ, và hiểu rõ bản chất vô thường của mọi thứ. Dù bị mất hay bị
hư, điều đó cũng chỉ là thể hiện của lẽ vô thường. Nếu biết hiểu như vậy, khi ta
dùng máy thu thanh hoặc thứ gì, ta không bị khổ theo nó.
Cũng giống như ta muốn có tiền để làm ăn, nhưng vay mượn không ai cho
nên ta khổ. Ta đi vay ngân hàng họ cũng không cho, ta thất vọng và khổ. Chừng
nào còn chưa có tiền, ta còn khổ, khổ vì muốn có tiền và muốn làm ăn. Nhưng
sau đó ngân hành lại cho vay tiền, ta vui sướng như bay trên mây, mang tiền về
nhà và ngồi lắc lư trên ghế thưởng thức cái cảm giác hạnh phúc. Nhưng cảm giác
vui sướng đó chỉ được vài giờ, ta bắt đầu thấy lo bởi ngân hàng đã tính tiền lời từ
bữa nay. Làm ăn chưa thấy mà đã thấy bắt đầu phải trả tiền lời cho ngân hàng.
Đúng không! Ta ngồi đó và bắt đầu thấy khổ. Thấy không? - Đó là tại sao? Khi
không có tiền, ta thấy khổ; ngay sau khi có tiền ta lại thấy khổ, nghĩ tới việc phải
làm ăn ra sao để có lời để trả nợ ngân hàng là ta khổ; khổ và khổ cho đến tận cái
ngày ta trả được hết tiền cho ngân hàng. Thực đúng là “sướng luôn đi kèm với
khổ. Sướng cũng chính là khổ”.
Đức Phật dạy cách tu tập là quan sát giây-phút hiện- tại, và phát triển trí tuệ
nhìn thấy bản chất vô-thường của thân và tâm. (Không cần quan sát những thứ
https://thuviensach.vn
khác); chỉ nhìn vào thân tâm để nhìn thấy sự thật của Giáo Pháp: rằng tất cả mọi thứ chỉ khởi sinh và biến diệt, chẳng là gì hơn. Bản chất của thân và tâm là như
vậy, vậy nên đừng dính chấp ràng buộc theo chúng làm gì. Nếu có trí tuệ nhìn
thấy điều đó thì sẽ phát sinh sự bình-an. (Nhìn thấy sự thật là nhân; sự bình an là
quả. Bình an là kết quả cứ sự nhìn thấy sự thật). Đây là sự bình-an có được từ sự
trừ bỏ mọi ô nhiễm dính chấp trong tâm; sự bình-an đó khởi sinh theo sự khởi
sinh trí tuệ; đó là sự bình-an có được từ trí tuệ minh sát.
Nhưng, cái gì làm khởi sinh trí tuệ? Như vầy: trí tuệ có được từ việc quán
xét ba đặc tính của sự sống [vô thường, khổ, và vô ngã]; sự quán xét đó mang lại
trí tuệ minh sát để nhìn thấy sự thật đường lối diễn ra của tất cả mọi thứ. Các thầy
phải nhìn thấy sự-thật đó một cách rõ ràng, một cách không lầm lẫn, ngay trong
tâm mình. Đó là cách duy nhất để thực sự có được trí tuệ. Đó phải là trí tuệ minh
sát liên-tục. Các thầy tự mình nhìn thấy tất cả mọi đối tượng của tâm và trạng thái
tâm ( ārammana) khởi sinh vào trong tâm thức và biến mất; chúng cứ tiếp tục khởi sinh và biến mất... Nếu còn dính chấp thì khổ sẽ khởi sinh trong từng giây
khắc, nhưng nếu biết buông bỏ thì ta không tạo ra khổ nữa. Khi tâm đã nhìn thấy
rõ ràng tính vô thường của mọi thứ và mọi hiện tượng, điều đó được gọi là đã có
được cái ‘nhân chứng bên trong’ – đó là sakkhibhūto. Tâm được hút sâu trong sự
quán xét miên mật của nó nên trí tuệ minh sát tự nó được duy trì.
Nói đi nói lại, chúng ta chỉ nên tin một phần về những lời nói, lời dạy, và
các trí tuệ mà ta nhận nghe được từ người khác.
Một lần Phật đang giảng pháp cho tăng đoàn, Phật quay qua hỏi ngài Xá-lợi-
phất có tin những gì Phật mới nói hay không. Ngài Xá-lợi-phất trả lời: ''Con vẫn
chưa tin, thưa Thế Tôn''. Phật khen ngợi câu trả lời đó, và Phật nói:
''Lành thay, này Xá-lợi-phất. Thầy không dễ dàng tin những gì người khác
nói với mình. Một người tu hành phải biết suy xét thấu suốt về mỗi điều mình
nghe được trước khi chấp nhận nó. Thầy nên nhận giáo lý này về và suy xét nó
trước.''
Ngay cả khi ngài nhận được lời dạy của chính Đức Phật nhưng ngài vẫn
không tin ngay. Ngài đã biết chú tâm và biết cách đúng đắn để tu tập cái tâm, và
biết nhận lấy những giáo lý đó về để tự mình điều tra suy xét, trước khi tự mình
chấp nhận nó. Ngài chỉ chấp nhận lời dạy của Phật là đúng sau khi suy xét nó và
thấy nó có tác dụng làm khởi sinh trí tuệ trong tâm mình, và trí tuệ đó làm cho
https://thuviensach.vn
tâm bình-an và hợp-nhất với Giáo Pháp [Sự Thật]. Sự hiểu biết đã khởi sinh sẽ
giúp Giáo Pháp trở thành cố định bên trong tâm. Sự hiểu- biết là đúng là hợp lẽ
với sự thật đường lối sinh diệt của tất cả mọi thứ. Phật dạy các đệ tử chỉ nên công
nhận một điểm nào đó của Giáo Pháp sau khi mình đã tự mình nhìn thấy được nó
là đúng là hợp lẽ đường lối tự nhiên của mọi thứ trong thực tại – nhìn thấy nó là
đúng là hợp lẽ dựa vào trải nghiệm và sự hiểu biết mình và của người.
Rốt cuộc, việc tu quan trọng chỉ đơn giản là điều tra quán xét về sự thật.
Các thầy không cần phải nhìn xa trông rộng quá đâu, chỉ cần quán sát cái đang
xảy ra ngay trong khoảng khắc hiện tại. Quan sát cái đang xảy ra ngay trong tâm
này. Dẹp bỏ quá khứ. Dẹp bỏ tương lai. Chỉ cần chú tâm chánh niệm vào giây
phút hiện tại, và trí tuệ sẽ khởi sinh từ việc điều tra và nhìn thấy rõ ràng những
đặc tính của vô thường, khổ, và vô ngã. Khi đang đi ta thấy nó vô thường; khi
đang ngồi ta thấy nó vô thường; khi đang đứng ta thấy nó vô thường; khi đang
nằm ta thấy nó vô thường – khi đang làm bất cứ điều gì, những đặc tính đó luôn
luôn thể hiện, bởi đó là đường lối và bản chất tự nhiên của mọi thứ. Điều đó không bao giờ thay đổi. (Đó là lẽ tự nhiên). Nếu các thầy tu tập trí tuệ đến lúc
cách-nhìn của mình về mọi thứ mọi sự đã là hoàn toàn và nhất quán đúng theo lẽ
thật tự nhiên của chúng, thì lúc đó các thầy được thư thái tự tại với thế giới.
Có thiệt phải lánh trần hoặc lên núi ở tu một mình thì mới được bình an?
Không, đó chỉ là sự bình an tạm thời. Đến khi đói bụng, cơ thể cần dưỡng chất
như nó vẫn thường cần phải có, ta sẽ thấy chán nản với loại bình an kiểu đó. Thân
bắt đầu kêu la vì thiếu dưỡng chất [vitamin], những người tộc thiểu số trên rừng
cũng dường cơm, họ đâu biết gì về dinh dưỡng trong miếng cơm họ cúng dường
cho tu sĩ trên núi. Rồi chịu không nỗi, ta lại xuống núi trở lại chùa để được có
mấy thứ thức ăn và tiện nghi tối thiểu để nuôi thân mà tu hành. Nhưng nếu các
thầy đến sống tu ở Băng-cốc thì thức ăn luôn luôn dư giả, có lẽ các thầy lại phàn
nàn sao các Phật tử cúng nhiều thức ăn quá; Nhưng lại phàn nàn sao ở thủ đô ồn
ào náo nhiệt quá, cho nên các thầy lại muốn lánh xa thành phố lên rừng vô núi
sống ẩn dật trở lại. Chuyện thiệt là như vậy. Ta cứ luôn tháy mình ngu ngốc khi
bỏ lên núi vô rừng tu một mình; thấy quá khổ-thân nên bỏ rừng, xuống núi. Sau
đó lại thấy mình ngu ngốc khi quay lại sống tu với tăng đoàn đông đúc hoặc ở nơi
thành thị đông người; thấy có quá nhiều phức tạp và khổ tâm. Tu ẩn dật thiếu thốn đủ thứ cũng thấy mình ngu, thấy khổ thân; tu với chỗ đông người với nhiều
https://thuviensach.vn
tiếp xúc va chạm phức tạp cũng thấy mình ngu, thấy rối tâm. Mọi người đều như
vậy; chúng ta cứ giống người đang mang theo cứt gà trong người, đi đâu nó cũng
hôi thúi, đi đâu cũng thấy khó chịu. Cứt gà giống như cách nhìn sai-lầm hay tà
kiến, đi đâu ta cũng mang theo nó thì ở đâu mà chẳng gặp khó khổ. Còn người có
cách nhìn chánh-kiến, cho dù họ sống tu với tăng đoàn hoặc chỗ đông người với
nhiều tiếp xúc va chạm phức tạp, họ vẫn tu được và vẫn phát huy trí tuệ từ đó.
Đối với tôi, việc chỉ dạy cho số đông tăng sĩ và Phật tử tại gia cũng là một
nguồn trí tuệ đối với tôi. Thời trước tôi chỉ có số ít tăng sống tu với tôi, nhưng giờ thì quá nhiều Phật tử tại gia đến gặp để học tu, và số lượng tăng sĩ ở đây cũng
gia tăng rất nhiều, tôi càng phơi tâm mình ra nhiều, bởi tôi phải gặp quá nhiều
người với rất nhiều ý nghĩ, quan điểm, và kinh nghiệm khác nhau. Nhưng nhờ đó
sự kiên nhẫn, nhẫn nhục, và chịu khó của tôi càng chín chắn hơn và vững mạnh
hơn, bởi các cuộc gặp gỡ nhiều đến mức gần như đã chiếm hết công suất của tôi.
Khi quán xét lại điều đó, tất cả những kinh nghiệm như vậy có thể tạo ra ích lợi
và trí tuệ cho ta; nhưng nếu ta không hiểu biết sự thật đúng theo đường lối của
mọi thứ, ta sẽ bị lầm lạc và dính mắc đủ thứ. Trước tiên ta hay nghĩ sống tu ẩn dật
một mình là tốt nhất; nhưng rồi thấy buồn tủi và buồn chán với cách sống đó. Ta
lại nghĩ ta nên sống tu cùng với Tăng đoàn thì sẽ tốt hơn nhiều. Sống tu ở một
vùng quê mùa lạc hậu hiếm có thức ăn tiện nghi, ta nghĩ sống đời tu tri túc như
vậy là tốt nhất. Rồi chẳng bao lâu, ta lại thấy sống tu ở chỗ có nhiều thức ăn và
tiện nghi thì sẽ tốt hơn, ít khổ thân hơn. Rồi sau đó lại thấy chán ngán, lại cho
rằng sống tu ở nơi có nhiều thức ăn và tiện nghi quá thì cũng không tốt, thấy rối
tâm. Rốt cuộc là gì?, rốt cuộc mấy ông thầy tu không lo tu mà suốt ngày suốt đời
cứ dính mắc vào những quan điểm và ý kiến này nọ, bởi mấy người đó không có
đủ trí không để tự quyết định cho mình điều gì là đúng đắn và phù hợp.
Vậy sao không lấy ngay điều đó để tu. Sao không lấy ngay cái sự không-
chắc-chắn đó để quán xét và tu. Sống tu ở đâu cũng vậy thôi, tất cả đều không
phải là ‘thực đúng hay thực sai’—tất cả đều không chắc chắn. Sống tu với Tăng
đoàn nhiều người là tốt ư—điều đó là không chắc chắn. Sống tu với tăng đoàn ít
người là tốt hơn ư—điều đó không chắc chắn. Sống tu một mình ở nơi ẩn dật là
tốt nhất ư—điều đó cũng không chắc chắn. Đừng có dính mắc vào những quan
điểm cho rằng cách này là tốt, cách kia là tốt hơn. Đừng có luận có kết điều gì là
chắc chắn hết. Chỉ cần tu một việc: đó là chỉ cần chú tâm chánh-niệm vào giây-
https://thuviensach.vn
phút hiện-tại; chỉ cần điều tra quán xét thân này, soi chiếu và hiểu biết sâu hơn và sâu hơn về nó. Phật dạy các Tăng hoặc các Ni nên tìm một nơi thích hợp để sống
và tu; nơi nào mà họ thấy dễ chịu: nơi (i) có thức ăn thích hợp, (ii) có những bạn
tu ( kalyānamitta) thích hợp, và (iii) có chỗ ở thích hợp thoải mái. Nhưng để tìm
ra một nơi có đầy đủ ba điều kiện đó thì quá khó. Cho nên Phật cũng đồng thời
dạy rằng, khi ta đi đến sống tu ở đâu, có thể ta sẽ gặp phải những khó khăn và va
chạm, gặp phải những thứ mình không thích hoặc không thích hợp với mình. Ví
dụ, chùa này có thoải mái không? Nếu các Phật tử tại gia trang bị nhiều tiện nghi
cho chùa, nó sẽ ra sao? Như ngày nào họ cũng mang đến đầy đủ hai nước uống
nóng ấm và nước uống mát lạnh như các thầy muốn và những thứ thức ăn ngon
các thầy có thể ăn. Như các Phật tử luôn luôn lễ phép và khen ngợi quý thầy, họ
nói những lời các thầy nghe thấy đúng đắn. Nếu như được tất cả như vậy thì sẽ ra
sao? Một số tăng sĩ cho rằng, mọi sự giúp đỡ của Phật tử tại gia ở đây thiệt là tốt,
ở đây thực sự tiện nghi và thoải mái. Lúc đó thì sao? Chắc lúc đó mọi sự tu tập,
tu chánh niệm, tu trí tuệ đều bị chết ngắt, bởi lúc đó đâu ai còn lo tu nữa, họ chỉ
lo thụ hưởng chùa cốc đẹp đẽ, cơm nước ngon lành. Nó sẽ vậy đó. (Ở nơi chùa
to, chùa đẹp, chùa giàu, chùa tổ, chùa trung tâm đô thị, chùa nỗi tiếng...có đầy đủ
tiện nghi và thức ăn, chưa chắc họ thực sự tu tập gì đâu).
Điều kiện thực sự thích hợp và thoải mái cho việc tu thiền có thể khác nhau
đối với mỗi người, nhưng một khi các thầy biết làm cho tâm hài lòng với những
gì mình có, thì dù sống tu ở đâu các thầy cũng thấy thoải mái để tu! Khi các thầy có đến sống tu ở một nơi không phải là chỗ mình thích nhất, các thầy cũng nên
biết cách giữ tâm hài-lòng khi sống tu ở đó. Khi nào đến lúc đi chỗ khác, ta sẽ vui
lòng đi. Khi ở thì ta vui lòng ở. Ta không phàn nàn, không lãng tâm tu tập bởi do
những thứ bên ngoài. Nếu không biết gì, mọi thứ có thể khó khăn; nếu biết quá
nhiều, mọi thứ có thể cũng tạo ra khổ -- tất cả mọi thứ đều có thể là nguồn gốc
gây ra sự khó chịu và khổ. Khi nào ta chưa trí tuệ hiểu biết, ta cứ luôn bị dính
theo những trạng thái vui, buồn, hài lòng, bất mãn...do những điều kiện xung quanh tác động, và nếu vậy thì chuyện nhỏ nhặt nào cũng có thể gây ra khổ cho
ta. Dù có đến tu ở đâu, ý nghĩa giáo lý của Phật vẫn đúng đắn, nhưng cái Giáo
Pháp trong tâm ta vẫn còn chưa được đúng. Nếu cứ tìm chỗ có đầy đủ điều kiện
tiện nghi để tu thì tìm ở đâu ra? Có nhiều thầy hiểu biết rõ cái lẽ bất toại nguyện,
và biết hài lòng, và biết thực sự tu tập siêng năng—sau khi ăn cơm một chút các
thầy đó liền thực tập đi-thiền. Các thầy đó chỉ lo tập trung để tu thiền đạt định
https://thuviensach.vn
( samādhi). Các thầy ấy biết dồn tâm dồn sức để tu. Hoặc có thể các thầy đó không tu thiệt trong tâm, chúng ta cũng đâu biết được. Nếu ai chịu tu thiệt, tu nhiệt thành, người đó sẽ chắc chắn đạt đến sự bình-an của tâm. Nếu ai chưa tu
thiệt, chưa thực sự thành tâm tu tập, đừng hỏi tại sao họ vẫn chưa được bình an?
Sự thật của vấn đề nằm ở chỗ đó. Rốt cuộc, nếu ai không được bình an, điều đó
cho thấy rằng họ đã chưa thực sự tu tập một cách nghiêm túc và thành tâm.
Khi xét về việc tu định ( samādhi), điều quan trọng phải hiểu được rằng giới,
định, tuệ mỗi thứ là cái gốc căn bản để hỗ trợ cho tổng-cuộc tu tập. Chúng hỗ trợ
lẫn nhau và không thể thiếu cái nào. Mỗi thứ là một công cụ cần thiết dùng để
phát triển thiền tập, nhưng tùy ở mỗi người tu biết khéo léo ứng dụng chúng ra
sao. Một số người căn-trí có thể nhanh đạt đến trí tuệ; một số người ít-căn-trí thì
chậm đạt đến trí tuệ hơn; còn người không có chút căn trí nào thì không đạt đến
trí tuệ nào hết. Cả hai có thể cùng tu tập đúng bài, đúng cách, đúng mức độ như
nhau, nhưng để lâu mau đạt đến trí tuệ là tùy vào mức độ căn-trí của mỗi người.
Nếu có ai trong các thầy đã theo tu với những sư phụ khác nhau, các thầy phải
biết dùng trí khôn để đưa những gì mình đã nhìn thấy vào tầm nhìn của mình.
Cách của sư phụ này ra sao? Cách của sư phụ khác là sao? Các thầy quan sát họ
một cách sâu sát, nhưng đó chỉ là sự quan sát và phán đoán bề ngoài. Đó chỉ là
nhìn thấy những hành vi và cách làm bề ngoài của họ mà thôi. Nếu chỉ biết đứng
nhìn và quan sát bề ngoài như vậy, thì ta sẽ không bao giờ hết nghi ngờ. Tại sao
ông sư phụ làm như vậy? Tại sao sư ông làm như kia? Ở chùa này sư phụ nói dạy
nhiều, sao ở chùa kia mấy sư phụ họ lại ít khi nói hay dạy gì nhiều? Có chùa thì
vị sư ở đó chẳng bao giờ nói hay dạy điều gì hết! Tâm cứ liên tục phóng đoán, so
sánh và nghi vấn về mấy ông sư, ông thầy. Cuối cùng tâm trở thành một đống rối
beng. Vậy là coi như hư đường hư bột.
Do vậy, các thầy cần phải biết hướng sự chú-tâm của mình vào bên-trong
mình và tự mình tu tập cho mình. Cách đúng đắn là hướng vào bên-trong chính
mình để tu tập, bởi đó mới là cách tu tập đúng đắn ( sammā patipadā). Ai cũng có thể để ý, quan sát, và học hỏi theo gương của các vị sự thầy, nhưng khi tu là mình
phải tự tu cho chính mình. Nếu biết quay lại vào bên-trong để tu và biết suy xét
cái vấn đề tinh-tế ngay chỗ này, thì các thầy mới hết nghi ngờ.
Xưa có một vị sư già không bao giờ bỏ thời gian ra để suy xét bất cứ điều gì
hết. Thầy đó chẳng hề quan trọng những ý nghĩ về quá khứ và tương lai, bởi thầy
https://thuviensach.vn
ấy chẳng bao giờ để sự chú-tâm rời khỏi tâm mình. Thầy ấy chỉ chú tâm quan sát những gì đang khởi sinh vào trong sự tỉnh giác của mình ngay trong thời khắc
hiện-tại. Chỉ cần quán sát những hành vi biến đổi và phản ứng khác nhau của tâm
ngay khi nó đang trải nghiệm mọi thứ, chỉ cần quan sát chứ không quan trọng những biến đổi và phản ứng đó là ‘cái gì’, chỉ cần luôn tự nhắc mình: ''Đó là không chắc chắn'', ''Đó là thứ không chắc''. Nếu các thầy có thể dạy bản thân mình nhìn thấy sự vô-thường theo cách như vậy, chẳng bao lâu các thầy sẽ đạt
đến trí tuệ minh sát nhìn thấy Giáo Pháp.
Về thực hành, các thầy không nên chạy theo cái tâm chạy nhảy, phóng túng
liên tục. Đúng vậy, tâm nó cứ chạy lòng vòng xung quanh cái vòng lẩn quẩn bất
tận của nó; nó xoay tít lòng vòng như con dụ. Đó là cách cái tâm hoạt động. Đó là
cái vòng luân hồi sinh tử bất tận ( samsāra vatta). Vòng sinh tử bao trùm quanh
cái tâm. Nếu chúng ta cố chạy theo cái tâm trong khi nó cứ xoay tít như con dụ
xung quanh cái vòng lẩn quẩn sinh diệt đó, thì làm sao chúng ta bắt kịp nó được?
Nó xoay tít rất rất rất nhanh, làm sao ta có thể chạy theo kịp với nó? (Điều đó
chẳng khác nào chạy theo bắt một chiếc lá nhỏ xíu đang bị cuốn tít trong cơn gió
bão). Không tin thì cứ thử tiếp tục chạy theo nó và coi điều gì xảy ra... Điều chúng ta cần làm là đứng yên một chỗ, và để cho cái tâm tự xoay vòng xoay tít
theo ý nó. Tưởng tượng cái tâm như một con búp bê máy, nó xoay quanh và chạy
chạy xung quanh. Khi nó chạy xeo xeo hết tốc độ xung quanh ta, ta không thể
nào bắt kịp theo nó. Nhưng thực ra ta không cần chạy đâu theo nó hết. Ta chỉ cần
đứng yên một chỗ, cứ để cho con búp bê máy đó chạy lòng vòng, kệ nó. Ta chỉ
cần đứng yên một chỗ, con búp bê chạy hết một vòng thì nó tự quay lại, và ta lại
thấy nó chứ đâu cần phải chạy theo nó. Thực ra, nếu ta cố chạy theo nó để bắt kịp
nó, càng cố chạy theo nó càng tuột mất khỏi ta. (Giống như người đang ngồi coi
vòng đua xe siêu tốc vậy. Họ đâu cần phải chạy theo xe với tốc độ 200km/giờ,
nếu có làm vậy thì cũng đâu bắt kịp nó. Họ chỉ cần ngồi một chỗ trên khán đài,
họ vẫn có thể quan sát và nhìn thấy các xe chạy qua sau mỗi vòng).
Khi nói về cách tu du hành đầu-đà [tiếng Thái là thudong]187, tôi luôn khuyến khích và đồng thời cũng không khuyến khích. Nếu người tu đã có ít nhiều trí tuệ
về cách tu tập này thì sẽ không mấy khó khăn. Người chưa có trí khôn hiểu biết
về sự tu tập thì tu ở đâu và tu cách gì cũng gặp khó khăn. Ví dụ trước đây có một
Tỳ kheo cho rằng việc đi tu du hành [ thudong] ở trong rừng là không cần thiết; vị
https://thuviensach.vn
ấy nghĩ vấn đề tu không phải nằm ở chỗ đi đây đi đó, mà là ở chỗ “biết cách tu”.
Sau khi nghĩ như vậy, vị Tỳ kheo đó ở lại chùa và tu tại chỗ, tâm nguyện lấy 3
trong 13 hạnh đầu-đà ( dhutanga) và tự tu giữ theo đó một cách nghiêm túc—
không cần đi đâu hết. Vị đó nghĩ rằng không cần thiết phải hành thân khổ sở với
sự du hành đường xa, mang theo hành trang và bình bát nặng nề trên vai. Cách
này cũng là một cách tu được; nhưng nếu các thầy thực sự muốn đi du hành đây
đó kiểu thudong, thì các thầy sẽ khó chấp nhận theo cách tu tại chỗ của vị Tỳ
kheo nói trên. Rốt cuộc, nếu chúng ta có trí tuệ hiểu biết về “sự tu tập đích thực là
gì” thì cách tu nào cũng làm được. Rốt cuộc, nếu các thầy có trí tuệ minh sát rõ
ràng để nhìn thấy sự thật của mọi thứ, thì các thầy chỉ cần nghe một chữ gì đó của
giáo lý thì nó cũng có thể mang lại trí tuệ thâm nhập sâu sắc.
Một ví dụ khác, tôi đã từng gặp một chú sa-di trẻ muốn sống tu một mình
trong nghĩa địa. Có thể nói chú ấy còn trẻ như một vị thành niên, nên tôi rất lo
lắng về tình trạng của chú ấy, nên tôi đã để mắt đến chú ấy một chút. Buổi sáng
sau khi đi khất thực, chú ấy mang thức ăn đến nghĩa địa nơi người ta mang xác
đến để chờ thiêu, và ngồi đó ăn một mình, xung quanh những xác chết đang chờ
được thiêu hoặc chôn. Đêm đêm chú ấy ngủ một mình bên những xác chết. Sau
khi ở gần chú ấy hơn một tuần, tôi hỏi chú ấy tại sao chú không thấy sợ khi ở
nghĩa địa một mình. Chú ấy trả lời:
''Không, con không sợ. Dường như đối với con không có thứ gì phải sợ hết''.
Tất cả việc phải làm chỉ cần quán chiếu [thiền quán], để cái tâm không còn chỗ
phóng tâm này nọ. Chú sa-di đó không cần phải nghĩ suy gì về mọi thứ này nọ
vốn chỉ làm phúc tạp cái tâm. Chú ấy đã được ''trị liệu'' thẳng luôn. Nỗi sợ biến
mất. Các thầy hãy thử thiền tập cái tâm theo cách đó coi sao—tức là quán chiếu
sao cho tâm đừng nghĩ này nghĩ nọ, sao cho nó dừng phóng tâm, nếu được vậy
thì đâu còn gì để sợ hãi. (Vì sự sợ hãi về cái gì chỉ là do cái tâm nghĩ này nghĩ nọ,
phóng này phóng nọ mà thôi). Các thầy hãy cố thiền tập cách đó thử.
Tôi nói, dù các thầy có đang làm gì—đang đứng, đang ngồi, đang đi, hay
đang nằm—nếu các thầy biết duy trì sự chánh-niệm một cách liên-tục không-
gián-đoạn, thì sự định- tâm ( samādhi) sẽ không bị ‘bể’ hay trồi sụt gì hết. Nó không bị rớt định hay bớt định.
Còn nữa, nếu các thầy ăn nhiều quá cũng không tốt, ăn nhiều chỉ gây ra khổ
và rắc rối cho việc tu mà thôi. (Ăn quá nhiều khi thiền sẽ gây buồn ngủ, hôn https://thuviensach.vn
trầm). Nếu có nhiều thức ăn thì ăn ít thôi, sang sẻ cho người khác. Tại sao phải rước khổ vô thân mình khi đang mình đang thiền tập? Làm vậy thì đâu được bình
an. Cái gì là không bình an? Hãy chọn ăn một phần thích hợp và chừa thức ăn
cho người khác. Nếu đi tu đến giờ này mà vẫn còn thèm khát thức ăn hoặc còn
thấy không vui khi nhường thức ăn cho người khác, thì dĩ nhiên việc tu tập là khó
khăn rồi. Nếu các thầy vẫn còn thích nếm món này, muốn ăn món kia, không
muốn ăn ít món, vì vậy các thầy lấy đủ loại thức ăn đổ vào bình bát; rốt cuộc nhiều vị quá chẳng có vị nào là còn ngon lành nữa. Vì lẽ đó, các thầy nên rút ra
rằng: nếu mình được cúng dường quá nhiều thức ăn thì điều đó chỉ làm xao lãng
cái tâm và mang lại nhiều rắc rối mà thôi. Tại sao bị xao lãng và rắc rối? Đó là do
ta để cho cái tâm bị quấy động bởi thức ăn. Bản thân thức ăn có bao giờ bị xao
lãng hay rắc rối không? Buồn cười thiệt, đó là do ta tự gây ra mọi sự khó khổ cái
sự không có gì.
Khi có nhiều người đến thăm chùa, các thầy nói rằng điều đó gây quấy
nhiễu. Sự quấy nhiễu từ đâu ra? Thực ra, làm theo những chuẩn mực tu tập hàng
ngày mới thiệt là thẳng thắn. Các thầy không cần phải quan trọng hóa những điều
đó, ai đến ai đi cứ việc của họ: ta cứ sáng đi khất thực rồi mang thức ăn về chùa
và ăn, cứ làm mọi phận sự và tu tập với sự chánh niệm, và cứ làm như vậy. Các
thầy phải nhớ đừng bỏ qua hoặc lướt qua những chuẩn mực tu tập hàng ngày ở
trong chùa (tu viện). Ví dụ, vào buổi tối trong giờ tụng kinh lễ Phật, sự chánh niệm của mình có bị rớt hay bị gián đoạn hay không? Nếu các thầy thấy thời tụng
kinh vào buổi sáng và buổi tối làm cho việc thiền tập của mình bị gián đoạn, nếu
nghĩ như vậy thì chắc chắn các thầy vẫn chưa học được cách thiền tập. Trong những buổi gặp nhau hàng ngày để tụng kinh tưởng niệm Tam Bảo và các phận
sự khác trong chùa là những hoạt động cực kỳ lành mạnh, như vậy những việc đó
đâu phải là nguyên nhân làm cho các thầy bị rớt định hay mất định ( samādhi),
đúng không? Nếu các thầy nghĩ mỗi lần đến sảnh đường gặp mặt các đạo hữu là
sẽ làm xao lãng sự tu tập của mình, nếu nghĩ vậy thì các thầy nên nhìn lại. Không
phải do những thời lễ lạy tụng kinh làm khó chịu và làm xao lãng các thầy, mà
chính các thầy tự làm ra. Nếu các thầy cứ để cho những ý nghĩ bất thiện đó quấy
động cái tâm, thì mọi sự sẽ trở nên gây khó chịu và xao lãng—chỉ cần nghĩ như
vậy thì dù không đi tới chỗ tụng kinh, tâm các thầy cũng đã tự xao lãng và động
vọng rồi.
https://thuviensach.vn
Các thầy phải biết học cách suy xét một cách khôn khéo và giữ cho tâm trong trạng thái lành mạnh. Mọi người đều dính kẹt trong những trạng thái ngu
mờ và động vọng, đặc biệt là những người mới tu. Thực tế xảy ra là các thầy cứ
để cho cái tâm chạy nhảy ra ngoài và va chạm với tất cả mọi thứ mọi sự, rồi tự nó
‘quậy’ nó lên. Khi các thầy đến tu với một tăng đoàn ở chùa nào đó, các thầy phải
nhất nhất quyết tâm rằng mình đến đó để tu, và phải tu liên tục. Dù ai tu đúng tu
sai gì gì, đó là chuyện của họ. Cứ duy trì nỗ lực tu hành, tu theo những hướng
dẫn và chuẩn mực của chùa, và nếu được cũng nên trợ giúp bạn tu bằng những
lời khuyên tốt mình có thể có. Nếu ai không thích ở lại đây để tu thì người đó
hoàn toàn tự do để đi tìm chỗ khác. Ở đây tu không hạnh phúc thì đi chỗ khác có
thể thích hợp hơn. Còn nếu ai thích ở lại đây tu thì ở lại tu, và tiếp tục tu hành.
Sẽ cực kỳ hữu ích cho một tăng đoàn nếu nó có một số tăng sĩ luôn biết tự
chủ và luôn biết tự mình tu tập một cách đều đặn và kiên định. Những tăng sĩ còn
lại sẽ nhìn thấy và bắt đầu lấy những gương tốt đó để noi theo tu tập. Họ sẽ quan
sát những gương tốt và hỏi những người đó cách tu để duy trì cảm giác thư thái
trong khi đang tu tập chánh-niệm. Làm gương tốt cho các bạn tu noi theo là điều
ích lợi nhất mà một người tu có thể làm cho các đạo hữu của mình. Nếu mình
còn là sư em sư chú trẻ tuổi thì mình nên tu tập theo những chuẩn mực trong nhà
chùa, mình phải làm theo sự chỉ dắt của các sư huynh sư phụ thâm niên, và đưa
nhiều nỗ lực để tu tập theo các chuẩn mực đó. Bất kỳ công việc tu và phận sự nào
mình cũng làm, làm đến lúc nào xong thì mình ngừng. Các thầy nên tập nói
những điều thích hợp và hữu ích; huấn luyện bản thân kiêng cữ những lời nói không thích hợp và có hại. Đừng để những lời nói không đúng đắn thoát ra khỏi
miệng. Không cần ăn nhiều quá trong bữa ăn—chỉ chọn một ít thức ăn phù hợp
và nhường phần cho người khác. Tôi cứ nói lại nhiều lần, khi bữa nào có nhiều
thức ăn thì chúng ta có xu hướng muốn nếm muốn ăn mọi thứ, cho nên chúng ta
lấy đủ mọi thứ đưa vào bình bát để chúng ta ăn được đủ món. Mỗi khi nghe những câu mời như ''Mời thầy lấy thêm món này'', ''Mời sư ăn thêm món ngon
này''... nếu không biết suy xét cẩn trọng thì những lời mời đó sẽ quấy động cái
tâm (tham ăn tham uống) của ta. Điều cần làm là phải biết buông bỏ. Tại sao chúng ta thường dính vào chỗ này? Chúng ta nghĩ chính những món ăn đang
quấy động tâm ta, nhưng cái gốc của vấn đề là liệu ta có biết buông bỏ hay muốn
để dính vào các món ăn. Nếu có thể suy xét và nhận biết bản thân mình đang buông bỏ hay đang dính, thì cuộc sống tu hành của các thầy sẽ dễ dàng hơn https://thuviensach.vn
nhiều. Nếu chưa biết cách suy xét và nhận ra vấn đề thì đó là do mình chưa có đủ
trí tuệ. Có thể các thầy vẫn chưa có đủ trí tuệ minh sát để nhìn thấy cách mà tiến
trình nhân-quả diễn ra ngay đó.
Thực tế, trước kia trên đường du hành, tôi thường cần phải ghé ở lại trong
những ngôi chùa trong các làng hay thành thị. 188 Trên bước đường đi du hành sau này, khi các thầy chỉ có một mình và phải ghé qua nhiều tu viện chiền và gặp các
tăng đoàn khác nhau có những chuẩn mực và nguyên tắc khác nhau, các thầy hãy
luôn luôn tâm niệm câu này: '' suddhi asuddhi paccattam'' [ Trong sạch hay không là do chính mình: chỉ có mình mới biết rõ điều đó]. Câu này dùng để phòng hộ
bản thân và hướng dẫn mình biết suy xét vấn đề một cách đúng đắn. (Câu trong
kệ 165, kinh Pháp Cú).
Khi đi qua những nơi các thầy chưa từng tới, các thầy thường suy nghĩ để
chọn ra nơi thích hợp để trú trọ qua đêm. Phật đã dạy các tăng sĩ nên chọn những
nơi tĩnh lặng. Do vậy, tùy theo hoàn cảnh mỗi nơi, hãy chọn một nơi bình lặng để
nghỉ đêm và thiền tập. Nếu không chọn được nơi yên tĩnh tốt nhất, thì thứ nhì
cũng chọn nơi nào mình có thể thấy bình an trong tâm. Do vậy, nếu vì nhân duyên nào đó các thầy phải ở lại một nơi nào đó để tu, các thầy phải biết học cách
sống ở đó một cách bình an—đừng để tham muốn dục vọng ( tanhā) lấn lướt cái
tâm. Nếu các thầy có quyết định đi khỏi nơi nào, khỏi chùa nào, hay đi khỏi khu
rừng nào, đừng quyết định đi vì dục vọng. Tương tự, nếu các thầy quyết định ở
lại nơi nào, đừng quyết định vì tham muốn. Phải hiểu rõ điều gì thúc giục ta suy
nghĩ và hành động như vậy. Phật đã khuyên những người xuất gia phải có lối sống và chọn những điều kiện sống sao cho mang lại bình an và sự thích hợp việc
thiền tập. Giả sử không tìm được nơi bình an như vậy, các thầy phải làm sao? Có
thể mọi sự sẽ làm các thầy phát điên lên lúc đó. Vậy thì các thầy phải làm gì hay
đi đâu tiếp? Không, các thầy phải ở yên nơi đó; phải ở lại ngay đó và học cách
sống trong bình an. Phải tập luyện bản thân cho đến khi mình có khả năng ở lại
nơi đó và thiền tập ở đó. Phật đã dạy người tu phải biết và hiểu rõ thời-gian thích
hợp và nơi-chốn thích hợp tùy theo các điều kiện; Phật không muốn các tăng sĩ
cứ đi lòng vòng khắp nơi tìm kiếm những thứ khác với mục đích tu tập. (Nơi nào
thích hợp thì quá tốt, nơi nào không thích hợp thì ta biết suy xét quán chiếu và
học cách sống ở đó một cách bình an, và thiền tập một cách bình an. Phật đã dạy
kỹ trong bài kinh nổi tiếng là kinh Bảy Cách Quán Chiếu). Đúng là Phật đã
https://thuviensach.vn
khuyên các tăng sĩ chọn nơi yên tĩnh để ở và tu, nhưng nếu không tìm được nơi như vậy thì sao, trong lúc cần phải ở lại vài tuần hay vài tháng ở đó. Nếu phải ở
lại một nơi không yên tĩnh và không thích hợp, các thầy phải làm sao lúc đó? Có
lẽ các thầy chết mất khi nghe đến việc cần phải ở lại những nơi như vậy, phải không!
Do vậy, điều cần thiết là phải học biết cái tâm của mình và những ý định của
mình. Chứ nếu không biết đọc cái tâm và không hiểu ý muốn của mình, thì các
thầy cứ tiếp tục đi chỗ này chỗ khác để tìm một nơi tốt hơn nơi trước đó. Nhưng
đến nơi, các thầy cứ nghĩ đến những điều kiện tốt hơn nơi trước đó, rồi lại nghi
ngờ, rồi lại không ‘kết’ đi nơi mới. Đến nơi mới được ít lâu lại có ý muốn đi tìm
nơi khác nữa... Giống như người bệnh mà không biết mình bệnh, bạn phải biết
mình bị sốt rét hay căn bệnh khổ sở nào đó, vậy thì bạn phải đi tìm bác sĩ để trị
liệu, tiêm thuốc và cho thuốc uống. Nếu không, cái tâm cứ luôn luôn động vọng
và xao lãng với thứ này thứ nọ, nơi này nơi nọ!
Thực tế là, bí quyết thiền tập thành công là làm cho cách nhìn của mình về
mọi thứ sao đúng hợp với Giáo Pháp; điều quan trọng là thiết lập cách nhìn đúng
đắn, thiết lập chánh kiến (sammā ditthi) trong tâm. Không có việc gì phức tạp và khó làm hơn việc đó. Nhưng các thầy phải cố đưa ra hết nỗ lực để điều tra, suy
xét và tìm ra cách đúng đắn cho chính mình. Lẽ tất nhiên việc đó có những khó
khăn, nhất là khi các thầy vẫn chưa chín chắn hiểu biết và trí tuệ. (Nếu đã có trí
tuệ chín muồi thì việc đó quá dễ, đâu cần nói nữa; nhưng giờ thì các thầy vẫn còn
đang trên bước đường tu tập để phát triển trí tuệ chín chắn đó, cho nên còn gặp
nhiều khó khổ như vậy).
Vậy bây giờ các thầy nghĩ mình sẽ làm gì? Cứ cố tu theo lối tu du hành
( thudong) và coi kết quả sẽ ra sao, điều gì sẽ xảy đến với mình... Có lẽ sau đó các thầy lại thấy chán ngán với việc đi du hành khắp nơi sông hồ... nhưng điều đó
cũng chưa chắc. Hoặc cũng có các thầy nghĩ rằng mình thực sự muốn ở một chỗ
để luyện tập thiền, chứ không thích việc tu du hành kiểu thudong bởi việc du hành chẳng hay ho gì – nhưng ý nghĩ cũng chưa chắc đúng. Có thầy nghĩ nên đi
tu du hành thudong là đúng, nhưng cách nghĩ đó luôn luôn thay đổi; biết đâu sau
này các thầy chỉ muốn trụ lại một chỗ để tu; ai biết trước được. Hoặc biết đâu có
một số thầy sẽ đi tu du hành mãi mãi, và không có ý trụ lại một nơi để tu– nhưng
điều này cũng chưa chắc, ai mà biết được. Đó là những điều các thầy nên xem xét
https://thuviensach.vn
trong khi thiền tập. Rõ ràng lựa chọn nào cũng chưa chắc đúng và phù hợp nhất cho mình. Hãy tập cách đi ngược lại ý muốn của cái tâm. Các thầy có thể chấp
thủ ý nghĩ đi tu du hành là tốt nhất, hoặc có thầy cho rằng trụ lại một chùa để tu
tập là điều chắc chắn: cả hai cách nghĩ như vậy đều là chỉ là sự chấp thủ, bởi vì
đâu có điều gì là chắc chắn đâu; thực ra đó chỉ là những sự ngu-mờ mà thôi, bởi
vì biết đâu vài bữa sau các thầy lại thay đổi ý nghĩ của mình. Vậy nên đừng cố
chấp vào điều gì là đúng hết. Hãy đi điều tra xem xét về bản thân mình. Tôi đã
từng suy xét lại về những ý định của tôi (đi hay ở, ở hay đi, đi tu du hành hay trụ
lại một nơi để tu???..), tôi suy xét lại bằng chính những trải nghiệm của mình;
nhờ đó bây giờ tôi có thể chỉ lại một cách dễ dàng và trực chỉ cho các thầy. Vì
vậy, các thầy nên nghe lời tôi, và sau đó xem xét lại về bản thân mình. Thiệt vậy,
mọi thứ đều là không chắc chắn như vậy. Nếu biết suy xét từ đây, cuối cùng các
thầy có thể nhìn thấy sự thật đó cho mình. Rồi, sau khi các thầy đã có trí tuệ nhìn
thấy sự thật như vậy, thì mọi quyết định của các thầy sẽ luôn đi kèm với chánh-
kiến và luôn hợp với Giáo Pháp.
Dù các thầy quyết định đi tu du hành hoặc trụ lại một chùa để tu, trước tiên
các thầy phải nên suy xét một cách khôn khéo. Không ai cấm các thầy đi tu du
hành trong rừng hoặc đi tìm những nơi cố định yên tĩnh để thiền tập. Nhưng nếu
quyết định đi tu du hành, hãy đi một cách thực sự, đi thiệt, đi đến khi rã rời và đi
không nỗi nữa—hãy đi để thử mức chịu khó chịu khổ về thân và về tâm là đến
mức nào. Hồi xưa, khi vừa nhìn thấy cảnh núi rừng sơn cước tôi đã cảm thấy phấn khích và muốn vô rừng lên núi để tu. Còn bây giờ thấy lại cảnh núi rừng,
thân thể tôi bắt đầu than van ê ẩm, và ngay lập tức tôi biết mình phải quay về
chùa để trụ. Tôi không còn chút nhiệt tình nào để vô rừng tu nữa. Hồi trước tôi
chỉ hạnh phúc khi được lên núi vô rừng để tu hành—hồi đó tôi cũng đã từng nghĩ
mình sẽ ở tu luôn trên núi cho đến chết luôn!
Đức Phật đã dạy chúng ta phải chú tâm chánh niệm vào cái đang khởi sinh
trong giây phút hiện-tại. Thấy biết sự thật đường lối của mọi thứ diễn ra trong
giây phút hiện-tại. Đó là những giáo lý Phật đã để lại cho chúng ta, và những giáo
lý đó là đúng đắn. Nhưng những ý nghĩ và cách nhìn của chúng ta vẫn còn chưa
đúng đắn, chưa hợp với lẽ sự thật của Giáo Pháp, cho nên chúng ta vẫn còn khó
khổ. Vì vậy, các thầy cứ thử đi tu du hành, nếu các thầy cảm thấy đó là cách tu
đúng để làm. Cứ đi để coi thử điều gì sẽ xảy ra với cuộc sống du hành rày đây
https://thuviensach.vn
mai đó, và coi thử cách tu đó có giúp cải-thiện tâm mình tốt hơn, có làm tâm thanh tịnh hơn theo hướng mục-tiêu tu tập hay không.
Tôi không muốn cấm các thầy đi tu du hành lang thang trong rừng, nhưng
tôi cũng không muốn khuyến khích các thầy làm như vậy. Các thầy có hiểu được
ý tôi muốn nói không? Tôi không muốn cản cũng không muốn xúi, nhưng tôi sẽ
chia sẻ với các thầy một số kinh nghiệm của bản thân tôi. Nếu các thầy đi tu du
hành thudong, hãy dùng thời gian sao hữu ích cho việc thiền tập mình. Đừng có
đi như người du ngoạn du lịch cho biết khắp nơi đây đó. Thời bây giờ có nhiều tu
sĩ đi tu du hành theo truyền thống thudong, nhưng họ đi chỉ để đắm mình vào những sự khám phá, những khoái thích lãng du hơn là đi để thực sự rèn luyện và
tu tập cái tâm. Nếu các thầy quyết định đi tu du hành, các thầy phải thực sự nỗ
lực và lấy những giới khổ hạnh đầu-đà ( dhutanga) làm chuẩn-mực tu hành để
quét sạch những ô nhiễm tham- dục phàm tục trong tâm. Thật ra ngay ở tu trong
chùa này, nhiều Tỳ kheo vẫn đang lấy thêm các giới hạnh đầu-đà đó để tu mà.
Thời bây giờ, việc đi tu du hành '' thudong'' thường không còn đúng ý nghĩa của
nó; họ bỏ nhiều thời gian để đi tìm sự phiêu lưu và lãng du hơn là đi để bỏ thời
gian để tu tập nghiêm túc các giới hạnh đầu-đà khổ hạnh ( dhutanga) mà Đức Phật đã đưa ra. Nếu đi tu du hành theo kiểu như vậy thì chẳng khác nào như đang
“tu nằm” chứ đâu phải đi tu du hành. Đó không phải là '' thudong''. Đó là thudong tưởng tượng. Thudong chỉ thực sự là lối tu du hành khổ hạnh nếu nó hỗ trợ và
phát huy việc tu thiền của người tu. Khi đi tu du hành, các thầy phải thực sự tu đúng nghĩa như vậy. Hãy suy xét và quán niệm rõ cái mục-đích và ý-nghĩa của
việc đi tu du hành kiểu thudong. Nếu các thầy chọn đi tu du hành, tôi khuyên các
thầy phải biết dùng các trải-nghiệm của mình để học và thiền tiến trong cuộc tu
của mình, chứ không phải đi để phí thời gian vào những mục đích khác. Tôi sẽ
không phép cho tăng sĩ nào đi tu du hành nếu họ vẫn chưa sẵn sàng cho mục đích
và ý nghĩa đó. Nhưng nếu họ đã thực nghiêm túc và hết lòng muốn đi, tôi cũng
không ngăn cản họ.
Khi các thầy chuẩn bị ra đi, điều đáng làm trước tiên là phải tự hỏi mình những câu hỏi đó và phải tự suy nghĩ suy xét về chúng. Ở trên núi trong rừng có
thể là những trải nghiệm rất hữu ích cho việc tu tập cái tâm; tôi đã từng tu trong
rừng trên núi như vậy. Hồi đó tôi phải thức dậy rất sớm để đi, bởi những ngôi nhà
tôi đi khất thực thì nằm rất xa. Tôi phải đi xuống, trèo lên qua cả một vùng rừng
https://thuviensach.vn
núi và nhiều khúc đường rất xa và rất khó đi; nhiều lúc tôi đã không thể đi hết đường để khất thực, hoặc có thể quay về căn lều trong rừng để ăn trước giờ ngọ.
Nếu các thầy so sánh với những điều kiện của thời nay, các thầy có thể thấy bây
giờ không nhất thiết phải ở quá xa trong rừng và phải đi quá xa và quá khổ cực
như vậy để khất thực thức ăn. Các thầy nghĩ bây giờ có lẽ nên đi khất thực ở
những làng gần chùa là thiết thực hơn, sau đó có thể trở về chùa để ăn bữa trưa và
nạp được nhiều năng lượng vào thân để có thêm nhiều sức cho những việc tu tập
chính thức trong chùa. Các thầy nghĩ như vậy cũng có thể đúng, nghe có vẻ thiết
thực hơn. Tuy nhiên, nếu việc khất thực và ăn uống dễ dàng quá thì sau khi ăn
uống no nê, các thầy thường thích đi thẳng về cốc để nằm lăn ra ngủ -- như vậy
thì cũng chẳng đúng đắn gì. Ngày xưa khi tôi còn tu du hành thudong, tôi thường
phải dậy trước khi mặt trời mọc và cố hết sức để cuốc bộ băng qua đèo dốc để
đến nơi khất thực—dù tôi đã cố tranh thủ thời gian, nhưng nhiều lúc tôi không
thể quay về rừng trước giờ ngọ để ăn trước ngọ; tôi phải ngừng lại giữa rừng để
ăn cho kịp trước giờ ngọ, rồi sau đó mới đi bộ tiếp về căn lều trong rừng của mình. Giờ suy xét lại cảnh thời đó, tôi tự hỏi không biết có đáng để một người tu
tiếp tục gian nan với những việc như vậy hay không? Có lẽ phải khác, có lẽ tốt
nhất nên tìm cái chùa nào gần xóm làng để buổi sáng đi khất thực không phải đi
quá xa và gian khó, như vậy có lẽ sẽ tiết kiệm nhiều sức lực để các thầy có sức tu
tập trong các giờ tu chính quy trong chùa. Thời bây giờ, ví dụ trong chùa này, lúc
các thầy đã ăn uống xong, đã dọn rửa xong, và quay về cốc để tiếp tục thiền tập,
thì ở đâu đó trong rừng những tu sĩ du hành vẫn còn đang bước bộ giữa rừng,
hoặc thậm chí họ chưa có miếng ăn nào trong bụng.
Cách nhìn cách nghĩ về cách tu tập nào là tốt nhất có thể khác nhau ở mỗi
người. Nhiều lúc, các thầy phải thực sự trải nghiệm những sự khó khổ rồi mới có
thể có được trí tuệ minh sát nhìn vào sự khó khổ đó để biết rõ nó đích thực là gì.
Lối tu du hành thudong có những lợi-thế của nó cho sự tu tập, nhưng tôi không
muốn chê bai những người trụ lại một chùa để tu, và cũng không chê ai bỏ chùa
đi tu du hành trong rừng trên núi kiểu thudong – nếu mục-tiêu của họ là để thực
sự tu tiến cái tâm thì đâu có gì để chê bai họ. Tôi không khen những tu sĩ ở trụ
trong chùa, mà tôi cũng không khen những tu sĩ chỉ vì họ rời chùa đi tu du hành
trong rừng như tôi trước kia. Người đáng được khen là người có chánh kiến, là
người hiểu biết rõ cái lý tu của mình. Nếu ở lại chùa thì mục đích cũng là để tu tập cái tâm. Nếu có đi tu du hành thì mục đích cũng là để tu tập cái tâm. Việc tu
https://thuviensach.vn
tập và sự nghiệp thiền tập sẽ sai lạc nếu bạn bỏ chùa ra đi chỉ vì bạn thích đi theo một nhóm tu nào đó, hoặc chỉ vì bạn muốn sống vui vẻ với những người bạn tu
đó, chỉ vì muốn đi đây đó để thụ hưởng sự tự do du lãng, hoặc để chạy theo những ý tưởng ngu si nào đó.
Các thầy phải nói sao cho đúng về cách tu tập của các thầy? Các thầy nghĩ
sao về những điều nảy giờ tôi đã nói? Các thầy nghĩ mình sẽ làm gì trong những
ngày tiếp theo và sau này, sau bữa hôm nay khi các thầy mãn khóa học tu ở chùa
này?
* * * * * * * *
[Phần hỏi đáp thêm trong buổi nói chuyện]
Thầy S: Con muốn hỏi một số giáo lý về sự phù-hợp của những đối tượng
thiền khác nhau dành cho những người có tính khí khác nhau. Lâu nay con đã cố
gắng tâm tĩnh lặng bằng cách tập trung sự chú tâm vào hơi-thở cùng với việc niệm chữ '' Buddho'' [Đức Phật] theo nhịp hơi-thở, nhưng con chẳng bao giờ được
bình an cho lắm. Con cũng đã cố tập quán niệm về cái chết, nhưng cách đó cũng
chẳng giúp làm tâm con bình an. Con cũng tập quán xét về năm uẩn (khandhas)
nhưng cách đó cũng không giúp tâm tĩnh lặng. Vì vậy cuối cùng tất cả tâm trí của
con cũng cạn kiệt luôn.
Ajahn Chah: Cứ buông bỏ! Khi trí cũng không còn thì cứ dẹp bỏ luôn.
(Đừng cố gì nữa chỉ càng thêm quẩn trí).
Thầy S: Trong khi ngồi thiền, ngay khi con bắt đầu có chút tĩnh lặng thì đủ
loại ý nghĩ và ký ức lập tức nổi lên và quấy động cái tâm.
Ajahn Chah: Đó là chỗ đáng nói. Đó là chính là lẽ không-chắn-chắn. Hãy
dạy chính mình rằng điều đó không chắc chắn, ngay cả trạng thái tĩnh lặng (định)
sâu xa cỡ nào cũng đều không chắc chắn. Hãy duy trì cái lẽ không-chắn- chắn
này trong tim khi thầy thiền tập. Mọi đối tượng giác quan và mọi trạng thái tâm
mình trải nghiệm đều là vô thường; không ngoại lệ cái nào. Duy trì sự quán niệm
(về sự vô thường) này có mặt thường trực trong tâm này. Trong tiến trình thiền
tập, phải quán niệm rằng trạng thái của tâm là không chắc chắn, trạng thái tĩnh
lặng là không chắc chắn, trạng thái xao lãng cũng là không chắc chắn. Khi tâm
được tĩnh lặng trong định ( samādhi), đó cũng là trạng thái không chắc chắn. Việc
quán niệm về tính vô-thường là việc ta phải thực sự nắm vững. Ta không cần phải
https://thuviensach.vn
quan trọng bất kỳ việc gì khác. Đừng dính theo những thứ khởi sinh lên trong tâm. Buông bỏ hết. Dù có được bình an, không cần nghĩ nhiều về sự bình an đó.
Đừng quan trọng hóa về điều đó. Dù không được bình an cũng đừng quan trọng
hóa. Bình an hay bất an, ta không cần coi đó là vấn đề; trạng thái bình an hay bất
an đều chỉ là vô-thường. Viññānam aniccam – thầy đã từng nghe câu này chưa?
Nó có nghĩa là: Mọi thức khởi sinh từ giác quan đều là vô thường. Thức có từ
cảm giác và cảm nhận đều chỉ là vô thường. Thầy đã từng nghe chưa? Làm sao
có thể tập luyện chính mình theo đúng theo lẽ sự thật? Thầy quán niệm ra sao sau
khi biết rằng cả hai trạng thái bình an và bất an đều là vô thường? Điều quan trọng là phải biết duy trì sự tỉnh giác vào cách mọi sự đang diễn ra. Nói cách khác, làm sao để tâm biết được cả trạng thái bình an và trạng thái bất an của tâm
đều chỉ là vô thường. Sau khi đã biết được điều đó, thầy sẽ nhìn mọi thứ theo cách nào? Sau khi sự hiểu biết đó đã cấy sâu trong tâm, thì mỗi khi thầy trải nghiệm những trạng thái bình an, thầy biết chúng là vô thường; mỗi khi thầy trải
nghiệm những trạng thái bất an, thầy biết chúng là vô thường. Thầy có biết
không, giờ thì thầy đã biết cách thiền tập với loại tỉnh giác và trí tuệ hiểu biết như
vậy.
Thầy S: Con vẫn chưa biết.
Ajahn Chah: Thì đó là điều tra quán xét về tính vô- thường. Những trạng
thái tĩnh lặng của tâm kéo dài được bao lâu? (Hay thậm chí đạt định sâu, tầng định sâu đó kéo dài được mấy giờ, mấy ngày?). Cái sự ngồi thiền với trạng thái
tâm xao lãng là không chắc chắn. Nó sẽ thay đổi. Còn sự ngồi thiền có kết quả tốt
và tâm đã tiến vào trạng thái định, thì sự đó cũng không chắc chắn. Tất cả mọi
trạng thái đều là vô thường. Đó là lẽ thực, và sự hiểu biết lẽ thực vô-thường đó
chính là trí-tuệ. Trí tuệ xuất phát từ sự hiểu biết đó. Hiểu biết được lẽ thật đó rồi
thì ta còn dính chấp chi vào điều gì nữa? Ta đâu cần phải suy này nghĩ nọ về các
trạng thái đó của tâm, ta chỉ cần duy trì quán sát cái đang diễn ra trong tâm.
(Quan sát nhìn thấy nó xong rồi buông bỏ luôn. Nó chỉ là vô thường; ta đâu còn
dính theo nó làm gì, vì ta đã biết nó chỉ là vô thường). Ngay khi ta điều tra, ta cứ
nghi vấn và thâm nhập, cứ thâm nhập và soi chiếu sâu hơn vào bản tính vô thường. Duy trì sự chánh-niệm vào ngay điểm này—ta không cần phải để ý chỗ
nào khác. Chẳng mấy chốc, tâm sẽ tĩnh lặng, như ý ta đã muốn.
https://thuviensach.vn
Việc thiền tập với niệm chữ '' Buddho'' [Đức Phật] không làm tâm tĩnh lặng, việc thực tập chú tâm vào hơi-thở cũng không làm tâm bình an là do bởi thầy đang bị dính vào cái tâm xao lãng. Khi niệm chữ '' Buddho'' hay khi chú vào hơi
thở, nếu thấy tâm không được tĩnh lặng, ta nên quán niệm về sự không-chắc-chắn
và đừng nên nghĩ đến vấn đề tâm đang tĩnh lặng hay không tĩnh lặng. Ngay cả
khi tâm được tĩnh lạng, đừng dính vào điều đó bởi điều đó có thể che mờ ta, nó
có thể làm cho ta coi trọng trạng thái đó. Thầy phải biết dùng trí khôn để đối trị
với cái tâm ngu mờ lúc đó. Khi tâm được tĩnh lặng, thầy chỉ cần biết vậy và chỉ
coi đó là một dấu hiệu việc thiền tập đang đi đúng hướng. Nếu tâm không được
bình an, thầy chỉ cần nhận biết tâm đang bị ngu mờ xao lãng như vậy, không ích
gì phải để ý hay kháng cự với thực trạng đó. Khi tâm được bình an, chỉ cần biết
rõ tâm được bình an, nhưng phải quán niệm rằng trạng thái đó chỉ là không chắc
chắn. Khi tâm bị xao lãng, quán sát sự không-an đó và chỉ cần biết thực trạng như
vậy, chỉ cần tâm niệm rằng sự xao lãng của tâm cũng là không chắc chắn. Tĩnh
lặng hay xao lãng đều là vô thường, đều không chắc chắn.
Nếu các thầy thiết lập được loại trí tuệ minh sát này, thì sự dính chấp ràng
buộc vào cảm nhận có một cái ‘ta’ (ngã chấp) sẽ sụp đổ ngay từ khi các thầy bắt
đầu đối diện và điều tra nó. Khi tâm bị kích động, ngay thời khắc các thầy quán
chiếu về bản tính không-chắc-chắn của trạng thái đó, thì cái cảm nhận về cái ‘ta’
vốn đã được thổi phòng lên từ sự dính chấp, giờ sẽ bị xẹp xuống. Giống như
chiếc thuyền phao bị xì hơi, nó bắt đầu xẹp lại, cảm giác về cái ‘ta’ tự hồi nào giờ
cũng bị xẹp lép. Hãy tự mình tu tập quán xét chỗ này. Vấn đề rắc rối là các thầy
thường không bắt kịp ý nghĩ ngu mờ lướt qua quá nhanh. Ngay khi nó khởi sinh,
cảm nhận về cái ‘ta’ lập tức hình thành xung quanh sự động vọng của tâm, nhưng
ngay khi người tu biết soi xét quán chiếu tính chất vô thường của trạng thái đó,
thì sự dính-chấp vào một cái ‘ta thường hằng’ sẽ sụp đỗ ngay. (Khi ta nhìn thấy
mọi thứ khởi sinh đều là vô thường và biến diệt, thì ta đâu còn chỗ nào để tin
chấp vào một cái ‘ta’ cố định thường hằng như thực nữa).
Hãy tự mình nhìn vào chỗ này. Cứ liên tục nghi vấn và xem xét sâu hơn và
sâu hơn nữa vào bản chất của sự dính chấp. Thông thường, các thầy quên dừng
lại và nghi vấn về sự động vọng trong tâm. Nhưng các thầy cần phải kiên nhẫn và
cảm nhận được cái cách của mình. Cứ để cho những sự phóng tâm động vọng đó
diễn ra theo tiến trình của nó, và ta từ từ cảm nhận được cách của mình. Các thầy
https://thuviensach.vn
thường không xem xét nó, nhưng các thầy cần phải kiên định để định hướng sự
chú tâm vào đó, phải vững chắc và đừng để cho nó có chỗ nào ở lại/có mặt trong
tâm. Nhưng mỗi lần tôi giảng, các thầy thường khó chịu, phàn nàn: ''Ông Sư già
này suốt ngày chỉ có nói về cái sự vô-thường và bản chất biến-đổi của mọi thứ''.
Mới vừa nghe, các thầy đã thấy khó chịu và muốn bỏ đi chỗ khác. ''Sư Ông chỉ có
một giáo lý đó nói hoài thôi... chỉ luôn nói mọi thứ đều không chắc chắn''. Nếu
các thầy thực sự đã nghe đủ và thấy chán nghe với giáo lý này, vậy các thầy cứ đi
chỗ khác và thiền tập theo cách của mình cho đến khi nào các thầy có đủ trí khôn
tìm thấy sự tự-tin và một sự chắc-chắn thường-hằng nào đó trong tâm mình. Cứ
đi và tu thử đi. Tôi chỉ sợ chẳng bao lâu, hổng chừng các thầy cũng quay lại đây!.
Nói là nói vậy, chứ tôi rất mong các thầy cố gắng khắc ghi những giáo lý này vào
trí nhớ, cất giữ chúng trong tâm và trái tim mình. Rồi hãy lên đường và thử tu du
hành kiểu thudong. Nếu tu hoài mà vẫn không đi đến hiểu biết và nhìn thấy sự
thật theo cách tôi đã chỉ dạy, thì các thầy sẽ khó mà tìm thấy nhiều sự bình-an. Dù
các thầy có đi đâu ở đâu, các thầy cũng khó có được sự bình an thư thái trong tâm
mình. Các thầy cũng khó tìm ra nơi nào để có thể thiền tập thực sự.
Tôi đồng ý rằng việc thiền tập chính quy trong chùa để phát triển định lực
( samādhi) là điều tốt. Các thầy có quen với chữ ceto-vimutti và paññā- vimutti không? Các thầy có hiểu nghĩa của chúng là gì không? Vimutti có nghĩa là sự giải
thoát khỏi những ô nhiễm lậu hoặc ( āsava)189. Có hai cách tâm đạt được sự giải thoát: ceto-vimutti [giải thoát ở-tâm] là sự giải thoát có được nhờ định tâm ( samādhi) được tu tập và hoàn thiện đến mức độ mạnh mẽ và tinh lọc nhất (ví dụ
như tầng thiền định jhana). Nói về thiền tập, trước tiên người tu tập khả năng khống chế hoàn toàn các ô nhiễm nhờ định-lực, và sau đó chuyển qua tu tập phát
triển trí tuệ, để cuối cùng đạt đến sự giải thoát. Còn paññā- vimutti [giải thoát nhờ-trí tuệ] có nghĩa là sự giải thoát có được từ dòng chảy ra nơi người tu phát
triển định ( samādhi) đến một mức độ ở đó tâm hoàn toàn tập trung nhất-điểm và
vững-chắc đủ để hỗ trợ và duy trì trí tuệ minh sát, rồi từ đó dẫn dắt đến việc xuyên phá những ô nhiễm.
(Chỗ này ý là vầy: ceto-vimutti tạm dịch là “sự giải thoát của/ở/từ tâm”, tức
là người tu tu tập thiền định đạt đến những tầng thiền định thâm sâu, từ đó tâm tự
nó khởi sinh ra trí tuệ và giải thoát. Còn paññā- vimutti: tạm dịch là “sự giải thoát https://thuviensach.vn
nhờ-trí- tuệ”, tức người tu tu tập sự định tâm ( samādhi) đạt một mức (tầng thiền định) vừa đủ và dùng nó để hỗ trợ cho việc thiền quán để đạt đến một trí tuệ minh
sát giúp giải thoát.
(Sự giải thoát tâm trực tiếp hay sự giải thoát của/ở tâm là người tu tu thiền
định đạt đến tất cả tám tầng thiền định sắc giới và vô sắc giới, rồi tâm tự chuyển
biến và chứng đắc sự giải thoát. Còn sự giải thoát nhờ-trí-tuệ là người tu có thể
chỉ cần chứng đắc chỉ một tầng thiền định nào đó, và dùng trạng thái định sâu đó
để hỗ trợ phát triển trí tuệ minh sát. Và nhờ có trí tuệ minh sát (sự hiểu biết), người tu nhìn thấy sự thật của tất cả mọi thứ đúng như chúng thực là, và người tu
buông bỏ hết tất cả mọi ô nhiễm và gông cùm để đạt đến giải thoát).
Hai loại giải thoát này được ví như những loại cây khác nhau. Một số loài
cây lớn lên ra hoa kết quả nhờ tưới nhiều nước, nhưng những loài khác có thể
chết đi nếu ta tưới nhiều nước. Với những cây kỵ nước, ta chỉ nên tưới một ít nước, chỉ vừa đủ để nó lớn lên và ra hoa kết quả. Ví dụ những loài cây như cây
thông, nó mọc trên đất cao khô trên rừng, nếu chúng ta tưới nhiều nước nó sẽ
chết ngay. Thấy thì lạ, nhưng sự thật là vậy, chỉ cần nhìn vào những loài cây như
cây thông ở đây. Nó nhìn có vẻ đang bị khô nước và khó mà sống nỗi, nhưng nó
sống khô như vậy đó, nó chỉ cần ít nước là hoàn hảo. Hãy nghĩ về điều này. Ai
cũng thắc mắc không biết nó lấy đâu ra nước để nuôi sống thân cây to lớn như
vậy. Nhưng những loài cây khác thì cần phải có rất nước thì mới phát triển lớn
lên được. Đó là những loài cây có rễ mọc sâu mọc xa khắp nơi để hút nước lên
thân, thậm chí nhiều loài cây có cả rễ cây trên thân để hút nước từ trong không
khí thì mới đủ sống; ví dụ như cây đa, cây si... Còn có những loài cây khác người
ta chỉ cần bỏ vô chậu, treo lên không, không hề tưới nước, vậy mà chúng vẫn sống tốt và sống lâu. Mỗi loài một đặc điểm, có loài cần nước nhiều, có loài cần
nước ít. Cũng giống như hai loại giải-thoát vừa mới nói. Các thầy có hiểu không?
Đó chỉ là do chúng khác nhau theo cách tự nhiên của mỗi loại.
Vimutti là sự giải-thoát. Ceto-vimutti là sự giải-thoát có được từ sức mạnh của cái tâm đã được tu tập đến những mức độ định ( samādhi) tối đa và thâm sâu
nhất (đó là các tầng thiền định sắc giới và vô sắc giới). Loại giải-thoát này giống
như những cây cần rất nhiều nước để sinh trưởng và ra hoa kết quả. Những loại
hác thì cần ít nước, nước nhiều quá chúng sẽ chết. Chúng chỉ cần một ít nước là
đủ sinh trưởng và ra hoa kết quả. Do vậy, Phật đã dạy về hai loại giải thoát khỏi
https://thuviensach.vn
những ô nhiễm, loại giải thoát ở-tâm ( ceto- vimutti) và loại giải thoát nhờ-trí-tuệ
( paññā- vimutti). Để đạt đến sự giải thoát, người tu cần phải có cả hai thứ là năng lực định tâm (định lực) và sự hiểu biết (trí tuệ). Vậy định và tuệ có thực sự
khác nhau hay không?
Thầy S: Dạ thưa không.
Ajahn Chah: Vậy tại sao người ta đặt thành những tên gọi khác nhau như
vậy? Và tại sao có sự phân biệt hai loại giải thoát ở-tâm ( ceto- vimutti) và sự giải thoát nhờ-trí-tuệ ( paññā- vimutti) như vậy?
Thầy S: Sự phân biệt đó chỉ là cách nói.
Ajahn Chah: Đúng vậy. Thầy có hiểu không? Nếu không hiểu điều này, có
thể thầy sẽ đi khắp nơi đặt tên, dán nhãn, và phân biệt tùm lum, đến mức quên
mất cái gì là thực-tại mà mình cần phải nắm được. Đúng thực hai loại giải thoát
đó chỉ là vậy. Nhưng, mỗi loại có nhấn mạnh chút ít theo nghĩa của nó. Nếu nói
hai loại là một thì không đúng, mà nếu nói hai loại là khác nhau thì cũng không
đúng. Tôi trả lời như vậy thầy thấy đúng không? Tôi nói hai loại không phải là
một, nhưng cũng không khác nhau. Đây là cách tôi trả lời. Thầy nên nhận lấy câu
trả lời của tôi, và mang về suy xét thêm về nó.
Khi nói về tốc độ và sự trôi chảy của chánh-niệm làm tôi nhớ đến thời tôi
còn đi tu du hành lang thang một mình, và trên đường đi có lần tôi gặp một ngôi
chùa bị bỏ hoang, tôi ở lại đó che lều và lưới muỗi để ngồi thiền vài ngày ở đó.
Trong đất chùa có nhiều cây ăn trái đang sum sê trĩu quả. Tôi muốn hái vài trái để
ăn, nhưng tôi chánh niệm rằng đó là đồ của chùa, và tôi chưa được ai cho phép để
ăn. (Nếu ăn thứ không được cho là phạm giới luật). Rồi sau đó có nhiều dân làng
mang rổ đến, họ định hái. Họ nghĩ tôi là người ở chùa nên xin phép tôi. Tôi từ
chối thì sợ họ buồn lòng, nhưng cho phép thì đâu phải là của tôi mà cho phép cũng nên cũng không đúng. Đường nào cũng không đặng. Nên tôi đã trả lời họ
rằng: “Mặc dù tôi đang ở đây, nhưng tôi không phải là chủ của mấy cây trái này,
vì vậy tôi không có quyền cho phép bà con hái trái; nhưng tôi cũng không cấm bà
con làm điều đó”. Sau khi nghe tôi nói vậy, họ không hái trái nào cả. Tôi nghĩ trả
lời như vậy thiệt là hữu ích, không làm mích lòng ai, và cũng không để họ hái trái
mà dính nghiệp lấy trộm của chưa được cho. Đôi khi ta cần phải suy xét và nói
theo cách không-thường như vậy thì sẽ đem lại hiệu quả hiểu biết, hơn là cách
nói thông-thường.
https://thuviensach.vn
Ajahn Chah: Người ta nói về căn tính hay tính khí ( carita), nó nghĩa là gì?
Tỳ kheo A: Tính khí? Con không chắc, con không giải đáp hết được chỗ
này, thưa thầy.
Ajahn Chah: Tâm là một căn, căn tính là một căn, và trí khôn là một căn
khác. Vậy làm sao chúng ta tu tập với điều này? Chúng ta quán xét về chúng. Họ
nói về chúng ra sao? Có người có căn tính tham, có người có căn tính sân, có người căn tính si, có người có căn tính thông minh... vân vân. Căn tính hay tính
khí được quyết định bởi những trạng thái tâm ở đó tâm thường xuyên dính vào và
thường xuyên bộc lộ ra. Có người luôn nổi sân và bộc lộ tính sân; có người luôn
tham lam và luôn bộc lộ tính tham. Thực ra, tất cả chỉ là do cách nói để chỉ về
những đặc tính của tâm, nhưng những đặc tính đó có thể được quy coi là cái tính-
khí riêng của người này hoặc người khác.
Thầy đã là Tỳ kheo được sáu năm. Có lẽ thầy đã từng chạy theo những ý
nghĩ và trạng thái tâm của mình nhiều lắm rồi – chúng ta cứ chạy theo tâm đã
nhiều năm lắm rồi. Có nhiều Tỳ kheo muốn đi sống và tu một mình, và tôi chẳng
có gì để phản đối điều đó. Nếu thầy nào muốn đến đâu để sống tu một mình thì
cứ đi. Nhưng nếu thầy nào muốn ở lại sống tu với tăng đoàn trong chùa này thì
cứ ở lại. Cách nào cũng không sai – nếu thầy không suy xét một cách sai lạc, nếu
thầy biết suy xét một cách khôn khéo. Nếu thầy sống tu một mình và dính vào
những ý nghĩ sai lạc, điều đó không giúp thầy có được ích lợi gì từ việc sống tu
một mình đó. Nơi thích hợp nhất để tu thiền là nơi yên tĩnh và bình an. Nhưng
nếu không có những nơi thích hợp như vậy, thầy phải biết cẩn trọng học cách biết
hài-lòng, nếu không thì sự tu thiền của thầy sẽ chết chắc. Nếu không thầy sẽ gặp
toàn rắc rối. Cũng từ lý này, các thầy cũng nên thực sự cẩn trọng, dùng năng lượng và ý thức tỉnh giác để tu tập, đừng tiêu tốn năng lượng và ý thức vào những
việc như: luôn tìm thầy này thầy nọ để học đạo, luôn tìm nơi này nơi nọ mình
nghĩ thích hợp cho việc tu thiền. Hãy gom những ý nghĩ lại và hội tụ những năng
lượng lại. Rồi hướng sự chú-tâm vào bên-trong và duy-trì sự ý thức tỉnh-giác vào
ngay cái tâm này. Hãy dùng những giáo lý này để quán sát và điều tra cái tâm
liên- tục trong một thời gian dài. Đừng bỏ lơ việc quán sát và điều tra, hãy duy trì
chúng như một chủ-đề thiền quán vậy. Hãy nhìn kỹ, coi xét những lời tôi nói về
“tất cả mọi thứ hữu vi đều luôn thay đổi và vô thường”. Lẽ vô-thường là cái để
người tu điều tra quán xét xuyên suốt mọi lúc mọi nơi. Chẳng bao lâu các thầy sẽ
https://thuviensach.vn
đạt được trí tuệ minh sát nhìn thấu cái lẽ thực vô- thường đó. Một vị sư thầy của tôi trước kia đã dạy cho tôi rằng: “cứ bước vào thiền và tập luyện cái tâm”—lời
dạy này còn thấm mãi trong tôi. Điều quan trọng là đừng để dính nghi ngờ, các
hãy tạm dẹp bỏ mọi nghi ngờ về cách tu và kết quả tu tập, cứ bước vào thiền tập
rồi sẽ thấy. Bữa nay tôi nói với các thầy tới đây là đủ rồi.
Quyển 8
SỰ BÌNH AN KHÔNG LAY CHUYỂN
https://thuviensach.vn
85
Sự Bình An Không Lay Chuyển
190Toàn bộ lý do để học Giáo Pháp, những giáo lý của Đức Phật, là để tìm ra cách vượt qua khổ và đạt đến sự bình an và hạnh phúc. Dù chúng ta có nghiên
cứu những hiện tượng của thân hay tâm, nghiên cứu tâm ( citta) hay những yếu tố
tâm lý của nó ( tâm sở, cetasika), thì chỉ khi nào chúng ta đạt được sự giải thoát khỏi khổ là mục tiêu rốt ráo của việc tu hành, thì lúc đó chúng ta mới thực sự
đang đi đúng con đường: phải vậy mới được. Khổ có mặt vì có nguyên nhân và
điều kiện [nhân và duyên] của nó.
Nên hiểu rằng khi tâm được tĩnh tại là nó đang ở trong trạng thái tự nhiên
bình thường của nó. Ngay khi tâm động vọng thì nó trở nên có điều kiện, nó trở
thành hữu vi ( sankhāra). Khi tâm bị hấp dẫn theo thứ gì thì nó bị điều kiện tác
động. Khi sân khởi sinh, tâm bị tác động. Ý muốn chuyển động chỗ này chỗ nọ
khởi sinh từ sự tác động. Nếu sự tỉnh giác của chúng ta không theo kịp với những
sự phóng túng đó của tâm khi chúng xảy ra, thì tâm cứ chạy theo chúng và bị tác
động bởi chúng. Mỗi khi tâm chuyển động, thì ngay lúc đó, nó trở thành một thực
tại theo quy ước.
Do vậy, Phật đã dạy chúng ta phải quán sát những điều kiện tác động này nọ
của tâm. Mỗi khi tâm chuyển động, nó trở thành không ổn định và vô thường
( anicca), khổ ( dukkha), và vô ngã, không thể coi là một cái ‘ta’ nào cả ( anattā).
Đây là ba đặc tính phổ quát của tất cả mọi hiện tượng có điều kiện (mọi pháp hữu
vi). Phật dạy chúng ta quán sát và quán xét những chuyển động đó của tâm.
Điều này giống như giáo lý về sự khởi sinh tùy thuộc, tức chuỗi nhân-duyên
( paticca-samuppāda): sự trong đó, hiểu biết ngu mờ ( vô minh, avijjā) là nhân duyên làm khởi sinh những ý hành tạo tác tạo nghiệp ( hành, sankhāra); cái này
lại là nhân duyên làm khởi sinh phần thức của một chúng sinh ( thức, viññāna);
rồi thức này là nhân duyên làm khởi sinh phần tâm trí và vật chất của chúng sinh
đó ( danh-sắc, nāma- rūpa), và vân vân..., như chúng ta đã học trong kinh điển.
Phật đã phân chia thành từng mỗi mắc xích của cái vòng nhân-duyên để chúng ta
dễ học hiểu. Đây là cách mô tả chính xác về thực tại, nhưng khi cái tiến trình này
https://thuviensach.vn
diễn ra trong sự sống thực, các học giả hàn lâm không còn theo kịp với những gì đang diễn ra. Giống như khi ta bị té xuống từ ngọn cây. Chúng ta đâu còn biết có
bao nhiêu nhánh cây chúng ta đã qua trên đường té xuống đất, vì té quá nhanh.
Tương tự vậy, khi tâm bất ngờ bị chạm bởi một nhận thức của tâm (tưởng, tâm
tưởng), nếu nó thấy thích thì nó bay bổng trong một trạng thái tốt. Nó chỉ coi đó
là tốt nhưng nó không hề biết đến một chuỗi những điều kiện tác động đã xảy ra
và gây ra nhận thức đó. Tiến trình nhân duyên đó diễn ra theo đúng như đã được
mô tả lý thuyết trong kinh sách, nhưng nó hoàn toàn vượt qua những giới hạn của
lý thuyết đó.
Chẳng có gì để có thể chỉ ra: ''Đây là vô minh, Đây là cách hành tạo tác, và
Đây là phần thức''. Tiến trình không cho các học giả một cơ hội nào để đọc ra thứ
tự những phần hay mắc xích đang diễn ra. Mặc dù Phật đã phân tách và giải thích
trình tự diễn tiến của những khoảng-khắc tâm (sát-na) theo từng chi tiết vi nhỏ
nhất, nhưng đối với tôi tiến trình đó xảy ra chẳng khác nào như cú té cây. Sau khi
nghe cái bịch, làm gì ta có thể biết mình đã rớt bao nhiêu thước bao nhiêu tấc từ
ngọn cây. Cái chúng ta biết khi té xuống đất là cái bịch và đau!. Chỉ vậy thôi.
Tâm cũng như vậy. Khi nó té ngã vì thứ gì, ta chỉ ý thức biết được đó là khổ
đau. Những sự khổ, đau, buồn, rầu, sầu, não và tuyệt vọng có từ đâu? Nó không
đến từ lý thuyết trong kinh sách. Chúng ta chẳng bắt kịp chỗ nào và viết ra những
chỗ đã tạo ra sự khổ đau. Sự khổ đau của chúng ta không xảy ra tương ứng chính
xác theo lý thuyết, nhưng tiến trình thực xảy ra và trình tự trong lý thuyết chỉ
giống như hai kẻ đồng hành trên một con đường mà thôi. Vì vậy, sự học thuật học
giả là không thể nào theo kịp với thực tại. Vì lý do này nên Phật đã dạy chúng ta
phải tự mình tu dưỡng sự hiểu biết rõ ràng. Bất cứ sự gì khởi sinh, nó khởi sinh
xảy ra trong sự biết này. Rồi cái (người-) biết đó khi biết thì biết theo đúng lẽ với
sự thật, và như vậy thì cái tâm và những yếu tố liên hợp với nó (tức tâm sở) không phải là cái ‘của ta’. Do vậy, cuối cùng thì tất cả những hiện tượng đó sẽ bị
dẹp bỏ và bỏ đi như rác rưởi vô giá trị. Chúng ta không cần phải dính líu theo
chúng, không cần phải coi chúng là ‘cái gì’. Buông bỏ, dẹp bỏ qua một bên.
Lý Thuyết và Thực Tại
Đức Phật không dạy về cái tâm và những yếu tố liên hợp của tâm [tâm và
tâm sở], do vậy chỉ có chúng ta bị dính vào những khái niệm đó. Ý dạy duy nhất
của Phật là muốn chúng ta nhận biết chúng là vô thường, khổ, và vô ngã. Rồi https://thuviensach.vn
buông bỏ chúng. Dẹp chúng qua một bên. Chỉ cần ý thức biết chúng khi chúng đang khởi sinh. Cái tâm này vốn đã bị tác dộng điều kiện, vốn đã thành hữu vi
rồi. Nó đã bị dẫn dắt và tác động nên đã bị lạc lối và bị mất thắng (mất tự chủ)
khỏi trạng thái tỉnh giác tinh khiết. Ngay khi nó trượt thắng, nó tạo ra những hiện
tượng có điều kiện (hữu vi) lại tiếp tục tác động lên cái tâm, và sự phóng tâm cứ
vậy mà diễn ra liên tục. Chính tiến trình nhân duyên này liên tục khởi sinh ra những thứ tốt, xấu, thiện, ác và mọi sự khác như chúng ta đã thấy. Phật dạy chúng
ta phải giục bỏ tất cả, tức dẹp bỏ cái tiến trình đó. Tuy nhiên, lúc đầu chúng ta
phải làm quen với lý thuyết để sau này chúng ta có khả năng giục bỏ nó ở giai
đoạn sau. Đây là một tiến trình tự nhiên. Tâm chỉ đơn giản đang diễn ra theo đường lối tự nhiên đó. Những yếu tố tâm lý (tâm sở) cũng đang diễn ra theo cách
tự nhiên đó.
Lấy ví dụ về Con đường Tám phần (Bát Thánh Đạo). Khi trí tuệ ( paññā) nhìn thấy mọi thứ mọi sự một cách đúng đắn bằng sự minh sát, cái nhìn đúng đắn
(chánh kiến) này sẽ dẫn đến ý hành đúng đắn (chánh tư duy), lời nói đúng đắn
(chánh ngữ), hành động đúng đắn (chánh nghiệp), và chánh vân vân. Tất cả
những điều này liên quan đến những điều kiện tâm lý khởi sinh từ một sự tỉnh
giác hiểu biết tinh khiết. Sự hiểu biết này giống như cái đèn lồng treo bên lối đi
trong đêm tối. Nếu cái đèn treo đúng, nếu sự hiểu biết là đúng đắn, thì nó sẽ tỏa
sáng và chiếu sáng từng bậc từng bước chỗ lối đi.
Bất cứ thứ gì ta trải nghiệm, nó đều khởi sinh từ bên trong sự biết này. Nếu
tâm không có thì sự biết này cũng không có. Tất cả mọi sự ở đây chỉ là những
hiện tượng của tâm. Như Phật đã nói, tâm chỉ là tâm. Nó không phải là một ‘con
người’, một cái ‘ta’, là ‘mình’ hay là bản ‘ngã’ của mình; chẳng là một ‘ai’ cả.
Chẳng là cái ‘người’ này hay ‘người’ nọ nào cả. Giáo Pháp chỉ là Giáo Pháp. Nó
là tự nhiên, là tiến trình vô chủ thể, là vô ngã. Nó không phụ thuộc vào ‘ta’,
‘chúng ta’ hay vào ‘ai’ cả. Nó chẳng là ‘cái gì’ cả. Bất cứ thứ gì một người trải
nghiệm thì đó chỉ là một trong năm uẩn ( khandha): thân (sắc), cảm giác (thọ), nhận thức (tưởng), ý nghĩ (hành) và tâm thức (thức). Đức Phật dạy phải buông bỏ
nó, buông bỏ trải nghiệm đó, buông bỏ mọi thứ thuộc về năm uẩn này.
Thiền giống như chiếc đũa. Trí tuệ minh sát ( vipassanā) là một đầu và sự
tĩnh lặng hay thiền định ( samatha) là một đầu. Khi ta cầm chiếc đũa lên, một đầu
này nhấc lên thì đầu kia cũng lên theo, đúng không? Vậy đầu nào là thiền tuệ
https://thuviensach.vn
minh sát ( vipassanā) và đầu nào là thiền định ( samatha)? Đầu nào là đầu, đầu nào là cuối? Cả hai đều là tâm. Khi tâm được bình an, đầu tiên sự bình an có được là nhờ sự tĩnh lặng của thiền định ( samatha). Ta tập trung và hợp nhất tâm
vào những trạng thái bình an của thiền, gọi là trạng thái định ( samādhi). Tuy nhiên, nếu sự bình an và tĩnh tạo của định phai biến dần, thì khổ sẽ khởi sinh trở
lại ngay đó. Tại sao vậy? Bởi sự bình an có được chỉ từ thiền định thì vẫn còn
dựa trên sự dính chấp. Và sự dính chấp này có thể là một nguyên nhân của khổ.
Cho nên, sự tĩnh lặng hay định chưa phải là phần kết cục của con đường đạo. Đức
Phật đã nhìn thấy điều này từ chính sự trải nghiệm của mình rằng: sự bình an loại
đó là chưa rốt ráo, là chưa tột cùng. Những nguyên nhân nằm bên dưới tiến trình
sinh hữu ( bhava) đã chưa được đưa đến ngừng diệt ( nirodha). Những điều kiện
[nhân duyên] gây ra tái sinh vẫn còn đó. Sự nghiệp tu hành tâm linh của người tu
lúc đó vẫn chưa đạt đến mức hoàn thiện. Tại sao? Tại vẫn còn khổ hoặc bóng dáng khổ. Do vậy, từ cơ sở sự tĩnh lặng của thiền định đó, người tu cần phải nên
tiến lên quán xét, điều tra, và phân tích bản chất có điều kiện của thực tại hữu vi
cho đến khi nào người ấy không còn bất kỳ sự dính chấp nào nữa— ngay cả sự
dính chấp vào sự tĩnh lặng của thiền định cũng không còn. Sự tĩnh lặng hay định
vẫn còn là một phần của thế giới hữu vi có điều kiện và thực tại theo quy ước.
Dính chấp vào loại bình an này là sự dính chấp vào thực tại theo quy ước; và chừng nào ta còn dính chấp vào đó, thì ta vẫn còn bị sa lầy trong vòng sinh tử. Sự
tham đắm vào sự bình an của thiền định vẫn còn dẫn dắt đi tiếp trong luân hồi
sinh tử. Thường khi sự bất an và động vọng của tâm lắng xuống, nó tạo ra sự tĩnh
lặng và bình an, thì người tu hay bị dính đắm vào loại bình an đó.
Do vậy, Đức Phật đã xem xét những nguyên nhân và điều kiện còn gây ra
sinh tử, khổ đau. Trước khi giác ngộ, khi nào Phật vẫn chưa hoàn toàn xuyên thấu
vấn đề và hiểu biết sự thật thì Phật vẫn tiếp tục dò tìm sâu hơn và sâu hơn với
một cái tâm bình an và tĩnh lặng, suy xét quán chiếu về cách của tất cả mọi sự
bình an và bất an xảy ra. Sự điều tra suy xét của Phật cứ tiếp tục nỗ lực cho đến
khi mọi thứ xuất hiện đều rất rõ ràng đối với Phật, rõ ràng và đúng toàn diện như
một hòn sắt được nun đỏ mọi mặt hoàn toàn. Năm tập hợp tạo nên cái ‘con
người’ được gọi là năm uẩn lúc này đã trở nên hoàn toàn rõ ràng, giống như hòn
sắt đã hoàn toàn được nung đỏ từ trong ra ngoài. Khi hòn sắt đã được nun đỏ
hoàn toàn từ trong ra ngoài, ta rờ đâu mà không bị cháy tay? Có chỗ nào còn ngụi
lạnh không? Dù sờ bên trên, bên dưới, bên phải, bên trái đều bị cháy tay. Có thấy
https://thuviensach.vn
còn chỗ nào ngụi lạnh không? Không thể nào. Hòn sắt đã được nun đỏ hoàn toàn thì chỗ nào cũng giống nhau. Giống như sự dính chấp nào cũng đều nguy hại như
nhau, và do vậy chúng ta cũng không nên dính chấp vào sự tĩnh lặng bình an do
thiền định tạo ra. Nếu chúng ta nhận lầm loại bình an đó, chúng ta cho rằng có
‘người’ được bình an và tĩnh lặng, thì điều đó càng củng cố thêm cái quan niệm
sai lầm về cái ’ta’ hay một ‘linh hồn’ cố định nào đó nữa. Cái cảm nhận hay quan
niệm về một cái ‘ta’ (ngã chấp) chỉ là một phần của thực tại do quy ước. Khi còn
nghĩ " Ta bình an", " Ta bất an", " Ta tốt", " Ta xấu", " Ta hạnh phúc", hay "Ta không hạnh phúc"... thì ta càng dính kẹt sâu hơn trong sinh tử. Điều đó càng thêm khổ.
Khi yếu tố hạnh phúc (lạc) biến mất, chúng ta lại bất hạnh (khổ). Khi sầu não biến mất, ta lại được hạnh phúc. Rồi khi hết hạnh phúc, ta lại khổ. Hết sướng thì
khổ, hết khổ thì sướng. Chúng ta cứ bị dính trong cái vòng lẩn quẩn bất tận, chúng ta cứ luân hồi đảo tới đảo lui trong thiên đường và địa ngục.
Trước khi giác ngộ, Phật đã nhận ra trong tâm mình về cái hình thái luân hồi
này. Phật biết rõ những điều kiện tạo ra sinh tử vẫn chưa ngừng diệt. Sự nghiệp tu
hành vẫn chưa hoàn tất. Tập trung nhìn vào tính chất có điều kiện [hữu vi] của sự
sống, Phật đã quán xét đúng theo lẽ thực tự nhiên: ''Vì có nguyên nhân nên còn
có sinh, vì có sinh nên có tử và tất cả mọi thứ chuyển động, đến đi, sinh diệt''.
Phật đã lấy những chủ đề này để quán xét về sự thật của năm tập hợp uẩn cấu
thành nên cái ‘con người’. Tất cả mọi thứ thuộc thân và tâm, mọi thứ được nhận
thức và tư duy, đều là có điều kiện (tùy duyên), không ngoại trừ thứ gì. Khi Phật
đã biết được lẽ thực này, Phật đã dạy chúng ta phải buông bỏ tất cả. Khi Phật biết
được sự thật đó, Phật đã dạy chúng ta phải từ bỏ tất cả. Phật khích lệ mọi người
hãy hiểu biết theo đúng lẽ thực của sự thật. Nếu chúng ta không hiểu đúng theo lẽ
thực tự nhiên, chúng ta sẽ khổ. Chúng ta sẽ không thể buông bỏ những thứ thân
tâm đó. Tuy nhiên, khi chúng ta đã nhìn thấy lẽ thực của sự thật, chúng ta sẽ nhận
ra cách mọi thứ đã che mờ và dẫn lừa chúng ta như thế nào. Như Phật đã dạy:
''Tâm không có thể chất gì hết, nó không là cái gì cả''.
Tâm không phải là cái gì được sinh ra thuộc về ai hết. Nó không chết như
cái ‘tâm của ai’. Tâm này là tự do, sáng tỏ, tỏa sáng, và không bị dính bất cứ vấn
đề hay thứ gì hết. Lý do có vấn đề khó khổ khởi sinh là do tâm bị che mờ bởi mọi
sự có điều kiện, bởi những thứ hữu vi, bị che mờ bởi cái ý niệm sai lầm về cái
‘ta’. Do vậy Phật dạy phải quan sát tâm này. Ngay từ nguyên sơ, có gì ở trong
https://thuviensach.vn
tâm? Ngay từ nguyên thủy, thực sự không có gì trong tâm. Tâm không khởi sinh với những thứ có điều kiện, và nó không chết vì những thứ đó. Khi tâm gặp thứ
gì đó tốt, nó không thay đổi để trở nên tốt. Khi tâm gặp thứ gì xấu, nó cũng không xấu theo. Đó là lúc tâm có trí tuệ minh sát rõ ràng để nhìn thấu bản nhất
của mọi thứ. Lúc đó có một sự hiểu biết rằng: về bản chất tâm là những trạng thái
không chất liệu nào trong đó.
Trí tuệ của Đức Phật nhìn thấy tất cả mọi thứ đều là vô thường, bất toại
nguyện (khổ) và vô ngã. Phật muốn chúng ta nắm vững hoàn toàn theo cách này.
Sự biết thì biết theo đúng lẽ thực của sự thật. Khi nó biết sự sướng hay sự khổ, nó
vẫn không động vọng. Cảm xúc hay sự động vọng theo sự sướng là một dạng
sinh. Khuynh hướng theo buồn phiền là một dạng chết. Khi nào còn có chết là
còn có sinh, và cái gì được sinh ra rồi cũng chết. Có sinh có diệt, có diệt có sinh.
Những thứ còn sinh và diệt là còn dính trong vòng sinh thành liên tục bất tận. Khi
tâm người thiền đi đến trạng thái hiểu biết được lẽ thực trên, thì sẽ không còn nghi vấn gì về sự trở thành và tái sinh tiếp diễn là có hay không. Người tu tự
mình biết rõ là sẽ có, và sẽ còn tiếp diễn mãi trong vòng sinh, trở thành, và chết.
Không cần phải hỏi ai khác về vấn đề này.
Đức Phật đã điều tra về mọi mặt những hiện tượng hữu vi, và nhờ đó Phật
có khả năng buông bỏ tất cả chúng. Thân năm uẩn cũng buông bỏ luôn, và sự biết
chỉ như một người quan sát khách quan về cái tiến trình sinh diệt của sự sống đang diễn ra. (Giống như người ngồi quan sát một trận banh một cách khác quan,
không thiên vị bên nào, không bên nào là của ta hay là gì của ta cả; trò chơi tiếp
diễn ta biết rõ hai bên lúc thắng lúc thua, lúc được lúc mất... ta mặc kệ và buông
bỏ. Chỉ ngồi quan sát những sự thắng thua có mất đó diễn ra mà thôi. Bên nào
thua hay ăn ta cũng không buồn hay vui gì cả. Ta bình tâm và buông bỏ, và chỉ
ngồi quan sát). Trở lại, là người tu khi trải nghiệm điều gì tích cực, ta không trở
nên tích cực theo điều đó. Ta chỉ đơn thuần quan sát và đơn thuần nhận biết điều
đó. Khi trải nghiệm điều gì tiêu cực, ta cũng không bị tiêu cực theo nó. Và tại sao
như vậy? Bởi vì tâm người tu lúc này đã được cắt lìa khỏi những nguyên nhân và
điều kiện, nó không còn dính nhân duyên, nó không còn tùy nhân duyên. Người
tu đã nhìn xuyên thấu vào Sự Thật. Những điều kiện dẫn đến tái sinh cũng không
còn. Đây là một sự biết chắc chắn và đáng tin cậy. Đây là một cái tâm thực sự
đang bình an. Đây là cái không còn sinh, không còn già, không còn bệnh, và https://thuviensach.vn
không còn chết. Đây không còn nhân và quả, không còn tùy thuộc vào nhân và quả. Đây không còn phụ thuộc vào tiến trình nhân duyên mà khởi sinh. Tâm này
bây giờ đã ở trên và vượt trên sinh/tử, ở trên và vượt trên sướng/khổ, ở trên và
vượt trên thiện/ác. Bạn nói sao cho đúng? Nó vượt trên những khả năng diễn tả
của ngôn từ. Tất cả mọi điều kiện hỗ trợ đều đã ngừng diệt và bất kỳ cố gắng nào
để mô tả trạng thái tâm lúc này đều chỉ dẫn đến sự dính chấp mà thôi. Ngôn từ
mà dùng lúc này chỉ là sự lý thuyết của tâm mà thôi.
Sự mô tả thuộc lý thuyết về cái tâm và sự hoạt đông của tâm là chính xác,
nhưng Đức Phật đã nhận ra rằng loại hiểu biết dựa trên diễn tả lý thuyết chỉ là vô
dụng, so với cái thực của nó. Chúng ta hiểu biết điều gì đó một cách trí thức và
rồi tin nó, nhưng nó không mang lợi ích thực thụ. Sự hiểu biết trí thức không dẫn
đến sự bình an của tâm. Sự biết của Phật xuất phát từ sự từ bỏ, buông bỏ. Nó tạo
kết quả là buông bỏ và từ bỏ. Bởi vì chính cái tâm này luôn dẫn dắt chúng ta dính
theo những điều đúng/sai, làm cho chúng ta luôn luôn đối đãi. Nếu chúng ta
khôn, chúng ta dính chấp theo những điều đúng. Nếu chúng ta ngu, chúng ta dính
chấp theo những điều sai. Cái tâm kiểu đó là thế gian, và Đức Phật lấy những thứ
trong thế gian để suy xét quán chiếu về chính thế gian. Rồi sau khi đã hiểu biết rõ
về thế gian đúng như nó đích thực là, Phật trở thành ''Người hiểu biết thế gian
một cách rõ ràng và bao trùm''.
Nói về đề tài thiền định ( samatha) và thiền tuệ minh sát ( vipassanā), điều quan trọng là phải phát triển những trạng thái định và tuệ này trong tâm chúng ta.
Chỉ khi nào chúng ta tự mình tu tập những trạng thái đó thì ta mới tự mình biết
chúng thực sự là gì. Chúng ta có thể đi tìm học nghiên cứu kinh sách nói về
những yếu tố tâm lý của tâm (tâm sở), nhưng loại hiểu biết trí thức qua sách vở
đó là vô dụng, không thực sự có khả năng nhổ bỏ những gốc rễ ích kỷ tham, sân,
si. Chúng ta chỉ học biết lý thuyết về tham, sân, si; chỉ có thể mô tả những đặc
tính khác nhau của những ô nhiễm trong tâm. Đại khái như tham là vầy; sân là
vậy; si được định nghĩa là như vầy. Chúng ta chỉ mới biết những bản chất đó về
mặt lý thuyết, chúng ta chỉ có thể nói về chúng ở mức độ lý thuyết vậy thôi.
Chúng ta biết và chúng ta thông minh trí thức, nhưng khi những ô nhiễm đó thực
sự khởi sinh trong tâm, liệu chúng có khởi sinh như lý thuyết đã nói hay không?
Ví dụ, khi chúng ta trải nghiệm thứ gì khó chịu, chúng ta có phản ứng và dính
vào một trạng thái xấu (khó chịu) hay không? Ta có dính chấp nó không? Ta có
https://thuviensach.vn
thể buông bỏ nó không? Nếu có sân khởi sinh và chúng ta nhận ra nó, chúng ta có dính theo nó không? Hoặc khi ta đã nhìn thấy nó, ta có buông bỏ nó không? Nếu
chúng ta biết rằng: khi chúng ta nhìn thấy thứ gì ta không thích, ta khởi tâm sân
ghét, vậy thì chúng ta phải quay lại học và tu tập lại từ đầu. Bởi vì việc tu tập và
sự phản ứng của chúng ta vẫn chưa đúng đắn. Chúng ta vẫn còn khởi tâm dính
theo sự xấu, sự tốt, sụ sướng, sự khổ. Sự tu tập chưa được hoàn thiện. Khi việc tu
đã đến mức hoàn thiện, sự buông bỏ sẽ xảy ra. Hãy nhìn sự tu tập theo ánh sáng
này.
Chúng ta phải thực sự nhìn sâu vào trong tâm này nếu chúng ta muốn nếm
được những kết quả của việc tu tập. Việc cố gắng mô tả lý vận hành của tâm [tâm
lý học của tâm] bằng những thuật ngữ như là “những khoảng khắc tâm”, “những
sát-na khác nhau của tâm trong dòng tâm thức” và “những đặc tính của tâm như
tâm sở”... là vẫn không thể theo kịp với thực tế thực hành, theo ý kiến của tôi là
vậy. Sự mô tả học thuật đó vẫn là không đủ so với sự vận hành thực sự của nó.
Về thực tế thì còn nhiều thứ hơn nữa. Nếu chúng ta đi học những điều đó, rồi có
thể hiểu biết về chúng một cách tuyệt đối một cách rõ ràng và thấu suốt. Nhưng
nếu không có sự sáng rõ của trí tuệ minh sát, làm sao chúng ta học cho xong về
những điều đó? Vậy là không thể nào hiểu biết rõ ràng và thấu suốt. Không có
kết cuộc. Không bao giờ xong. Chúng ta sẽ không bao giờ kết thúc những việc
học hay nghiên cứu đó.
Thực hành theo Giáo Pháp là điều cực kỳ quan trọng. Khi tôi thực tập, đó là
cách tôi học. Hồi đó tôi đâu biết gì về những sát-na tâm hay tâm sở...là gì. Tôi chỉ
quan sát cái tính “biết”. Nếu một ý nghĩ ghét khởi sinh, tôi hỏi mình tại sao. Nếu
một ý nghĩ thương khởi sinh, tôi tự hỏi tại sao. Đó là cách. Dù đó nó được đặt tên
hay gọi bằng danh từ là “yếu tố tâm lý” hay “tâm sở”, thì cũng đâu có gì? Chỉ cần
thâm nhập vào ngay một điểm đó cho đến khi ta có thể giải quyết những cảm giác
thương và ghét đó, cho đến khi chúng hoàn toàn biến mất khỏi tâm ta. Khi tôi có
khả năng ngừng thương ngừng ghét, tức không thương không ghét gì nữa trong
bất kỳ tình huống nào, thì lúc đó tôi có khả năng chuyển hóa và vượt qua khổ.
Rồi điều gì xảy đến cũng không thành vấn đề, tâm và trái tim đã được giải tỏa và
thư thái. Không còn gì nữa. Tất cả đã ngừng lại.
Cứ thực tập như vậy. Nếu người ta thích nói nhiều về lý thuyết, đó là chuyện
của họ. Nhưng dù có nói có bàn đến đâu đi nữa thì sự thực hành cũng quay về
https://thuviensach.vn
một điểm này ngay đây, ngay sự-biết này. Khi có gì khởi sinh, nó khởi sinh ngay đây. Dù nhiều hay ít, nó khởi sinh ngay đây. Khi nó ngừng, nó cũng ngừng ngay
đây. Chứ còn ở đâu khác? Đức Phật gọi điểm này là “Sự Biết”. Khi sự-biết biết
đường lối của mọi thứ một cách chính xác, theo đúng lẽ thực của sự thật, thì chúng ta sẽ hiểu được ý nghĩa của cái tâm. Mọi thứ không ngừng giả lừa. Ngay
trong khi bạn nghiên cứu về chúng, chúng cũng đồng thời giả lừa bạn. Tôi phải
nói cách khác ra sao? Là ngay cả khi bạn biết về chúng, rõ ràng bạn vẫn bị chúng
che mờ ngay tại nơi bạn biết chúng. Tình cảnh thực sự như vậy. Vấn đề là vầy:
theo ý kiến của tôi, Phật đã không muốn chúng ta chỉ biết những thứ đó được gọi
là gì. Giáo lý của Phật có mục tiêu là chỉ ra cách thức để chúng ta giải thoát mình
khỏi những thứ hữu vi giả lừa đó thông qua việc điều tra tìm thấy những nguyên
nhân tìm ẩn bên dưới những thứ đó.
Giới, Định, Tuệ
Lúc xưa tôi tu tập Giáo Pháp mà không biết gì nhiều. Tôi chỉ biết rằng con
đường giải thoát bắt đầu bằng Giới Hạnh ( sīla). 191 Giới hạnh là sự bắt đầu đẹp đẽ
của con đường Đạo. Sự bình an sâu lắng của trạng thái định ( samādhi) là khúc
giữa đẹp đẽ. Và trí tuệ ( paññā) khúc cuối đẹp đẽ. Cho dù chúng có thể được phân
chia thành những mảng tu tập khác nhau, nhưng khi chúng ta nhìn sâu hơn vào
bên trong chúng, chúng ta thấy ba phẩm chất này hội tụ với nhau thành một. Để
duy trì giới hạnh, bạn phải có trí biết, trí tuệ. Chúng ta thường khuyên dạy nhau
phải tu dưỡng những chuẩn mực đạo đức trước, bằng cách tuân giữ năm giới
hạnh căn bản để đức hạnh của chúng ta được chắc vững. Tuy nhiên, việc hoàn
thiện đức hạnh cần phải có nhiều trí tuệ hiểu biết. Chúng ta phải biết xem xét những lời nói và hành động của chúng ta, và biết phân tích những hậu quả của
chúng. Tất cả đó là công việc của trí tuệ hiểu biết. Thực vậy, chúng phải dựa vào
sự hiểu biết trí tuệ của chúng ta để tu dưỡng phần giới hạnh.
Theo lý thuyết, giới hạnh có trước, rồi mới có định tâm, rồi có trí tuệ; thứ tự
là giới, định, tuệ. Nhưng khi suy xét kỹ về chỗ này, tôi thấy phần trí tuệ hiểu biết
mới là viên đá nền móng cho tất cả mọi phần tu tập khác. Để hoàn toàn hiểu biết
về những hậu quả của những điều ta nói và làm—đặc biệt là những hậu quả xấu
— thì chúng ta cần phải dùng trí tuệ hiểu biết để dẫn dắt và giám sát, để suy xét
kỹ sự vận hành của luật nhân quả. Cách làm đó sẽ thanh lọc những hành động và
lời nói của chúng ta. Khi chúng ta đã quen biết rõ về những hành vi nào là đạo
https://thuviensach.vn
đức và hành vi nào là vô đạo đức, thì chúng ta nhìn ra chỗ để tu tập tu sửa. Từ đó chúng ta dẹp bỏ những điều xấu và tu dưỡng những điều tốt. Chúng ta dẹp bỏ
những điều sai và tu dưỡng những điều đúng đắn. Đó là giới-hạnh. Khi chúng ta
tu dưỡng như vậy, tâm sẽ dần dần trở nên vững chắc và ổn định. Một cái tâm vững chắc và không lay động là không còn bất an, lo sợ, mặc cảm, hối hận và
ngu mờ về những hành động và lời nói của mình. Ngay chỗ này là sự ổn định của
tâm, đây là sự định-tâm ( samādhi).
Sự hợp nhất ổn định của tâm tạo nên một nguồn năng lượng thứ hai và mạnh
mẽ hơn trong việc tu của chúng ta, giúp ta có thể quán xét sâu sắc hơn về những
thứ bên ngoài như cảnh sắc, âm thanh... mà ta trải nghiệm. Khi tâm đã được thiết
lập với một sự chú tâm chánh niệm và sự bình an vững chắc và không lay
chuyển, thì chúng ta có thể tham dự vào việc điều tra liên tục để tìm hiểu thực tại
của sắc thân, cảm giác, nhận thức, ý nghĩ, tâm thức; các hình sắc, âm thanh, mùi
hương, mùi vị, những cảm nhận thân và những đối tượng của tâm. Khi chúng liên
tục khởi sinh, chúng ta liên tục điều tra với một sự kiên định nhất quán không để
mất đi sự chánh niệm của mình. Rồi sau đó chúng ta sẽ biết được những thứ đó
đích thực là gì. Chúng chỉ xuất hiện theo đường lối tự nhiên của chúng. Đó là lẽ
tự nhiên đến đi, sinh diệt của chúng. Khi sự hiểu biết này của chúng ta tăng lên,
trí tuệ được sinh ra. Một khi đã có sự hiểu biết rõ ràng (sự rõ biết) về đường lối
diễn ra của mọi thứ, đúng như chúng đích thực là, thì những nhận thức (tưởng)
của chúng ta từ trước giờ sẽ được bứng bỏ và sự hiểu biết trí thức theo khái niệm
trước giờ sẽ biến chuyển thành trí tuệ đúng đắn. Đó là nói chung về cách giới,
định, tuệ hợp nhất lại và hoạt động như một.
Khi trí tuệ gia tăng và mạnh mẽ hơn thì sự định tâm cũng trở nên mạnh chắc
hơn theo. Khi định càng vững chắc và khó lay chuyển thì giới hạnh cũng bao trùm hơn và khó lay chuyển. Khi giới hạnh được hoàn thiện, nó dung dưỡng sự
định tâm, và khi định gia tăng nó làm tăng độ chín chắn của trí tuệ. Ba mảng tu
tập này đan quyện vào nhau. Khi hợp nhất vào nhau, ba phần này tạo thành Bát
Thánh Đạo, con đường của Đức Phật. Khi giới, định, tuệ đạt đến đỉnh cao, con
đường Đạo này có sức mạnh tẩy sạch mọi thứ đã làm ô uế và ô nhiễm sự tinh
khiết nguyên sơ của cái tâm. 192 Khi tham muốn nhục dục khởi lên, khi sân giận và si mê có mặt, con đường Đạo này có năng lực cắt bỏ chúng đến tận gốc rễ.
https://thuviensach.vn
Khuôn khổ của sự tu là Bốn Chân Lý [Tứ Diệu Đế] mà Đức Phật đã tìm ra,
đó là: (i) Có sự khổ ở khắp nơi ( dukkha), (ii) có nguyên nhân của khổ
( samudaya), (iii) có sự chấm dứt khổ ( nirodha), và (iv) có con đường dẫn đến sự
chấm dứt khổ ( magga). Con đường Đạo này gồm ba phần là giới, định, tuệ; đó là
khuôn khổ để tu tập cái tâm. Ý nghĩa đích thực của những danh từ đó không thể
tìm thấy ở chỗ ngôn từ, mà nó được tìm thấy ở sâu trong tâm này, nhờ vào sự tu
tập thực sự. Đó là giới, định, tuệ. Ba phần đó quay tròn liên tục. Bát Thánh Đạo
bao trùm mọi hình sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị, cảm nhận của thân hoặc đối
tượng của tâm. Khuôn khổ để tu hành theo Giáo Pháp chính là Tứ Diệu Đế: xoay
quanh sự khổ. Tuy nhiên, nếu các phần của Bát Thánh Đạo vẫn còn yếu và song
sênh, thì những ô nhiễm vẫn chiếm lĩnh trong tâm chúng ta. Nếu Bát Thánh Đạo
được mạnh mẽ và dũng mãnh, nó sẽ chinh phục và tiêu diệt những ô nhiễm. Nếu
những ô nhiễm quá mạnh và quá cương trong khi Đạo còn yếu sức và non nớt, thì
lúc đó những ô nhiễm sẽ còn khuất phục Đạo. Lúc đó những ô nhiễm vẫn còn
chinh phục cái tâm. Nếu sự biết còn chưa được nhanh và nhạy bén vào lúc các
hình sắc, cảm giác, nhận thức, và ý nghĩ được trải nghiệm, thì những thứ [sắc,
thọ, tưởng, hành] đó sẽ chiếm lĩnh tâm và phá hoại chúng ta. Con đường Đạo và
những ô nhiễm diễn tiến theo kiểu như vậy. Khi sự tu tập trong tâm tiến triển, hai
thế lực đó phải chiến đấu nhau để dành nhau từng bước tiến. Giống như có hai kẻ
chiến đấu tranh cãi nhau bên trong tâm, phần ô nhiễm và phần Đạo đang chiến
đấu với nhau để dành lấy thế chiếm lĩnh ở trong tâm. Đạo hướng dẫn và củng cố
năng lực quán xét. Khi nào chúng ta có năng lực quán xét một cách chính xác, thì
khi đó những ô nhiễm sẽ không còn đất sống. Nhưng nếu chúng ta còn non nớt,
thì khi nào những ô nhiễm tụ tập lại và lấy lại sức mạnh của chúng, con đường
Đạo phải thối lui nhường lĩnh địa cho chúng. Cả hai phe sẽ liên tục và liên tục
chiến đấu... cho đến khi nào có kẻ chiến thắng hoàn toàn và cuộc chiến đấu đã
được giải quyết xong.
Nếu chúng ta nỗ lực tu tập phát triển theo Giáo Pháp thì những ô nhiễm sẽ
dần dần và chắc chắn bị bứng nhổ tận gốc. Khi Tứ Diệu Đế đã được tu tập hoàn
toàn, nó sẽ cư ngụ luôn trong tâm chúng ta. Khi nào có khổ khởi sinh thì chắc
chắn là có nguyên nhân của nó. Khổ có nguyên nhân của nó chứ không phải từ
không đâu mà có. Đó là Diệu Đế thứ hai của Phật. Nhưng nguyên nhân là gì? Đó
là do giới hạnh còn yếu. Định lực còn yếu. Trí tuệ còn yếu. Khi Đạo còn yếu không trụ được, thì những ô nhiễm chiếm lĩnh trong tâm này. Khi chúng chiếm
https://thuviensach.vn
lĩnh, Diệu Đế thứ hai tham dự cuộc chơi trong đó, và nó gây khởi sinh ra đủ loại khổ đau. Khi chúng ta đang bị khổ, thì những phẩm chất giúp giảm khổ cũng biến
đâu mất. Những điều kiện (duyên) giúp khởi sinh con đường Đạo là giới, định,
tuệ. Khi những phần này đạt được sức mạnh đầy đủ, thì con đường Đạo mới tiến
tới và tiến mạnh và không thể ngăn được, sẽ không ngừng tấn tới để vượt qua sự
dính chấp và ràng buộc đã gây ra cho chúng ta quá nhiều khổ thân và khổ tâm.
Khổ sẽ không thể khởi sinh nữa, bởi Đạo đang tiêu diệt những ô nhiễm. Tại điểm
này sự chấm dứt khổ diễn ra, ngay tại đây Diệu Đế thứ ba hiển hiện. Tại sao con
đường Đạo có thể dẫn đến sự chấm dứt khổ?. Là bởi do giới, định, và tuệ đang
đạt đến đỉnh hoàn thiện của chúng, và Đạo đã gom tụ chúng thành một cái đà mạnh mẽ và không thể nào ngăn chận được. Tất cả đều hội tụ về ngay đây. Tôi có
thể nói rằng, nếu ai tu tập theo cách này thì những ý tưởng lý thuyết về cái tâm sẽ
không thể hiện đúng như trong bức tranh hiện thực này. Nếu tâm được giải thoát
khỏi những thứ (ô nhiễm) đó, thì nó chắc chắn là chỗ chắc chắn và đáng nương
tựa. Từ giờ trở đi, dù tâm có tự chọn con đường nào của nó, chúng ta không còn
cần phải uốn nắn hay dẫn đường thì nó mới đi thẳng được. Từ giờ tự nó đi sao
cũng thẳng; nó đang thẳng tiến về mục tiêu cuối cùng.
Giờ tôi nói theo ví dụ thực. Hãy nhìn những lá trên cây xoài. Chúng trông ra
sao? Chỉ cần chúng ta xem xét một lá xoài thì chúng ta có thể biết những lá xoài
khác là ra sao. Chỉ cần biết một lá thì ta cũng biết hàng ngàn lá xoài khác cũng
như nhau. Chúng như nhau. Thân cây xoài cũng vậy, chúng ta chỉ cần xem xét
một thân xây xoài thì có thể suy ra những thân cây xoài khác, vì chúng đều là
xoài mà. Đâu khác nhau. Một ngàn cây xoài khác cũng có tính chất tương tự như
nhau. Đó là cách quy nạp suy ra mà Phật đã dạy.
Giới, định, tuệ tạo nên con đường Đạo của Phật. Nhưng con đường không
phải là cốt lõi của Giáo Pháp. Bản thân con đường không phải là kết cục, không
phải là mục tiêu cuối cùng rốt ráo của Phật. Nhưng đó là con đường dẫn dắt đi
vào trong tâm, con đường hướng nội. Cũng giống như cách các thầy đã đi từ
Bangkok đến chùa Wat Nong Pah Pong này. Đó không phải là con đường mà các
thầy nhắm tới. Cái mục tiêu các thầy nhắm tới là cái chùa này, nhưng các thầy
cần con đường đó để đi tới đích đây. Bản thân con đường các thầy đã đi không
phải là cái chùa này. Đó chỉ là con đường dẫn đến cái chùa này. Nhưng nếu ai
muốn đi đến cái chùa này, người đó cần phải đi theo con đường đó. Cũng giống
https://thuviensach.vn
như giới, định, và tuệ. Chúng ta có thể nói đó không phải là bản thể cốt lõi của Giáo Pháp, nhưng đó là con đường để đi đến Giáo Pháp. Khi giới, định, tuệ đã
được nắm vững, kết quả sẽ là một sự bình an sâu lắng của tâm. Đó là mới là đích
đến. Một khi chúng ta đã đạt đến sự bình an này, thì ngay cả khi chúng ta nghe
thấy tiếng ồn hay bất cứ thứ gì, tâm vẫn bình tâm, không hề nao núng hay động
vọng. Một khi chúng ta đạt đến sự bình an này, thì không còn gì phải làm nữa.
Phật đã dạy buông bỏ tất cả mọi thứ. Bất cứ điều gì xảy ra, chúng ta không còn lo
âu hay quan trọng nó nữa. Rồi thì, chúng ta tự mình thấy biết một cách thực thụ
và không còn chút nghi ngờ. Chúng ta không còn tin một chiều theo những gì người khác nói.
Nguyên lý cốt lõi của Phật giáo là sự trống không [tánh không] của mọi hiện
tượng. Phật giáo không dựa trên những sự biểu trưng thần kỳ của những năng lực
thần thông, những năng lực siêu thường, hay bất kỳ thứ gì bí ẩn lạ thường nào.
Phật không nhấn mạnh sự quan trọng của những thứ đó. Tuy vậy, những loại
năng lực đó là có thực và có thể luyện tập được, nhưng khía cạnh này chỉ làm ngu
mờ tính khoa học và ý nghĩa tuyệt luân của Giáo Pháp; do vậy Đức Phật đã
không khuyến khích hay ủng hộ việc phát triển những loại năng lực thần thông
đó. Phật chỉ khen ngợi những người biết tu tập để có năng lực giải thoát bản thân
mình khỏi sự khổ.
Để làm được việc đó đòi hỏi phải tu tập; và công cụ và trang bị để làm được
công việc đó chính là lòng rộng lượng (hạnh bố thí), giới, định, và tuệ. Chúng ta
phải nhận lấy các phần đó và tu tập chúng. Khi cùng được tu với nhau, chúng tạo
thành con đường Đạo thiên hướng vào bên trong nội tâm, và trong các phần tu đó
thì trí tuệ là đi đầu. Con đường Đạo này không thể chín muồi được nếu tâm vẫn
còn bị bao bọc cứng chắc bởi những lớp ô nhiễm; nhưng nếu chúng ta nhiệt tâm
và mạnh mẽ, con đường Đạo sẽ xóa sổ những lớp ô nhiễm ô uế đó. Tuy nhiên,
nếu những ô nhiễm đó đậm đặc và mạnh bạo thì nó sẽ tiêu diệt con đường Đạo.
Lý hai chiều đối kháng là vậy. Việc tu tập Giáo Pháp đơn giản liên quan đến việc
hai thế lực này chiến đấu với nhau cho đến khi Đạo chiến thắng, và người tu đi
đến kết cục của con đường. Hai thế lực đó tham gia vào cuộc liên tục và không
ngừng cho đến tận lúc kết cục.
Những Nguy Hại của Sự Dính Chấp
https://thuviensach.vn
Dùng những công cụ tu tập để phân xếp những khó khăn và những thử thách
quan trọng. Chúng ta dựa vào sự kiên nhẫn, sự chịu khó và sự hy sinh để tu.
Chúng ta phải tự mình làm cái việc tu tập, tự mình trải nghiệm, tự mình chứng
ngộ cho mình. Những người học thuật học giả thì thường bị rối trí và ngu mờ. Ví
dụ, khi họ ngồi thiền, ngay khi họ trải nghiệm một chút sự tĩnh lặng thì họ liền
nghĩ ''À, đây chắc là tầng thiền định thứ nhất'' 193. Tâm họ làm việc kiểu vậy đó.
(Họ luôn bị ‘nhớ bài’, bị dính những ý nghĩ về lý thuyết cứ hiện lên làm xáo trộn
cái tính tự nhiên của thiền). Và khi ý nghĩ đó vừa khởi sinh, sự tĩnh lặng đó cũng
biến mất. Rồi ngồi thiền được chút tĩnh lặng khác, họ nghĩ họ chứng đắc tầng thiền định thứ hai luôn. Tu thiền mà cứ nghĩ và phỏng đoán như vậy là không
phải. Chẳng có cái bảng chỉ dẫn nào tuyên bố là ta đang đạt mức định sâu nào
hay tầng thiền định nào. Thực tại của thiền là hoàn toàn khác. Trong thiền, không
có bất kỳ bảng hiệu nào trên đường đi chỉ dẫn rằng “Đường này đi vào chùa Wat
Nong Pah Pong'' cả. Đó không phải cách tôi đã từng biết về tâm. Tâm không
tuyên bố hay chỉ dẫn như vậy.
Mặc dù nhiều học giả uyên bác đã viết mô tả về các tầng nhất thiền, nhị
thiền, tam thiền, tứ thiền... nhưng những điều đã viết chỉ là những thông tin bề
ngoài. Nếu tâm thực sự nhập vào những trạng thái tĩnh lặng thâm sâu đó [tầng
thiền định], thì nó đâu biết gì về những điều như đã được mô tả. Nó biết, nhưng
cái nó biết không phải như lý thuyết mà chúng ta đã học. Nếu những học giả đó
cố gắn kết lý thuyết và lôi lý thuyết vào trong sự thiền, thì họ sẽ rối trí; khi họ
ngồi thiền họ cứ luôn tự hỏi: ''Hừmm, gì đây? Có phải đây là nhất thiền không?''.
Vậy đó! Sự tĩnh lặng cũng bị tan mất ngay, và họ chẳng trải nghiệm được thứ gì
thực sự có giá trị. Và tại sao vậy?. Bởi vì còn có tham muốn, và khi vẫn còn dục
vọng thì điều gì xảy ra? Tâm sẽ lập tức rút ra khỏi thiền. Chính vì lẽ này tất cả
chúng ta phải nên dẹp bỏ mọi ý nghĩ và phỏng đoán trong khi ngồi thiền. Dẹp bỏ
chúng hoàn toàn. Chỉ cần lấy thân, lời nói và hành động (làm chỗ quán xét, tu
tập), và lặn sâu hết mình vào việc tu tập. Quan sát sự vận hành của cái tâm, nhưng đừng lôi kinh sách vào đó với bạn. Nếu thiền mà còn lôi theo kinh sách
bên mình thì mọi sự sẽ trở thành một đống rối beng, bởi vì chẳng có gì trong sách
vở là tương ứng một cách chính xác với mọi thứ thực sự diễn ra trong thiền.
Những người học nhiều có đầy những kiến thức về lý thuyết thường không
mấy thành công trong tu tập. Họ bị dính ngang mức độ thông tin. Điều sự thật là
https://thuviensach.vn
trái tim và tâm không thể được do lường bằng những tiêu chuẩn bên ngoài. Nếu tâm đang được bình an, cứ để cho nó bình an. Những mức độ thâm sâu của sự
bình an (như tầng thiền định) là có thực. Về cá nhân tôi, tôi không biết nhiều về
lý thuyết tu tập. Khi tôi đã trở thành Tỳ kheo đã ba năm, lúc đó tôi vẫn chưa biết
trạng thái định tâm ( samādhi) thực sự là gì. Tôi cứ luôn nghĩ suy về nó và cố hình dung về nó khi đang thiền tập, nhưng lúc đó tâm tôi càng thêm bất an và xao lãng
hơn trước đó! Số lượng nghĩ suy càng lúc nhiều thêm. Khi không thiền tập tôi
thấy bình an hơn. Tội nghiệp tôi, sao khó thiệt, cứ bực bội quay quất! Nhưng mặc
dù gặp nhiều trở ngại như vậy, tôi vẫn không nản chí bỏ cuộc. Tôi cứ tiếp tục tu.
Khi nào tôi không cố gắng làm điều gì thì tâm tương đối được bình an. Nhưng hễ
khi nào tôi cố làm cho cái tâm hợp nhất đạt định, thì tâm bị động vọng không còn
kiểm soát được. ''Chuyện gì đang xảy ra ở đây, tại sao lại xảy ra như vậy'', tôi cứ
tự hỏi.
Sau này tôi mới nhận ra việc thiền có thể ví như tiến trình thở vậy. Nếu
chúng ta cố o ép hơi thở ngắn, dài, sâu hay cạn, thì điều đó rất khó làm được. Tuy
nhiên nếu chúng ta cứ đi thả bộ và thậm chí không để ý mình đang thở, thì lúc đó
tâm cực kỳ thư thái. Do đó, tôi suy ra rằng: ''À, có thể đó là cách tâm vận hành!''.
Khi một người đi thả bộ không để ý đến hơi thở thì hơi thở đâu có làm người ấy
khổ, đúng không? Đúng vậy, lúc đó chỉ cảm thấy thư giãn. Nhưng khi tôi ngồi
suốt và quyết tâm thệ nguyện sẽ thiền cho được tâm an, thì ngay đó đã tạo sự
dính chấp và ràng buộc một cách miễn cưỡng. (Sự dính chấp ràng buộc là ngược
lại với thiền, bởi thiền là là sự buông bỏ). Khi tôi cố kiểm soát hơi thở cạn hay
sâu, thì nó chỉ càng thêm áp lực hơn trước đó. Tại sao? Bởi vì năng lực ý chí tôi
đang dùng đã bị ô nhiễm bởi sự dính chấp và ràng buộc. Tôi không biết điều gì
đang diễn ra. Mọi sự thất vọng, bực bội và khó khăn đó đang có mặt bởi tôi đang
mang dục vọng vào sự thiền.
Sự Bình An Không Lay Chuyển
Tôi từng ở trong một cái chùa trong rừng, cách làng xóm khoảng nửa dặm.
Một tối nọ dân làng tổ chức ăn uống tiệc tùng rất ồn ào, lúc đó tôi đang đi thiền.
Chắc cũng đã hơn 11 giờ tối. Từ buổi trưa ngày hôm đó trong tôi cảm giác rất lạ
thường. Tâm tôi rất tĩnh lặng. Hầu như chẳng có nghĩ suy nào. Tôi cảm thấy rất
thư thái và bình thản. Tôi đi thiền cho đến khi thấy mệt, nên tôi quay lại ngồi trong cái lều mái rơm của tôi. Khi tôi ngồi xuống, tôi chưa kịp tréo hai chân thì lạ
https://thuviensach.vn
thay, cái tâm tôi cứ muốn chìm sâu vào một trạng thái bình an rất sâu. Tự nó xảy đến như vậy. Ngay sau khi tôi ngồi xuống, tâm thực sự thật bình an. Nó vững chắc như đá. Như thể tôi không còn nghe tiếng ca hát ồn ào của đám tiệc bên làng
—thực tế thì tôi vẫn có thể nghe—nhưng tôi vẫn có thể dẹp bỏ hết mọi tiếng ồn
ra khỏi mình.
Lạ thay. Khi tôi không hề chú ý đến tiếng ồn thì tâm tĩnh lặng hoàn hảo—
không còn nghe tiếng gì nữa. Nhưng nếu tôi muốn nghe, tôi vẫn có thể nghe mà
không hề bị tiếng ồn quấy nhiễu. Lúc đó giống như có hai đối tượng trong tâm
được đặt cạnh nhau, nhưng hai thứ đó không đụng chạm nhau. Tôi có thể nhìn
thấy cái tâm và đối tượng mà nó tỉnh giác là hai thứ khác nhau và riêng biệt, cũng
giống như cái bình nước và cái ly ở đây vậy. Rồi tôi hiểu ra rằng: khi tâm hợp
nhất trong trạng thái định (samādhi), nếu ta hướng sự chú tâm ra bên ngoài, ta
có thể nghe; nhưng nếu ta lặn sâu vào sự trống không (tánh không) của nó, thì nó
sẽ im lặng một cách hoàn hảo. Khi tiếng ồn được nhận biết, tôi có thể thấy rằng
sự biết và tiếng ồn là hai thứ riêng biệt khác nhau. Tôi quán niệm rằng: ''Nếu đây
không phải là cách của tâm, vậy thì cách nào khác?''. Đó là cách nó diễn ra. Sự
biết và tiếng ồn là hai thứ riêng biệt khác nhau. Tôi cứ tiếp tục điều tra theo cách
như vậy cho đến khi sự hiểu biết của tôi càng sâu hơn nữa: ''À chỗ này mới quan
trọng. Khi sự liên tục nhận biết các hiện tượng bị cắt đứt, thì kết quả là sự bình
an''. Sự ảo tưởng trước giờ về tính liên tục ( santati) đã được chuyển hóa thành sự
bình an của tâm ( santi). Do vậy, tôi tiếp tục ngồi, nỗ lực thiền tập. Tâm lúc đó chỉ
còn tập trung duy nhất vào sự thiền, bỏ mặc tất cả mọi sự mọi thứ khác. Tôi đã
ngừng thiền ngay tại điểm này, chỉ một lý do là sự thiền tập đã xong. Tôi ngừng
thiền ở đây dễ dàng, nhưng không phải do lười biếng, do mệt mỏi, hay do thấy
chán. Hoàn toàn không phải. Những thứ đó đã đâu còn trong tâm. Đó chỉ là do đã
đạt đến một cân bằng và bình tâm hoàn hảo ở bên trong tâm – chỉ cần đến đó là
hoàn mãn.
Cuối cùng tôi cũng thả thân nghỉ ngơi, nhưng đó chỉ như là sự chuyển đổi tư
thế mà thôi. Còn tâm của tôi thì vẫn ổn định, cân bằng, không lay chuyển và không một chút lay động. Tôi kê gối định nằm nghỉ. Ngay khi tôi nằm xuống,
tâm lập tức trở nên bình an và bình tâm như khi ngồi thiền lúc nảy. Rồi, ngay khi
đầu tôi sắp chạm xuống gối, sự tỉnh giác của tâm bắt đầu chảy hướng vào bên
https://thuviensach.vn
trong, tôi không biết nó chảy vào đâu, nhưng nó cứ liên tục hướng chảy sâu hơn và sâu hơn vào bên trong. Giống như một nguồn điện đang chạy theo dây diện
vào cái công tắc. Khi dòng điện trào đến công tắc điện, thân tôi bùng nổ một tiếng vang làm điếc tai. Sự biết trong lúc đó là cực kỳ sáng rõ và tinh tế. Khi đã
vượt qua điểm đó, tâm được giải thoát để tiến sâu vào bên trong. Nó tiến sâu vào
bên trong đến một điểm nó không còn là gì nữa. Tuyệt đối không có bất cứ thứ gì
từ thế giới bên ngoài có thể tiến sâu vào điểm đó. Không thể có bất cứ thứ gì có
thể thâm nhập đến điểm đó. Sau khi an trú bên trong đó trong một quãng thời gian, tâm rút lui và thoát ra khỏi đó. Tuy nhiên khi tôi nói tâm rút lui thì tôi không nói nghĩa là tôi đã làm nó rút lui hay thoát ra. Tôi chỉ đơn giản là một người quan sát, chỉ ngồi biết và chứng kiến. Tâm từ từ bước ra khỏi trạng thái
cho đến khi nó quay về trạng thái bình thường.
Khi trạng thái đời thường của tâm đã trở lại, câu hỏi phát sinh là: ''Đó là gì
vậy?!''. Câu trả lời đến ngay thức thì: ''Những trạng thái đó xảy ra từ trong sự hài
hòa của chúng. Ta không cần phải đi tìm lời lý giải''. Câu trả lời này đủ dư làm
thỏa mãn cái tâm của tôi. 194
Sau một lúc, tâm tôi lại tiếp tục chảy hướng vào trong. Tôi chẳng làm gì cố
ý để điều khiển cái tâm theo hướng nào hết. Nó tự như vậy. Khi nó chuyển sâu
hơn và sâu hơn vào bên trong, nó lại chạm đến điểm đó, như dòng điện trào tới
công tắc điện vậy. Lần này thì thân tôi như tan ra thành từ mảnh nhỏ và từng phân tử siêu nhỏ nhất. Tiếp tục tâm được giải thoát để thâm nhập sâu vào bên trong chính nó. Sự im lặng tột cùng. Sự im lặng này thậm chí thâm sâu hơn lần
đầu. Tuyệt đối không có thứ gì bên ngoài có thể vào sâu đến đó. Tâm lại an trú
vào đó trong một quãng thời gian, tùy theo ý định trước đó của người thiền, và
sau đó nó lại rút lui và thoát ra. Lúc đó, tâm chỉ đơn thuần chảy theo cái đà của
chính nó và tất cả là tự nó diễn ra. Tôi không hề tác động hay điều khiển cái tâm
theo hướng nào hết, tâm chảy vào bên trong (định) hay thoát ra bên ngoài là hoàn
toàn tự nó xảy ra theo đường lối tự nhiên của nó. Tôi chỉ đơn thuần là người đang
biết và đang quan sát. 195
Rồi tâm tôi quay trở lại với trạng thái tâm thức đời thường của nó, và giờ tôi
chẳng còn thắc mắc hay phỏng đoán về điều gì vừa mới xảy ra. Khi tôi tiếp tục
thiền, tâm lại tự động hướng vào bên trong. Lần này thì dường như tất cả vũ trụ
đều tan ra thành những phân tử siêu siêu nhỏ. Trái đất, mặt đất, núi non, đồng
https://thuviensach.vn
ruộng và rừng ngàn—cả thế giới—đều tan rã thành không gian. Mọi người biến mất. Mọi thứ biến mất. Đến lần thứ ba này thì tuyệt đối không còn lại gì hết. 196
Cái tâm, sau khi đã hướng sâu vào bên trong (nhập định), nó an trú ở đó
trong quãng thời gian như đã định trước. Tôi có thể nói tôi không hiểu chính xác
tại sao tâm vẫn an trú ở đó. Rất khó mà tả thực lại điều gì đã xảy ra. Bởi không có
gì có thể so sánh với điều đó, nên không thể dùng nó hay ngôn từ để tả thực về
trạng thái đã xảy ra. Không có ví dụ so sánh nào là chính xác hết. Lần này tâm
cũng an trú bên trong đó lâu hơn những lần trước đó, và sau một quãng thời gian
lâu tâm mới thoát ra khỏi trạng thái định sâu đó. Khi tôi nói tâm thoát ra, tôi không nói nghĩa tôi làm nó thoát ra hoặc tôi có điều khiển điều đó xảy ra. Tâm tự
mình làm lấy. Tôi chỉ đơn giản là một người quan sát. Cuối cùng tâm cũng quay
trở lại trạng thái tâm thức đời thường của nó (sau khi thoát ra khỏi định). Làm sao
chúng ta có thể đặt tên cho ba lần xảy ra như vậy? Ai biết được? Ta dùng chữ gì
để đặt tên dán nhãn cho những trạng thái đã xảy ra đó?. (Tức là, nếu ta có gọi đó
là Nhất thiền, Nhị thiền, Tam thiền... đi nữa, thì những danh từ đó cũng không
chính xác so với những thực tại không thể tả thực được đó).
Năng Lực Định Tâm [Định Lực]
Mọi sự tôi đang nói với các thầy là liên quan đến cái tâm diễn ra theo đường
lối tự nhiên. Đây không phải sự diễn tả cái tâm hay những trạng thái tâm lý của
tâm (tâm sở) dựa theo lý thuyết. Không cần thiết phải làm điều đó. Khi có niềm
tin và lòng tin, ta cứ bước vào và thiền tập thực sự. Không lòng vòng, không nửa
vời nửa vợi, mà phải đặt hết cuộc sống vào việc thực hành. Và khi việc tu hành
của các thầy đạt đến giai đoạn như tôi vừa mới tả, thì ngay sau đó cả thế giới sẽ
hoàn toàn đảo ngược lại đối với các thầy. Lúc này, sự hiểu biết của các thầy về
thực tại là hoàn toàn khác với trước đó. Cách nhìn của các thầy đã được chuyển
hóa hoàn toàn. Nếu có ai nhìn thấy các thầy ngay lúc này, họ có thể nghĩ các thầy
đang ngu ngơ hay điên khùng. Nếu sự trải nghiệm này xảy ra cho những ai không
nắm vững thấu suốt về bản thân họ, thì họ có thể điên khùng thiệt, bởi vì sự trải
nghiệm đó là cực kỳ lạ thường và kỳ lạ mà họ chưa từng thấy trước đó. Những
người trên đời thường thể hiện rất khác, so với cách họ thể hiện trước đó về
trước. Nhưng các thầy là người duy nhất nhìn thấy điều đó. Nhìn thấy sự thay đổi. Tuyệt đối mọi thứ đều thay đổi. Mọi ý nghĩ đều chuyển hóa: giờ thì người
khác nghĩ một cách, ta nghĩ theo cách khác. Họ nói về mọi thứ theo một cách,
https://thuviensach.vn
còn ta ta nói theo cách khác. Họ đang đi dần xuống lối mòn, còn ta ta đang leo dốc lên theo lối khác. Bây giờ, các thầy không còn giống hệt với mọi người, các
thầy giờ khác biệt với họ. Cách trải nghiệm mọi thứ như vậy sẽ không bị phai
nhạt hay yếu dần đi. Nó luôn luôn duy trì và kéo dài. Khi đã tu được đến cách trải
nghiệm đó thì cách trải nghiệm đó sẽ còn mãi. Hãy cố tu tập thử, cố tu tập như
vậy. Nếu đúng như những gì tôi đã miêu tả nảy giờ, thì các thầy không còn cần
phải đi tìm ở đâu xa xôi nữa. Chỉ cần nhìn ngay vào trong trái tim này. Tâm lúc
này rất dũng mãnh, bản lĩnh và không thể lay chuyển được. Đó là năng lực của
tâm, đó là nguồn sức mạnh và năng lượng. Tâm có sức mạnh tiềm tàng của nó.
Đó chính là năng lực và nguồn lực của định ( samādhi).
Cho đến lúc này, đó cũng chỉ mới là năng lực và sự tinh lọc của cái tâm có
được nhờ trạng thái định sâu ( samādhi). Mức độ định tâm này là mức định thâm
sâu tột cùng nhất. Tâm đã đạt đến đỉnh cao của sự định ( samādhi); đó không phải
chỉ là loại định nhất thời. Cho đến lúc này, nếu người tu bật chuyển qua thiền quán minh sát ( vipassanā), thì sự quán sát sẽ không bị gián đoạn, đứt quãng, và
đầy trí tuệ minh sát. Hoặc người tu có thể tập trung hết năng lượng và dùng nó
theo những cách khác nhau; (tùy theo mục đích tu tập của người tu). Ví dụ, sau
khi đạt định thâm sâu như vậy, người tu có thể phát triển những năng lực thần
thông, biểu diễn những màn kỳ diệu, hoặc có thể dùng những năng lực siêu
thường đó làm những việc mình muốn. Những thầy tu và ẩn sĩ thời xưa đã dùng
năng lực định để làm nước thần, làm những vòng bùa chú hộ mệnh, làm mê hoặc
người khác. Khi đạt đến giai đoạn định sâu này thì có thể làm được những thứ đó,
và có thể mang lại một số ích lợi cho người làm; Nhưng, đó chỉ giống như lợi ích
của cồn rượu mà thôi. Uống nó chưa biết có giải sầu được chút nào hay không,
nhưng uống vô ta sẽ say xỉn và khổ đau thôi.
Mức độ định ngay chỗ này là điểm nên dừng. Phật đã đạt đến mức định này
và Phật đã dừng lại ở đây. Dừng lại ở mức độ định sâu ( samādhi) này và dùng nó
làm nền tảng để thiền quán và minh sát ( vipassanā). Tuy nhiên, không nhất thiết
phải đạt được mức độ định thâm sâu như vậy thì ta mới có khả năng quán sát những thực trạng xung quanh ta; do vậy ta cứ đều đặn quán sát cái tiến trình nhân
quả (không cần chờ cho đến khi đạt định rất thâm sâu tuyệt đỉnh). Để làm được
điều này, chúng ta tập trung vào sự bình an và sự sáng rõ của cái tâm để phân tích
những hình sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị, những cảm nhận của thân, những
https://thuviensach.vn
ý nghĩ, và những trạng thái tâm mà chúng ta trải nghiệm. Hãy xem xét những trạng thái và những cảm xúc dù nó tích cực hay tiêu cực, dù nó là tốt hay xấu.
Xem xét quán xét tất cả mọi thứ. Cũng giống như có người leo lên cây xoài và
rung cây cho trái rụng; ta chỉ việc đứng dưới xem xét từng trái xoài: trái nào hư
rục thì ta bỏ, trái nào ngon lành thì ta lấy gom lại. Việc đó không khó khăn mệt
sức, bởi ta chỉ đứng dưới nhìn và gom chứ đâu có leo trèo trên đó mà mệt nhọc.
Ta chỉ đơn giản đứng dưới, xem xét từng trái xoài và thu gom mang về.
Các thầy có hiểu ý nghĩa ví dụ này không? Mọi thứ trải nghiệm bằng một
cái tâm bình an sẽ mang lại sự hiểu biết lớn lao hơn. Chúng ta không còn phóng
tâm, tạo tác, diễn dịch này nọ xung quanh điều gì được trải nghiệm. Sự giàu nghèo, vinh nhục, khen chê, sướng khổ cứ xảy ra theo lý của chúng. Và chúng ta
cứ bình an. Chúng ta khôn ngoan. Điều đó thực sự đáng vui. Thực là đáng vui khi
ta biết sàng lọc và xử lý mọi sự. Những gì thiên hạ gọi là tốt, xấu, thiện, ác, sướng, khổ, này, nọ, hay bất cứ là gì – tất cả đều được ghi nhận cho lợi lạc của
chúng ta. (Miễn sao chúng ta đừng dính chấp theo thứ gì). Giống như có người
trèo lên cây xoài đạp rung để làm xoài rụng xuống cho chúng ta nhặt lấy vậy.
Chúng ta cứ ghi nhận và nhặt lấy những trái xoài ngon mà không sợ hãi gì cả. Có
gì ở đó mà ta phải sợ? Giàu nghèo, vinh nhục, khen chê, sướng khổ, và tất cả
những thứ khác trên đời cũng đâu hơn gì những trái xoài đang rụng xuống, và
chúng ta cứ nhìn những thói tính thế gian đó cũng như ta đứng nhìn những trái
xoài đang rớt xuống với một cái tâm tĩnh lặng. Và chúng ta biết những trái nào là
tốt, những trái nào là xấu.
Làm Việc Hợp Theo Lẽ Tự Nhiên
Khi chúng ta bắt đầu nắm giữ sự bình an và tĩnh lặng, mà chúng ta phát triển
bằng thiền tập, để quán xét mọi thứ, thì trí tuệ sẽ khởi sinh. Đây tôi gọi là trí tuệ
minh sát. Đây là vipassanā. Đó không phải là thứ được tạo tác hay được chế ra.
Nếu chúng ta khôn khéo, trí tuệ minh sát sẽ tự nhiên có và tự phát triển. Chúng ta
không cần phải đặt tên dán nhãn cho cái đang diễn ra. Nếu chỉ có một ít trí tuệ
minh sát, ta gọi đó là trí tuệ minh sát nhỏ, vipassanā nhỏ''. Khi sự nhìn rõ (minh sát) tăng lên chút nữa, ta gọi đó là trí tuệ minh sát vừa, vipassanā vừa. Nếu sự
hiểu biết đã sáng rõ hoàn toàn theo đúng với lẽ thực của Sự Thật, ta gọi đó là trí
tuệ minh sát hoàn toàn, hay vipassanā rốt ráo. Theo cá nhân tôi, tôi thích dùng
chữ trí tuệ paññā (bát-nhã) hơn là chữ trí tuệ vipassanā (minh sát). Nếu chúng ta https://thuviensach.vn
nghĩ ta ngồi và thực hành “thiền minh sát”, thì điều đó đã gây khó khăn cho ta.
(Thực ra chúng ta không thể làm ra hay tạo tác ra minh sát tuệ!). Trí tuệ minh sát
phải được tiến triển từ sự bình an và tĩnh lặng. Toàn bộ tiến trình diễn ra một cách
hoàn toàn tự nhiên theo đường lối tự nhiên của nó. Chúng ta không thể chủ động
làm ra nó hay thúc ép để có nó.
Phật đã dạy rằng tiến trình đó tự nó chín muồi theo tốc độ của nó. Sau khi đã
tu được đến mức này, chúng ta cứ để yên cho nó tự tiến triển tùy theo những khả
năng và khuynh hướng tự nhiên của nó, và tùy theo công đức mà chúng ta đã tích
lũy được trong quá khứ. Nhưng chúng ta không được bớt nỗ lực trong tu tập.
Tiến trình dù nhanh hay chậm, đốn ngộ hay tiệm ngộ gì đó, là nằm ngoài khả
năng kiểm soát và ý muốn của chúng ta. Cũng giống như khi trồng cái cây. Cây
tự nó biết lớn lên theo tốc độ tự nhiên của nó. Nếu chúng ta muốn nó lớn thật
nhanh thì đó chỉ là sự ngu si mà thôi. Nếu chúng ta làm đúng việc của mình, kết
quả sớm muộn gì cũng có – cũng giống như việc trồng một cái cây. (Nếu cứ siêng
năng tu tập đúng đắn, kết quả sớm muộn gì cũng có, sớm hay muộn còn phụ
thuộc vào nhiều căn cơ tự nhiên, khuynh hướng bẩm sinh và công đức trong quá
khứ, như đã nói trên). Ví dụ, chúng ta trồng cây ớt. Việc chúng ta cần làm đúng là
đào lổ, gieo hột, bón phân, tưới nước cho nó và bảo vệ nó khỏi sâu rầy. Ta siêng
năng làm đúng công việc vun trồng đó, như vậy là đủ. Ngay chỗ này sẽ có mặt
lòng tin. (Làm đúng, tu đúng thì sẽ khởi sinh lòng tin đúng đắn). Dù cây ớt có
mọc được hay không, mọc chậm, mọc nhanh, ra trái nhanh hay chậm là còn tùy
do nó. Đó không phải việc của ta. Nó đâu mọc theo ý muốn của ta. Chúng ta không thể nắm kéo cho nó lớn cao lên mau, đó không phải cách của tự nhiên.
Việc chúng ta làm đúng và đều đặn là tưới nước và chăm bón cho nó. Còn nó lớn
lên nhanh chậm và kết quả nhanh chậm là ngoài khả năng và ý muốn của ta. Việc
tu tập theo Giáo Pháp cũng như vậy đó, ta nên thực hành theo hướng dẫn của Giáo Pháp, và hãy để cho tâm tự nhiên và thư thả theo đường lối của nó.
Nếu chúng ta chứng đắc giác ngộ trong kiếp này, điều đó quá tốt. Nếu phải
chờ đến kiếp sau, điều đó cũng chẳng sao. Miễn sao chúng ta đã có lòng tin và sự
cam kết bất thoái chuyển vào Giáo Pháp. Nhanh hay chậm, đốn hay tiệm gì gì đó,
là tùy theo những căn cơ bản năng và huynh hướng bẩm sinh, và những công đức
tích lũy từ trước đến nay. Tu tập theo hướng này và sự tin tưởng này càng làm
cho trái tim và tâm được thư thái. Cũng giống như đi xe ngựa, đừng đẩy xe trước
https://thuviensach.vn
ngựa, hãy ngồi yên chờ ngựa kéo đi. Cũng giống như cày ruộng vậy, đừng đi trước con trâu, phải cầm cày đi sau và để cho trâu kéo. Điều tôi đang nói đây có
nghĩa là tâm nó luôn luôn đi trước nó. Nếu người tu muốn có kết quả nhanh là
thiếu kiên nhẫn. Đó không phải là cách, dù muốn nhanh cũng đâu được, hay càng
nôn nóng thì càng chậm thêm. Đó không phải cách đúng. Đừng có đi trước con
trâu. Bạn phải đi sau con trâu.
Cũng giống như tiến trình lớn lên của cây ớt. Tưới nước và chăm bón cho
nó, nó tự hút chất dinh dưỡng và lớn lên. Khi có kiến hay sâu rầy đến phá, đuổi
sâu rầy đi. Chỉ cần làm đúng như vậy thì cây ớt có thể lớn đẹp. Và khi nó đã lớn
đẹp, đừng cố o ép nó ra hoa kết trái nhanh nhanh theo ý ta. Việc đó đâu phải việc
của ta. Cứ nôn nóng chỉ tạo ra khổ đau vô ích. Cứ để yên cho nó tự nở hoa kết
quả theo tốc độ của nó. Rồi khi nó ra trái cũng đừng có muốn nó phải chín nhanh
để ta có ăn. Đừng có o ép hay thúc giục điều gì. Điều đó chỉ gây ra khổ cho mình! Khi hiểu được những ví dụ tự nhiên này, chúng ta hiểu được trách nhiệm
chúng ta là gì và những gì không phải là việc của ta. (Cái gì cần tu thì ta làm;
những gì không tự nhiên và không nên làm thì đừng làm). Mỗi người có mỗi bổn
phận để hoàn thành, bổn phận là phải lo tu tập siêng năng và đúng đắn. Còn việc
gì đến sẽ đến. Cái tâm tự hiểu được vai trò của nó phải làm việc gì. Nếu tâm không hiểu được vai trò của nó nên làm gì, thì người tu sẽ suốt ngày ngồi bên cây
ớt thúc ép nó ra trái và chín nhanh. Tâm mình cứ suốt ngày không lo tu mà cứ
thúc muốn cây ớt phải lớn nhanh, ra trái nhanh.
Chỗ này không phải ở đâu xa mà ngay trong Diệu Đế thứ hai của Phật: tham
muốn dục vọng gây ra khổ. Đó là chân lý về nguyên nhân nguồn gốc của khổ.
Nếu chúng ta đã hiểu căn bản về chân lý này, vậy chúng ta thấy rằng việc thúc ép
mong muốn có kết quả sớm trong khi tu tập là điều ngu si, bởi nó chỉ tạo ra khổ.
Đó là cách sai. Hiểu cách tâm vận hành và buông bỏ nó và để cho mọi sự tự chín
muồi tùy theo những căn cơ bẩm sinh, bản năng, và những công đức tích lũy mà
chúng ta đã tích lũy trước giờ. Chúng ta cứ tiếp tục làm việc của mình, cứ lo tu
đều tu đúng. Đừng lo kết quả có sớm hay trễ. Cho dù phải mất một trăm kiếp hay
một ngàn kiếp mới giác ngộ, thì có sao đâu? (Bởi có muốn nhanh hơn cũng đâu
làm gì được, mà cứ lo muốn nhanh hơn thì việc tu càng sai lạc và lại càng trễ hơn
nhiều). Dù phải tốn bao nhiêu kiếp, ta cứ giữ việc tu tập với một trái tim thư thái
theo bước tu của mình. Rồi một lúc nào đó, tâm lọt vào dòng thánh đạo (nhập
https://thuviensach.vn
lưu), lúc đó thì không còn lo lắng lo sợ gì nữa. Lúc đó đã vượt qua hết rồi, ta không còn lo về một hành động bất thiện nhỏ nhặt nào nữa. Phật đã nói rằng tâm
của một người nhập lưu ( sotāpanna, Tu-đà-hoàn), tức người đã chứng đắc tầng
thánh quả đầu tiên, tâm của người đó đã nhập vào dòng chảy Giáo Pháp hướng về
phía giác ngộ hoàn toàn. Những nhập lưu không còn bị rớt vào những cảnh giới
thấp xấu khổ đau, không còn rớt vào cảnh giới địa ngục. Làm sao họ có thể rớt
vào cảnh giới địa ngục khi tâm của họ đã dẹp bỏ những điều xấu ác bất thiện?
Những người đó đã nhìn thấy mối hiểm họa của những hành động (nghiệp) xấu
ác. Giờ họ đã nhập lưu thành bậc thánh nhân, giờ bạn có cố ép họ làm hay nói
điều gì bất thiện họ cũng không còn khả năng làm nữa, do vậy họ đâu còn cơ hội
nào để bị rớt xuống cảnh giới thấp xấu hay địa ngục nữa. Bởi tâm họ đang trôi
chảy theo dòng thánh đạo, dòng chảy của Giáo Pháp.
Một khi người tu đã bước vào dòng thánh đạo, người đó biết những trách
nhiệm của mình là gì. Người đó biết mình phải làm gì đúng đắn. Người đó biết
phải tu tập ra sao. Người đó biết lúc nào cần nỗ lực cố gắng và lúc nào cần thư
thả. Người đó hiểu biết thân và tâm của mình, hiểu biết tiến trình thân và tâm, và
biết từ bỏ những gì cần phải được từ bỏ, và liên tục từ bỏ cho đến khi không còn
một chút nghi ngờ.
Thay Đổi Tầm Nhìn
Trong đời tu của tôi, tôi chưa bao giờ cố nắm bắt nhiều đề tài rộng lớn. Chỉ
một thôi. Tôi thanh lọc tâm này. Giờ chúng ta nhìn vào thân. Nếu chúng ta bị hấp
dẫn bởi một thân thể thì nên phân tách nó. Nhìn kỹ nó: tóc, lông, móng, răng, da. 197 Phật đã dạy chúng ta phải quán xét một cách thấu đáo và lặp đi lặp lại về
những bộ phận này của thân. Hình dung (quán tưởng) từng bộ phận riêng, tách
chúng ra, lột da từng cái và tìm ra sự thật của từng cái. Đó là cách tu tập. Cứ thiền
quán về những bộ phận đó cho đến khi việc thiền quán đó được thiết lập một cách
vững chắc và không dao động. Nhìn thấy thân ở mọi người đều như nhau. Ví dụ,
khi các tăng sĩ và sa-di đi vô làng khất thực vào buổi sáng, dù gặp ai—dù là tăng
hay người dân làng—hãy hình dung người đó là một thân chết, một xác chết đang
đi trước mặt mình. Duy trì tập trung vào cái nhận thức này. Đây là cách đưa vào
nỗ lực. Cách đó dẫn đến sự chín chắn và phát triển. Khi ta nhìn thấy một phụ nữ
đẹp, hãy hình dung đó là một xác chết đang đi, hình dung cái xác đó đang tan rã
và thối rửa. Nhìn thấy thân mọi người ai cũng rồi như vậy. Và đừng để họ đến
https://thuviensach.vn
quá gần ta! Đừng để sự hấp dẫn bề ngoài và sự mê đắm chiếm lấy tâm trí ta. Nếu các thầy nhận thức và quán tưởng được thân của mọi người đang phân hủy và
thối rửa, tôi có thể bảo đảm rằng không còn sự mê đắm có mặt bên trong các thầy. Quán xét cho đến khi các thầy chắc chắn về cái mình đang nhìn thấy là gì,
cho đến khi nó cụ thể rõ ràng, cho đến khi mình tinh thông về sự thật đó. Dù có
tu theo con đường nào các thầy cũng đừng xao lãng. Đặt hết tâm trí vô đó. Mỗi
khi nhìn thấy ai thì chẳng khác nào nhìn thấy cái xác chết đang đi, (thân nào rồi
cũng chết và mục rửa). Dù đó là nam hay nữ, cứ nhìn đó như xác chết. Và cũng
đừng quên nhìn thân mình như xác chết. Cuối cùng tất cả chỉ là vậy, thân nào rồi
cũng đến lúc như vậy. Cố tu tập cách này một cách hết sức thấu suốt. Tu tập cho
đến khi việc quán thân đó trở thành một phần và hành trang của tâm mình. Tôi
hứa điều này sẽ rất vui—nếu các thầy thực sự tu tập nó. Nhưng nếu các thầy chỉ
biết điều này qua kinh sách thì sẽ khó tu chỗ này. Các thầy phải tự tu tập để tự
mình hiểu biết. Và phải tu tập chỗ này với một sự thành tâm tột cùng. Tu cho đến
khi phần tu quán thân này trở thành một phần của mình. Lấy sự chứng ngộ sự
thật làm mục tiêu của mình. Nếu các thầy có động cơ là ước muốn vượt qua khổ
thì các thầy đang đi đúng đường.
Thời nay có nhiều người dạy về thiền minh sát với rất nhiều kỹ thuật khác
nhau. Tôi sẽ nói như vầy: thực hiện thiền minh sát không phải là dễ. Chúng ta
không phải chỉ đơn giản nhảy vào thiền. Nó chẳng đi đến đâu nếu chưa có một
chuẩn mực cao về đức hạnh. Tự các thầy biết mình về chỗ này. Giới luật đạo đức
và các giới hạnh để tu tập là cần thiết, bởi nếu những hành vi, hành động và lời
nói của chúng ta chưa hoàn thiện thì chúng ta không thể nào đứng vững trên hai
chân. Thiền tập mà thiếu đức hạnh thì chẳng khác nào cố tình bỏ qua phần căn
bản của con đường Đạo. Tương tự, chúng ta thường nghe nói rằng: ''Không cần
phải tu tập sự định tâm. Cứ bỏ qua thiền định và đi thẳng vào tu thiền minh sát''.
Những người tu hành chẳng đến đâu thường hay nói như vậy. Họ nói rằng tu
không cần phải có giới hạnh. Củng cố và thanh lọc đức hạnh là một việc làm đầy
thử thách, chứ đâu phải chuyện đùa chuyện nhỏ như họ nói. Nếu bỏ qua những
giáo lý về đạo đức thì việc đó quá dễ, đúng không? Hễ khi nào gặp khó khăn,
chúng ta chỉ việc bỏ qua. Thiệt vậy, mọi người đều thích bỏ qua những khó khăn,
ai cũng muốn chọn cách dễ dàng. (Nếu vậy ai tu không được?).
https://thuviensach.vn
Trước kia tôi gặp một Tỳ kheo, thầy ấy nói thầy ấy là một thiền giả đích thực. Thầy ấy xin phép ở lại đây với tôi và hỏi về thời biểu tu tập và các quy tắc
trong chùa. Tôi nói với thầy ấy rằng trong chùa này chúng tôi sống theo Giới Luật Tăng đoàn, đó là những điều giới của Phật, và nếu thầy ấy muốn ở đây tu
thầy ấy phải từ bỏ những thứ như tiền bạc, của cải riêng. Thầy ấy nói rằng việc tu
hành của mình là ''không ràng buộc với tất cả những quy ước truyền thống''. Tôi
nói với thầy ấy tôi không hiểu thầy ấy đang nói gì. Thầy ấy nói rằng: ''Hay cứ để
con ở lại đây, con vẫn giữ tiền bạc nhưng con không dính vào nó. Tiền bạc chỉ là
quy ước thôi mà''. Thầy ấy thiệt đang nói lẩm cẩm. Thực ra thầy ấy lười biếng
không muốn tuân theo Giới Luật. Thiệt là khó, nhưng tôi phải nói với thầy ấy:
''Nếu thầy ăn muối và có thể chân thật nói rằng nó không mặn, thì tôi sẽ nghiêm
túc nhận thầy ở lại. Nếu thầy nói muối không mặn, tôi sẽ dưa một bao muối cho
thầy ăn thoải mái. Cứ thử đi. Nó có mặn không? ‘Không ràng buộc với quy ước’
đâu phải chỉ bằng cách nói khôn lanh đễ dàng như vậy. Nếu thầy cứ nói kiểu này,
tôi không thể ở cùng thầy''. Vậy là thầy ấy bỏ đi.
Chúng ta phải cố gắng duy trì việc tu tập giới đức hạnh. Người xuất gia phải
tu tập bằng giới luật thiền môn và thử nghiệm giới tu khổ hạnh [hạnh đầu-đà, dhutanga]198. Còn những Phật tử tại gia thì tuân giữ năm giới hạnh căn bản. Cố
gắng tu sửa để đạt đến sự hoàn thiện trong hành động và lời nói. Chúng ta nên tu
dưỡng điều tốt thiện hết khả năng của mình, và tu sống thiện lành theo đó.
Khi bắt đầu tu tập sự tĩnh lặng (thiền định), đừng cố một hai lần rồi bỏ
ngang vì thấy tâm không được tĩnh lặng. Làm vậy là sai. Làm vậy là không đúng.
Ta cần phải tu tập trong một thời gian lâu. Tại sao phải tốn nhiều thời gian như
vậy? Hãy nghĩ về điều đó. Đã bao nhiêu năm chúng ta đã để tâm lang thang bất
định? Đã bao nhiêu năm ta có tu tập định tâm lần nào đâu? Đã bao nhiêu năm, hễ
khi nào tâm lôi chúng ta đi đâu thì ta chỉ biết chạy theo nó khắp nơi. Giờ để làm
yên lặng cái tâm lăng xăng đó, đưa nó đến ngừng nghỉ, làm cho nó tĩnh tại, thì
một vài tháng thiền tập đâu là cái đinh gì. Hãy nghĩ về điều này.
Khi chúng ta quyết tu tập cái tâm để nó bình yên trong mọi tình cảnh thì hãy
hiểu rằng, do lúc đầu những cảm xúc ô nhiễm xuất hiện, nên tâm không được
bình an. Nó sẽ bị xao lãng và khó kiểm soát. Tại sao? Bởi vì vẫn còn dục vọng.
Chúng ta không muốn tâm chúng ta nghĩ suy. Chúng ta không muốn có những
trạng thái hay cảm xúc làm xao lãng. Muốn cũng là một dạng của dục vọng.
https://thuviensach.vn
Không muốn cũng là một dạng của dục vọng. Muốn, muốn không, hay không muốn đều là tham dục. Không muốn là dục vọng, đó là dục vọng để không có.
Khi ta càng muốn không trải nghiệm hay không có điều gì, thì ta càng mời gọi và
đẩy chúng vào. ''Tôi không muốn những điều này, sao chúng cứ đến hoài vậy?
Tôi muốn nó không như vầy, sao nó cứ như vậy?''. Đó, ngay chỗ đó ta dính. Ta
muốn mọi thứ phải có mặt theo một cách nào đó, đó là do ta chưa hiểu cái tâm
của mình. Điều này có thể mất rất nhiều thời gian trước khi chúng ta nhận ra rằng, muốn vầy muốn vậy là sai lầm. Cuối cùng, khi chúng ta nhìn thấy rõ ràng,
chúng ta có thể nói rằng: ''Ôi, những thứ đó xảy đến là do ta mời gọi chúng chứ
ai''.
Tham muốn trải nghiệm điều gì, tham muốn được bình an, tham muốn
không bị xao lãng và động vọng—tất cả đều là dục vọng. Hoàn toàn là dục vọng.
Nhưng không sao. Cứ tu tập. Khi nào trải nghiệm một trạng thái hay một cảm
xúc, hãy xem xét nó dựa theo ba tính chất “vô thường, khổ và vô ngã”, và thảy
chúng vào trong ba đặc tính đó. Rồi suy xét và điều tra: những cảm xúc ô nhiễm
này thường đi kèm với sự nghĩ suy phóng túng này nọ. Khi có một trạng thái thì
sự nghĩ lăng xăng đi sau nó. Sự nghĩ suy và trí tuệ là hai thứ khác nhau. Sự nghĩ
suy chỉ là phản ứng và chạy theo những trạng thái của ta, và kéo theo nó cho đến
bất tận. Nhưng trí tuệ thì khác, khi có trí tuệ hoạt động, nó sẽ mang tâm đến chỗ
tĩnh tại. Tâm sẽ dừng lại và không còn chạy nhảy đi đâu nữa. Chỉ còn lại sự biết
và ghi nhận cái đang được trải nghiệm: Biết cái gì? Biết rõ khi trạng thái này có
mặt, tâm là như vầy; khi trạng thái kia có mặt, tâm là như vậy. Chúng ta duy trì
cái ''sự biết''. Cuối cùng, điều gì đến sẽ đến đối với người tu. Đến lúc rồi ta cũng
biết được: ''A, tất cả mọi sự nghĩ đó, mọi sự lăng xăng búa xua đó trong tâm, mọi
sự lo nghĩ và phỏng đoán đó—tất cả chỉ là những thứ vô danh vô nghĩa. Tất cả
chúng đều là vô thường, khổ, và không phải là ta hay của ta nào cả''. Thảy tất cả
chúng vào một trong ba cái đặc tính bao-trùm đó, và dập tắt không cho khởi lên
lại. Ta cắt đứt chúng tận gốc rễ. Sau đó khi ta ngồi thiền lại, nó vẫn khởi lên lại.
Hãy cứ tiếp tục quan sát chúng. Theo dõi chúng sát sao.
Cũng giống như chăn trâu. Có người nông dân, có ruộng lúa, và có con trâu.
Trâu thì thích ăn lúa, đúng không? Tâm chúng ta giống như con trâu. Những
trạng thái ô nhiễm thì giống ruộng lúa hấp dẫn. Sự-biết là người nông dân. Việc
tu theo Giáo Pháp cũng giống như vậy. Tự mình so sánh rồi sẽ thấy và nhớ
https://thuviensach.vn
(niệm). Khi chăn trâu, ta thả nó đi ăn tự do, nhưng ta luôn để mắt đến nó. Nếu nó đi lãng qua hay quay đầu về phía lúa, ta la lên. Khi trâu nghe tiếng la, nó quay lại
ăn cỏ. Nhưng ta không được mất chú ý, không được xao lãng hay quên mất con
trâu đang làm gì. Nếu gặp con trâu bướng bỉnh khó trị, ta phải dùng roi quất mạnh vào lưng nó. Vậy sau đó nó không dám béng mảng qua ruộng lúa. Nhưng
đừng có lăn ra làm một giấc ngon lành; nếu ta ngủ quên, khi thức dậy đám lúa
chắc không còn nữa. Việc tu tập cũng giống như vậy: ta phải luôn quan sát cái
tâm của ta; sự-biết luôn huấn luyện cái tâm.
''Ai biết quan sát cái tâm mình thì tránh được cạm bẫy của Ma Vương''. 199 Và, cái sự biết này cũng chính là cái tâm. Vậy ai là người quan sát cái tâm? Chỗ này
rất dễ làm chúng ta khó hiểu và bối rối. Tâm là một thứ, sự-biết là một thứ khác;
nhưng sự-biết xuất phát từ chính cái tâm. Vậy biết cái tâm có nghĩa là gì? Nó là
gì khi gặp những trạng thái và cảm xúc? Nó là gì nếu không có những cảm xúc ô
nhiễm này nọ? Cái biết được những thứ đó là gì thì được gọi là cái-biết hay ''sự-
biết''. Sự-biết theo dõi cái tâm, và từ cái sự biết này sinh ra trí tuệ. Cái tâm bình
thường luôn nghĩ suy và bị dính theo những cản xúc này nọ liên tục—rõ ràng giống như con trâu. Nó có béng mảng qua lại, ta phải luôn để mắt theo dõi nó.
Nếu nó bước qua ruộng lúa, la lên. Nếu nó không nghe, lấy roi quất nó. Đó là
cách dập ngay tham dục của nó.
Tu tập cái tâm cũng không khác. Khi tâm trải nghiệm một cảm xúc và cứ
dính theo đó, công việc của sự-biết là dạy dỗ cái tâm. Xem xét trạng thái đó để
coi đó là tốt hay xấu. Giải thích cho tâm hiểu cách lý nhân-quả hoạt động. Và khi
tâm gặp cái gì nó cho là đáng quý và bám dính theo đó, sự- biết phải tiếp tục dạy
cho tâm hiểu lý nhân quả, cho đến khi tâm hiểu được (trí tuệ) và dẹp bỏ thứ đó
qua một bên. Điều này dẫn đến sự bình an của tâm. Sau khi tìm thấy rằng tất cả
những gì tâm cố nắm giữ và tham đắm đều là những thứ không đáng có, toàn là
những thứ tự trong bản chất là bất toại nguyện, nhờ đó tâm dừng lại, không còn
phóng theo những thứ đó. Nó không còn màng đến những thứ đó nữa. Dẹp bỏ
dục vọng của tâm với một sự quyết tâm. Thách đấu với nó đến tận gốc rễ của nó,
cho đến khi những giáo lý (của Phật) thấm sâu vào trong trái tim. Đó là cách chúng ta huấn luyện cái tâm.
Từ lúc tôi rút vô rừng để tu thiền, tôi đã tập luyện như vậy. Khi tôi dạy những học trò của tôi tu tập, tôi cũng dạy họ tu như vậy. Bởi vì tôi muốn họ nhìn
https://thuviensach.vn
thấy sự thật, chứ không phải chỉ biết những điều trong kinh sách. Tôi muốn họ
nhìn thấy tâm của họ đã được giải thoát khỏi những nghĩ suy đầy khái niệm hay
chưa. Khi nào có sự giải thoát, ta biết; và khi nào chưa có sự giải thoát, thì phải
tiếp tục quán xét cái tiến trình nhân quả diễn biến ra sao từ sự này đến sự khác.
Quán sát cho đến khi các thầy biết rõ và hiểu rõ về nó một cách thấu suốt. Khi
một sự việc khởi sinh được soi chiếu bằng trí tuệ thì nó sẽ tự nó tan diệt. Khi có
sự gì khởi sinh khi đang tu tập và ta bị kẹt ỏ đó, hãy quán xét điều tra về nó là gì.
Đừng bao giờ bỏ lơ hay bỏ qua nó, cứ tiếp tục điều tra cho đến khi tự nó phai
biến. Cứ liên tục điều tra ngay chỗ này. Cá nhân tôi, đây là cách tôi tiếp cận việc
tu tập, bởi Phật đã dạy rằng chúng ta phải tự mình thấy biết cho chính mình. Tất
cả những bậc tu hành đều tự mình thấy biết sự thật. Các thầy cũng phải tự khám
phá để tự mình thấy biết từ trong tận trái tim mình. Tự mình thấy biết.
Nếu các thầy tự tin vào những điều mình thấy biết và tin tưởng vào chính
mình, thì dù ai nói ngã nói nghiêng hay chỉ trích gì gì, các thầy vẫn bình tâm thư
thái. Tại sao? Vì các thầy tự biết rõ chính mình. Nếu có ai khen nịnh các thầy,
nhưng các thầy tự biết mình không phải được như vậy, vậy các thầy có tin lời khen đó không? Dĩ nhiên không. Các thầy cứ tiếp tục việc tu tập của mình. Nếu
ai không tự tin vào chính mình thì khi có ai khen ngợi, họ sẽ thấy khoái sướng và
tin ngay lời khen đó, và đó là vọng tưởng. Tương tự, nếu có ai chê trách mình,
hãy nhìn lại và xem xét mình: ''Không, điều họ nói là không đúng. Họ quy kết
mình như vậy, nhưng mình không phải vậy. Lời họ nói là không đúng''. Nếu đã
biết nhìn lại mình và hiểu được như vậy, sao còn phải đi bực tức giận hờn với họ
làm chi nữa? Lời họ nói là không đúng, ta biết rõ còn chấp làm chi nữa. Nhưng
nếu ta còn nhiều sai lỗi thiếu sót đúng như lời họ nói, thì họ đã đúng. Trong trường hợp đó họ đã đúng, ta cũng đâu có lý gì phải đi bực tức giận hờn với họ?
Nếu các thầy biết nghĩ theo hai chiều tích cực như vậy, cuộc sống sẽ thực sự dễ
dàng và không còn phiền não gì nữa. Chẳng điều gì xảy ra là sai cả. Mọi thứ đều
là Giáo Pháp. Đó là cách tôi đã tu tập mình.
Bước Theo Con Đường Trung Đạo
Đó là con đường ngắn nhất và trực chỉ nhất. Các thầy cứ đến và tranh luận
đủ thứ với tôi về Giáo Pháp, nhưng tôi sẽ không tham gia. Thay vì tranh luận qua
lại, tôi chỉ đưa ra một số điều suy xét để các thầy tự đi quán chiếu về chúng.
Mong các thầy hãy ghi nhớ rằng, Phật đã dạy: hãy buông bỏ tất cả. Buông bỏ tất
https://thuviensach.vn
cả với sự-biết và sự tỉnh-giác. Nếu không có sự biết và sự tỉnh giác thì sự buông bỏ đó cũng chẳng khác sự bỏ ngơ của con trâu con bò. (Sự buông bỏ bằng sự thấy
biết và tỉnh giác là sự buông bỏ của người tỉnh thức. Đó là sự buông bỏ nhờ hiểu
biết và trí tuệ). Nếu không đưa hết tâm và trái tim vào sự buông bỏ, thì sự buông
bổ đó là chưa phải. Ta buông bỏ bởi ta hiểu biết rõ sự thật do quy ước. Sự buông
bỏ này là sự không-còn-dính-chấp, sự không còn ràng buộc. Phật đã nói trước
rằng, lúc mới tu tập, chúng ta tu học rất siêng năng, phát triển nhiều điều thiện
lành, và rồi chúng ta bị dính chấp ràng buộc với nhiều thứ. Chúng ta dính chấp
vào Phật (tôn thờ, dựa hết vào Phật). Dính chấp vào Giáo Pháp (bám theo kinh
điển, dựa vào sự hiểu biết, lý luận từ kinh điển). Dính chấp vào Tăng đoàn (dựa
vào các sư thầy, tôn sùng các sư thầy, bắt chước làm theo cách đi cách đứng cách
nói của sư thầy). Đó là những dính chấp và ràng buộc quá chắc chắn và sâu nặng.
Đó là điều Phật đã biết và nói trước cho chúng ta. Dính chấp với tất cả lòng thành
và sự kiên định, và dính chặt đến mức như vậy là khó khăn cho việc tự thân tu
tập.
(Có người trong thời gian tu học và ngưỡng mộ vị sư thầy nào đó, khi vị sư
thầy đó làm gì sai hay nói gì sai, người đó cũng thấy đúng. Ngày đêm người đó
cứ nói, làm, đi, đứng... sao cho giống hệt thầy. Ai nói về sư thầy khác thì người
đó liền bỏ đi, giống như chỉ có vị thầy của mình là số một, là như người được
Phật bổ xứ vậy. Và còn rất rất nhiều sự dính chặt như vậy. Họ dính chặt vào thầy,
vào chùa, vào Phật đến nỗi họ quên mất mình. Họ quên luôn cả lời Phật dạy rằng
tu là tu sửa chính mình, tu là tự tu tập cái tâm của mình đâu phải tu như vị sư
thầy, tu vì cái chùa, hay tu cho Phật).
Trong phần suy tìm của tôi, tôi đã cố thực tập gần như hết mọi cách quán
xét. Tôi hy sinh đời mình cho Giáo Pháp, bởi tôi có lòng tin chắc về hiện thực kết
quả giác ngộ và có lòng tin vào con đường Đạo dẫn đến đó, dù lâu hay mau, tôi
vẫn tin tiến trình ‘có tu tập thì có kết quả’. Những điều đó là có thực, có sự giác
ngộ và có con đường dẫn đến đó theo lý nhân quả, như Đức Phật đã nói. Nhưng
để đi đến giác ngộ chúng ta cần phải tu tập, cần phải tu tập đúng đắn. Phải thúc
đẩy bản thân mình tu hết sức mình, tu hết giới hạn khả năng của mình. Phải cần
có sự can đảm để tu tập, để suy xét, và để thay đổi một cách căn bản thiết thực.
Phải có lòng cản đảm để thực sự thực hiện những việc tu tập cần chí can đảm. Và
làm theo cách nào? Đó là huấn luyện cái tâm này. Những ý nghĩ trong cái đầu
https://thuviensach.vn
phàm trần của chúng ta cứ xúi chúng ta đi theo một hướng, nhưng Phật thì chỉ
chúng ta đi về hướng khác. Tại sao cần phải tu luyện? Bởi cái tâm đang bị đóng
bọc bởi một lớp ô nhiễm dày đặc. Đó là tình trạng của một cái tâm chưa được tu
sửa huấn luyện để thay đổi và chuyển hóa. Cái tâm phàm trần lúc đó là không
đáng tin cậy, do vậy đừng tin gì vào nó. Làm sao ta có thể tin vào một cái tâm
thiếu sự trong sạch và rõ sáng như vậy? Làm sao ta có thể tin vào cái màn đêm
tâm tối khi ta đâu thấy gì phía sau nó. Do vậy nên Phật đã dạy đừng tin vào cái
tâm còn ô nhiễm. Ban đầu tâm chỉ là tay sai của những thói ô nhiễm, nhưng nó đi
chung với đám ô nhiễm đó lâu ngày tâm cũng trở thành chính sự ô nhiễm. Do đó
Phật đã dạy chúng ta đừng tin vào tâm mình.
Nếu chúng ta nhìn kỹ vào những thanh quy về tu tập trong chùa này, chúng
ta sẽ thấy toàn bộ những quy tắc đó đều vì mục đích tu tập cái tâm. Và mỗi khi
chúng ta tu tập cái tâm, chúng ta cảm thấy bực bội và khó chịu, thấy bị chúng
quản chế. Ngay khi cảm thấy bực bội và khó chịu, chúng ta bắt đầu than vãn:
''Người ơi, tu kiểu này thực sự khó quá! Không thể nào làm được''. Nhưng Phật
không nghĩ như vậy. Phật coi mỗi lần tu tập tạo ra sự nóng bức bực bội và cọ sát
khó chịu như vậy là chúng ta đang tu đúng đường. (Vì chuyện tu tập là đi ngược
lại với thói tâm, đi ngược lại với ý muốn trước giờ của mình, cho nên nó gây ra
khó chịu và bực bội). Nhưng chúng ta lại không nghĩ vậy như Phật. Chúng ta lại
nghĩ rằng chắc tu vậy là sai rồi, bởi vậy mới làm ta khó chịu và bực tâm. Đây là
sự hiểu lầm, và sự hiểu lầm này làm cho việc tu trở thành thứ gì đó rất gian truân,
đầy ải. Vào lúc mới tu, chúng ta thấy khó chịu, bực tâm, bực mình nên chúng ta
nghĩ mình tu sai chỗ, sai cách. Mọi người đều muốn cảm thấy tốt, nhưng ít ai quan tâm đến việc điều đó là đúng hay sai. Khi chúng ta đi ngược lại với những
thói tâm ô nhiễm và thách đấu với dục vọng thường ngày của chúng ta, thì dĩ
nhiên chúng ta cảm thấy khó chịu và khổ mình rồi. Chúng ta thấy bực bội, thấy
khó chịu và bị bó buộc, nên chúng ta bỏ cuộc. Chúng ta nghĩ mình đang tu sai
chỗ, sai cách, sai đường. (Ta nghĩ tu là nhàn sướng chứ sao tu mà khổ như vầy).
Phật thì nói vậy mới là tu, tu như vậy là đang đi đúng đường. Chúng ta đang đối
mặt với những thói tâm ô nhiễm, và chính chúng nó là thứ đang nổi bực, nổi nóng
và khó chịu. Nhưng chúng ta cứ nghĩ lầm chính chúng ta nổi bực và khó chịu.
Phật đã chỉ ra chính những thói tâm ô nhiễm đó bị ‘làm ngược’ nên chúng bực
bội, khó chịu. Ai mà chẳng bị như vậy, khi những thói tâm của chúng ta bị ‘làm
ngược’, chúng sẽ bực mình và nổi sùng lên. (Ví dụ, thói tâm thích nhàn hạ hưởng
https://thuviensach.vn
thụ nay bị những thanh quy tu tập trong nhà chùa bắt làm ngược lại, bắt phải chịu khó thức khuya dạy sớm, bắt ăn uống chừng mực, mỗi ngày một bữa... thì sao nó
không bực mình và thấy khó chịu cho được). Ai cũng phản ứng vậy thôi, đó là
chuyện bình thường, nhưng chúng ta đang đi đúng con đường, đó là đi ngược lại
những thói tâm cố hữu từ hồi nào giờ của chúng ta.
Do vậy, việc tu tập theo Giáo Pháp rất đòi hỏi sự chịu khó. Người ta thường
không biết suy xét rõ ràng. Thường thì họ lạc đường vì thích nhàn hạ sung sướng
hoặc vì thích hành xác khổ hạnh. Họ bị dính kẹt trong hai cực đoan đó. Một mặt
họ muốn chìu lòng cái tâm chạy theo khoái lạc trần đời. Khi thấy thích làm gì họ
làm đó. Họ thích hưởng thụ, thích ngồi chỗ mát mẻ, êm ái. Họ thích nằm dài thỏa
thích. Bất cứ điều gì họ làm họ cũng tìm cách làm dễ dàng, nhẹ nhàng và thoải
mái nhất. Đó là sự chạy theo khoái lạc: chạy theo những cảm giác tốt sướng. Nếu
cứ thích sướng khoái như vậy, tu biết chừng nào mới tiến?
Khi chúng ta không có được tiện nghi, khoái lạc và cảm giác tốt, thì ta cảm
thấy khó chịu. Chúng ta bực bội, bực mình, bực tức và thấy khổ vì điều đó. Nhiều
người chọn cách này để chịu khổ để diệt bỏ con đường khoái lạc. Đây cũng là sự
sai lầm. Đây cũng là sự đi lệch lạc khỏi con đường Đạo, lệch theo hướng hành
xác khổ hạnh. Đây không phải là con đường bình an của bậc tu hành đi tìm sự
bình an, không phải cách của người tĩnh lặng. Phật đã khuyên dạy đừng đi lệch
theo cực đoan chạy theo khoái lạc và cũng đừng đi theo cực đoan hành xác khổ
hạnh. Khi nào có sướng, chỉ cần biết nó là vậy, biết với một sự tỉnh giác. Khi nào
có khổ, chỉ cần tỉnh giác biết đó là khổ. Khi trải nghiệm sự sân giận, ác cảm, khó
chịu, chúng ta biết nó là vậy, và biết rõ nếu chúng ta chạy theo những cảm giác
đó là không theo đúng theo bước chân của Phật. Đó không phải là con đường của
những người đi tìm sự bình an, đó chỉ là con đường của những người phàm phu
trong làng, trong chợ. Người tu hành bình an thì không bước đi theo những con
đường phàm trần đó. Người tu hành bình an đi thẳng xuống con đường trung đạo,
không bước trái chạy theo khoái lạc giác quan, cũng bước phải dấn thân vào vũng
lầy hành xác khổ hạnh. Đó mới là con đường tu đúng đắn.
Nếu các thầy chọn con đường tu tập theo tăng đoàn, các thầy phải giữ chắc
đi theo con đường Trung Đạo. Nói vậy là lý thuyết, chứ thực hành thì mỗi giây
phút phải tự mình giữ mình không chạy theo khoái lạc giác quan cũng không theo
sự hành xác để duy tâm. Không chạy theo sướng hay khổ. Nhưng, sướng khổ cứ
https://thuviensach.vn
bu quanh ta và đá ta qua lại như một trái banh. Chúng ta cứ như cái con lắc trong chuông, bị chuông đánh qua đánh lại liên tục. Con đường Trung Đạo có nghĩa
thực dụng là buông bỏ sướng và khổ, không dính chấp theo bên nào, cứ nhắm giữ
mà đi một cách tự tại, đó cách thực hành đúng đắn.
Đừng chạy theo dục vọng, khi dục vọng được sướng khởi lên và ta không
thỏa mãn nó, ta cảm thấy khổ đau ngay thôi.
Đi theo con đường Trung Đạo của Phật là khó và gian nan. Chỉ có hai cực
đoan là sướng và khổ, tốt và xấu. Nếu chúng ta cứ tin theo chúng, ta làm theo lời
chúng. Nếu chúng ta thấy bực tức với ai, ta cứ muốn kiếm cây kiếm gậy đánh cho
được kẻ đó. Ta không biết lẽ phải và không có sự nhẫn nhục chịu đựng. Khi ta
yêu thương ai, ta muốn chạm người đó từ đầu đến chân. Khi ghét là ghét đến cùng, khi thương là thương đến cùng. Đúng không?. Đó là hai phía lạc khỏi lằn
giữa của trung đạo. Đó không phải đường Phật đã chỉ. Giáo lý của Phật là tu tập
dần dần buông bỏ tất cả những cực đoan quá thích và quá ghét đó. Sự tu tập của
Phật là để thoát ra khỏi những thói tâm đối đãi của thế gian, thoát ra khỏi sự hiện
hữu thế tục, thoát ra khỏi tái sinh, khỏi sinh tử-- đó là một con đường thoát khỏi
mọi sự trở thành, nghiệp hữu, sự sinh thành, sướng, khổ, tốt, xấu, thiện và ác.
Những người có dục vọng tham muốn được sống thì không nhìn thấy cái
hay của lằn tim đường trung đạo. Họ cứ đi lệch khỏi Con Đường, họ lạng qua bờ
phải của sướng, rồi lạng ngang qua tim đường qua bờ trái của khổ, bất toại nguyện và khó chịu. Họ cứ lắc lư qua lại như con lắc, họ cứ chạy theo hình chữ
chi, băng qua băng lại, nhưng chẳng bao giờ giữ theo hướng tim đường ở giữa.
Tim đường ở giữa là hướng đi an toàn, nhưng họ không nhìn thấy, họ cứ lạng trái,
lạng phải. Khi khổ chạy qua sướng, hết sướng chạy qua khổ. Hết sinh đến tử, hết
tử đến sinh. Họ không thích đi theo hướng tim đường là cái hướng không sinh
không tử. Họ không thích trung đạo, không thích đi thẳng tim đường. Họ cứ
muốn bỏ nhà chạy xuống đồi cho chó cắn, hoặc chạy lên đồi cho rắn cắn. Đó chính là sự hiện hữu, là sự sống thế tục.
Nhân loại không nhìn thấy chỗ giải thoát khỏi sinh tử khổ đau: chỗ không
sinh không tử. Tâm con người còn ngu mờ nên không nhìn thấy cái lằn giữa của
trung đạo, nên họ cứ lạng qua và lạng lại mà không bao giờ ở lại giữa tâm đường.
Con đường Trung Đạo do Phật đã bước đi, đó là con đường tu tập đúng đắn, vượt
ra khỏi sinh và tử. Tâm không còn đối đãi tốt xấu, thiện ác; và tâm như vậy là
https://thuviensach.vn
được giải thoát. Đây là con đường của các bậc sa-môn bình an. Nếu chúng ta không bước theo con đường đó, chúng ta đâu bao giờ trở thành một sa-môn bình
an. Ta không bước theo họ, sự bình an sẽ chẳng có cơ hội đơm hoa kết quả. Bởi
vì còn sinh và còn tử. Con đường của Phật là không còn sinh tử. Không còn cao
thấp. Không còn sướng khổ. Không còn tốt xấu. Không còn thiện ác. Không còn
đối đãi. Đây là con đường chánh đạo. Đây là con đường để đi đến sự bình an và
tĩnh tại. Nó bình an, không còn dấu vết của sướng khổ, vui buồn. Đó là cách-đi
và mục-tiêu của việc tu hành. Khi trải nghiệm được sự không còn đối đãi, tâm có
thể dừng lại. Nó có thể dừng nghĩ suy nghi vấn. Không còn nhu cầu gì để đi tìm
câu trả lời. Ngay đó! Đó là tại sao Phật đã nói rằng Giáo Pháp là để cho người có
trí tự mình thấy biết. Không còn phải thắc mắc hay hỏi ai nữa. Lúc đó chúng ta sẽ
tự mình hiểu biết một cách rõ ràng mà không còn một dấu vết nghi ngờ, mọi sự
thực đúng là như vậy, đúng như cách Phật đã nói chúng là như vậy.
Tu Tập Hết Mình
Vậy đó, tôi kể vài chuyện ngắn gọn về cách tôi đã tu. Tôi không có nhiều trí
thức. Ngày xưa tôi cũng không được học hành gì nhiều. Giờ cái tôi học là trái tim
này và tâm này của tôi, và tôi học theo một cách tự nhiên thông qua thực nghiệm,
thông qua rút kinh nghiệm từ những chỗ tu đúng, tu sai. Khi tôi thấy thích điều
gì, tôi xem xét coi điều gì đang xảy ra và nó sẽ dẫn đến đâu. Rõ ràng tôi thấy nó
lôi tôi đi xa đến chỗ khổ đau. Việc tu của tôi là quan sát chính bản thân mình. Khi
sự hiểu biết và sự nhìn thấy rõ ràng (minh sát) càng được sâu sắc hơn, tôi càng đi
đến biết rõ về chính mình hơn.
Tu với một sự tận tâm bất thối chuyển! Nếu muốn tu tập Giáo Pháp, thì các
thầy phải bỏ bớt nghĩ suy. Nếu khi thiền tập các thầy thấy mình đang cố tu để đắc
đạt kết quả gì gì đó, thì tốt hơn nên dừng lại. Mỗi khi nào tâm được tĩnh lặng và
bình an, ta liền độc thoại: ''Nó đó! Phải đó là vậy không? Ta đạt đến tầng thiền rồi
phải không?'', nếu nghĩ vậy thì dừng ngay. (Bạn đang tu với vọng tưởng và tham
dục). Quơ hết mọi ý nghĩ phân tích và suy lý đó, gói nó lại và nhét xuống ngực.
Đừng bao giờ lôi nó ra để lý sự, suy lý gì gì nữa. Đó không phải là loại hiểu biết
dùng để thâm nhập vào trong tâm. Đó là những loại hiểu biết khác, đó là những
hiểu biết trí thức, suy lý, bề ngoài.
Khi hiện thực của điều gì được nhìn thấy, nó không phải giống như đã được
mô tả trong kinh sách. Ví dụ, khi ta viết về '' tham'', tham dục, nhục dục, dục vọng https://thuviensach.vn
khoái lạc giác quan, thì những chữ viết đó không thể nào chuyển tải hết ý nghĩa của thực tại của tính tham đó trong tâm. Chữ '' sân'' cũng vậy, đó chỉ là danh từ
chung ta viết để cố miêu tả những thói tâm ô nhiễm nặng đô thứ hai bên trong
tâm thôi. Chữ sân ta viết trên bảng đen, nhưng thực sự chúng ta trải nghiệm sân
ra sao thì không thể giống y như nhau. Chúng ta thậm chí không kịp đọc những
chữ viết đó khi tâm đang sân giận, điên tiếc.
Chỗ này là chỗ cực kỳ quan trọng. Những giáo lý là đúng, nhưng điều cốt lõi
là phải biết đưa giáo lý đó vào trong tim mình. Nó phải được nội tâm hóa. Nếu
Giáo Pháp không được đưa vào trái tim thì nó sẽ không được biết một cách thực
thụ. Nó sẽ không được thấy một cách thực thụ. Tôi cũng vậy. Tôi không học rộng
về kinh điển, nhưng tôi chỉ học đủ căn bản để thi qua kỳ thi sát hạch giáo lý Phật
giáo. Một ngày kia tôi có duyên được nghe bài giảng pháp từ một thiền sư. Khi
tôi nghe, một vài ý nghĩ thiếu tôn trọng đã khởi lên. Lúc đó tôi chưa biết cách
lắng nghe Giáo Pháp. Tôi chẳng hiểu vị thiền sư lang thang đó đang nói gì. Ông
ta đang nói như thể giáo lý đó có từ kinh nghiệm trực tiếp của ông ta vậy, cứ như
ông ta là đại diện cho sự thật vậy. Bởi vậy nên tôi không hoàn toàn tin.
Thời gian trôi qua, tôi đạt được ít nhiều trải nghiệm ban đầu, tôi đã tự mình
nhìn thấy sự thật cho chính mình, đó là những sự thật mà vị thiền sư kia đã nói
trước đó. Tôi hiểu được cách hiểu biết. Sau hiểu biết thì trí tuệ theo sau ngay tại
đó. Giáo Pháp đã bén rễ từ trong tâm và trái tim của tôi. Thật lâu, rất lâu sau đó
tôi mới nhận thấy được những điều vị thiền sư đó đã nói là nói từ sự tự thân thấy
biết của mình. Giáo Pháp vị ấy đã giảng là đúng trực tiếp từ sự trải nghiệm của
chính vị ấy, không phải từ kinh sách. Vị ấy nói theo sự hiểu biết và trí tuệ nhìn
thấy của chính mình. Khi tôi tự mình bước đi trên con đường Đạo, tôi đã gặp lại
mọi điều mà vị thiền sư đó đã mô tả trước đó, và tôi phải thừa nhận rằng vị ấy đã
nói đúng. Vậy đó, tôi tiếp tục tu và khám phá như vậy.
Hãy cố gắng tranh thủ mọi cơ hội để đưa nỗ lực vào sự tu tập. Dù tu có được
bình an hay không, đừng nghĩ gì lúc này. Ưu tiên hàng đầu là phải nỗ lực tu hành, phải chuyển động bánh xe tu tập và tạo ra những nhân cho kết quả giải
thoát sau này. Nếu bạn làm đúng việc tu tập, bạn không cần phải lo lắng về kết
quả. Đừng lo lắng tại sao ta vẫn chưa chứng đắc kết quả này nọ. Lo lắng là bất
an, là không bình an. Thử nghĩ, nếu bạn không lo tu tập đúng đắn thì lấy gì mà
trông đợi kết quả? Chỉ có người biết tu biết khám phá thì mới có thể tìm thấy kết
https://thuviensach.vn
quả. Chỉ có người tự ăn mới tự mình biết no. Mọi thứ xung quanh đều đánh lừa chúng ta. Đúng không, nhận biết lẽ thật này cho đến mười lần cũng không thừa.
Mọi thứ xung quanh đều đánh lừa chúng ta. Cũng một ‘sư cụ’ đó cứ đánh lừa và
giả dối với ta hoài hoài. Nếu chúng ta biết ổng đang nói dối, điều đó không tệ,
nhưng cũng có thể phải rất lâu sau đó ta mới nhận ra ổng nói dối. Cũng một ông
bạn cũ cứ đánh lừa ta hoài từ trước đến giờ. Mọi thứ xung quanh ta nhìn thấy hàng ngày cứ luôn đánh lừa ta.
Tu tập theo Giáo Pháp có nghĩa là củng cố đức hạnh (giới), phát triển định
lực (định) và tu dưỡng trí tuệ (tuệ) trong tâm ta. Tưởng niệm và quán chiếu về
Tam Bảo: Phật, Pháp, Tăng. Buông bỏ tất cả mọi thứ, không ngoại lệ thứ gì.
Những hành động của chúng ta là nguyên nhân và điều kiện [nhân và duyên] sẽ
kết thành trái quả ngay trong kiếp sống này. Do vậy, hãy nỗ lực tu với sự thành
tâm.
Ngay cả khi ngồi trên ghế chúng ta vẫn có thể tập trung sự chú tâm. Ngay
lúc mới tu, chúng ta không cần phải chú tâm đến nhiều thứ-- chỉ cần chú tâm vào
hơi thở. Nếu chúng ta thích, chúng ta có thể niệm chữ '' Buddha'' [ Đức Phật], hay
'' Dhamma'' [ Giáo Pháp], hay '' Sangha'' [ Tăng đoàn] theo nhịp hơi thở theo ý chúng ta. Khi tập trung chú tâm, nhất quyết đừng kiểm soát hơi thở. Cứ để hởi
thở tự nó thở tự nhiên. Nếu hơi thở có vẻ chậm mệt hay khó chịu thì đó là do ta
đang tiếp cận nó không đúng cách. Khi nào chúng ta còn chưa thấy thoải mái dễ
chịu với hơi thở, nó cứ luôn lúc quá ngắn, lúc quá dài, hoặc lúc sâu lúc cạn, lúc
nhẹ lúc nặng. Tuy nhiên, khi ta chúng ta thư giãn với hơi thở, chúng ta sẽ thấy dễ
chịu và thoải mái, dễ ý thức rõ từng hơi thở vào và hơi thở ra, thì lúc đó chúng ta
đã theo được hơi thở. Nếu chúng ta không làm đúng, chúng ta sẽ lạc mất hơi thở.
Nếu điều đó xảy ra, tốt hơn nên ngừng lại chốc lát, và tập trung sự chú tâm trở
lại.
Nếu trong khi thiền các thầy tự nhiên trải nghiệm những hiện tượng thần
thông siêu thường, hoặc thấy tâm bừng sáng và phát sáng, hoặc thấy hình ảnh nơi
thiên cung cõi trời, vân vân, lúc đó không cần phải sửng sốt hay sợ hãi gì hết. Cứ
đơn thuần tỉnh giác biết những gì mình đang trải nghiệm, và cứ tiếp tục thiền.
Nhiều lúc, hơi thở có thể như chậm lại hoặc như ngừng thở luôn. Có cảm nhận
rằng hơi thở dường như biến mất và người tu có thể sửng sờ hay sợ hãi về điều
đó. Các thầy có thể chỉ nghĩ rằng hơi thở đã ngừng thở. Thực ra hơi thở vẫn còn
https://thuviensach.vn
đó, nhưng nó hoạt động ở một mức độ vi tế nhẹ tênh hơn lúc bình thường. Cứ từ
từ rồi hơi thở sẽ tự nó trở lại như bình thường.
Ngay từ đầu, chỉ cần tập trung vào việc làm cho tâm được tĩnh lặng và bình
an. Dù đang ngồi trên ghế, đang lái xe, đang ngồi trên thuyền, hoặc đang làm gì
đó, lúc nào rảnh tay ngồi yên thì các thầy nên biết cách thiền ngay. Khi bước lên
tàu lửa vừa ngồi xuống, hãy tranh thủ đưa tâm vào trạng thái bình lặng. Dù đang
ở đâu, các thầy vẫn có thể tranh thủ ngồi thiền. Khi đã đạt đến thói quen và mức
độ thiền tập như vậy, thì coi như các thầy đã quen thuộc với con đường Đạo.
Rồi sau đó bắt đầu tập điều tra, suy xét. Vận dụng năng lực của cái tâm đang
được bình an đó để điều tra tìm hiểu cái mình đang trải nghiệm. Có lúc, đó là cái
bạn nhìn thấy; có lúc đó là cái bạn nghe thấy, hoặc ngửi thấy, hoặc nếm thấy, hoặc cảm thấy bằng thân (chạm thấy), hoặc nghĩ hay cảm thấy trong tâm. Bất cứ
trải nghiệm giác quan nào có mặt—dù ta thích hay không thích—cứ lấy nó để
quán xét. Cứ đơn thuần tìm hiểu và biết cái mình đang trải nghiệm. Đừng phóng
tác ý nghĩa hay chủ quan diễn dịch về những đối tượng giác quan đó—những đối
tượng giác quan đó là để chúng ta quán xét và biết về nó, chứ không phải để
chúng ta suy diễn hay phản ứng này nọ theo nó. Nếu cái đó tốt, chỉ cần biết nó
tốt. Nếu cái đó là xấu, chỉ cần biết là nó xấu. Đó chỉ là thực tại quy ước, thực tại
của sự sống thế gian. Dù tốt hay xấu, tất cả chỉ là vô thường, bất toại nguyện và
vô ngã. Tất cả đều tùy thuộc phát sinh và giả tạm, duyên sinh và có rồi mất.
Chẳng có thứ gì trong đó đáng để ta nắm giữ hay dính theo nó. Nếu các thầy duy
trì cách tu tập với sự bình an và quán xét như vậy, trí tuệ hiểu biết sẽ tự động khởi
sinh lên thôi. Tất cả mọi thứ được cảm nhận và trải nghiệm qua các giác quan đều
rớt vào ba cái lổ sâu là vô thường, bất toại nguyện và vô ngã. Tất cả không ngoài
ba dặc tính bao trùm đó của mọi sự sống. Ngay chỗ này chính là thiền minh sát
( vipassanā). Tâm đã được bình an, và hễ khi có trạng thái ô nhiễm nào nổi lên
trong tâm, thì ta giục nó vào ba cái lổ rác đó, (giống như người ở trên nhà cao
tầng quăng bịch rác vào ống đỏ rác để nó rớt xuống thùng rác dưới đất để người
ta chở đi bỏ vĩnh viễn). Khi có trải nghiệm nào hay nhận thức (niệm, vọng tưởng)
nào khởi lên, dẹp bỏ nó ngay, bởi nó chắc chắn là vô thường, khổ, và chẳng là gì
cả. Đây là chỗ cốt lõi của thiền minh sát ( vipassanā): giục bỏ, dẹp bỏ tất cả mọi thứ vào ba lổ rác “vô thường, bất toại nguyện (khổ), và vô ngã”. Tốt, sướng, xấu,
kinh khủng, ghê tởm, hay bất cứ là gì, giục bỏ hết xuống hố rác. Không bao lâu
https://thuviensach.vn
sau đó, sự hiểu biết và trí tuệ minh sát sẽ nổi lên ngay chính giữa đồng rác bao trùm của ba đặc tính đó—đó là trí tuệ mới hé lên, như ánh sáng hừng đông mới
hé sáng mờ mờ ở nơi chân trời xa. Ở giai đoạn ban đầu này, trí tuệ vẫn còn yếu và
mới hé, nhưng chính lúc này các thầy phải duy trì sự tu tập một cách đều đặn,
kiên định. Chỗ này thực tế, nhưng khó diễn đạt bằng lời; nhưng ví dụ thì rất dễ:
cũng giống như có người muốn biết nhiều về tôi, thì người đó đến đây ở đều đặn
và thường xuyên, rồi dần dần sẽ biết rõ về tôi. Cứ tu và duy trì trạng thái hé mở
trí tuệ đó, dần dần trí tuệ siêu việt hơn sẽ tự khởi sinh và sáng bừng hơn trong
tâm bạn. Lý tu chỗ này là vậy. Sự đều đặn và kiên định.
Tôn Trọng Truyền Thống, Truyền Thừa
Thời chúng ta bắt đầu thiền tập là thời cao đẹp nhất của đời người. Thiền để
hiểu biết, thiền để buông bỏ, thiền để từ bỏ, và để được bình an.
Tôi đã từng là một tu sĩ lang thang. Tôi đi bộ trên chân trần đến gặp các sư
thầy và tìm nơi ẩn dật để tu. Lúc đó tôi chẳng bao giờ đi dạo quanh làng xóm hay
phố thị để giảng pháp giảng đạo gì cả. Tôi chỉ lo đi tìm nơi để lắng nghe giáo
pháp do những vị thiền sư bậc chân tu lúc đó giảng dạy. Tôi không đi đến đâu để
dạy ai cả. Tôi lắng nghe tất cả mọi lời khuyên dạy họ nói cho ra. Ngay cả những
điều những tu sĩ trẻ măng hoặc các chú tiểu cố nói với tôi về Giáo Pháp, tôi cũng
lắng nghe một cách kiên nhẫn. Tuy nhiên, ít khi nào tôi nhảy vào lý luận hay phân giải với nhau về Giáo Pháp. Tôi chẳng thấy có ích gì nếu cứ nhào vô bàn
thảo lý sự về giáo lý cho hết giờ hết ngày. Có giáo lý nào tôi đã chấp nhận thì tôi
đi thẳng vào đó, đi thẳng vào ngay chỗ chúng chỉ ra sự từ bỏ và sự buông bỏ. Bất
cứ điều gì tôi làm, tôi làm vì sự từ bỏ và sự buông bỏ. Tôi tu tập mọi thứ vì mục
đích hướng đến sự từ bỏ và sự buông bỏ. Chúng ta không cần phải trở thành chuyên gia về kinh điển. Chúng ta đang già đi sau mỗi ngày trôi qua, và mỗi ngày
chúng ta cứ chụp lấy vọng tưởng, bỏ quên mất sự thực. Tu tập theo Giáo Pháp là
điều khác hẳn với việc học Giáo Pháp. Học giáo lý là một chuyện, thực hành nó
là chuyện khác.
Tôi không chê bất kỳ dạng nào trong đa dạng những kiểu cách và kỹ thuật
thiền tập đang có khắp nơi. Chừng nào chúng ta hiểu đúng mục đích và ý nghĩ
thực thụ của các pháp môn đó, thì chúng cũng không sai. Tuy nhiên, nếu chúng ta
tự nhận mình là một thiền nhân Phật giáo mà chúng ta không tuân thủ nghiêm túc
theo tinh thần của giới luật tăng đoàn ( Vinaya) thì, theo tôi, sẽ không thành công https://thuviensach.vn
gì đâu. Tại sao? Bởi làm vậy chúng ta đã cố bỏ qua phần sống động nhất của con đường Đạo. Bỏ qua phần nào trong Giới, Định, Tuệ thì cũng không đi đến đâu.
Một số người khuyên các thầy đừng dính vào sự tĩnh lặng có được từ thiền định
( samatha): ''Đừng đụng đến thiền định; cứ tiến thẳng đến tiền minh sát ( vipassanā), cứ tiến thẳng đến trí tuệ và minh sát tuệ''. Tôi không nghĩ vậy, có lẽ
không có con đường đó, bởi nếu chúng ta cố đi tắt để tu thẳng thiền minh sát,
chúng ta sẽ thấy không thể nào đi đến đích một cách thành công.
Đừng bỏ cách tu và những kỹ thuật thiền mà những vị thiền sư lỗi lạc của
phái Thiền Trong Rừng ở xứ này đã truyền dạy, đó là những vị thầy như sư Ajahn
Sao, Ajahn Mun, Ajahn Taungrut, và Ajahn Upali. Họ đã tự mình dày công tu tập
và chỉ lại cho chúng ta; con đường tu của họ rõ ràng là đáng tin cậy và đúng thực
— nếu chúng ta biết tu và chịu tu đúng theo cách họ đã tu và chỉ lại. Nếu chúng
ta bước theo những bước nhân của họ, chúng ta sẽ đạt đến trí tuệ minh sát đích
thực để soi chiếu vào bên trong chúng ta. Ajahn Sao luôn hoàn thiện tuyệt vời về
mặt đức hạnh. Thầy ấy chủ trương chúng ta không được lơ là chút nào về phần
giới hạnh. Nếu những sư thầy kiệt xuất của phái Thiền Trong Rừng khuyên dạy
chúng ta tu thiền và tuân giữ giới luật tăng đoàn theo hướng nào đó, thì chúng ta
nên kính trọng và tu đúng theo lời họ khuyên dạy. Điều gì họ dạy chúng ta nên
làm, chúng ta nên làm theo. Nếu điều gì họ dạy chúng ta phải bỏ bởi nó sai lạc,
thì chúng ta nên bỏ. Chúng ta tu theo họ với một lòng tin vào họ. Chúng ta tu
theo họ với hết mực sự thành tâm và kiên định. Chúng ta tu cho đến khi tự mình
nhìn thấy Giáo Pháp trong tâm chúng ta, cho đến khi chúng ta là một với Giáo
Pháp. Đó là điều các Thiền Sư của nhánh Thiền Trong Rừng đã dạy. Những đệ tử
bao đời đã tỏ lòng kính trọng và mến phục sâu sắc đối với họ, bởi vì sao, bởi vì
những vị đệ tử đã tu theo lời họ và đã nhìn thấy những vị thầy đã nhìn thấy.
Hãy thử tu. Hãy thử tu theo lời tôi mới nói. Nếu các thầy thực sự tu theo
đường này, các thầy sẽ nhìn thấy Giáo Pháp, trở thành là Giáo Pháp. Nếu các thầy
thực sự tiến hành việc tìm kiếm, đâu có gì cản trở các thầy đâu? Những ô nhiễm
trong tâm sẽ bị đánh bại nếu các thầy biết tiếp cận chúng với một chiến lược đúng đắn: hãy làm người biết từ bỏ, hãy làm người biết tiết kiệm lời nói, làm người biết hài lòng với sự thiếu ít tiện nghi (tri túc), và hãy làm người dẹp bỏ tất
cả mọi quan điểm và ý kiến (tà kiến, ý kiến, thành kiến, tư kiến...) xuất phát từ
tính tự ta và tự đại của mình. Làm vậy, rồi các thầy sẽ trở thành người có khả
https://thuviensach.vn
năng kiên nhẫn lắng nghe lời của người khác nói, ngay cả khi điều họ đang nói là sai. Các thầy cũng có khả năng kiên nhẫn lắng nghe người khác nói khi họ đang
nói đúng. Hãy xem xét chính bản thân mình theo cách như vậy. Tôi bảo đảm với
các thầy, cách này là có thể làm được, có thể thành công, nếu các thầy chịu khó
thực tập. Tuy nhiên, những học giả thường ít khi đi đến áp dụng giáo lý vào thực
hành; họ học kinh điển chứ ít chịu tu. Cũng có một số chịu tu thiệt, nhưng rất hiếm. Thiệt là uổng và đáng buồn. Sự thật các thầy đã cất công đi xa đến đây để
thăm chùa là rất đáng khen ngợi. Điều đó cho thấy nội lực bên trong của các thầy.
Một số chùa chiền chỉ dạy khuyến dạy về giáo lý. Các tu sĩ cứ học và học suốt
ngày đêm, không bao giờ ngừng, chẳng bao giờ dừng lại chỗ cần phải dừng. Họ
cứ lu bu học chữ ''bình an''. Nhưng nếu biết ngừng lại và tĩnh tại thì ta mới có thể
khám phá điều chân thực giá trị. Đó là cách các thầy nên tìm kiếm. Sự tìm kiếm
đó mới thực sự có giá trị và hoàn toàn tĩnh tại, bất động. Cách đó mới đi thẳng
vào những điều mình đang đọc từ sách. Nếu các học giả không chịu thiền tập thì
sự hiểu biết thực sự của họ là rất ít ỏi. Một khi họ đã đưa các giáo lý vào thực
hành, thì những điều họ đã học sẽ trở thành sống động và rõ sáng.
Do vậy hãy bắt đầu thực tập! Hãy phát triển loại hiểu biết có được từ thực
hành. Hãy thử vào tu trong rừng và hãy đến ở trong những túp lều nhỏ bé ở đây
để tu tập. Thử thực tập một thời gian và tự mình thử nghiệm coi nó có thực sự có
giá trị nhiều hơn bao nhiêu lần so với việc đọc sách suông. Rồi lúc đó các thầy có
thể tự mình luận giải với chính mình. Khi ta đang quán sát cái tâm, nó giống như
đang buông bỏ và an nghỉ trong một trạng thái tự nhiên vậy. Khi những thứ lăng
xăng và động vọng dưới dạng những ý nghĩ và khái niệm khởi lên từ trạng thái
tĩnh tại tự nhiên của tâm, thì tiến trình điều kiện (tác động, duyên tác) của hành
tạo tác ( sankhāra) đang được vận động. Hãy cẩn thận và để mắt đến tiến trình
điều kiện (duyên tác) này. Khi tâm chuyển động và nó bị thúc đẩy ra khỏi trạng
thái tĩnh tại tự nhiên của nó, thì việc tu tập không còn đi đúng đường. Tâm đã ra
khỏi trạng thái tĩnh tạo tự nhiên và chạy theo khoái sướng hoặc dấn thân vào hành khổ. Ngay chỗ đó. Ngay chỗ đó làm sinh ra một mê trận chằng chịt vô số
những sự tạo tác của tâm. Nếu trạng thái tâm đang tốt, nó tạo ra những điều kiện
duyên tác tốt, tích cực. Nếu tâm đang trong trạng thái xấu, sự tạo tác của nó là
xấu, tiêu cực. Những điều xấu tốt này đều xuất phát từ cái tâm của chúng ta.
https://thuviensach.vn
Tôi muốn nói với các thầy rằng, quán sát sâu sát về cái tâm của mình là một điều rất hay, rất thú vị. Tôi có thể nói về một đề tài duy nhất này suốt ngày mà
không thấy chán. Khi ta có thể hiểu biết được những cách hành xử của tâm, ta sẽ
thấy được cách tiến trình này vận hành và cách nó liên tục đi qua trong tiến trình
bị ‘tẩy não’ bởi những thứ ô nhiễm của tâm. (Cứ giống như từng sợi vải của muôn vàn sợi vải lần lượt bị thắm nhuộm khi miếng vải đi qua chỗ thuốc màu
vậy). Tôi nhìn thấy tâm hình như chỉ như là một điểm duy nhất. Những trạng thái
tâm lý (tâm sở) là những khách khứa đến thăm cái điểm duy nhất này. Có lúc người này đến gọi, có lúc người khác đến thăm. Giống như tất cả họ cứ đến một
điểm trung tâm của lữ khách. Các thầy hãy huấn luyện cái tâm quan sát và biết tất
cả những khách khứa (tâm sở) đó bằng đôi mắt của sự tỉnh giác tỉnh thức. (Quan
sát liên tục và khách quan như cách người gác gian ngồi quan sát chỗ ra vào, hoặc quan sát màn hình máy quay hình vậy). Đây là chính là cách chúng ta chăm
nom và coi sóc trái tim và cái tâm của mình. Khi có một khách đến gần, chúng ta
vẫy tay kêu họ biến đi chỗ khác. Nếu chúng ta thường trực quan sát và không cho
ai bước vào, thì làm sao họ vào ngồi bên trong nhà được? Cứ dành hết thời gian
ngồi quan sát ngay một điểm này. (Đó là quan sát trực tiếp ngay cái tâm mình.
Khi có hiện tượng tâm (tâm sở) xảy đến, đánh đuổi chúng đi; khi có nhận thức
này nọ (niệm, vọng tưởng) khởi lên, dẹp bỏ nó ngay).
Đây chính là loại tỉnh giác vững chắc và bất lay chuyển của Đức Phật; loại
tỉnh giác dùng để quán sát và phòng hộ cái tâm. Các thầy đang ngồi ở đây. Từ lúc
chui ra khỏi bào thai, từng mọi khách khứa đều đến gọi thăm ngay tại chỗ này.
Dù đến ít hay đến nhiều, tất cả họ đều đến ngay tại điểm này. Đức Phật biết tất cả
họ, sự tỉnh giác của Phật ngồi ngay đó một mình, vững chắc và bất lay động.
Khách khứa khắp nơi (ô nhiễm) cứ tìm đến gây tác động, tạo tác, điều kiện và
làm lay động chao đảo cái tâm bằng nhiều nhiều cách khác nhau. Khi chúng có
thể làm cho tâm dính vào những mớ lăng xăng đủ các loại của chúng, lúc đó những trạng thái tâm lý (tâm sở) khởi sinh lên. Dù những mớ lăng xang đó là gì,
dù vấn đề tác động của chúng là gì, hễ khi nào những thứ khách khứa đó có vẻ
đang dẫn dắt tâm này nọ, ta cứ quên mặc nó ngay – chẳng hại gì hết. Ngay khi có
khách đến thăm, cứ đơn giản biết khách đó. Biết xong quên mặc họ đi. Một khi
họ bước vào, họ nhìn thấy chỉ có một chỗ ngồi duy nhất, và khi nào ta còn đang
ngồi ghế đó, thì họ chẳng bao giờ có chỗ nào để ngồi trong đó. (Không để tâm
đến khách, không nể mặc vị khách nào hết, không nhường chỗ cho ai hết; không
https://thuviensach.vn
để cho bất cứ thứ gì có thể ở lại hay trụ lại bên trong cái tâm). Mấy loại khách khứa đó nghĩ họ đi đến đây để nhiều chuyện, tán gẫu, chọc ghẹo, nhưng lần này
họ thấy chẳng có chỗ nào để họ ngồi lê đôi mách. Họ sẽ bỏ đi, vì bị bỏ mặc, vì bị
đuổi khéo. Lần sau họ lại kéo đến cũng thấy không có cái ghế nào trong nhà để
ngồi. Đám nhiều chuyện đó cứ muốn kéo đến bao nhiêu lần kệ mặc họ, hễ khi
nào họ kéo đến họ lại thấy chỉ có duy nhất một chỗ ngồi và duy nhất một tay gác
gian đang ngồi như trời trồng ngay tại chỗ ngồi duy nhất đó và quan sát họ. Ta
không hề nhúc nhích chút nào, ta ngồi yên trên chiếc ghế duy nhất đó. Các bạn
nghĩ những khách đó sẽ tiếp tục tới lui trong bao lâu nữa? Còn bao nhiêu khách
khứa đó sẽ đến nữa và ta còn phải liên tục ngồi một mình quan sát ngay tại chỗ
duy nhất đó? Mọi người và mọi thứ và mọi sự mà bạn đã từng biết kể từ sau ra
đời trải nghiệm thế giới này, tất cả họ đều sẽ đến thăm. Ta cứ đơn thuần ngồi quan sát và tỉnh giác ngay tại chỗ đó là đủ, chỉ cần làm như vậy là đủ để nhìn
thấy Giáo Pháp một cách toàn diện. Ta cứ luận lẽ, quan sát và quán xét với chính
mình.
Đây cũng là cách chúng ta đang nói bàn về Giáo Pháp. Tôi không biết cách
nói sao cho khác, không biết nói gì khác. Tôi có thể tiếp tục nói giảng theo kiểu
này, có thể nói thêm nhiều hơn nữa cho các thầy, nhưng rốt cuộc đây cũng chỉ là
việc nói và nghe. Tôi muốn khuyên các thầy hãy thực sự đi thực hành, thực sự đi
thiền tập thì mới thấy biết thực thụ.
Nắm Vững Về Thiền Tập
Nếu tự mình nhìn, mình sẽ tự mình gặp một số trải nghiệm. Có một con
đường Đạo hướng dẫn và chỉ hướng cho ta đi. Khi các thầy bước đi, nhiều tình
huống đổi thay thì các thầy phải biết cách tiếp cận để xử lý những vấn đề khó khổ
khởi sinh. Có thể phải mất rất lâu trước khi các thầy có thể nhìn thấy rõ ràng một
cái cột biển báo chỉ đường. Nếu các thầy bước đi theo con đường Đạo mà tôi đã
đi, chuyến đi của các thầy sẽ diễn ra bên trong tâm của các thầy. Nếu không phải
vậy, các thầy sẽ gặp rất nhiều chướng ngại khó khăn.
Cũng giống như việc nghe một âm thanh. Sự nghe là một chuyện, âm thanh
là một chuyện, và chúng ta tỉnh giác ý thức rõ hai thứ nhưng không ghép hai sự
kiện đó như một. Chúng ta dựa vào tự nhiên cung cấp những nguyên liệu để
chúng ta điều tra tìm thấy Sự Thật. Cuối cùng tâm tự nó phân tách và phân loại
những hiện tượng. Nói đơn giản và thực tế hơn, tâm không tham gia hay dính vào
https://thuviensach.vn
những thứ đó. Khi tâm nhận lấy âm thanh, ta nên quán sát điều gì xảy ra trong trái tim và tâm của chúng ta. Liệu trái tim và tâm của ta có bị tác động, có bị cuốn
hút, hay bị dính theo âm thanh đó hay không? Tâm và trái tim có bị kích thích khi
nghe âm thanh đó không. Ít nhất ta cũng biết được điều đó. Đến khi một âm thanh đến tai ta, nó không quấy nhiễu cái tâm. Ngay tại đây, chúng ta ghi nhận
những thứ đó ngay đây chứ không phải từ xa. Ngay cả khi chúng ta muốn chạy
trốn khỏi âm thanh đó, chúng ta cũng không trốn được. Cách trốn thoát có thể
làm được là thông qua việc tu tập cái tâm để cho nó không động vọng khi đối
diện với âm thanh đó. Cứ mặc kệ âm thanh đó. Những âm thanh chúng ta buông
bỏ, chúng ta vẫn còn nghe chúng. Chúng ta nghe nhưng chúng ta đã buông bỏ nó,
bởi chúng ta đã mặc kệ nó rồi. Không phải rằng chúng ta phải cố sức phân tách
sự nghe và âm thanh ra khỏi nhau. Nó tự tách ra một cách tự động nhờ sự dẹp bỏ
và buông bỏ. Ngay cả khi lúc đó chúng ta muốn dính theo âm thanh đó, tâm cũng
không hề dính theo. Bởi tâm đã buông bỏ và dẹp bỏ, nên tự động nó không còn
dính theo âm thanh đó nữa. Bởi khi chúng ta đã hiểu biết bản chất đích thực của
những hình sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị, và tất cả những thứ khác, và tâm
nhìn thấy trí tuệ minh sát rõ sáng, thì tất cả mọi thứ được cảm nhận sẽ tự động rớt
ngay xuống cái hố mênh mông của ba đặc tính bao trùm vũ trụ [vô thường, khổ,
vô ngã], không loại trừ thứ gì.
Mỗi khi ta nghe một âm thanh, âm thanh đó sẽ được hiểu biết theo phạm
quy của những đặc tính bao trùm thế gian đó. Khi có sự tiếp xúc cảm nhận ở tai
thì ta nghe âm thanh, nhưng như là ta không nghe. (Nghe mà không chấp gì nó,
nghe mà không dính gì theo nó, nghe với sự buông bỏ). Không phải nghe như
không nghe thấy gì có nghĩa là tâm không còn hoạt động. Sự chú tâm chánh niệm
và cái tâm đan quyện và hợp nhất với nhau để quán sát lẫn nhau liên tục xuyên
suốt không một chút sai sót. Khi tâm đã được tu tập đến trình độ này thì dù con
đường hay cách tu nào chúng ta chọn để đi, chúng ta cũng sẽ tu theo kiểu điều tra
quán sát để tìm hiểu và tìm thấy sự thật. Chúng ta sẽ luôn tu dưỡng việc điều tra
phân tích các hiện tượng—đây là một trong những yếu tố (giúp) giác ngộ, và sự
điều tra phân tích đó (trạch pháp) sẽ tiếp tục tiến triển theo cái đà của chính nó.
Thảo luận Giáo Pháp với chính mình. Tháo gỡ và bung thả mọi cảm giác, trí
nhớ, nhận thức, suy nghĩ, ý hành, và tâm thức. Không có gì có thể đụng đến chúng khi chúng tiếp tục tự vận hành theo đường lối riêng của chúng. Đối với
https://thuviensach.vn
những người đã biết nắm vững cái tâm, tiến trình quán xét và điều tra này tự trôi chảy một cách tự động. Lúc này không còn cần thiết phải điều khiển nó theo ý
mình. Dù tâm có thiên (ngã, hướng) về mảng (vấn đề, phạm vi) nào đi nữa, sự
quán xét sẽ lập tức có mặt theo sát một cách nhạy bén.
Khi người tu đã tu tập được đến trình độ này, nhiều lợi ích phụ cũng tự
nhiên có được. Ví dụ như khi ngủ, người ấy không còn những tật ngủ ngáy,
không còn lăn lộn trở mình như trước đó. Ngay cả khi người ấy ngủ say sưa, khi
thức dậy không bị ngái ngủ hay nhừ nhừ. Tu được đến lúc đó, chúng ta luôn tỉnh
thức, cứ như ta luôn luôn thức chứ không ngủ vậy. Tôi từng bị tật ngủ ngáy, nhưng khi tâm luôn duy trì tỉnh thức thì tật ngáy đó không còn. Làm sao chúng ta
có thể ngáy trong khi tâm mình luôn tỉnh thức? Lúc đó ta ngủ chỉ là thân ngừng
lại và nghỉ ngủ; chứ tâm thì vẫn tỉnh thức. Tâm tỉnh thức cả ngày và đêm, suốt
hai mươi bốn giờ. Đây chính là loại tỉnh giác tinh khiết và cao sâu của Đức Phật:
là cái Người Biết, Người Tỉnh Giác, Người Hạnh Phúc, Người Tỏa Sáng. Sự tỉnh
giác sáng rõ này không bao giờ ngủ. Năng lượng của nó tự duy trì, và nó chẳng
bao giờ mờ tối hay ngái ngủ. Đến giai đoạn này, người tu có thể đi liên tục hai, ba
ngày mà không cần ngừng nghỉ. Lúc này, khi nào thân bắt đầu có dấu hiệu kiệt
sức, chúng ta ngồi xuống thiền và chỉ cần sau năm hay mười phút ta sẽ đạt định
thâm sâu. Khi chúng ta thoát ra khỏi trạng thái định sâu đó, chúng ta cảm thấy
tươi mới, khỏe khoắn và đầy năng lượng tái tạo, giống như chúng ta mới ngủ sâu
nguyên một đêm vậy. Nếu chúng ta vượt qua (không còn) nhiều sự quan tâm lo
lắng đối với thân, thì việc ngủ nghỉ không còn nhiều quan trọng nữa. Lúc này,
chúng ta vẫn còn chăm sóc thân bằng những cách đúng đắn (như ăn uống, tắm
rửa, thuốc thang...), nhưng chúng ta không còn lo âu khổ đau về tình trạng thể
chất của thân nữa. Chúng ta chấp nhận nhìn nó đi theo những quy luật tự nhiên
của nó. Chúng ta không còn khiến hay chỉ bảo thân thể phải như này như nọ. Nó
tự chỉ bảo nó. Dường như có ai đó đang thúc giục chúng ta, thúc bách chúng ta
phải nỗ lực tinh tấn hơn nữa. Ngay cả khi ta thấy lười biếng, dường như luôn có
giọng nói nào đó bên trong thúc đẩy chúng ta siêng năng tinh tấn. Sự đình trệ lúc
này khó có thể xảy ra, bởi sự nỗ lực và tinh tấn đã hợp thành một cái đà mạnh mẽ
khó dừng lại được. Giống như những nguồn nước chảy nhanh đang hợp lại thành
dòng chảy mạnh thì khó mà dừng lại hay chảy ì ạch. Các thầy hãy tu và tự mình
kiểm nghiệm thấy chỗ này. Các thầy đã học và nghiên cứu kinh sách từ lâu rồi.
Giờ là đến lúc các thầy hãy học và nghiên cứu chính bản thân mình.
https://thuviensach.vn
Vào lúc bắt đầu bước vào tu tập, sự tách ly hay ẩn dật là cần thiết quan trọng. Khi các thầy sống một mình ở nơi ẩn lánh các thầy sẽ tưởng nhớ đến lời
của ngài Xá-Lợi-Phất: ''Sự sống tách ly về thân là nhân duyên làm khởi sinh sự
tách ly về tâm, đó là những trạng thái định sâu ( samādhi) thoát khỏi tiếp xúc giác quan với cảnh trần bên ngoài. Đến lượt nó, sự tách ly của tâm là một nhân duyên
dẫn đến sự tách ly khỏi những ô nhiễm của tâm, dẫn đến giác ngộ''. Và, như vậy
đó nhưng vẫn có nhiều người cho rằng sự tách ly ẩn dật là không cần thiết quan
trọng. Họ lý sự như vầy: ''Nếu tâm của bạn bình an, thì nó không quan trọng bạn
đang ở đâu''. Điều đó là đúng, không sai; nhưng nó đúng chỗ khác, nó đúng đối
với người đã thực sự bình an. Còn trong những giai đoạn mới tu tập, khi người tu
còn chưa được chút bình an nào, thì sự tách ly về thân ở một môi trường ẩn dật
hay tĩnh mịch là điều cần có trước tiên. Ngay từ hôm nay, hoặc ít lâu sau, hãy tìm
một nơi như nghĩa trang vắng vẻ gần khu rừng núi, cách xa làng mạc phố xá. Thử
nghiệm sự sống một mình coi thử. Hoặc có thể tìm một đỉnh núi cao vót hoang
vu và đáng sợ. Lên đó sống một mình, được không? Các thầy sẽ có nhiều điều
thú vị trong suốt đêm dài ở đó. Chỉ có như vậy, chỉ có trải nghiệm sống một mình
như vậy, các thầy mới tự mình biết. Thậm chí bản thân tôi trước đây cũng từng
cho rằng việc sống tách ly ẩn dật là không cần thiết. Đó là tôi nghĩ vậy, nhưng
sau đó tôi đã thực sự đến sống tu ở nơi hẻo lánh tách ly một mình, tôi mới suy xét
quán chiếu lại những lời Phật đã dạy. Đức Thế Tôn đã khích lệ các đệ tử đến sống
tu ở những nơi hẻo lánh, tách ly khỏi đời sống xã hội. Ngay từ đầu, việc sống
tách ly về thân sẽ tạo nên nền tảng giúp tạo ra sự tách ly về tâm; và sự tách ly về
tâm này sẽ giúp tạo ra sự tách ly khỏi những ô nhiễm. (Thân lánh trần sẽ giúp tâm
cũng lánh trần; tâm lánh trần giúp nó lánh xa trần cảnh và nhiều ô nhiễm).
Ví dụ, nếu bạn là Phật tử tại gia sống với gia đình và nhà cửa. Làm sao bạn
có sự tách ly ẩn dật nào? Khi vừa quay về nhà, vừa bước vào bạn đã gặp phải đủ
chuyện sinh sống, phức tạp. Điều này là không có được sự tách ly thân. Do vậy,
nếu bạn bỏ trốn đi tham dự một khóa tu ở một nơi xa lánh, môi trường ở đó khác
hẳn, như vậy mới có thể bắt đầu tu được. Cần phải hiểu rõ tầm quan trọng cửa
việc sống tách ly thân và sống một mình ở một nơi nào đó trong giai đoạn đầu tu
tập. Làm như vậy trước, rồi sau đó mới đi tìm thiền sư hướng dẫn thiền tập cho
mình. Vị thầy sẽ hướng dẫn, khuyên dạy, và chỉ ra những chỗ các thầy còn hiểu
sai, bởi vì rõ ràng thường những chỗ chúng ta sai là những chỗ ta nghĩ mình nghĩ
đúng. Vị thầy bậc chân tu sẽ chỉ ra đúng những chỗ ta hiểu sai, chỗ sai là chỗ ta
https://thuviensach.vn
thường cho là đúng chắc. Sau khi vị thầy giảng giải, ta sẽ hiểu được chỗ sai; ngay đó chúng ta mới có thể nhìn ra chỗ chúng ta sai mà chúng ta cứ nghĩ là mình đúng.
Từ chỗ tôi nghe được, có một số học giả Phật giáo luôn nghiên cứu và tìm
tòi trong kinh điển. Chẳng có lý do gì chúng ta không nghiên cứu, suy nghiệm.
Lúc khi cần học hỏi kinh sách, chúng ta mở kinh sách học theo kiểu đó. Nhưng
đã đến lúc chúng ta phải thực hành, đã đến lúc phải cầm võ khí và xông vào chiến
trận, thì lúc đó chúng ta phải xông vào chiến đấu, phải làm thiệt chứ không phải
theo cách của sách vở, lý thuyết. Khi đã lao vào trận chiến thì phải chiến đấu thiệt
với trận chiến của mình, không phải chiến đấu theo những gì đọc được từ sách
vở. Nếu chiến đấu bằng những lý thuyết sách vở thì ta sẽ thua các đối thủ. Đã là
chiến sĩ thì chiến đấu bằng sự nhiệt huyết và thành tâm, là chiến đấu thiệt theo
kiểu thiệt, vượt khỏi lý thuyết sách vở. Đó là cách chúng ta bước vào tu, tu thiệt.
Những lời kinh Phật trong kinh điển chỉ là những hướng dẫn lý thuyết và những
tấm gương để chúng ta noi theo. Việc học kinh học sách đối khi dẫn đến sự ỷ y,
bất cẩn, coi thường thực tế. Thực tế mới là điều cần phải tu.
Con đường tu của các Thiền Sư nhánh Thiền Trong Rừng này là con đường
từ bỏ. Trên con đường Đạo này chỉ có sự từ bỏ. Chúng ta nhổ sạch tận gốc những
quan điểm xuất phát từ ‘cái ta’, từ sự tự ta tự đại. Chúng ta nhổ tận gốc cái cốt lõi
của cái quan niệm và cảm nhận về một ‘cái ta’, nhổ sạch ngã chấp. Tôi bảo đảm
rằng, cách tu này sẽ thách thức các thầy đến tận xương tủy; nhưng dù có khó khăn, dù có tu nổi hay không, các thầy đừng vứt bỏ những vị Thiền Sư Trong Rừng và những giáo lý của những vị ấy. Nếu không có sự hướng dẫn đúng đắn,
cái tâm và sự định tâm ( samādhi) sẽ rất dễ lẫn lộn, mù mờ, lầm lẫn. Những thứ
không nên xảy ra sẽ bắt đầu xảy ra. Tôi đã luôn luôn tiếp cận những hiện tượng
đó với một sự cẩn thận và kỹ càng. Thời còn là tu sĩ trẻ, khi mới bắt đầu tu tập
được vài năm, tôi không thể nào tin tưởng cái tâm mình. Tuy nhiên sau này, khi
tôi đã đạt được nhiều kinh nghiệm và có thể toàn tin tưởng sự hoạt động của cái
tâm thì lúc đó không còn nhiều khó khăn. Thậm chí ngay khi có những hiện
tượng lạ thường hiển hiện lên, tôi cứ để mặc nó ở đó. Nếu chúng ta biết ‘tẩy’
cách mọi sự khởi sinh, thì tự chúng sẽ tự động biến mất. Tất cả chúng lúc đó chỉ
là nhiên liệu để nấu thành trí tuệ. Rồi cứ tu như vậy, thời gian trôi qua, chúng ta
nhận thấy bản thân mình hoàn toàn thư thái, bình an.
https://thuviensach.vn
Trong thiền, những điều thường là không sai có thể đều là sai. Những điều ta thường được cho là đúng có thể là sai, chỉ do ta ngộ nhận mà thôi. Ví dụ, khi ta
ngồi xuống tréo chân với quyết tâm và thệ nguyện: ''Được rồi! Không nhúc nhích
cục cựa đâu hết. Ta sẽ tập trung tâm. Hãy xem ta sẽ làm được''. Cái kiểu bắt tay
vào việc như vậy là không ăn! Mỗi lần tôi thử làm quyết tâm như vậy thì sự thiền
của tôi chẳng ra sao. Thói thường chúng ta thích làm ra vẻ cản đảm, kiên quyết.
Nhưng mấy cái trò kiên quyết kiên tâm kiểu đó không giúp gì được đâu. Từ sự
quan sát để ý của tôi, tôi thấy sự thiền sẽ tự nó tiến triển theo tốc độ nhanh chậm
của nó. Rất nhiều buổi tối tôi ngồi xuống thiền và tự thệ nguyện rằng: ''Được rồi
tối nay ta ngồi thiền! Tối nay ta sẽ không rời khỏi chỗ ngồi trước 1:00 giờ sáng''.
Ngay cả với cái ý nghĩ thệ nguyện này, tôi đã đang tạo nghiệp xấu cho mình, bởi
vì tôi đâu ngồi được lâu như đã thệ nguyện đâu, khi chân bắt đầu đau nhức mọi
phía, tôi cảm thấy đau như sắp chết và lẽ nhiên là bỏ cuộc liền. Tuy nhiên, sau
này khi đã thiền tập suông sẻ trơn tru, tôi có thể ngồi thiền rất lâu. Tôi không cần
phải đặt ra mục tiêu là 7:00 giờ, 8:00 giờ, 9:00 giờ hay 1:00 giờ gì gì nữa, thay vì
vậy tôi chỉ đơn thuần ngồi thiền, cứ duy trì sự ngồi thiền, buông bỏ mọi ý nghĩ
với một sự buông xả. Đừng thúc ép sự thiền. Đừng cố gắng phỏng đoán hay diễn
dịch điều gì sẽ xảy ra trong khi thiền tập. Đừng ép uổng cái tâm mình bằng những
yêu cầu không thực tế, ví dụ như bắt tâm phải đạt định sâu, phải nhập định mức
này mức nọ - nếu làm vậy bạn sẽ thấy tâm sẽ khó chịu, động vọng và khó lường
khó đoán hơn bình thường. Cứ để cho trái tim và cái tâm thư giãn, thoải mái và
thư thái.
Cứ để cho hơi thở trôi chảy nhẹ nhàng dễ dàng theo nhịp của nó, dù ngắn
hay dài. Đừng cố làm điều gì đặc biệt. Đừng xía vô hơi thở. Để cho thân thư giãn,
thoải mái và yên ả. Rồi tiếp tục tu tập như vậy. Tiếp tục tu như vậy, nhưng rồi tâm
ta lại lăng xăng hỏi: ''Tối nay mình ngồi thiền đến bao lâu? Khi nào ta sẽ nghỉ?''.
Nó cứ lăng xăng nằn nặc hỏi, do vậy ta phải kiên quyết quở nó ngay: ''Nghe này
anh bạn, cứ để tôi yên, đừng có hỏi han gì nữa''. Kẻ nhiều chuyện lăng xăng đó
cần phải bị ‘dằn mặt’ liên tục như vậy, bởi vì đó chẳng qua chỉ là sự ô nhiễm đang đến quấy nhiễu cái tâm ta, cho nên cần phải liên tục khống chế nó ngay.
Đừng thèm để ý đến nó, đừng nhượng bộ nó. Phải mạnh tay với nó. ''Ta thiền ít
thiền nhiều trong bao lâu là chuyện của ta, đó không phải việc của ngươi! Nếu ta
muốn ngồi thiền suốt đêm thì cũng đâu phải việc của ai, tại sao cứ xỉa mũi vào
https://thuviensach.vn
việc thiền tập của ta?''. Các thầy phải cắt bỏ ngay ‘tay bạn’ nhiều chuyện này. Ta cứ thiền tập bao lâu tùy theo ý ta, bao lâu tùy ta cảm thấy đúng đắn và làm được.
Khi ta để cho tâm được thư giãn và thư thái, thì nó được bình an. Kinh
nghiệm điều này, các thầy sẽ nhận ra và không đánh giá thấp sức mạnh của sự
dính chấp. Khi các thầy có thể ngồi thiền liên tục, rất lâu, qua giữa đêm vẫn thấy
thoải mái và thư thái, thì lúc đo các thầy biết được mình đã nắm vững được việc
thiền. Các thầy sẽ biết rõ cách những dính chấp và ràng buộc làm ô nhiễm cái
tâm mạnh như thế nào.
Có nhiều người ngồi xuống thiền, họ thắp cây nhang trước mặt và khấn
nguyện rằng: ''Tôi sẽ không đứng dậy cho tới khi nhang tàn'', rồi họ ngồi thiền.
Sau một lúc họ nghĩ chắc đã hơn cả tiếng đồng hồ, họ hé mắt nhìn cây nhang và
nhận ra chỉ mới đâu năm phút trôi qua. Họ nhìn nhang và thất vọng, nghĩ rằng
sao nhang này cháy lâu dữ vậy. Họ nhắm mắt lại và tiếp tục ngồi. Chẳng mấy chốc họ lại mở mắt ra nhìn cây nhang coi nó cháy đến đâu. Thiền theo kiểu canh
giờ như mấy người đó thì chẳng đi đến đâu. Đừng bắt chước họ làm vậy! Thiền
gì mà cứ ngồi và nghĩ tưởng đến cây nhang: ''Hỏng biết giờ nhang cháy hết
chưa?'', thiền kiểu đó thì chẳng được gì. Đừng quan trọng những nghi thức khấn
nguyện cam kết như vậy. Tâm đâu cần những thủ tục đặc biệt kiểu đó thì nó mới
thiền được.
Nếu các thầy nhận lấy sự nghiệp phát triển tâm bằng con đường tu thiền,
đừng để cho chướng ngại tham dục biết tới những nguyên lý căn bản hay mục
tiêu của việc tu. Đừng để thói tâm tham dục cứ lăng xăng hỏi: ''Thiền cách nào
vậy Ngài'', ''Anh sẽ thiền bao nhiêu? Định ngồi thiền đến bao lâu?''. Dục vọng trong tâm cứ hỏi này hỏi nọ cho đến khi ta đầu hàng nó, thỏa thuận với nó. Hãy
coi, ngay khi chúng ta thỏa hiệp sẽ ngồi thiền đến giữa khuya, nó sẽ bắt đầu chọc
phá dày vò chúng ta. Mới chưa được mấy chốc là ta đã cảm thấy bất an, thấy chộn rộn và mất kiên nhẫn, và không thể ngồi thiền tiếp. Khi những chướng ngại
càng tấn công, ta càng trách móc bản thân mình: ''Đồ vô vọng! Sao tệ vậy, bộ
ngồi thiền tiếp sẽ chết hay sao? Ngươi đã hứa sẽ ngồi thiền để làm cho tâm đạt
định sâu samādhi, nhưng sao tâm cứ lăng xăng và chạy nhảy khắp nơi như vậy.
Ngươi thệ nguyện rồi không làm được''. Những ý nghĩ chê bai và chán nản về bản
thân mình lại tấn công dồn dập tâm của chúng ta, và chúng ta chìm vào ác cảm
với chính mình. Chẳng có ai để ta đỗ thừa, ta chỉ còn biết trách chính mình, và
https://thuviensach.vn
điều đó càng làm cho việc thiền càng tệ hơn. Một khi đã thệ nguyện quyết tâm, chúng ta phải làm cho được. Chúng ta đã thệ thì dù chết cũng phải làm được. Nếu
chúng ta đã thệ nguyện sẽ ngồi thiền trong bao lâu thì phải cố ngồi được chứ
không bỏ ngang hay bỏ cuộc giữa đường. Nhưng đâu cần thiết phải thệ nguyện
cam kết cứng ngắt như vậy. Trong lúc này, thực ra các thầy chỉ cần tu tập từ từ và
phát triển dần dần. Không cần thiết phải thệ nguyện khấn nguyện như vậy. Hãy
cố gắng tu tập cái tâm một cách đều đặn và kiên nhẫn. Đến lúc nào đó việc thiền
sẽ được bình an, và lúc đó tất cả mọi sự đau nhức và khó chịu trong thân thể sẽ
biến mất. Đến lúc đó, sự đau nhức ở ống chân và đầu gối cũng sẽ tự biến mất.
Khi chúng ta cố gắng thiền tập, nếu có những hình ảnh lạ, những viễn cảnh
lạ, hoặc những nhận thức giác quan lạ bắt đầu xuất hiện, điều đầu tiên cần làm là
kiểm tra trạng thái tâm của chúng ta lúc đó. Đừng quên nguyên tắc căn bản này.
Để những hình ảnh đó có thể khởi lên trong tâm, tâm phải được tương đối bình
an. Đừng mong muốn chúng xuất hiện; và cũng đừng mong muốn chúng không
xuất hiện. Nếu chúng xuất hiện, xem xét chúng, nhưng đừng để chúng đánh lừa
mình. Hãy nhớ rằng chúng không phải là cái gì của ta cả. Chúng chỉ là thứ vô
thường, bất toại nguyện và vô ngã như mọi thứ khác. Ngay cả chúng là thực, đừng an trú vào chúng hay để tâm nhiều đến chúng. Nếu chúng cứng đầu không
chịu phai biến, thì hãy tập trung chú tâm lại hơi thở một cách mạnh mẽ hơn. Hãy
hít vào ba hơi thở thật sâu và dài, sau đó thở từ từ ra cho đến khi sạch khí. Điều
này có thể giúp. Cứ duy trì tập trung sự chú tâm trở lại.
Đừng cố nắm giữ những hiện tượng như vậy. Chúng chẳng là gì cả, chỉ là
những hiện tượng như chúng là, và chúng là luôn luôn dẫn lừa chúng ta. Dù
chúng ta thích chúng hay mê đắm chúng, tâm sẽ bị nhiễm độc bởi chúng. Chúng
là những hiện tượng không đáng tin cậy: chúng có thể là không thực hoặc chúng
chỉ có vẻ thực chứ chẳng phải thực. Nếu các thầy trải nghiệm chúng trong khi
thiền, các thầy đừng cố diễn dịch ý nghĩa của chúng hoặc đừng cho chúng là này
là nọ gì cả. Hãy nhớ rõ chúng không phải là gì của ta cả, do vậy đừng chạy theo
những hình ảnh, những viễn cảnh, và những cảm nhận đó. Thay vì vậy, hãy lập
tức quay lại và kiểm tra trạng thái hiện tại của cái tâm. Đây là nguyên tắc số một của chúng ta. Nếu chúng ta bỏ quên nguyên tắc căn bản này và bị dính theo những gì chúng ta đang nhìn và chúng ta đang tin, thì chúng ta sẽ đánh mất chính
mình và bắt đầu lảm nhảm hoặc bị mất trí luôn. Chúng ta có thể mất trí đến mức
https://thuviensach.vn
độ thậm chí chúng ta không còn liên hệ với mọi người một cách bình thường.
Phải biết đặt niềm tin vào cái tâm của mình. Bất cứ điều gì xảy đến, cứ đơn giản
quan sát cái tâm và trái tim của mình, cứ duy trì như vậy. Những trải nghiệm lạ
thường trong khi thiền tập có thể rất có ích cho những người có trí tuệ, nhưng có
hại đối với những người không trí tuệ. Bất cứ điều gì xảy ra, đừng quá phấn khích hoặc quá lo sợ. Nếu những trải nghiệm xảy đến, cứ mặc chúng xảy đến.
Một cách khác để tu tập là quán xét và xem xét tất cả mọi thứ mình thấy,
mình làm, và mình trải nghiệm. Đừng bao giờ quên thiền tập. Khi người ta xong
giờ ngồi thiền hay giờ đi thiền, họ cho rằng đã đến lúc nghỉ thiền và nghỉ ngơi.
Họ không còn tập trung tâm vào đối tượng thiền hay đề mục thiền quán nữa. Họ
dẹp hết hoàn toàn. Các thầy đừng có tu kiểu vậy. Ngoài giờ thiền chính thức, khi
nhìn thấy bất cứ gì, cứ điều tra suy xét nó thực sự là gì. Quán xét những người tốt
trên thế gian. Quán xét cả những người xấu. Quán xét nhìn rõ người giàu và người quyền thế; quán xét nhìn rõ cả hạ tiện và nghèo hèn. Khi nhìn thấy một đứa
trẻ, một người già, một thanh niên, hay một thiếu nữ, hãy quán xét về ý nghĩa của
tuổi tác và tuổi già. Mọi thứ đều là nhiên liệu để cho ta điều tra quán xét. Đây
chính là cách ta tu tập tu dưỡng cái tâm. Đó là thiền quán.
Quán xét [thiền quán] dẫn đến nhìn thấy Giáo Pháp là quán xét về tính điều
kiện, tức tính hữu vi, tức tiến trình nhân quả, bên trong tất cả mọi cách thể-hiện
khác nhau trên thế gian: cả lớn và nhỏ, chính và phụ, đen và trắng, tốt và xấu. Nói
tóm lại, tất cả mọi thứ. Khi ta nghĩ, hãy nhận biết đó chỉ đơn thuần là một ý nghĩ,
không là gì khác hết. Tất cả, tất cả mọi thứ đó đều rớt vào cái nghĩa địa của ba
đặc tính “vô thường, khổ, và vô ngã” mà thôi, do vậy đừng nắm giữ, đừng dính
theo bất cứ thứ gì. Nghĩa địa “vô thường, khổ, và vô ngã’ chính là nơi ‘thiêu xác’
của tất cả mọi hiện tượng. (Mọi thứ trên thế gian rồi cũng rớt vào ba đặc tính đó).
Hãy chôn và thiêu đốt tất cả chúng, để chúng ta nhìn thấy Sự Thật.
Có trí tuệ nhìn thấu lẽ vô-thường là để cho chúng ta khỏi bị khổ; khi ta hiểu
thấu [giác ngộ] lẽ vô thường hoại diệt thì ta biết chấp nhận, không còn thấy khổ.
Đây là nhờ sự điều tra suy xét bằng trí tuệ. Lấy ví dụ, chúng ta có được thứ gì
chúng ta cho là tốt hay sướng, và do vậy ta thấy hạnh phúc. Hãy nhìn kỹ và nhìn
liên tục vào cái sự tốt và sự sướng đó. Nhiều lúc, khi đã có nhiều thứ đó quá, chúng ta thấy chán ngán với nó. Chúng ta muốn cho nó đi hoặc bán nó đi cho rồi.
Nếu không có ai thích mua nó, chúng ta cũng muốn giục bỏ nó đi cho rồi. Tại
https://thuviensach.vn
sao? Lý do gì tạo ra động cơ chán bỏ đó? Đó là cái lẽ thật trên đời: mọi thứ đều là vô thường, biến đổi, sự tốt sự sướng là không thường hằng, đó là lý do tại sao.
(Ngay cả cái sự thích sự sướng của chúng ta cũng thay đổi liên tục, hết sướng lại
chán, hết chán rồi chê. Ăn ngon rồi cũng ngán, ngán rồi thấy ớn. Thích rồi hết
thích, hết thích thì chê bỏ). Đến lúc đó nếu cho đi không được, bán đi không được, bỏ đi không được, ta bắt đầu thấy khổ. Mọi sự trên đời cứ lần quần lẩn quẩn như vậy. Nếu chúng ta hiểu thấu cái lẽ vô thường và bất toại nguyện như
vậy, chúng ta sẽ hiểu được tất cả chỉ là như vậy, cho dù có bất cứ thứ gì và điều gì
và sự gì xảy đến với chúng ta. Đơn giản đó là cách của mọi sự trên thế gian. Như
một câu nói đáng ghi nhớ: ''Nếu bạn đã từng nhìn thấy một, bạn sẽ nhìn thấy tất
cả''.
(Ví dụ, bạn hiểu thấu [giác ngộ] lẽ thường của một sự thích sướng là đi đến
bất toại nguyện, bạn sẽ thấy rõ bản chất của tất cả mọi sự thích sướng khác. Tất
cả đều thay đổi, vô thường. Nếu bạn nhìn thấy rõ sự sinh, già, bệnh, chết ở trong
thân một người, bạn có thể suy ra để nhìn thấy lẽ thực đó trong tất cả mọi người.
Tất cả đều vô thường và hoại diệt.)
Nhiều lúc chúng ta nhìn thấy những thứ chúng ta không thích. Ngay lúc bạn
nghe thấy những tiếng ồn hay những âm thanh khó nghe, bạn sẽ bực mình ngay.
Hãy xem xét điều này và nhớ lấy. Bởi vì hỏng chừng sau này khi nghe những âm
thanh tiếng ồn đó bạn lại thấy thích đó. Chúng ta có thể sau này rất thích thứ mà
chúng ta đã từng rất ghét trước đó. Điều đó hoàn toàn có thể. (Có người mình rất
ghét, nhưng sau này mình rất thích và kính trọng. Có người rất ghét nghe tiếng
nhạc ồn đó, những sau này rất thích bài nhạc đó, càng mở to thì càng thích...). Tất
cả mọi sự đó xảy ra với chúng ta, và khi chúng ta nhìn thấy rõ ràng và bằng trí
tuệ minh sát, chúng ta có thể giác ngộ ra rằng: ''A ha! Tất cả mọi thứ đều là không thường hằng, không thể thỏa mãn hoàn toàn, và không có chủ thể nào cả''.
Nói cách khác, tất cả mọi thứ trên đời đều là “vô thường, bất toại nguyện, và vô
ngã”. Hãy quăng tất cả chúng vào nghĩa địa của ba đặc tính bao trùm đó. Tất cả
mọi sự dính chấp vào những thứ chúng ta có, thứ chúng ta được, thứ chúng ta
thích, thứ chúng ta sướng, thứ chúng ta là... đều chấm dứt ở đây. Ta không còn
dính chấp vào bất cứ thứ nào nữa, một khi ta đã “thấu hiểu” cái bản chất của tất
cả chúng. Chúng ta đi đến nhìn thấy tất cả mọi thứ về bản chất đều giống nhau.
https://thuviensach.vn
Tất cả mọi thứ chúng ta nhìn thấy như vậy sẽ làm khởi sinh ra trí tuệ minh sát nhìn thấy Giáo Pháp, nhìn thấy Chân Pháp.
Tất cả những gì tôi nói hôm nay chỉ là để cho các thầy lắng nghe và suy nghĩ
về chúng. Tất cả cũng chỉ là lời nói, chỉ có vậy. Khi người ta đến thăm tôi, tôi
nói. Những loại đề tài tôi thường nói cũng không phải gì lạ, cũng không phải là
những thứ chúng ta cứ ngồi cả ngày để nói và nghe. Hãy thực hành chúng! Hãy
bước vào và tu. Cũng giống như khi chúng ta rủ một người bạn đi đâu đó. Chúng
ta mời họ đi. Chúng ta nhận câu trả lời. Vậy là chúng ta đi, không cần phải rủ tới
rủ lui, hay thúc qua thúc lại cho ồn ào náo nhiệt nữa. Họ có đi hay không thì họ
sẽ đi. Tôi có thể nói với các thầy lần một lần hai về tu thiền, bởi tôi đã làm công
việc thiền tập đó. Nhưng các thầy biết đó, có thể tôi sai. Công việc của các thầy là
phải tự mình điều tra suy xét và tự mình tìm thấy những điều tôi nói là đúng thực
hay không.
https://thuviensach.vn
Quyển 9
MỌI THỨ ĐỀU DẠY CHÚNG TA
https://thuviensach.vn
86
Về Tính Cẩn Trọng
200Phật đã dạy nhìn thấy thân trong thân. Điều đó nghĩa là gì? Chúng ta đã quá quen với những bộ phận của thân như tóc, lông, móng, da. Vậy thì nhìn thấy
thân trong thân là nhìn ra sao? Nếu chúng ta nhận biết được những thứ đó là vô
thường, bất toại nguyện và vô ngã, thì đó được gọi là 'nhìn thấy thân trong thân'.
Vậy là đâu cần phải đi vào chi tiết hay thiền về những bộ phận khác nhau. Giống
như đã có trái cây trong giỏ. Nếu chúng ta đã đếm trái trong giỏ, chúng ta đã biết
có bao nhiêu trái, và khi cần đi chúng ta chỉ việc xách giỏ đi, tất cả số trái cây đều
ở trong giỏ. Chúng ta đã biết tất cả trái cây trong giỏ là bao nhiêu, vì vậy ta đâu
cần phải đếm lại.
Sau khi đã thiền tập về 32 bộ phận của thân, và đã nhận thấy chúng là những
thứ không ổn định và không thường hằng, chúng ta không còn phải nhọc công
tách riêng chúng ra từng bộ phận để thiền quán riêng từng cái. Cũng giống như
giỏ trái cây kia—chúng ta không cần phải đổ ra và đếm đi đếm lại từng trái.
Chúng ta mang cả giỏ trái cây đi về luôn, đi một cách chánh niệm và cẩn thận,
không để mình bị vấp hay ngã.
Khi chúng ta nhìn thấy thân trong thân, có nghĩa là chúng ta nhìn thấy Giáo
Pháp trong thân, hiểu biết về thân của mình và thân của người khác là thứ vô thường, do vậy chúng ta không cần những giải thích chi li về thân của từng mỗi
người nữa. Khi đang ngồi đây, chúng ta chủ động có sự chánh niệm ổn định, hiểu
biết rõ mọi thứ đúng như chúng là, và do vậy sự thiền trở nên rất dễ dàng. Cũng
giống như việc thiền niệm về Đức Phật—nếu chúng ta hiểu biết Phật đích thực là
gì thì chúng ta không cần phải tụng niệm chữ ‘Phật’ nhiều nữa. Điều đó có nghĩa
là ta đang có đủ sự hiểu biết hoàn toàn và sự tỉnh giác vững chắc. Đó chính là
thiền.
Tuy nhiên, thiền thường không được hiểu đúng. Nhiều người thường hiểu
lầm về thiền. Chúng ta tu tập trong một số đông, nhưng chúng ta thường không
biết tu thiền là gì. Một số người cho rằng tu thiền là việc khó làm. ''Tôi đến chùa,
nhưng tôi không thể ngồi thiền. Tôi không chịu khó được nhiều. Chân tôi nhức,
https://thuviensach.vn
lưng tôi đau, tôi đau ê ẩm khắp người''. Họ nói vậy và bỏ cuộc luôn, họ không quay lại thiền tập nữa, bởi họ nghĩ họ không thể tập được.
Nhưng thực ra sự định tâm ( samādhi) đâu phải là ngồi. Định đâu phải là đi.
Định đâu phải là đứng hay nằm. Ngồi, đi, nằm, đứng, nhắm mắt, mở mắt, đó chỉ
là những hành động mà thôi. Nhắm mắt không nhất thiết có nghĩa là người đó
đang tu tập sự định tâm (thiền định). Nhắm mắt nhiều khi chỉ có nghĩa người đó
đang buồn ngủ và đờ đẫn. Nếu ngồi nhắm mắt mà ngủ gục, đầu gục qua gục lại
và miệng há hốc, thì đó đâu phải là đang ngồi thiền đạt định. Đó chỉ là ngồi nhắm
mắt. Định là định, sự nhắm mắt chuyện khác. Định đích thực có thể được tu tập
với mắt nhắm hay mắt mở, đâu nhất thiết phải nhắm mắt. Định vẫn có thể tu đạt
được khi bạn đang ngồi, đang đi, đang nằm, đang đứng.
Định ( samādhi) có nghĩa là tâm được tập trung một cách vững chắc, với một
sự chú tâm chánh niệm bao-trùm, với giới hạnh, và với sự cẩn trọng. Chúng ta
thường trực ý thức biết rõ sự đúng và sự sai, thường trực quán sát tất cả mọi điều
kiện (trạng thái) đang khởi sinh trong tâm. Khi tâm phóng nghĩ về điều gì, nó đang có trạng thái sân hay tham, chúng ta ý thức biết rõ về điều đó. Ta luôn tỉnh
giác biết điều đang xảy ra. Một số người dễ nản chí: ''Tôi tu không được đâu.
Ngay khi tôi ngồi xuống, tâm trí tôi đã nghĩ đến nhà cửa. Thiệt là ác vậy đó.
[tiếng Thái: bahp: ác, xấu]''. Nói nghe lạ thiệt! Nếu thiền mà ác thì có lẽ Phật đã không thành Phật. Phật đã bỏ ra năm năm trời để chiến đấu với cái tâm của mình,
cái tâm luôn nghĩ đến nhà cửa và gia đình. Mãi đến sau sáu năm Phật mới tỉnh
thức giác ngộ.
Nhiều người nghĩ những ý nghĩ khởi sinh bất ngờ là xấu hay ác. Nhiều lúc ta
có một xung động muốn giết ai đó. Nhưng ta chỉ ý thức về điều đó ngay khoảng
khắc sau đó, ta nhận ra việc giết hại là sai, do vậy chúng ta ngừng lại và giữ giới
hạnh. Vậy trong cái ý nghĩ đó có sự nguy hại không? Quý vị nghĩ sao? Hoặc nếu
ta có một ý nghĩ lấy trộm cái gì, những ngay sau đó ta quán chiếu lại biết đó là
điều sai trái nên ta không làm—vậy ý nghĩ đó có phải là nghiệp xấu hay không?
Không, không phải mỗi lần chúng ta có một xung động hay ý nghĩ là ta lập tức
tạo nghiệp xấu. Nếu ý nghĩ (xấu) nào cũng đồng thời tạo nghiệp xấu thì lấy đâu ra
con đường giải thoát? Xung động chỉ là xung động; sự thôi thúc chỉ là sự thôi
thúc; những ý nghĩ chỉ mới là ý nghĩ thoáng khởi lên. Ngay khoảng-khắc đầu
tiên, ta chưa tạo ra nghiệp gì cả. Trong khoảng-khắc thứ hai sau đó, nếu chúng ta
https://thuviensach.vn
làm điều đó bằng tay chân, miệng hay bằng tâm ý thì chúng ta đang tạo nghiệp nào đó. Sự ngu mờ vô minh ( avijjā) đã điều khiển chúng ta lúc đó. Nếu ta có xung động muốn ăn cắp và ta lập tức ý thức rõ về bản thân mình và ý thức rõ điều
đó là sai trái, thì đây là trí tuệ, và đây là sự hiểu biết minh mẫn ( vijjā) chứ không phải vô minh ( avijjā). Xung động thuộc tâm chưa được tạo tác thành nghiệp.
Đây là sự ý-thức đúng lúc, sự tỉnh-giác đúng lúc, là nhờ trí tuệ khởi sinh và
thông báo cho ta về trải nghiệm mà ta sắp làm. Nếu có khoảng-khắc tâm [sát-na
tâm] đầu tiên muốn ăn cắp cái gì và rồi chúng ta hành động theo đó, thì đó là một
pháp vô minh. Ta đã tạo nghiệp vì do ngu mờ. Những hành động của thân, lời nói
và tâm ý theo sau xung động đó sẽ tạo ra những kết quả tiêu cực và những nghiệp
xấu.
Cách tạo nghiệp là vậy. Chỉ mới ý nghĩ xấu thì chưa tạo nghiệp xấu. Nếu
chúng ta không có những ý nghĩ thì làm sao phát triển trí tuệ? Một số người chỉ
muốn ngồi với một cái tâm trống không. Điều đó là hiểu sai. (Đâu có ai ngồi thiền với một cái tâm trống không như vậy. Luôn luôn có những xung động và ý
nghĩ khởi sinh trong tâm.)
Tôi đang nói về sự định tâm, tức trạng thái định ( samādhi) có đi kèm với trí
tuệ. Thực ra, Phật không mong muốn có nhiều định. Phật không muốn các tầng
thiền định ( jhāna) và siêu định ( samāpatti). Phật nhìn thấy định (chánh định) là một phần của con đường đạo. Giới, Định, Tuệ là những phần hay thành phần, nó
giống như những thành phần nguyên liệu để nấu món ăn. Chúng ta dùng những
thành phần gia vị để nấu món ăn thơm ngon. Những thành phần là quan trọng,
nhưng mục tiêu là món ăn chúng ta ăn. Việc tu tập phần định tâm cũng tương tự
như vậy. Định chỉ là một phần góp để dẫn đến mục tiêu giác ngộ sau cùng.
Những vị thầy của Phật trước kia, ngài Uddaka và ngài Ālāra, đã nhấn mạnh việc
tu thiền định để đạt đến những tầng thiền định ( jhāna) và chứng đắc nhiều loại
năng lực siêu thường như thần thông và thần nhãn nhìn thấy những thứ vô hình...
Nhưng nếu ai tu thiền định quá xa như vậy, họ sẽ khó quay trở lại. Một số nơi dạy
thiền định thâm sâu, cứ ngồi chìm đắm trong sự khoái lạc của tĩnh lặng (tịnh tịch
trú). Những người tu thiền mà mê đắm trạng thái định sâu ( samādhi) như vậy sẽ
bị ngộ độc bởi trạng thái định của họ. Nếu họ có giới hạnh ( sīla) họ sẽ bị ngộ độc bởi giới hạnh của họ. Nếu họ bước đi trên đường tu, họ sẽ bị ngộ độc bởi con
đường đạo đó, bị mê hoặc bởi cái vẻ đẹp và sự kỳ diệu mà họ trải nghiệm trên
https://thuviensach.vn
con đường tu đó, và cuối cùng họ không thể đi đến đích mục tiêu của con đường đó.
Phật gọi đó là những sai lạc vi tế. Mặc dù tu được định hay giới như vậy
cũng đã là tinh tế, tinh tế hơn nhiều so với mức độ còn thô tế của người phàm
trần. Nhưng thực sự thì Phật chỉ muốn chúng ta có được một mức độ định phù
hợp đúng đắn, một mức độ định đủ để trợ giúp phần tu trí tuệ, chứ không cần phải tu thiền định quá xa và bị dính kẹt trong những tầng siêu định như vậy. Sau
khi chúng ta tu tập định đến một mức độ phù hợp vừa đủ, thì mức độ định đó nên
được dùng để giúp cho việc phát triển trí tuệ.
Định ( samādhi) là mức độ định của thiền định ( samatha) - đó là mức độ tĩnh lặng - nó chỉ giống như miếng đá đè lên cỏ vậy. Trong trạng thái định chắc chắn
và ổn định thì có trí tuệ trong đó, ngay cả khi đang mở mắt. Khi trí tuệ được sinh
ra, nó bao hàm và hiểu biết ['thống trị'] tất cả mọi thứ. Do vậy, Đức Phật đã không muốn chúng ta phải đạt đến những tầng thiền định thâm sâu và kết thúc ở
đó, bởi vì tu hướng đó là đi lệch khỏi con đường đạo. (Tu hướng đó là cao siêu,
nhưng trạng thái cao siêu đó chỉ là tạm thời khi nhập định, và cuối cùng vẫn không giải thoát. Còn đạo Phật là con đường đi đến sự giải thoát rốt ráo).
Do vậy, điều cần thiết là không nên chấp thủ hay khăng khăng vào tư thế tọa
thiền hay bất kỳ tư thế nào đó. Đâu phải chỉ có ngồi mới là thiền. Định đâu phải
có mặt trong tư thế nhắm mắt, mở mắt, hay đang ngồi, đang đứng, đang đi, hay
đang nằm. Định có mặt trong tất cả mọi tư thế và hoạt động. Những người già
đâu có ngồi thiền lâu được, nhưng họ vẫn có thể thiền quán đặc biệt giỏi và họ có
thể tu định một cách dễ dàng; họ cũng có thể tu tập phát triển rất nhiều trí tuệ.
Làm sao họ có thể phát triển trí tuệ như vậy? Bởi mọi thứ đều đánh thức họ.
Khi họ mở mắt, họ không nhìn thấy mọi thứ rõ ràng như họ vẫn thường nhìn thấy
trước đó, người già thì mắt mờ. Răng họ đau nhức và gãy rụng. Thân thể họ thì
đau nhức, yếu ớt suốt ngày đêm. Nhưng chính đó là nơi tu học. Bởi vậy, thiền là
việc dễ-làm đối với những người già. Thiền là việc khó làm đối với những người
trẻ. Người trẻ răng còn chắc chắn, nên họ còn ăn rất ngon miệng. Người trẻ còn
ngủ sâu ngủ lâu. Tất cả những giác quan của họ còn rất nhạy cảm và cuộc đời vẫn
còn vui thú và đẹp đẽ đối với họ; do vậy người trẻ vẫn còn mê đắm ngu mờ rất
nặng trong thế giới thế tục. Đối với người già, khi nhai thứ gì là đã thấy đau đớn
hàm răng. Chính ngay đó là những vị thiên sứ ( devadūta) đang nói với những https://thuviensach.vn
người già; chính những thứ đó đang dạy những người già suốt ngày. Khi họ mở
mắt, nhìn gì cũng lu mờ. Sáng thức dậy thì lưng đau nhức. Chiều lạnh thì đau chân đau xương. Vậy đó, tuổi già là vậy đó! Nhưng đó chính là những đề tài tốt
nhất để họ tu học. Nhiều người già trong số quý vị cứ than rằng mình không thể
thiền tập. Vậy quý vị muốn thiền về cái gì? (Tại sao không thiền về những sự già
khổ và bất toại nguyện đó?). Quý vị muốn học thiền từ ai? (Sao không học thiền
từ những thứ đó, đường lối của thân là cái chúng ta cần phải học từ đó).
Đây chính là cách nhìn thấy thân trong thân và nhìn thấy cảm giác trong cảm
giác. Quý vị đang nhìn thấy hay quý vị muốn trốn tránh chúng? Nếu nói mình già
rồi nên không thiền tập được nữa là sai, đó là hiểu sai. Vấn đề ở chỗ: mọi thứ có
rõ ràng đối với mình hay không; mình có nhìn thấy mọi thứ rõ ràng được không.
Người già có nhiều suy nghĩ suy tư, rất nhiều cảm giác cảm nhận, rất nhiều bất
tiện và đau khổ. Mọi điều đều xảy ra đối với người già! Nếu những người già thiền thì họ sẽ thực sự chứng ngộ những điều đó, bởi nó xảy ra suốt ngày đối với
tuổi già. Vì vậy nên tôi đã nói thiền là việc dễ làm đối với người già. Quí vị Phật
tử ở đây có thể thiền tốt nhất. Giống mọi người vẫn thường nói: ''Khi nào già tôi
vô chùa tu''. Câu này thật là đúng nghĩa, nếu quý vị biết được. Quý vị phải tự
nhìn thấy điều đó tâm này. Điều đó là đúng đối với người già như chúng ta. Khi
quý vị ngồi, điều đó đúng; khi quý vị đứng, điều đó đúng; khi quý vị đi, điều đó
đúng. Tuổi già là chướng mà. Mọi thứ đều rối reng; mọi thứ đều như chướng
ngại– Và mọi thứ đều đang dạy quý vị. Không phải vậy sao? Quý vị có thể đứng
dậy và ra về ngay bây giờ, dễ mà phải không? Nhưng khi vừa đứng dậy: ''Ối đau!''. Hay quý vị không thấy đau? Thân nó đang hành quý vị đó.
Chúng ta già rồi nên thân hành dữ lắm. Khi còn trẻ chúng ta không thích
nghe có thể đứng bật dậy và bỏ đi nhẹ nhàng, không đau đớn gì hết. Nhưng lúc
trẻ chưa đau nên ta chưa hiểu biết gì. Đến khi già, mỗi khi đứng dậy chúng ta
phải nhăn mặt, chống chế và kêu ''Úi cha!''. Đúng vậy không? Mỗi lần bước đi,
chúng ta học được điều gì đó. Mỗi lần làm gì, chúng ta cũng thấy khó khăn bất
tiện và học được điều gì đó. Vậy sao quý vị lại nói già rồi khó thiền khó tu? Vậy
nếu không già quý vị thiền là thiền về cái gì khác hay nhìn vào thứ nào khác để
thiền? Ngay chỗ già khó già khổ, già đau già đớn đó là những ‘thiên sứ’ đang nói
chuyện với quý vị đó. Cái thân hữu vi hành khổ ( sankhāra) đang nói với quý vị
rằng: nó không phải là ổn định, chắc chắn hay thường hằng gì cả; rằng nó không
https://thuviensach.vn
phải là ‘ta’ hay là cái gì ‘của ta’ cả. Những thân hành đang nói chuyện liên tục suốt ngày với quý vị đó.
Nhưng chúng ta thường nghĩ khác. Chúng ta không nghĩ rằng đó đúng là sự
thật. Chúng ta cứ chìu theo những cách nhìn sai lạc và những ý tưởng sai lầm của
chúng ta, sai khác với sự thật. Nhưng sự thật là, những người già đã tự nếm trải
và nhìn thấy bản chất vô thường, khổ, và vô ngã của thân này, và điều đó làm
khởi sinh sự chán-bỏ và sự không- còn mê-đắm vào thân nữa. Bởi vì sao, bởi vì
bằng chứng nằm ngay bên trong họ suốt thời gian già bệnh; chính họ đã nếm trải
và chứng kiến sự thật đó. Tôi nghĩ đó là điều tốt.
Có được sự nhạy cảm bên trong để luôn luôn ý thức biết về những điều sai
điều đúng, điều thiện điều ác, thì được gọi là có Phật trí hay Phật tính. Chữ Phật
có nghĩa là vậy. Không cần thiết phải tụng đi tụng lại chữ ''Phật''. Quý vị đã đếm
số trái cây trong giỏ rồi, đâu cần đếm đi đếm lại. Mỗi lần ngồi xuống quý vị đâu
cần phải đổ giỏ trái cây ra để đếm lại nữa. Quý vị cứ để yên chúng trong giỏ.
Nhưng có kẻ không chắc hoặc dính tật nhớ nhầm gì đó nên cứ đổ ra đếm đi đếm
lại hoài. Loại người đó cứ thấy gốc cây hay chỗ mát là đổ giỏ trái cây ra và đếm
lại từng trái vào giỏ. Rồi tiếp tục đi, đến chỗ dừng khác lại đổ ra và đếm lại. Ổng
đếm đi đếm lại cùng số trái cây đó thôi. Đó là tính tham thể hiện. Ổng cứ sợ nếu
không đếm lại, lỡ mình đã đếm nhầm thì thiếu. Chúng ta cũng vậy, nhiều người
cứ luôn tụng đi tụng lại chữ ''Phật'', họ sợ nếu không tụng đi tụng lại sẽ bị nhầm.
Làm sao chúng ta nhầm lẫn được? Chỉ có những người không biết chắc trong giỏ
có bao nhiêu trái cây thì họ đếm đi đếm lại thôi. Còn ta, nếu đã hiểu biết rõ chữ
''Phật'' nghĩa là gì thì ta đâu cần phải đọc đi đọc lại nhiều lần. Khi đang ngồi quý
vị cứ ngồi. Khi đang nằm quý vị cứ nằm, bởi vì Phật vẫn là Phật ở đó, giỏ trái cây
vẫn đầy đủ ở đó.
Khi làm việc đức hạnh và công đức, chúng ta thường tụng: '' Cầu cho đây là
duyên lành giúp chứng ngộ Niết-bàn'' ( Nibbāna paccayo hotu! ). Thiệt ra không sai. Tạo duyên lành để giác ngộ Niết-bàn là tốt, cúng dường bố thí là tốt. Giữ giới
hạnh là tốt. Thiền tập là tốt. Lắng nghe Giáo Pháp là tốt. Cầu cho những việc đó
là những duyên lành giúp chứng ngộ Niết-bàn.
Nhưng Niết-bàn là cái gì vậy? Ai biết không? Niết-bàn được định nghĩa là
sự vô-tham. Niết-bàn là không còn quan trọng thứ gì, không còn nắm giữ thứ gì,
không còn cầu vọng thứ gì. Niết-bàn có nghĩa là buông-bỏ. Làm việc bố thí, cúng
https://thuviensach.vn
dường, cho đi và những việc công đức; tuân giữ các giới hạnh, và thiền tập về
tâm từ... tất cả nhũng việc đó là để trừ bỏ những ô nhiễm và tính tham dục, là để
làm cho tâm trống rỗng và sạch sẽ--tức không còn tính ích kỷ, không còn những
quan niệm về cái ‘ta’, không còn chấp ‘ta’ chấp ‘người’, và không còn tham
muốn thứ gì—không còn tham muốn có được gì hay trở thành gì gì nữa.
Nibbāna paccayo hotu: Cầu đây là nhân duyên giúp đạt đến Niết-bàn. Làm
việc bố thí cúng dường là thực hiện việc từ bỏ, buông bỏ. Còn lắng nghe giáo pháp với mục đích là có được hiểu biết và buông bỏ, giúp dẹp bỏ sự tham chấp
vào những thứ tốt xấu, đúng sai, sướng khổ. Trước tiên, quý vị cần phải tập thiền
để trở nên có-ý-thức (tỉnh giác) về những điều đúng và sai. Khi nhận thấy điều gì
là sai xấu, chúng ta tránh bỏ nó. Khi nhận thấy điều gì là đúng thiện, chúng ta làm
và tu dưỡng nó. Ta làm thiện ta thấy mình thiện. Nhưng sau khi làm được chuyện
tốt thiện thì cũng dính tâm vào sự tốt thiện đó; đừng nghĩ ta thiện, đừng có ghim
ghút vào tim việc thiện ta đã làm được. Cứ vô-tư đứng giữa sự thiện tốt đó, hoặc
‘đứng trên’ điều thiện đó, đừng ‘đứng dưới’ điều thiện-- tức đừng bám riết hay
dính chấp vào điều thiện mà ta đã làm. (Làm việc thiện một cách chân thành, vô
tư và không tính toán, không tính công tính đức gì hết). Nếu chúng ta cứ ‘đứng
dưới’ điều thiện, thì suốt ngày điều thiện đó cứ bám riết lấy ta, và ta trở thành nô
lệ cho nó. Ta trở thành nô lệ, và nó cứ thúc giục ta nghĩ ngợi đủ thứ hoặc làm đủ
thứ, rốt cuộc tạo ra đủ thứ nghiệp và làm mất hết công đức. Nó chẳng giúp ta đến
đâu, và kết quả cũng dẫn ta đến những sự bất hạnh và bất lành mà chúng ta đã
từng có trước kia.
(Ví dụ bố thí giúp người nghèo khó vì lòng từ bi, đó là việc thiện cần nên
làm. Nhưng sau khi làm, đừng cố nghĩ nhiều về hành động tốt của mình, đừng
thầm tính công đức. Bố thí cúng dường thức ăn, thuốc men... cho các tăng ni có
điều kiện tu hành, đó là việc làm vô lượng công đức. Nhưng sau khi bố thí, đừng
cố nghĩ đến cái công đức vô lượng đó, đừng dính chấp rằng ta cần phải làm việc
thiện để có nhiều công đức để được là gì gì đó sau này...)
Bỏ hết điều xấu ác để tích tạo công đức—tức là bỏ những điều tiêu cực để tu
dưỡng những điều tích cực. Tích tạo công đức, phát triển công đức, giữ mình
‘đứng trên’ công đức đó. Giữ mình ‘đứng trên’ công đức và thất đức, ‘đứng trên’
tốt và xấu, ‘đứng trên’ thiện và ác. (Không dính vào sự xấu, không chấp vào sự
tốt). Cứ luôn tu tập với một cái tâm từ bỏ, buông bỏ và tự do tự tại. Điều này
https://thuviensach.vn
giống như vầy: dù quý vị đang làm gì, nếu quý vị làm với một cái tâm buông bỏ
thì điều đó mới tạo nhân duyên dẫn đến Niết-bàn giải thoát. Giải thoát, không
còn tham muốn, không còn ô nhiễm, không còn dục vọng, rồi tất cả sẽ hợp nhập
vào con đường đạo, tức là Bát Thánh Đạo, tức là chân pháp ( saccadhamma). Đây
là chỗ Tứ Diệu Đế nói đến: có trí tuệ hiểu biết về dục vọng ( tanhā), đó chính là
nguồn gốc của khổ ( dukkha). Ba loại dục vọng chính: (i) dục vọng khoái lạc giác
quan hay nhục dục ( kāmatanhā), (ii) dục vọng muốn được sống và được tái sinh
tốt hơn ( bhavatanhā), (iii) dục vọng vì không được sống và không được tái sinh,
coi như chết là hết ( vibhavatanhā). Ba loại dục vọng đó chính là nguồn gốc và
nguyên nhân tạo ra khổ. Nếu quý vị đến gần dục vọng, nếu quý vị còn tham muốn
được này được nọ hay trở thành này thành nọ, thì quý vị chỉ đang nuôi dưỡng
thêm sự khổ, đang tạo thêm khổ, bởi những tham muốn đó là thứ gây ra khổ.
Những tham muốn dục vọng đó chính là nguyên nhân. Nếu chúng ta tạo ra nhiều
nguyên nhân của khổ, thì lẽ nhiên khổ sẽ xảy ra. Đó là lý nhân quả. Ví dụ như
loại dục vọng thứ ba: vibhavatanhā: dục vọng vì không được tái sinh, dục vọng
vì cho rằng chết là hết, chẳng sợ có trả báo trả nghiệp gì hết. Chính loại dục vọng
này làm cho người ta cứ tham muốn tận cùng và làm mọi thứ để có được sự
hưởng thụ khoái lạc trong kiếp này, họ tạo ra đủ loại nghiệp xấu ác, và cuối cùng
tất cả càng sinh ra rất nhiều khổ đau. Nói đơn giản, khổ là con đẻ của dục vọng.
Khi có cha mẹ, khi có những tham muốn, khổ được sinh ra ngay. Khi nào không
còn cha mẹ, nguồn gốc thì khổ không còn được sinh ra—không còn sinh ra con
cái nữa.
Đây chính là chỗ để thiền tập. Chúng ta cần nhìn thấy tất cả mọi dạng dục
vọng ( tanha) khiến cho ta có những tham muốn. Nhưng khi nói về tham muốn thì
dễ làm mọi người hiểu lầm. Một số người cho rằng bất kỳ loại tham muốn nào
cũng là dục vọng, ví dụ như muốn có thức ăn để, muốn có tiện nghi nhà cửa để ở,
muốn được an sinh. Chúng ta có thể có những loại tham muốn này theo cách tự
nhiên và bình thường của chúng ta. Khi đói chúng ta muốn có thức ăn, chúng ta
ăn và rồi xong. Đó là điều bình thường. Đây là tham muốn nằm trong giới hạn
chấp nhận được và nó không gây ra những hậu quả xấu ác. Loại tham muốn này
không phải thuộc về nhục dục hay khoái lạc. Nhưng nếu nó thuộc loại nhục dục
hay khoái lạc giác quan thì nó trở thành thứ gì hơn là sự tham muốn bình thường.
(Có người ăn đủ, ăn lành mạnh để sống, điều đó là bình thường để sinh tồn.
Nhưng cũng có người như sống để ăn; luôn thèm muốn ăn những đồ ngon đồ
https://thuviensach.vn
quý, ăn vì tham ăn tham uống). Loại tham muốn ăn uống mang tính dục vọng là ăn uống hơn mức mình cần, thèm muốn tìm tòi đồ ăn ngon bổ, tìm thấy khoái lạc
trong ăn uống và rượu bia...
Một số người kể cho tôi có những nơi người ta ăn óc khỉ sống. Họ bắt con
khỉ ngồi bị ép dí xuống cái bàn có cái lổ chỉ lòi cái đầu lên, rồi họ lấy dao cắt sọ
và móc ốc ra ăn. Kiểu ăn uống đó chẳng khác nào quỷ dữ hay quỷ đói. Đó không
phải là sự ăn uống tự nhiên bình thường. Ăn uống kiểu này mà không phải là dục
vọng sao. Họ cho rằng máu khỉ uống làm cho người mạnh khỏe hơn. Bởi vậy,
những người có dục vọng ăn bổ sống lâu cứ đi săn lùng bắt những con thú rừng
như vậy về để ăn thịt và làm đồ nhậu say sưa. Đó là kiểu ăn uống không bình
thường. Đó là cách ăn của quỷ dữ và quỷ đói, đó là ăn vì khoái lạc được ăn và
khoái lạc được tàn ác. Quỷ thì ăn đủ thứ than đá, ăn lửa, ăn mọi thứ, ăn mọi lúc
mọi nơi.
Ăn uống không chừng mực, không lành mạnh, ăn uống tham tục là dạng dục
vọng. Những người ăn uống như vậy thì khi nói, khi nghĩ, khi ăn mặc, khi làm
bất cứ gì họ cũng làm thái quá, vì họ lúc nào cũng muốn nhiều hơn, lấn lướt hơn
mức bình thường. Nếu chúng ta biết ăn, ngủ, và làm mọi thứ có chừng mực tự
nhiên thì không có gì phương hại hết. Do vậy, quý vị phải luôn biết rõ mình về
những việc ăn, uống, ngủ làm sao cho đúng với lẽ bình thường tự nhiên; nhờ đó
bớt tạo ra khổ đau. Nếu chúng ta biết giữ mình trong chừng mực tự nhiên đúng
đắn thì ta sẽ luôn thấy thư thái, dễ chịu, ít khổ.
Việc thiền tập và tích tạo công đức và giữ giới hạnh không phải là những
việc quá khó làm, nếu chúng ta hiểu đúng về những việc đó. Điều gì là sai trái?
Công đức là gì? Công đức là điều gì tốt lành và đẹp đẽ, không có hại mình và
người, bao gồm cả hành động, ý nghĩ và lời nói. Từ đó tạo ra hạnh phúc. Không
tạo ra điều gì tiêu cực. Công đức là vậy, chỉ tạo ra những điều tích cực và tốt lành. Sự khéo thiện là vậy.
Cũng giống như việc cúng dường và bố thí từ thiện. Khi chúng ta cho là
chúng ta cố cho đi cái gì? Cho là nhằm mục đích tiêu diệt tâm tính ích kỷ, tiêu
diệt cái quan niệm về cái ‘ta’ và cái ‘vì ta’. Ích kỷ là tâm tính cực kỳ mạnh và gây
ra mọi sự khổ lụy. Những kẻ ích kỷ luôn muốn hơn người và luôn tham muốn có
nhiều hơn người. Người ích kỷ là kẻ xấu, ví dụ đơn giản như họ chỉ muốn ăn uống no nê, họ chẳng bao giờ chịu rửa chén bát của mình. Họ để người khác dọn
https://thuviensach.vn
dẹp rửa chén bát của họ. Nếu họ ăn với nhóm người, ăn xong họ thì chuồn ngay, để người khác dọn dẹp rửa chén bát. Đây là ích kỷ, vô trách nhiệm, cứ trút cái
khổ cực cho người khác. Ích kỷ là vị thân, là chỉ lo quyền lợi của mình, nhưng
đích thực thì những người ích kỷ là những người không biết chăm lo cho chính
mình, không giúp tu sửa bản thân mình và thực sự không biết thương chính mình.
Khi thực hành việc bố thí cho đi, chúng ta cố gắng tẩy sạch cái thói tính ích kỷ đó
trong tâm chúng ta. Điều này được gọi là tạo công đức bằng việc bố thí, để có
được một cái tâm bi mẫn, thương xót và chăm lo tất cả mọi chúng sinh khác, không trừ chúng sinh nào. (Sự bố thí cho đi không nhất thiết phải bằng vật chất
tiền bạc mà có thể bằng rất nhiều cách như sự phụ giúp, chăm lo, tỏ thái độ
thương mến, một nụ cười, lời khuyên dạy...)
Nếu người ta chỉ cần trừ bỏ được một thói tâm duy nhất, đó là tính ích-kỷ,
thì họ sẽ giống như Phật rồi. Phật không làm bất cứ điều gì cho quyền lợi của
riêng mình, Phật luôn đi tìm sự tốt lành cho tất cả mọi người. Nếu chúng ta có
được đạo và đạo quả khởi sinh trong tâm chúng ta như vậy, tức đạo bố thí và sự
không còn ích kỷ, thì chúng ta chắc chắn sẽ tu tiến. Khi không còn tâm tính ích
kỷ thì tất cả mọi hành động đức hạnh, sự bố thí và sự thiền tập sẽ dẫn đến giải
thoát. Ai biết tu tập như vậy sẽ được tự do, giải thoát và vượt lên trên tất cả mọi
quy ước và hình tướng bề ngoài của thế tục.
Những nguyên lý thực hành căn bản không vượt quá tầm hiểu biết của
chúng ta. Ví dụ, trong sự thực hành hạnh bố thí, nếu chúng ta thiếu trí tuệ thì sẽ
không tạo ra công đức gì. Nếu không có hiểu biết, chúng ta chỉ nghĩ rằng bố thí
chỉ đơn thuần là sự cho đi. Ai cũng nghĩ đơn giản rằng: ''Khi nào tôi thấy thích
cho thì tôi cho. Khi nào tôi muốn lấy trộm thì tôi lấy trộm. Khi nào tôi thấy rộng
lòng thì tôi cho''. Điều đó giống như một thùng nước đầy. Ta cứ đổ nước ra, rồi
lại rót đầy trở lại; đổ ra rồi lại rót vào trở lại—cứ như vậy. Khi nào mới thực sự
đổ ra hết luôn? Khi nào mới kết thúc chuyện đổ ra đổ vào, cho đi và lấy lại, chi ra
và thu lại, ở trên đời? Quý vị có thấy kiểu tu như vậy có tạo nhân gì để dẫn đến
Niết- bàn giải thoát hay không? Liệu thùng nước đó có thể đổ đi hết mà không
cần rót vào lại hay không? Liệu chúng ta có thể bố thí và buông bỏ tất cả được
hay không? Hay cứ đổ ra rồi trút vào—đến bao giờ mới làm được?
Cứ đổ ra trút vào, cho đi lấy lại thì chỉ là cái vòng lẩn quẩn ( vatta). Nếu chúng ta nói về sự buông bỏ thực sự thì phải từ bỏ luôn cả những điều xấu lẫn
https://thuviensach.vn
điều tốt, lúc đó chỉ còn sự đổ ra. Ngay cả khi còn chút ít, ta vẫn dốc đổ hết ra. Ta không còn cố lấy vào thứ gì nữa, chỉ còn cho đi. Cứ múc đổ ra ngoài, từ từ cái
thùng sẽ trống sạch. Còn nếu cứ bỏ ra một ít rồi cố lấy vào, đổ ra ít nước lại múc
nước đổ lại vào thì cái thùng đó chẳng bao giờ hết—hãy nghĩ về điều đó. Khi nào
mới đổ hết nước trong thùng? Khi nào ta mới hết tham lam và ích kỷ? Giáo pháp
không phải là thứ gì xa vời. Nó ở ngay chỗ thùng nước. Quý vị có thể làm ở nhà.
Hãy thử làm. Ta có thể múc đổ hết thùng nước hay không? Hãy thử làm ngày
mai, quý vị sẽ thấy điều gì xảy ra.
''Từ bỏ những điều xấu, làm những điều thiện, làm trong sạch cái tâm''.
(Kinh Pháp Cú). Phải từ bỏ những điều xấu ác trước, rồi sau đó tu dưỡng những
điều thiện lành. Cái gì là thiện lành và công đức? Nó ở đâu? Nó giống như cá ở
trong nước. Nếu chúng ta chịu múc đổ hết nước ra ngoài, ta sẽ có được cá—đơn
giản là vậy. Nếu quý vị không chịu múc đổ nước ra, làm sao bắt được cá? Nếu cứ
tác nước ra rồi lại đổ nước vào, làm sao bắt được cá? Nếu không dẹp bỏ hết những điều xấu ác thì chúng ta không thấy công đức và chúng ta không thấy
được cái gì là đúng và sự thật. Cứ cho đi lấy lại, cứ làm tốt rồi làm xấu, cứ rộng
lượng rồi ích kỷ, cứ đổ nước ra lại đổ nước vào, chúng ta cứ mãi mãi là vậy, không có gì tiến bộ. Cứ làm như vậy thì chúng ta chỉ tốn thời gian của cuộc đời
và tất cả những điều ta làm chỉ là vô nghĩa. Đến đây lắng nghe giáo lý đạo lý là
vô nghĩa. Mọi cố gắng tu tập tu sửa cũng đều vô ích. Chúng ta không hiểu ra đạo
lý của Đức Phật, do vậy những hành động của chúng ta chẳng mang lại kết quả gì
như mình mong đợi.
Khi Phật dạy về tu tập, Phật không chỉ dạy riêng cho những người xuất gia.
Phật dạy cách tu đúng, cách tu đúng đắn. Supatipanno có nghĩa là người tu giỏi,
tu đúng. Ujupatipanno có nghĩa là người tu một cách trực chỉ đến mục tiêu của
đạo Phật. Ñāyapatipanno có nghĩa là người tu để chứng ngộ con đường đạo, chứng ngộ đạo quả và Niết-bàn. Sāmīcipatipanno có nghĩa là người tu nhắm hướng đến sự thật, tu để tìm thấy sự thật. Bất cứ ai cũng có thể tu như vậy.
Những người tu như vậy được gọi chung là Tăng Đoàn ( Sangha) của những đệ tử
đích thực ( sāvaka) của Đức Phật. ( Sāvaka: (HV) thanh văn, thinh văn). Những phụ nữ tại gia có thể là sāvaka. Đàn ông tại gia có thể là những sāvaka. Biết tu dưỡng những phẩm hạnh và tu một cách đúng đắn như trên thì trở thành một
https://thuviensach.vn
sāvaka, trở thành một đệ tử thanh văn của Đức Phật. Một người có thể là một đệ
tử thực thụ của Phật và có thể chứng thành giác ngộ.
Hầu hết những Phật tử chúng ta không hoàn toàn hiểu biết đạo lý chỗ này.
Sự hiểu biết của chúng ta còn hạn hẹp, chưa sâu xa, chưa đúng đắn. Phật tử
chúng ta chỉ lo làm một số việc và nghĩ rằng mình sẽ có được ít nhiều công đức
từ những việc đó. Chúng ta thường nghĩ việc đến chùa nghe giáo lý và cúng
dường là có công có đức. Đó chỉ là nói vậy thôi. Đó là những hành động tốt lành
nên làm, nhưng nó không có nghĩa là hễ đi chùa cúng bái cúng dường là đổi lấy
công đức đâu. Đích thực nếu người nào đến chùa cúng dường để cố ý ‘tích tạo’
công đức thì người đó chỉ đang tích tạo nghiệp xấu mà thôi.
Quý vị chưa hiểu thấu chỗ này. Ai đến chùa cúng dường để cố tích công tích
đức như vậy thì chỉ tạo ra nghiệp xấu mà thôi. (Việc cúng dường đó với mục đích
tham muốn công đức chứ không phải để buông bỏ). Nếu quý vị cúng dường để
buông bỏ và giải tỏa cái tâm (tham), thì điều đó mới mang lại công đức. Còn nếu
cúng dường hay làm gì với mục đích có phước đức, thì họ chỉ tích tạo thêm nghiệp xấu mà thôi.
Lắng nghe giáo lý để hiểu đúng đạo lý của Phật cũng là một việc khó. Phật
Pháp trở nên khó hiểu và khó tu khi mọi người thực hành với mục đích để đạt
được công đức hay gì gì đó. Mọi người đều đang làm những việc như—giữ giới,
ngồi thiền, bố thí, cúng dường—để mong đạt được điều gì đó. Họ làm với mục
đích được ‘lại quả’!. Họ làm để cầu được gì đó; họ tu để được đắc gì đó. Nếu
chúng ta cầu muốn công đức là chúng ta đang có tham dục. Thiệt ra, nếu có cái gì
để đạt thì ai đạt được? Chúng ta. Nếu có cái gì để mất, thì ai mất nó? Chúng ta.
Và khi mất cái gì, khổ đau lại xuất hiện, đúng không? Người không có gì thì đâu
có gì để mất.
Quý vị có bao giờ nghĩ rằng sống trên đời chỉ để làm được có được những
thứ mình muốn chính là sống trong khổ sở? Sống như vậy chỉ mang lại khổ đau.
Cứ muốn cái này rồi muốn cái khác, cố có cái này rồi cố có cái khác. (Tâm suốt
đời chỉ chạy theo tham muốn vốn không bao giờ được toại nguyện như ý). Vậy
chi bằng, nếu chúng ta làm cho cái tâm này trống không sạch sẽ, chúng ta sẽ có
được mọi thứ. Làm cho tâm trong sạch trống không là giải thoát khỏi tất cả khổ
sở suốt đời đó. Làm cho tâm trong sạch trống không, chúng ta sẽ đạt đến những
cảnh giới sống cao siêu tốt lành hơn, đạt đến sự giải thoát Niết-bàn, và có được
https://thuviensach.vn
những thành đạt tâm linh cao quý đáng mong ước hơn—đạt được tất cả. Khi làm việc bố thí hay cúng dường nếu chúng ta không có ý đồ mục đích hay sự dính
chấp, thì tâm sẽ được sạch không và thư thái. Chúng ta có thể buông bỏ và đặt
xuống mọi thứ. Như khi chúng đang vác cái cây nặng đi hoài và than nó nặng
quá. Giờ chỉ cần đặt nó xuống đất là gánh nặng sẽ hết ngay. Thiệt là vậy, hễ khi
bạn có thứ gì thì bạn có gánh nặng. Bạn mang, cầm, giữ, ôm lấy, dính chấp thứ gì
thì bạn sẽ có gánh nặng và lo âu vì nó. Chẳng bao giờ được thảnh thơi, thư thái,
nhẹ nhàng. Vậy quý vị muốn mình được thảnh thơi thư thái hay muốn mang vác
nặng gánh? Người ta khuyên rằng hãy buông bỏ gánh nặng xuống, quý vị lại nói
rằng quý vị sợ buông bỏ rồi mình không còn gì. Người ta khuyên một đường, quý
vị làm một nẻo.
Chúng ta muốn hạnh phúc, muốn thư thái, chúng ta muốn tĩnh lặng và bình
an. Điều đó có nghĩa chúng ta muốn sự nhẹ nhàng, muốn trút bỏ gánh nặng và
ràng buộc. Rõ ràng là vậy, khi thấy ta vác một cây nặng, người ta khuyên ta nên
bỏ cây xuống là hết gánh nặng. Chúng ta cứ mang nặng và nói rằng nếu bỏ xuống
thì ta không có gì. Nhưng thực sự nếu bỏ xuống, chúng ta mới hết gánh nặng,
mới thấy khỏe và thư thái. Điều đó sẽ tốt hơn là cứ mang vác nó suốt đời. Người
khuyên và người vác nghĩ khác nhau.
Nếu chúng ta cúng dường và làm những điều thiện tốt để mong đạt được thứ
gì, thì cách đó là không ‘ăn’, cách đó chẳng mang lại thứ gì. Cái chúng ta đạt được chỉ là sự trở thành (tạo nghiệp, nghiệp hữu) và sự sinh thành. Càng tạo thêm
nhân duyên để tái sinh trùng trùng. Cách làm đó không tạo nhân duyên dẫn đến
giải thoát Niết-bàn. Niết-bàn là sự từ bỏ và buông bỏ. Nếu chúng ta tu mà còn
muốn tu để được thứ gì, còn mong cầu, còn muốn nắm giữ, muốn được này được
nọ, muốn được như vầy như vậy, thì cách tu đó không tạo một nhân nào để dẫn
đến chứng ngộ Niết-bàn. Phật muốn chúng ta nhìn ngay vào chỗ này, ngay cái
chỗ trống không của sự buông bỏ. Chỗ đó mới là công đức. Đó mới là sự thiện
khéo, thiện lành.
Khi chúng ta tu tập công đức và đức hạnh, sau khi đã làm xong, chúng ta
nên cảm thấy phận sự của mình đã xong. Làm xong là buông bỏ nó đi. Đừng
mang nó theo bên mình. (Ví dụ, sau làm một việc tốt đừng cứ luôn nghĩ mình đã
làm việc tốt. Làm việc tốt là đủ, làm xong thì buông bỏ, đừng nghĩ ta đã làm việc
tốt, đừng nghĩ rằng ta tốt, đừng nghĩ ta làm việc tốt đó thì ta sẽ được công đức
https://thuviensach.vn
này phước đức nọ). Tu là gì? Tu là tu sửa để từ bỏ. Chúng ta làm những việc thiện lành đó vì mục đích từ bỏ những ô nhiễm và tham dục. Chúng ta không làm
những việc đó vì mục đích tích tạo thêm những ô nhiễm, tham dục và dính mắc
trong tâm. Có người hỏi làm như vậy rồi chúng ta đi đâu? Thưa rằng, chúng ta
chẳng đi đâu cả! Làm như vậy tu như vậy là đúng đắn và chân thực. Vậy thôi. Tu
đúng đắn và chân thực mới là điều quan trọng, đừng hỏi ta sẽ được gì hay đi đến
đâu.
Đa số Phật tử chúng ta mặc dù đã theo tu học và tu tập nhưng vẫn thấy khó
hiểu đạo lý đúng đắn chỗ này, như tôi đang nói. Đó là do còn dính Ma Vương, có
nghĩa là còn ngu mờ và tham dục—tham dục muốn được, muốn có, muốn thành,
muốn đắc đạt gì gì đó—tham dục đó vẫn còn u ám xung quanh tâm trí của mình.
Chúng ta chỉ nhìn thấy được những hạnh phúc tạm thời, ngắn ngủi. Ví dụ, khi
chúng ta thù ghét ai đó, sự thù ghét đó dính nhiễm đầy trong tâm và làm chúng ta
không được bình an. Ta cứ nghĩ đến sự trả thù cho đã ghét. Ngày nào đó ta đến
nhà người đó chửi rủa, xỉ vả hoặc thậm chí tống khứ được kẻ đó đi chỗ khác. Ta
cảm thấy nhẹ nhàng và vui lòng. Nhưng đó chỉ là sự hài lòng tạm bợ. Liệu cái ô
nhiễm sân hận đó có kết thúc hay chưa? Ta chỉ mới giải tỏa tạm thời vì mới trả
thù xong, nhưng cái tính sân hận vẫn còn đầy trong tâm. Ta chưa bứng bỏ nó khỏi
tâm được. Đó chỉ là một sự vui lòng bên trong sự sân hận và ô nhiễm mà thôi.
Làm sao để tẩy sạch những thứ ô nhiễm, sân hận và tham dục trong tâm mới là
điều quan trọng. Đó mới là việc tu và mục tiêu tu tập.
Cũng giống như khi trong nhà có người thân hay con cái chết, hoặc như khi
bị mất tiền mất mất của, khi việc làm ăn bị thất bát: người ta thường đi chuốc
rượu để giải sầu. Có người lủi vô rạp xi-nê để tạm quên đời. Họ gọi đó là những
cách giải sầu. Làm như vậy có thực sự giải sầu được không? Thực ra những cách
đó chỉ là giải pháp tạm thời, chỉ để quên sầu não trong chốc lát, chứ không thể trị
liệu nỗi khổ đau một cách rốt ráo. Cũng giống như bạn bị đứt ở bàn chân, đi đâu
chạm đất, đá, cát đều đau đớn; bạn phải bước lê từng bước để tránh bớt va chạm
và đau đớn. Nhưng khi bạn gặp phải con cọp đang đi tới, bạn chỉ còn biết chạy
nhanh hết cỡ chứ không còn nghĩ đến chỗ đau ở bàn nhân. Mối nguy hại từ con
cọp là lớn hơn nhiều so với chỗ đau ở bàn nhân; chỉ là tạm thời trong lúc chạy sự
đau đớn đó không còn. Bởi vì tạm thời lúc đó nỗi sợ cọp lớn hơn nhiều so với cái
https://thuviensach.vn
đau ở bàn nhân. Nhưng sau đó, sự đau đớn ở bàn chân vẫn còn đó, và bạn cần phải trị liệu đúng đắn ngay đó thì mới hết đau được.
Quý vị có thể có những phiền não hay khổ đau ở nhà, thấy khổ tâm quá. Rồi
đi chuốc rượu, tình trạng say rượu là một dạng ngu mờ rất mạnh, lấn lướt cả
những khổ sở ở nhà, do vậy quý vị thấy sự khổ sở ở nhà đã vơi đi. Nhưng thiệt ra
không phải vậy, đó chỉ là tạm thời, chỉ là sự say rượu đang che mờ tâm trí mà
thôi. Khi tỉnh rượu thì những khó khổ vẫn còn đó. Do vậy, say không phải là giải
pháp đúng đắn. Cứ lấy rượu khống chế sự khổ sở, nhưng sự khổ sở đó vẫn luôn
quay lại. Cuối cùng chẳng được gì, chẳng giải quyết được gì để hết khổ; có chăng
chỉ là chuốc lấy bệnh gan và chết sớm hơn.
Ở đời có nhiều thứ sung sướng và hạnh phúc, nhưng đó là những loại hạnh
phúc của kẻ ngu mờ. Đó chỉ là cách của những người ngu si muốn có để khỏi bị
khổ đau. Đó chỉ là cách chạy theo khoái lạc để lấn áp sự khổ đau; đó là cách không trí tuệ. Nhiều trạng thái ngu mờ khác nhau lẫn lộn trong tâm tạo nên một
cảm giác ‘đang sống tốt’. Thói thường, nếu cái tâm được thả lỏng tự do chạy theo
những trạng thái và thói tính khác nhau của nó thì nó có cảm giác được hạnh phúc ít nhiều. Nhưng loại hạnh phúc này luôn hàm chứa sự bất hạnh bên trong
nó. Mỗi lần có bất hạnh nổi lên thì sự khổ đau và tuyệt vọng của chúng ta càng
nặng đô hơn. Nó như có một vết thương. Nếu có vết thương nhiễm độc bên trong
mà chúng ta chỉ trị liệu bề ngoài thì nó vẫn không hết khỏi. Bề ngoài nhìn thấy
tốt, nhưng sự nhiễm độc bên trong lan rộng ăn sâu, ta phải làm sao để cắt bỏ nó.
Nếu bị nhiễm trùng bên trong mà ta chỉ điều trị bên ngoài thì sẽ không bao giờ
hết. Bề ngoài chỉ là vậy, một chút hạnh phúc tạm thời, còn bên trong vẫn âm ỉ sự
khổ đau tiềm tàng bộc phát.
Đường lối của thế gian này cũng giống vậy. Những vấn đề của thế gian
chẳng bao giờ hết. Do vậy bao nhiêu luật lệ trên đời đã được chế ra cho những xã
hội và xứ sở khác nhau để liên tục giải quyết những vấn đề của thế sự. Những
luật lệ mới liên tục được lập ra để xử lý những vấn đề và tình trạng mới xảy ra
trên đời. Luật lệ có thể giải quyết những vấn đề trong một thời gian nào đó, nhưng càng lúc càng phải lập ra thêm nhiều luật lệ và giải pháp khác để liên tục
xử lý đủ loại vấn đề phát sinh. Thế gian này là vậy, tất cả những luật lệ liên tục
được chế ra để giải quyết và cải thiện những vấn đề bề ngoài của xã hội. Đó chỉ
là bề ngoài, không thể nào giải quyết tận gốc bên trong. Sự nhiễm trùng vẫn còn
https://thuviensach.vn
âm ỉ sâu bên trong, nên chúng ta luôn cần phải cắt bỏ nó tận gốc. Người đời chỉ
tốt ở bề ngoài, tốt từ lời nói và thể hiện bề ngoài. Lời nói nghe tốt đẹp và vẻ mặt
trông hiền lành tử tế, nhưng tâm của họ không tốt đẹp gì lắm đâu.
Tâm chúng ta không thực tốt như vẻ bề ngoài. Khi chúng ta bước lên tàu và
tình cờ gặp một người quen. Chúng ta hay nói: ''Trời, gặp anh tôi mừng quá; tôi
vừa nghĩ đến anh đó! Tôi cũng định bữa sau đến thăm anh đây!''. Đó chỉ là lời nói
như xã giao khách sáo. Chúng ta đâu có thực sự nghĩ như vậy. Chúng ta chỉ có vẻ
tốt ở bề ngoài, những bên trong ruột trong tâm chúng ta đâu nghĩ tốt như vậy.
Chúng ta chỉ nói vậy thôi, chứ ngồi với nhau sau một ly cà-fê hay ly trà là đường
ai nấy đi thôi. Rồi sau này có tình cờ gặp, ta vẫn tiếp tục nói sáo nói rỗng như
vậy. Cứ như vậy, chúng ta mở miệng ra là như thiệt, nhưng chỉ là bề ngoài, giả
tạo. Thiên hạ tốt ở bề ngoài nhưng thường thì họ không thực sự tốt ở trong lòng.
Bậc đại sư [Phật] đã chỉ dạy về Giáo Lý và Giới Luật. Giáo lý và Giới luật là
đầy đủ và thấu suốt. Không có gì hơn đó, và không có gì trong đó cần phải thay
đổi hoặc bổ sung cho hợp với đời đại mới, bởi vì đó đã là rốt ráo, tột cùng; không
có chuyện bị lỗi thời. (Những luật lệ thế tục thì cần phải được sửa đổi và bổ sung
liên tục để kịp thời xử lý nhiều vấn đề và tình trạng mới liên tục xảy ra trong xã
hội thế tục). Giáo pháp và Giới luật là đầy đủ, và đó chính là nơi chúng ta đang
hướng tới. Không cần phải thêm bớt gì cả, bởi vì đó là những lẽ thực tự nhiên, đó
là chân lý, không cần thêm bớt gì cả. Đó là đúng lẽ thực. Đó là sự thật.
Do vậy, những Phật tử đến để lắng nghe những lời dạy của Giáo Pháp và
học hiểu để biết những sự thật chân lý đó. Nếu chúng ta hiểu biết chúng, tâm sẽ
tiến vào Giáo Pháp. Nếu tâm tiến vào Giáo Pháp, Giáo Pháp sẽ tiến vào tâm
chúng ta. Khi nào tâm một người tiến vào Giáo Pháp thì người đó có sự sống an
lạc, hạnh phúc, người đó có cái tâm được bình an. Lúc đó tâm có cách của nó để
giải quyết những vấn đề khó khổ, không còn đường để thoái lui hay suy đồi. Đau
khổ và bệnh tật ôm lấy thân này, tâm có nhiều cách để giải quyết sự khổ đau đó.
Tâm có thể giải quyết sự khổ đau đó một cách tự nhiên và không còn bị rớt vào
tuyệt vọng hay sợ hãi nữa. Tâm không còn khổ đau, không còn sợ hãi về sự khổ,
đau, già, bệnh, chết nữa. Lúc đó, khi đạt được gì chúng ta không lạc lối trong sung sướng, mừng vui. Khi mất nó chúng ta cũng không quá thất vọng, khổ sở.
Được không quá khích, mất không quá sầu; chúng ta hiểu được bản chất của tất
cả mọi sự ở trên đời: cái gì có rồi sẽ phôi phai và mất đi. Với một thái độ như
https://thuviensach.vn
vậy, chúng ta có thể tạo nên con đường để đi trên thế gian này. Chúng ta trở thành người hiểu biết rõ ràng về thế gian ( lokavidū). Rồi thì những nguyên nhân tạo ra
khổ ( samudaya) không còn được tạo ra nữa, và dục vọng ( tanhā) cũng không còn. Lúc đó có mặt sự minh sát, tức sự nhìn thấy rõ ràng ( vijjā: ngược lại với sự
vô minh là avijjā)— đó là sự hiểu biết về mọi thứ đúng như chúng thực là. Và sự
hiểu biết đó chiếu sáng thế giới. Nó soi chiếu nhìn thấy rõ những sự khen và chê.
Nó soi chiếu rõ sự được và mất, sự vinh và nhục, sự sướng và khổ-- đích thực là
gì. Nó soi chiếu rõ trong tâm của người tu về sự thật sinh, già, bệnh, chết.
Đó là lúc người tu đã đạt đến Giáo Pháp. Những người đó không còn tranh
đấu với sự sống và không còn phải luôn tìm những giải pháp cho sự sống còn và
sướng khổ ở trên đời. Họ giải quyết những thứ có thể được giải quyết, họ làm
việc đó một cách phù hợp, đúng đắn với lẽ thực của thế giới. Đó là cách Phật đã
dạy: Phật đã chỉ dạy những người có thể được chỉ dạy. Những ai không thể được
chỉ dạy thì Phật bỏ qua. Cho dù Phật không bỏ qua họ thì họ cũng đã tự loại bỏ
chính mình—do vậy Phật bỏ qua. Mới nghe chuyện này quý vị chắc sẽ vội thắc
mắc: đã là Phật thì làm sao lại thiếu tâm từ bi như vậy? Này quý vị, nếu quý vị
quăng bỏ trái xoài thúi đi thì đó là thiếu tâm từ bi hay sao? Chúng ta không còn
sử dụng được trái xoài thúi đó, vậy thì quăng đi là tốt mà, chỉ vậy thôi. Đâu còn
cách nào để giáo huấn những người đó. Phật cũng được kính phục là người thông
thái trí tuệ nhất mà. Phật đã không gom hết mọi người và mọi thứ vào một đống
hỗn độn. Phật được cho là có con mắt thiên nhãn có thể nhìn thấy rõ ràng mọi thứ
mọi sự đúng những chúng thực là. Phật là người hiểu biết thế gian.
Người hiểu biết thế gian thì biết rõ mối hiểm họa của vòng luân hồi sinh tử
( samsāra). Đối với chúng ta là những đệ tử của Phật, chúng ta cũng có thể hiểu
biết như vậy. Nếu chúng ta hiểu biết mọi thứ trên đời đúng như chúng thực là, thì
sự hiểu biết đó sẽ mang lại sự an lạc hạnh phúc thực thụ cho chúng ta. Những thứ
gì là nguyên nhân tạo ra hạnh phúc và khổ đau cho chúng ta?—Hãy nghĩ kỹ về
điều này!. Hạnh phúc và khổ đau chỉ là những thứ chúng ta tự tạo ra cho chúng ta
mà thôi. Khi chúng ta tạo ra cái ý tưởng rằng cái gì đó là ‘của ta’ hay là ‘ta’, thì
ngay đó chúng ta bị khổ. Mọi thứ có thể có lợi hay có hại cho chúng ta, lợi hay
hại là tùy thuộc vào hiểu biết và cách nhìn của chúng ta. Do vậy Phật đã dạy chúng ta phải biết chú tâm vào chính mình, chú tâm vào chính hành động của mình, và chú tâm vào những sự tạo tác của tâm mình. Hễ khi nào chúng ta quá
https://thuviensach.vn
thương hay quá ghét, quá thích hay quá chê ai đó hay thứ gì đó, thì ngay đó chúng ta khổ đau khổ lụy; khi nào chúng ta bất an thì lúc đó là khổ đau. Chỗ này
rất quan trọng, hãy suy xét kỹ chỗ này. Điều tra suy xét những cảm giác thương
yêu hay thù ghét, tham thích và ác cảm, rồi đứng lùi lại. Đứng lùi lại để nhìn thấy
rõ những cảm giác đó là gì, đừng đứng gần chúng, chúng sẽ cắn ta. Quý vị nghe
rõ chỗ này không? Nếu chúng ta nắm lấy hay sờ vô chúng, chúng sẽ cắn ta đau,
chúng đá ta đau. Giống như khi bạn cho trâu ăn cỏ, bạn phải nên cẩn trọng.
Chúng ta phải dè chừng khoảng cách để lỡ nó có đá thì nó cũng đá không tới ta.
Khi chúng ta đưa cỏ cho nó ăn cũng đừng đưa dí vô miệng nó, không chừng nó
nhai tay ta luôn. Lòng yêu quý dành cho con cái, người thân, của cải và tiền bạc
cũng sẽ cắn chúng ta đau. Quý vị có hiểu như vậy không? Giống như khi cho trâu
ăn, đừng đứng gần nó quá. Khi cho nó uống nước, đừng đứng sát miệng nó. Giữ
dây cương, nếu cần thì giựt cái miệng nó ra xa. Đây cũng là cách của Giáo Pháp,
đó là nhìn thấy trước mối hiểm nguy; đó là nhận ra bản chất vô thường, bất toại
nguyện, và vô ngã, nhận ra mối hiểm họa, biết dùng những sự cẩn-trọng và giới-
hạnh theo một cách có chánh niệm.
Sư ông Ajahn Tongrat không chỉ dạy gì nhiều; thầy chỉ luôn nói rằng: ''Hãy
cẩn thận! Phải thực cẩn trọng!''. Đó là cách thầy hay chỉ dạy. ''Phải thực cẩn trọng! Nếu không cẩn trọng, bạn sẽ bị dính ngay họng!''. Thực sự là vậy. Ngay cả
khi vị sư đó không nói vậy, sự thực cũng đúng là vậy. Nếu không cẩn trọng, bạn
sẽ dính lao ngay họng. Xin quý vị hiểu rõ chỗ này. Đây là chuyện tự mình phải
lo, không phải đợi ai lo cho mình. Vấn đề không phải chỗ người khác thương hay
ghét mình. Người khác ở xa mình, không dính líu hay xúi khiến chúng ta tạo nghiệp và tạo ra khổ đau. Chỉ là do chính ta, phải chú tâm vào chính mình. Đây là
tài sản của mình, nhà cửa của mình, gia đình của mình, do vậy mình phải tự chú
tâm lo lắng về chính mình. Chứ theo quý vị thì sao? Thời bây giờ, khổ là từ chỗ
nào ra? Chúng ta dính líu vào yêu thương, ghét bỏ, và sợ hãi từ chỗ nào? Hãy biết
kiểm soát chính mình, hãy cẩn trọng về chính mình. Hãy phòng hộ chính mình để
khỏi bị cắn. Nếu mọi sự không cắn ta đau, chúng cũng đá ta đau. Đừng nghĩ mọi
thứ không cắn hay không đá ta. Hãy cẩn trọng để rủi có bị cắn thì cũng bị cắn nhẹ
thôi. Đừng để điều gì cắn xé ta ra từng mảnh. Đừng cố nói với chính mình rằng
không có hiểm họa nào xung quanh. Tiền tài, danh lợi, người thân quý...tất cả đều
sẽ cắn ta đau và đá ta đau, nếu chúng ta không biết chú tâm chánh niệm. Nếu chúng ta sống có chú tâm chánh niệm, chúng ta sẽ được thư thả, dễ chịu. Hãy cẩn
https://thuviensach.vn
trọng và giữ giới hạnh để giữ mình. Khi cái tâm tham nắm điều gì và chạy theo nó, ta phải biết dừng nó lại. Tâm sẽ cương lại và tranh đấu này nọ với ta, nhưng
ta phải đứng trụ vững đôi chân để kiềm giữ nó lại. Ta đứng vững ngay giữa đường tâm đi qua đi lại. Dẹp bỏ những thứ sướng khoái giác quan qua một bên.
Dẹp bỏ những điều khổ hạnh khổ thân qua một bên. Sướng cũng không theo, khổ
cũng không theo. Dẹp thương qua một bên, dẹp ghét qua một bên. Dẹp sướng
qua một bên, dẹp khổ qua một bên. Cứ giữ mình ở giữa, cứ bước đi giữa tim đường, không phất phơ hay ngã hướng theo bên nào. Giữ mình ở giữa, không để
tâm chạy theo cực đoan nào. Đó là trung đạo.
Giống như những thân thể của chúng ta, chỉ gồm: đất, nước, gió, lửa—làm
gì có ‘con người’ nào? Chẳng có ‘ai’ cả. Chỉ vài thứ như vậy kết hợp với nhau
tạo thành một cái mà chúng ta gọi là một ‘con người’ hay một ‘cá nhân’. Điều đó
là sai. Đâu phải là một ‘ai’ cố định đâu. Đâu phải là thiệt; đó chỉ là thiệt theo cách
nghĩ và quy ước của thế tục. Đến lúc nào đó, những thành phần đó tan rã về lại
trạng thái cũ của chúng: đâu còn cái ‘con người’ nào đâu. Chúng ta đến ở trong
thân này trong một thời gian, rồi trong một mai hữu hạn chúng ta lại ra đi, bỏ lại
bốn yếu tố tứ đại đó. Phần đất quay về với đất, phần nước quay về với nước, phần
khí quay về với khí, phần nhiệt quay về với nhiệt. Quý vị muốn chạy theo chúng
hay cố giữ chúng lại có được không? Chúng ta tới sống nương nhờ vào chúng
trong một thời gian; đến lúc chúng tan hoại bỏ đi, chúng ta phải để chúng đi. Khi
chúng đến, chúng ta cứ để chúng đến. Chúng hợp rồi tan theo đường lối tự nhiên
của chúng, ta đâu làm gì được, ta đâu làm gì được để giữ chúng lại mãi mãi, để
sống trường thọ mãi mãi với thân này. Tất cả mọi hiện tượng đều có rồi mất, đến
rồi đi, sinh rồi diệt. Đó là lẽ sinh diệt. Đó là tự tính, là thực tính ( sabhāva) của tất cả mọi thứ trên đời. Tất cả chỉ là vậy. Chỉ là những sự đến-đi, có-mất, sinh-diệt
liên tục. Chúng ta hiểu biết rằng tất cả mọi thứ đều đang trôi chảy qua, đều đang
khởi sinh và biến diệt; mọi sự đang có mặt thực tánh chỉ là những sự đang-sinh-
diệt mà thôi. Đâu phải là ‘cái gì’ khác đâu.
Bố thí, cúng dường, lắng ghe giáo pháp, thiền tập, bất cứ việc tu nào chúng
ta làm, hãy làm với mục đích phát triển trí tuệ. Phát triển trí tuệ là cho mục đích
giải thoát, đó là sự tự do khỏi những điều kiện tạo tác và những hiện tượng hữu vi
trên thế gian. Khi chúng ta đã được tự do tự tại thì dù chúng ta đang ở trong tình
trạng nào chúng ta cũng không khổ đau. Nếu chúng ta có con cái, ta không thấy
https://thuviensach.vn
khổ. Nếu chúng ta làm việc, ta không thấy khổ. Nếu chúng ta có nhà, ta không thấy khổ. Ta trở nên giống như cây sen trong nước. ''Ta lớn lên trong nước nhưng
ta không khổ vì nước. Ta không bị chết đuối hay bị chết cháy, bởi ta sống trong
nước''. Nước có chảy có xô, nó cũng không làm gì được cây sen. Sen và nước có
thể sống cùng nhau mà không xung khắc. Chúng sống cùng nhau, mặc dù sen là
sen, nước là nước. Những thứ bùn dơ cặn bã trong nước không thể làm ô nhiễm
cây sen, mà chúng có thể nuôi dưỡng cây sen lớn lên và ra hoa đẹp đẽ.
Chỗ này cũng giống như chúng ta, nếu ta biết cách tu, hiểu biết, và sống.
Tiền tài, nhà cửa, gia đình và tất cả những thứ ô nhiễm trong tâm; chúng không
còn có thể làm ô nhiễm chúng ta, mà chúng có thể giúp chúng ta tu dưỡng những
phẩm hạnh toàn thiện về tâm linh, đó là những hạnh ba-la- mật ( pāramı). Trong
rừng tre, những lá tre già rơi xuống chất đống quanh gốc tre, mưa xuống làm phân hủy thành phân bón để bón lại cho cây tre. Măng mọc và tre lớn lên nhờ
phân bón; chúng ta lại có măng để ăn, tre để dùng. Nhìn bên ngoài chúng ta nghĩ
lá tre là những thứ rác rưởi vô giá trị. Hãy cẩn trọng—trong mùa khô, lỡ chúng ta
để cháy rừng, cháy hết những đống lá là coi như đã đốt sạch nguồn phân bón sau
này. Lúc đó chúng ta chẳng có măng để ăn, chẳng có tre để dùng. Chúng ta đốt
rừng là đốt hết lá tre và nguồn phân bón. Đốt hết lá tre là đốt hết măng mọc tre
lớn để chúng ta có dùng trong tương lai.
Quý vị có hiểu chỗ này không? Quý vị và gia đình của mình có thể sống
hạnh phúc và hòa hợp trong nhà của mình, không có hiểm họa bị lũ lụt hay hỏa
hoạn. Nếu gia đình có bị lụt hay bị cháy thì chính là do những người trong nhà.
Giống như phân bón cho tre vậy. Rừng tre có sống và lớn lên hay không đều do
những lá tre làm phân bón. Những cây măng, cây tre có lớn lên đẹp đẽ hay không
cũng nhờ có phân bón; phải biết giữ gìn nguồn phân bón, hãy biết cẩn trọng và
giữ gìn sự hài hòa và giới hạnh trong gia đình.
Mọi thứ khởi sinh đẹp đẽ và rồi không đẹp đẽ, và rồi lại đẹp đẽ. Tăng trưởng
và tàn hoại, rồi tăng trưởng rồi tàn hoại, sinh-trưởng-hoại-diệt—đó là đường lối
của mọi thứ trên thế gian. Nếu chúng ta hiểu rõ lẽ thực và bản chất tăng trưởng và
hoại diệt là gì, thì chúng ta có thể tìm thấy kết luận về mọi thứ. Mọi thứ sinh trưởng và đi đến một giới hạn của chúng. Mọi thứ tàn hoại và đi đến giới hạn của
chúng. Nhưng chúng ta vẫn bình an nhìn chúng, vì chúng ta hiểu rõ bản chất đích
thực của mọi thứ là vậy, dù ta có làm gì thì chúng cũng đi theo quy luật sinh-https://thuviensach.vn
trưởng-hoại-diệt của chúng. Giống như trước kia có hỏa hoạn ở thành phố Ubon ở vùng này. Mọi người khóc than sầu khổ vì sự tàn phá của nó. Nhưng mọi thứ đã
được xây dựng lại sau đó và những nơi mới thực sự to lớn hơn và tốt đẹp hơn
nhiều so với trước khi bị cháy; và giờ mọi người thấy vui thích cái thành phố mới
hơn nhiều.
Đây là đường lối của sự sống, là đường lối của những chu kỳ có và mất, sinh
và diệt, mất và có, diệt và sinh. Mọi thứ đều có giới hạn của nó. (Ngay cả những
lăng tẩm đền đài kiên cố nhất rồi cũng đến lúc tàn hoại. Hãy nhìn những thánh
tích vĩ đại ở Ấn Độ mà xem, sau vài trăm năm hay nhiều lắm một hai ngàn năm
đã hoàn toàn tàn hoại và sụp đổ và biến mất. Rồi người ta lại xây những khu thánh tích mới để đánh dấu và tưởng niệm những thánh tích cũ đã bị tàn hoại.
Làm gì còn cái nào từ thời Đức Phật còn được nguyên vẹn đến bây giờ?). Do đó
Phật đã muốn chúng ta luôn luôn quán niệm về lẽ thực này. Khi còn đang sống
hãy nên nghĩ về sự chết là cái kết thúc của một kiếp này. Đừng quá coi trọng mọi
thứ, đừng coi thứ gì một cách quá đáng. Nếu mình nghèo, đừng cố làm hại hay
lợi dụng người khác để được này được nọ. Hãy đối diện với tình cảnh của mình
và cố gắng sống và làm việc lương thiện để tự giúp bản thân mình. Nếu mình được giàu có, đừng quá ỷ lại hay xao lãng với sự giàu có và sung sướng của mình. Cái gì cũng dễ bị mất, không có gì là chắc chắn lắm đâu, thời cuộc và hoàn
cảnh thay đổi liên tục. Hãy quán niệm về điều này! Kẻ giàu sang có thể trở thành
người nghèo hèn trong ngày một ngày hai. Kẻ nghèo hèn có thể trở thành người
giàu có trong nay mai. Tất cả đều tùy thuộc vào những điều kiện vô thường và
bất ổn định trên thế gian. Vì vậy, Phật đã từng nói: '' Pamādo maccuno padam:
Lãng tâm là con đường đi đến chỗ chết''. Có chú tâm (chánh niệm) là con đường
đi đến chỗ bất tử vô sinh. Kẻ lãng tâm sống không có chánh niệm thì giống như
người chết. Đừng lãng tâm, đừng quên chánh niệm!. Tất cả mọi chúng sinh và
mọi thứ hữu vi ( sankhārā) trên đời đều là bất ổn định và vô thường. Đừng dính
chấp dính chặt vào chúng; đừng tạo nên sự dính chặt hay ràng buộc vào thứ gì!
Buồn hay vui, lên hay xuống, tấn tiến hay lụi tàn, thịnh hay suy...cuối cùng rồi
cũng vậy, cuối cùng cũng đều quy về một chỗ. Hãy hiểu rõ điều này. Đây là lẽ
thực.
Sống trong thế giới này và nếu có tầm nhìn như vậy thì chúng ta có thể được
tự do tự tại khỏi mối hiểm họa. Dù chúng ta có được nhiều thứ hay thành đạt https://thuviensach.vn
nhiều điều trong đời nhờ những thiện nghiệp của mình, thì những thành đạt đó cũng chỉ là thế gian, và chúng sẽ bị mất đi hay tàn hoại; do vậy đừng quá bám
chặt giữ chặt những thứ đó. Giống như con bọ cào xới mặt đất. Nó có thể đào xới
lên một đống đất to hơn thân nó, nhưng đó cũng chỉ là một đống đất. Nếu nó có
bỏ công cả đời để đào sâu xuống đất, thì cái lổ hang đó cũng chỉ là cái lổ đất mà
thôi. Nếu có con trâu đến bỏ một đống phân lên đó, đống phân trâu còn to lớn
hơn cái đống đất của con bọ; nhưng đống phân đó cũng chẳng là cái gì, nếu so
với những thứ trời cao đất rộng khác. Đó chỉ là một đống đất. Những thành đạt
của cải trên thế gian cũng giống như vậy; không phải là gì to tát đâu. Dù con bọ
có bỏ suốt đời đào thêm, đó cũng chỉ là cái lổ đất và đống đất mà thôi. Một cơn
mưa nào đó sẽ cuốn qua vào bất cứ lúc nào....
Những người có những nghiệp tốt trên thế gian thì họ có trí thông minh để
làm được nhiều việc thành đạt trên thế gian. Nhưng dù họ có làm tốt đến đâu, họ
vẫn đang sống trong thế gian. Tất cả mọi thứ họ làm đều là thế tục và những thứ
đó có những giới hạn của chúng; những thứ đó cũng tồn tại đến một lúc nào đó
rồi cũng bị mất đi hay tàn hoại; chỉ là như vậy; và những người thành đạt đó cũng
giống như con bọ đang đào được đống đất mà thôi. Lổ hang có sâu bao nhiêu, nó
cũng nằm trong đất; đống đất có cao bao nhiêu, đó cũng chỉ là một đống đất.
Những thành đạt có bao nhiêu, đó cũng nằm trong thế gian hữu hạn. Làm được
việc, có được nhiều thứ, thành đạt nhiều thứ thì cũng là sự làm được và có được
nhiều thứ trong thế gian này thôi.
Xin quý vị hiểu rõ điều này và tu dưỡng sự buông-bỏ, tu tập sự không-dính-
chặt vào mọi thứ của thế gian. Nếu không thành đạt được gì nhiều, cứ vui lòng và
hiểu biết rõ đó cũng chỉ là những thứ thế tục. Nếu thành đạt được nhiều thứ, hãy
hiểu biết rõ đó chỉ là những thứ thế tục. Hãy suy nghĩ quán niệm về những lẽ thật
đó và đừng lãng tâm về những điều đó. Hãy luôn chánh niệm về những điều đó.
Nhìn thấy hai mặt của mọi thứ, đừng dính vào một mặt nào. Khi thứ gì làm ta
sung sướng, hãy biết giữ mình hoặc cẩn trọng đứng lùi lại một bước, đừng quá
khích hay quá mê say, bởi sự sung sướng đó chẳng kéo dài bao lâu đâu. Những
niềm vui sướng thường qua nhanh. Khi vui sướng hạnh phúc, đừng lao hết đà
theo sự sướng đó, bởi chẳng mấy chốc ta lại rớt vào mặt sau của nó, đó là sự khổ
và bất hạnh. Sống cẩn trọng như vậy là tốt. Sống chú tâm quán niệm về những lẽ
thực của mọi thứ là tốt.
https://thuviensach.vn
https://thuviensach.vn
87
Điều Đó Có Thể Làm Được
Giờ xin quý vị hãy tập trung lắng nghe Giáo Pháp. Đây là lúc thích hợp để
cho chúng ta, các Phật tử vùng này đến thăm chùa nhà để học Giáo Pháp để tăng
trưởng sự chánh niệm và trí tuệ. Hôm nay là ngày nghe pháp [thính pháp,
dhammasavana]. Bố thí và tiếp nhận giáo pháp là việc chúng ta đã làm bấy lâu
nay. Những hoạt động chúng ta thường làm trong ngày thính pháp này, bao gồm
việc tụng kinh tưởng niệm Đức Phật, chấp nhận giới hạnh, thiền tập và lắng nghe
giáo pháp; tất cả được hiểu là những phương pháp và nguyên tắc để tu tập phát
triển tâm linh. Những việc đó chỉ nhằm mục đích tu tập tâm chứ không phải nhắm
tới điều gì khác.
Ví dụ, đến khi tiếp nhận giới hạnh, một nhà sư sẽ đọc rõ những giới hạnh và
người Phật tử tại gia sẽ thệ nguyện nhận lấy những giới hạnh đó để sống giữ theo
chúng. Các Phật tử đừng nên hiểu lầm nghi thức đó là cái gì khác, đó chỉ đơn giản là nghi thức mà thôi. Chứ thiệt ra đức hạnh không phải là thứ gì có thể được
ban phát cho quý vị. Đâu phải các sư thầy đang ban phát đức hạnh cho quý vị;
đức hạnh không phải là thứ được xin hay cho. Chúng ta không thể cho tặng đức
hạnh cho người khác. Ở nhiều vùng chúng ta thường nghe người ta nói những
câu như: ''Quý thầy ban phát giới hạnh'' và ''chúng ta đã nhận được giới hạnh''.
Nhứt là ở quê, nhiều người cứ nói như vậy và cứ hiểu lầm đó là chuyện phát và
nhận. Ai cũng nghĩ như vậy, họ nghĩ nếu những ngày rằm đến chùa mà các sư
thầy không ban phát giới hạnh thì mình không nhận được đức hạnh. Đó là cách
nghĩ ngu mờ có từ thời xa xưa ở nhiều làng quê. Nếu cứ nghĩ như vậy thì các
Phật tử sẽ bỏ luôn trách nhiệm của mình, không còn tin và cam kết thực hiện giới
hạnh bằng chính bản thân mình. Nhiều đời cứ nghĩ như vậy và truyền dạy con
kiểu như vậy, nên con cái sau này cứ tiếp tục đến chùa để 'nhận lãnh' giới hạnh từ
các nhà sư. Và lâu dần các nhà sư cũng tin rằng chính họ là người 'ban phát'
những giới hạnh và đạo đức cho các Phật tử tại gia. Thực sự thì đạo đức và những
giới hạnh đâu phải là như vậy. Chúng đâu phải là những thứ được 'cho' hay
'nhận'; nhưng tại các dịp Phật tử đến chùa cúng dường hay làm công đức, chúng
https://thuviensach.vn
ta thường dùng những nghi thứ này theo truyền thống đạo Phật cổ xưa và hay dùng những từ ngữ như vậy.
Thực ra, đạo đức hay đức hạnh là nằm bên trong những ý định (ý hành) của
mọi người. Nếu bạn có ý thức quyết định kiêng cữ và không làm những điều xấu
ác qua hành động và lời nói, thì lúc đó là bạn giữ giới hạnh, lúc đó đức hạnh được
khởi sinh bên trong bạn. Bạn phải biết rõ đức hạnh bên trong tâm mình. Việc các
Phật tử thệ nguyện trước người khác thì cũng tốt. Quý vị cũng có thể tự mình thường nhớ đến những giới hạnh. Nếu quý vị không biết rõ những giới hạnh là gì
thì quý vị có thể hỏi người khác chỉ bảo giùm. Điều đó dễ làm, không có gì phức
tạp hay xa vời. Thực sự khi nào quý vị muốn nhận được đức hạnh và Giáo Pháp
thì quý vị sẽ có chúng lúc đó; tức là bằng cách tự mình biết rõ về giới hạnh. Đó
giống như bầu không khí bao quanh chúng ta. Hễ khi nào chúng ta thở, chúng ta
hít không khí vào bên trong. Tất cả mọi hành động tốt và xấu cũng giống như
không khí; ta hành động tốt lành thì như hít vào đức hạnh tốt lành, và ngược lại.
Nếu chúng ta muốn làm điều tốt thiện, chúng ta có thể làm mọi lúc, mọi nơi.
Chúng ta có thể làm một mình hoặc cùng làm với người khác. Việc xấu ác cũng
vậy. Chúng ta cũng có thể làm một mình, hoặc làm với vài người, hoặc hùa theo
làm với số đông người khác, làm ở nơi công khai hoặc làm một cách kín đáo.
Giống như vậy đó. (Nhưng dù làm một mình, làm với số ít hay số đông người
khác, làm công khai hay lén lút, thì chỉ có tự mình biết rõ nhất về hành động và
đức hạnh của mình là gì).
Tất cả những chuyện đó đã có sẵn trong đời chúng ta, làm tốt hay làm xấu,
đức hạnh hay không đức hạnh. Nhưng về khoản đức hạnh hay đạo đức, chúng ta
coi đó là điều thông thường cần có đối với con người; người không có đạo đức
thì chẳng khác gì súc vật. Nếu ai muốn sống như một con vật thì sự tốt hay sự
xấu đâu có ý nghĩa gì với người đó nữa đâu; thú vật thì làm gì biết phân biệt đức
hạnh và vô đức. Một con mèo bắt chuột ăn thịt, ta khó mà nói đó là hành động ác
độc, bởi con mèo làm gì biết phân biệt điều gì là đúng hay sai, là lành hay ác.
Những loài chúng sinh đó nằm bên ngoài loài người. Chúng thuộc về cảnh giới
súc sinh. Phật đã chỉ ra rằng nhóm súc sinh đó chỉ biết sống theo những nghiệp
của súc sinh. Chúng sinh có thể biết được những điều đúng và sai, thiện và ác
chính là con người. Phật đã dạy Giáo Pháp và đạo Phật cho con người. Nếu con
người không có đức hạnh và sự hiểu biết về những điều đúng-sai, thiện-ác đó thì
https://thuviensach.vn
coi như họ không khác gì so với những loài súc sinh. Do vậy chúng ta cần phải học hiểu thêm về những điều đúng-sai, thiện-ác để chúng ta làm cho mình trở
thành những con người có thể hiểu biết hơn loài vật. Đây là chỗ chúng ta phải
biết tận dụng lợi thế được làm người để thực thi những việc tu dưỡng đức hạnh
và tạo thiện nghiệp theo hướng dẫn của đạo Phật.
Phật Pháp là giáo lý thâm sâu lấy nền tảng đức hạnh là cái cần-phải-có. Rồi
khi nào có đức hạnh, chúng ta có nền tảng để tu tiến theo Giáo Pháp. Đức hạnh
có nghĩa là phẩm chất sống theo những giới hạnh, giới hạnh là những điều chúng
ta không được phép làm và những điều chúng ta nên làm. Giáo Pháp là nói về
quy luật của tự nhiên và về con người hiểu biết về tự nhiên– đó là cách mà mọi
sự hiện hữu diễn ra theo đường lối tự nhiên. Tự nhiên không phải là những thứ
chúng ta có thể chế ra. Đường lối tự nhiên xảy ra tùy theo những điều kiện nhân
duyên của nó. Lấy ví dụ đơn giản về loài vật. Có một số loài vật như con công,
chúng được sinh với nhiều vẻ đẹp và màu sắc khác nhau trên thân chúng. Chúng
đâu phải do con người tạo ra hay chế ra, con người đâu tài tình đến vậy; chúng
chỉ đơn giản được tạo ra bởi những đường lối của tự nhiên. Đó là ví dụ đơn giản
nhất về tự nhiên.
Tất cả mọi thứ của tự nhiên đều đang có mặt trong thế gian này—cách nói
này cũng mới chỉ là cách nói bằng sự hiểu biết thế tục của chúng ta. Đức Phật đã
dạy chúng ta phải hiểu biết rõ về bản chất của tự nhiên, và cứ để cho tự nhiên vận
hành theo những điều kiện tự nhiên của nó. Đó là nói về thế giới vật chất bên ngoài, tức phần những sắc pháp ( rupa-dhammas). Còn đối với thế giới bên trong
chúng ta, tức là những danh pháp ( nāma-dhammas), có nghĩa là cái tâm, thì chúng ta không thể bỏ mặc cho cái tâm tự do vận hành và lăng xăng chạy theo
những điều kiện búa xua này nọ liên tục của nó. Nó cần phải được tu tập. Cuối
cùng, chúng ta có thể nói tâm là người thầy của thân hành động và lời nói; (tâm
dẫn đầu, tâm điều khiển); do vậy nó cần phải được tu tập và huấn luyện để dẫn
dắt và điều khiển những hành động và lời nói một cách đúng đắn và thiện khéo.
Nếu cứ để tâm chạy theo những động lực và trạng thái này nọ của nó thì giống
như làm cho một người trở thành loài vật. Tâm cần phải được giáo dục và huấn
luyện. Tâm cần phải đi đến hiểu biết về tự nhiên, chứ ta không nên bỏ mặc nó
chạy theo tự nhiên.
https://thuviensach.vn
Chúng ta đã được sinh ra trên thế gian này và tất cả chúng ta đều bị dính nhiễm những thứ ô nhiễm của tham, sân, si. Tham dục làm cho chúng ta thèm
khát mong muốn có được hết thứ này đến thứ nọ và do vậy làm chúng ta điên
đảo, mất cân bằng. Tự nhiên là như vầy. Tự nhiên không làm điều gì bắt cái tâm
chạy theo sau những xung động tham muốn của tâm. Nhưng nếu cứ để tâm chạy
theo tự nhiên, nó chỉ dẫn đến bị đốt cháy bởi lửa tham dục và dẫn đến sự sầu não.
Tốt nhất là chúng ta cần huấn luyện cái tâm trong sự thật, trong Giáo Pháp.
Khi nào có sân hận ác cảm khởi sinh bên trong chúng ta, chúng ta cứ muốn
thể hiện ra với mọi người; thậm chí có thể đến mức độ chúng ta có thể tấn công,
làm hại hay thậm chí giết người. Nhưng, chúng ta đừng nên bỏ mặc 'để yên' cho
điều đó xảy ra theo xung động tự nhiên như vậy của cái tâm. Chúng ta biết rõ
bản chất tự nhiên của điều gì đang xảy ra. Chúng ta nhìn rõ điều đang xảy ra
đích thực là gì, và chúng ta dạy cho cái tâm biết rõ về điều đó. Đó là cách tu học
theo Giáo Pháp.
Còn về phần si cũng vậy. Khi có si, chúng ta bị ngu mờ si mê về tất cả nhiều
thứ. Nếu chúng ta cứ để mặc cái tâm ngu mờ như vậy thì chúng ta sẽ cứ mãi si
mê và vô minh. Do vậy Đức Phật đã dạy chúng ta phải hiểu biết về tự nhiên, dạy
tâm biết về tự nhiên, huấn luyện và điều chỉnh tự nhiên cho cái tâm, và làm cho
tâm hiểu biết chính xác bản chất tự nhiên là gì.
Ví dụ, con người được sinh ra với hai phần thân và tâm, tức hai phần danh
sắc. Lúc đầu cái thân và tâm này được sinh ra, sau đó chúng biến đổi, và cuối
cùng chúng biến diệt. Đây là lẽ thường; đây là bản chất tự nhiên của chúng. Sinh
rồi diệt. Chúng ta chẳng làm được gì nhiều để thay đổi sự thật sinh-biến-diệt đó.
Còn duyên hợp thì còn, hết duyên hợp thì tan. Chúng ta chỉ còn cách huấn luyện
cái tâm của chúng ta càng nhiều càng tố, và đến lúc phải đến, chúng ta phải từ bỏ
buông bỏ tất cả mọi thứ. Phải từ bỏ tất cả, bởi con người đâu có khả năng thay
đổi sự thật sinh-biến-diệt đó hay vượt qua điều đó. Giáo Pháp mà Đức Phật đã
dạy là thứ được áp dụng và ứng dụng ngay khi chúng ta đang ở đây, để làm cho
ba nghiệp “lời nói, hành động và ý nghĩ” của chúng ta được đúng đắn và phù hợp. Điều đó có nghĩa là Phật đã dạy cho cái tâm của chúng ta để cho chúng ta
không bị ngu mờ đối với lẽ thực tự nhiên, không bị ngu mờ đối với những thực
tại do quy ước và giả lập trước mắt chúng ta. Vị Thầy đã dạy cho chúng ta nhìn
thấy thế giới, nhìn thấy bản chất thực của thế gian thế tục. Giáo Pháp của Phật là
https://thuviensach.vn
giáo lý để nhìn thấy cao hơn thực tại thế gian và để vượt qua thế gian thế tục.
Chúng ta đang ở trong thế gian. Chúng ta được sinh ra trong thế gian này; Phật đã
dạy chúng ta vượt lên trên thế gian thế tục, chứ không nên làm tù nhân của những
đường lối và thói tính của thế gian thế tục.
Giống như một viên kim cương dù có bị rớt xuống lổ bùn dơ. Dù là bùn dơ
hay những thứ hôi hám bao quanh cũng không làm mất giá trị của kim cương,
không làm mất đi màu sắc và ánh sáng của kim cương. Dù bùn dơ và những thứ
hôi hám bọc dính hết kim cương, nó vẫn là nó như nguyên tính. Bùn dơ ô nhiễm
là ô nhiễm; kim cương là kim cương. Hai thứ chẳng ô hợp với nhau. Hai thứ khác
nhau.
Vậy đó, Phật đã dạy chúng ta phải ở trên thế gian thế tục, có nghĩa là phải
hiểu biết thế giới một cách rõ rệt. (Chữ thế gian và thế giới là đồng nghĩa, nhưng
đôi lúc là khác nghĩa nhau. Chữ ‘thế gian’ hay dùng để chỉ thế giới bên ngoài.
Chữ ‘thế giới’ hay dùng để chỉ thế giới bên trong tâm con người). Chỗ này Phật
dùng chữ 'thế giới' nhưng không phải Phật đang chỉ về trời cao biển rộng và trần
gian, mà Phật đang chỉ về cái tâm. Đó là thế giới của tâm, đó là cái vòng sinh tử
luân hồi liên tục ( samsāra) bên trong những cái tâm của chúng ta. Phật đang nói
về cái vòng luân hồi liên tục đó, đang nói về thế giới đó. Đây là thế giới mà Phật
đã hiểu biết một cách rõ rệt rõ ràng; khi chúng ta nói đến câu “hiểu biết thế giới
một cách rõ ràng” là chúng ta đang nói về những điều như vậy. Đúng không?
Chứ nếu ý Phật muốn nói về thế giới là thế gian trần gian này, thì có lẽ Phật cần
phải bay đi bay đến tất cả mọi nơi trên thế gian này thì mới gọi là 'hiểu biết hết
thế gian này một cách rõ ràng'. Chữ ‘thế giới’ ở đây không phải là thế gian hay
trần gian này. Ý không phải như vậy. Ý ở đây chỉ là một điểm duy nhất. Tất cả
mọi pháp đều quy về một điểm duy nhất. Giống như mọi người nam nữ đều quy
về một thứ là ‘con người sinh tử’. Khi chúng ta hiểu biết về bản chất sinh tử của
một người, chúng ta hiểu biết rõ ràng về bản chất sinh tử đó của mọi người trong
vũ trụ này. Họ không khác nhau. Tất cả mọi người đều quay về một chỗ duy nhất,
đó là sinh tử.
Hoặc như khi chúng ta học về nhiệt nóng. Nếu chúng ta đã biết được sự
nóng 100 độ C là gì, thì nóng 100 độ C là giống nhau cho dù nóng là được tạo
nên bởi lửa, do mặt trời, hay do nguồn điện. Đã biết rõ về một điểm này thì sau
này có sự nóng nào trên đời chúng ta cũng có thể biết nó là như vậy. Giống như
https://thuviensach.vn
vậy, Đức Phật đã hiểu biết rõ một điểm duy nhất và nhờ vậy Phật biết rõ bao trùm về thế giới. Ví như Phật đã điều tra hiểu biết rõ sự lạnh là gì, thì khi Phật đến nơi
nào trên thế gian lạnh như vậy, Phật đã biết rõ về sự lạnh đó. Phật đã dạy về một
điểm duy nhất, để cho mọi chúng sinh đều ở sống trong thế gian hiểu biết rõ mọi
thứ về thế gian, hiểu biết được bản chất của mọi thứ thế gian. Cũng giống như
việc hiểu biết về con người. Hiểu biết về đàn ông và phụ nữ, hiểu biết về những
hành vi và cách sống của những chúng sinh con người trên thế gian. Sự hiểu biết
của Phật là như vậy. Phật điều tra hiểu biết rõ một điểm (một bản chất hay quy
luật), thì Phật hiểu biết rõ về bản chất của mọi sự thể khác.
Giáo Pháp được giảng dạy bởi Người Thầy là để cho chúng sinh vượt qua sự
khổ đau. Mà “vượt qua sự khổ đau” có nghĩa là gì? Chúng ta cần phải làm gì để
“thoát khỏi khổ đau”? Điều cần thiết là chúng ta phải học hiểu ít nhiều; chúng ta
cần phải đi đến và bước vào học hiểu những suy nghĩ và cảm nhận của cái tâm
của chúng ta. Chỉ cần làm như vậy. Tâm chính là thứ hiện tại chúng ta chưa thay
đổi được gì nó. Nếu chúng ta có thể thay đổi cái tâm, chúng ta có thể được tự do
khỏi tất cả mọi sự khổ đau và bất toại nguyện trong cuộc đời. Chỉ bằng cách thay
đổi một chỗ này: ngay chỗ cái cách nhìn cố hữu tự truyền kiếp của chúng ta, ngay
chỗ cái cách suy nghĩ và cảm nhận về thế giới của chúng ta. Nếu chúng ta đi đến
một cách cảm nhận mới về mọi thứ trong thế gian, nếu chúng ta đi đến một sự
hiểu biết mới, thì chúng ta có thể chuyển hóa và vượt qua những nhận thức
(tưởng) và hiểu biết cố hữu trước giờ. (Cái lý của đạo là vậy).
Giáo Pháp uyên nguyên đích thực của Đức Phật không phải là thứ gì xa vời
huyền hoặc. Giáo lý Phật dạy về cái attā, tức cái ‘ta’, còn gọi là cái ‘ngã’; và sự
thật là mọi thứ đều không có cái ‘ta’ hay ‘bản ngã’ thực nào cả. Tất cả chỉ có vậy.
Tất cả mọi giáo lý của Phật đều cuối cùng chỉ ra một sự thật rằng: “Đây không
phải là một cái ‘ta’, đây không thuộc về cái ‘ta’; không có thứ gì là của ‘ta’, của
‘chúng ta’ hay của ‘ai’ nào cả”. Đến tận bây giờ, khi chúng ta tiếp xúc với sự
thật này, chúng ta vẫn không thể thực sự hiểu về nó, chúng ta không thể diễn-dịch
được nó một cách xác thực đúng đắn. Chúng ta vẫn luôn luôn nghĩ rằng: 'Đây là
ta, đây là của ta'. Chúng ta dính chặt và ràng buộc vào mọi thứ, và chúng ta đặt ý
nghĩa và giá trị cho mọi thứ dính với cái ‘ta’ (không có thực) của mình. Khi chúng ta nghĩ như vậy và làm như vậy, chúng ta càng không thể thoát bỏ khỏi
mọi thứ; sự dính líu càng ngày càng thêm lún sâu và mọi sự rắc rối khổ lụy càng
https://thuviensach.vn
lúc càng tệ hơn và khó gỡ hơn. Nếu chúng ta hiểu biết rằng không có cái ‘ta’ cái
‘ngã’ nào hết, hiểu biết rằng thân và tâm thực sự là vô chủ thể, thực sự là vô-ngã
( anattā) như Đức Phật đã nói rõ; nếu hiểu biết được điều này thì chúng càng suy
xét điều tra thêm nữa vào tất cả mọi sự mọi thứ khác trên đời để cuối cùng chúng
ta có thể đi đến giác ngộ về cái lẽ thực vô-ngã bên trong mọi sự sống. Chúng ta sẽ
thực thụ chứng ngộ rằng không có một cái ‘ta’ cố định nào và không có một cái
‘ai’ cố định nào. ‘Ta’, ‘người đó’, ‘ông A’, ‘bà B’, ‘họ’...thực sự chỉ là những tên
gọi và quy ước của thế tục để chúng ta dễ giao lưu và sinh tồn. Khoái cảm chỉ là
khoái cảm. Cảm giác chỉ đơn thuần là cảm giác. Trí nhớ chỉ là trí nhớ. Ý nghĩ chỉ
là ý nghĩ. Tất cả mọi thứ 'đơn thuần' chỉ là vậy. Sướng chỉ là sướng; khổ chỉ đơn
giản là khổ. Thiện chỉ là sự thiện, ác chỉ là sự ác. Tất cả mọi thứ đều đơn thuần có
mặt như vậy. Đích thực, không có cái khổ thực sự hay cái sướng thực sự. Chúng
chỉ đơn giản là những trạng thái mà thôi. Chỉ là trạng thái sướng, chỉ là trạng thái
khổ; chỉ là sự nóng, chỉ là sự lạnh; chỉ là một ‘con người’ hay một ‘cá thể’ được
quy ước như vậy. Quý vị cần phải tu tập quán xét để nhìn thấy tất cả những thứ
đó chỉ là vậy; cùng lắm cũng chỉ là vậy, tốt lắm cũng chỉ là vậy. Chỉ là đất, chỉ là
nước, chỉ là nhiệt, chỉ là khí. Chúng ta phải “đọc” được những thứ đó, chúng ta
phải hiểu biết được những thứ đó chỉ-là-như-vậy; chúng ta phải quán xét điều tra
ngay điểm này. Cứ tu tập như vậy rồi sau này sự nhận thức của chúng ta sẽ thay
đổi; chúng ta sẽ có một cảm nhận khác hẳn về những thứ đó. Một sự quyết kết và
cam kết chắc chắn rằng không có một cái ‘ta’ hay cái ‘ngã’ cố định nào, và rồi từ
từ tất cả mọi thứ dính líu với khái niệm ‘cái ta’ sẽ dần dần được tháo gỡ và dẹp
bỏ. Một khi cách nhận thức (tưởng, tâm tưởng) cũ trước giờ của chúng ta đã được
tháo bỏ thì cách nhận thức mới ngược lại sẽ khởi sinh và tăng trưởng một cách
đều đặn, chắc chắn.
Khi sự giác ngộ về tính vô-ngã ( anattā) đến được mức trọn vẹn thì chúng ta
có khả năng liên hệ với tất cả mọi thứ trên thế gian – với tất cả những của cải, tài
sản và những ràng buộc mà chúng ta trân quý nhất trên đời, với những quan hệ
người thân và bạn bè, gia tài, sự thành đạt, danh phận và địa vị - chúng ta coi tất
cả đều là những thứ có rồi mất, không có gì là ‘của ta’ cả, chỉ giống như quần áo.
Khi quần áo còn mới chúng ta mặc; khi chúng dơ bẩn chúng ta đem giặt; sau một
thời gian chúng cũ rách, chúng ta giục bỏ chúng. Chẳng có gì khác với bình thường cả; chúng ta cứ liên tục giục bỏ những quần áo phai tàn cũ kỹ và lại bắt
đầu dùng đồ mới. (Dù nhanh hay chậm, dù sớm hay muộn, tất cả mọi thứ có đó
https://thuviensach.vn
rồi mất đó, tất cả mọi thứ đều hư tàn và biến mất. Chẳng có thứ gì là 'trường tồn của chúng ta, chẳng có gì là của ta hay của ai. Tất cả mọi thứ đều vô-ngã, kể cả
bản thân chúng ta cũng là vô-ngã).
Từ đó, chúng ta sẽ có cái cảm nhận chính xác như vậy về sự sống và sự có
mặt của chúng ta trên thế gian này. Chúng ta sẽ không khóc than hay sầu tiếc về
tất cả mọi thứ. Chúng ta sẽ không còn bị dày vò, khổ lụy hay bị gánh nặng vì
chúng. Tất cả chúng chỉ là y hệt như chúng trước giờ, nhưng trước kia tâm ta nhận thức (tưởng) chúng là này là nọ; giờ thì tâm chúng ta nhận thức và hiểu biết
chúng theo một cách hoàn toàn khác. (Hoàn toàn ngược lại và đúng đắn hơn,
đúng như chúng đích thực là). Giờ thì sự hiểu biết của chúng ta sẽ được nâng cao
hơn và nhờ đó chúng ta nhìn thấy sự thật. Rồi chúng ta sẽ đạt đến một tầm nhìn
cao nhất và đạt đến Giáo Pháp uyên nguyên đã được chỉ dạy, đó là Giáo Pháp hay
Chân Pháp mà chúng ta cần phải hiểu biết và nhìn thấy. Đâu là Giáo Pháp mà
chúng ta cần phải hiểu biết và nhìn thấy? Nó ở ngay đây, ngay bên trong chúng
ta, ngay trong thân và tâm này. Chúng ta đã có nó rồi; chúng ta chỉ còn việc phải
đi đến hiểu biết nó và nhìn thấy nó. (Đó chính đi đến giác ngộ Giáo Pháp).
Ví dụ, tất cả chúng ta đã được sinh ra vào cảnh giới loài người này. Bất cứ
chúng gì ta có được thì chúng ta cũng sẽ mất nó đi. Chúng ta nhìn thấy mọi người
sinh ra và chết đi. Đó chúng ta chỉ mới nhìn thấy điều đó đang xảy ra, nhưng chúng ta chưa thực sự nhìn thấy điều đó một cách rõ ràng. Khi có ai sinh ra chúng ta chúc mừng vui mừng; khi có ai chết chúng ta khóc than thương tiếc. Cứ
như vậy, chẳng có kết thúc nào, chẳng bao giờ hết mấy chuyện sinh mừng chết
khóc đó. Cứ mãi mãi diễn ra như vậy và chẳng bao giờ kết thúc chuyện ngu xuẩn
đó của chúng ta. Thấy ai sinh ra chúng ta mừng vui, thiệt ngu xuẩn. Thấy ai chết
chúng ta khóc than, thiệt là ngu xuẩn luôn. Suốt đời và quanh đi quẩn lại chỉ toàn
sự ngu si. Hãy nhìn cho kỹ lại tất cả chỗ này. Những chuyện xảy ra là thuộc về tự
nhiên: có sinh là có tử. Hãy quán xét Giáo Pháp ngay đó, đó là Giáo Pháp chúng
ta cần phải hiểu biết và nhìn thấy. Giáo Pháp này đang có mặt ngay đây. Hãy đặt
tâm trí vào ngay chỗ này. Hãy nỗ lực giới hạnh và tự chủ. Giờ chúng ta đang ở
giữa mọi thứ rối beng trong thế gian này. Chúng ta không nên sợ hãi về cái chết.
Nhưng chúng ta cần phải biết sợ hãi những cảnh giới thấp xấu, nên biết sợ hãi sự
tái sinh vào những cõi cực kỳ khổ đau và đọa đầy như địa ngục, quỷ đói, súc sinh... Đừng có sợ chết, vì trước sau gì cũng chết; có sợ thì cũng vậy, sợ thì cũng
https://thuviensach.vn
phải chết. Đừng sợ chết; thay vì vậy nên thấy sợ địa ngục. Tức là, quý vị nên biết sợ hãi về những việc xấu ác khi còn đang sống trên cõi này. Chuyện này đã có tự
bao giờ, đâu phải chuyện mới. Quy luật nhân quả của nghiệp ác quả ác đã có mặt
từ tự bao giờ rồi. Nhiều người còn sống nhưng chẳng thèm biết chút gì về chính
họ. Họ cứ nghĩ: ''Mắc gì phải lo những việc mình đang làm là thiện hay ác; ai mà
biết được sau khi chết sẽ ra sao. Khéo lo xa, hão huyền''. Họ không hề nghĩ tới
luật nhân quả của tự nhiên; họ không hề nghĩ tới những hạt giống họ đã gieo rải
sẽ tạo thành gì trong tương lai. Họ chỉ biết nhìn trái cây đã chín. Họ chỉ chằm
chằm vào cái trước mắt, họ không nhận ra được cái trái cây chín họ đang có thì
chắc chắn phải xuất phát từ một hạt giống; rồi ngay bên trong trái cây chín chúng
ta đang cầm cũng chứa đựng một hay nhiều hạt giống của tương lai. Những hạt
giống này đang chờ gieo trồng để lại mọc lên cây và lại ra hoa kết trái. Những
hành động ngu si và vô minh của chúng ta cứ liên tục xảy ra nối tiếp nhau theo
cách như vậy, chúng ta chẳng cần biết gì về lý nhân quả, chúng ta chẳng cần hiểu
biết gì về những quan hệ tương quan tương tức của tất cả mọi hành động.
Khi tâm còn quá nhiều những ràng buộc dính mắc, thì lúc đó chúng ta còn
nếm trải nhiều khổ lụy nặng nề, sầu não nặng nề và khó khăn nặng nề. Nơi chúng
ta trải nghiệm nhiều khó khổ chính là nơi có nhiều hấp dẫn nhất, nơi có nhiều sự
thèm muốn và sự quan tâm nhất. Xin quý vị biết rõ chỗ này để xử lý cho chính
mình. Hiện giờ quý vị còn sống và còn hơi thở, quý vị hãy cố liên tục nhìn ngay
vào chỗ này và đọc kỹ chỗ này cho đến khi nào quý vị có thể “diễn dịch” ra được
nó là gì và xử lý nó, xử lý vấn đề khó khổ ngay chỗ này.
Bất cứ cái gì chúng ta trải nghiệm đều là một phần góp vào cuộc đời chúng
ta, nhưng đến một ngày chúng ta cũng rời bỏ nó. Vì vậy đừng để thời gian trôi
qua uổng phí. Phải thực hành, tu tập tâm linh, tu dưỡng cái tâm. Hãy lấy cái sự
góp phần, sự rời bỏ và sự mất mát làm đối tượng (đề mục) để quán xét ngay bây
giờ và tại đây, quán xét cho đến khi chúng ta trở nên tinh thông và thiện khéo về
điều đó, quán xét cho đến khi quý vị có thể nhìn thấy điều đó là bình thường và
tự nhiên: tất cả chỉ là những sự hợp tan, có mất. Khi lo âu và tiếc nuối về điều đó,
ta có trí tuệ hiểu biết để nhận biết những giới hạn của sự lo âu và tiếc nuối đó,
chúng ta biết rõ đúng theo lẽ của sự thật. Nếu chúng ta biết xem xét và coi mọi sự
theo cách như vậy thì trí tuệ sẽ khởi sinh. Hễ khi nào có khổ khởi sinh thì có trí
https://thuviensach.vn
tuệ khởi sinh, nếu chúng ta khéo biết suy xét về sự khổ đó. Nhưng mọi người thường không chịu suy xét điều tra; vậy mới càng khổ ở đó.
Khi có trải nghiệm sướng hay khổ hoặc dễ chịu hay khó chịu khởi lên, trí tuệ
có thể khởi sinh ngay đó. Nếu chúng ta hiểu biết được sự sướng và sự khổ đúng
như chúng đích thực là, thì chúng ta hiểu biết Giáo Pháp. Nếu chúng ta hiểu biết
Giáo Pháp, thì chúng ta hiểu biết thế giới một cách rõ ràng. Nếu chúng ta hiểu
biết thế giới một cách rõ ràng, thì chúng ta hiểu biết Giáo Pháp.
Thực tình là, đối với hầu hết chúng ta, nếu cái gì không làm ta vui thì ta chẳng muốn biết đến nó. Chúng ta dính ngay sự sân tức, ác cảm hay kháng cự đối
với nó ngay. Nếu ta ghét ai ta chẳng muốn nhìn cái mặt người đó hoặc ở gần người đó. Điều đó thấy thì thường tình, nhưng đó là dấu hiệu của kẻ ngu si, của
người không thiện khéo; đó không phải là cách của một người tốt lành và thiện
khéo. Còn nếu chúng ta thích ai thì dĩ nhiên chúng ta muốn ở gần người đó, tìm
mọi cách để được tiếp cận hay ở gần người đó, thích được thân thiện với người
đó. Điều này cũng thuộc loại ngu si. Mọi thứ thích/ghét đều là như nhau, giống
như hai mặt của bàn tay. Khi để úp chúng ta chỉ thấy mu bàn tay, lòng bàn tay bị
che khuất. Khi để ngửa chúng ta thấy lòng bàn tay, mu bàn tay bị che khuất. Sự
sướng che đậy cái khổ; và sự khổ đau che đậy sự sướng. Khi bị đau nhức cái chân, ta chỉ thấy mặt khổ đau; khi bớt đau đi hay hết đau, ta thấy có sướng khoái,
vì không có khổ đau. Cái sai che đậy cái đúng, cái đúng che đậy cái sai. Chúng ta
cứ luôn nhìn thấy một mặt của sự thật, chúng ta chỉ nhìn thấy một phía của vấn
đề, nhìn như vậy nên sự hiểu biết của chúng ta là không toàn diện; chúng ta chỉ
nhìn phiến diện. Hãy tu tập nhìn thấy mọi vấn đề một cách toàn diện, tu tập khi
chúng ta còn đang sống. Luôn nhìn vào mọi thứ, tách ly cái đúng khỏi cái sai,
tách ly cái thiệt khỏi cái giả; nhận biết cách mọi thứ đúng như chúng thực là, rồi
chấm dứt những cách nhìn một mặt một phía từ trước giờ, để đi đến sự bình an.
Sau một thời gian tu tập, rồi sẽ đến lúc chúng ta có thể xuyên phá mọi thứ giả lập
để đi đến sự thật và đi đến buông bỏ hoàn toàn. Còn ngay bây giờ, chúng ta phải
cố gắng tu tập để tách ly mọi mặt, để nhìn thấy rõ bản chất hai-mặt của mọi thứ,
như đã nói trên – và cố gắng xuyên phá chúng để đi đến sự thật, như đã nói trên.
Phật đã dạy về tóc, lông, móng, da và răng. Phật dạy phải tách ly chúng ra
ngay đây. Những người không biết tách ly các thành phần bộ phận thì họ cứ luôn
ôm giữ nó như chính của mình. Hiện thời quý vị chưa thể tách ly mình khỏi https://thuviensach.vn
những bộ phận đó thì quý vị nên khéo léo thiền quán về nó. Chúng ta chưa rời bỏ
thế giới này, vậy chúng ta phải nên cẩn trọng. Chúng ta nên quán xét nhiều, tức tu
tập thiền quán nhiều, làm những việc rộng lòng bố thí từ thiện, ôn đọc kinh điển,
tu tập nhiều thứ: để nhằm phát triển trí tuệ nhìn thấy rõ về tính vô thường, khổ và
vô ngã trong tất cả mọi sự sống. Ngay cả khi tâm không muốn lắng nghe, chúng
ta cũng phải luôn chủ động tu tập như vậy. Luôn duy trì tu tập để đi đến hiểu biết
ngay trong hiện tại. Điều này nhất quyết phải làm được. Một người có thể chứng
nhận sự hiểu biết để chuyển hóa bản thân và vượt trên thế gian. Chúng ta hiện
đang bị mắc kẹt trong thế gian. Chỉ có tu tập, chỉ có cách đó mới 'tiêu diệt' cái thế
gian. Bằng cách nào? Bằng cách quán xét và nhìn thấy vượt trên thế-gian giả lập
và như vậy chúng ta mới có thể vượt trên cái thế-giới bên trong chúng ta. Ngay
cả khi chúng ta còn đang sống trong thế gian này, sự hiểu biết và cách nhìn của
chúng ta vẫn có thể vượt trên thế gian.
Trong một kiếp sống ở thế gian, một người tạo ra đủ thứ nghiệp tốt và xấu.
Giờ thì chúng ta phải cố gắng tu tập đức hạnh và loại bỏ những nghiệp xấu ác đó.
Rồi đến khi nghiệp quả tốt xảy đến, chúng ta không cần phải đứng bên dưới
những điều tốt đó, mà chúng ta có thể vượt lên trên những điều tốt đó luôn. (Phải
tu với tinh thần hiểu biết như vậy). Nếu quý vị không vượt lên trên những điều tốt
đó thì quý vị sẽ suốt đời làm nô lệ cho những đức hạnh và những khái niệm thiện
tốt của quý vị. Nếu chỉ tu tới mức đó thì quý vị cũng gặp khó khăn, sẽ còn hoài
khổ lụy, chẳng bao giờ hết nước mắt. (Bỏ ác làm thiện, làm thiện bỏ luôn thiện
luôn, đừng bám víu vào những điều tốt thiện mà mình đã làm; không dính ác, không dính thiện). Dù quý vị có làm được nhiều việc thiện đến mức nào, nhưng
nếu quý vị cứ bám chặt vào đó thì quý vị sẽ không được giải thoát và sẽ không
bao giờ hết khổ lụy và nước mắt. Nhưng nếu ai biết vượt lên trên những điều thiện luôn thì người đó sẽ tìm thấy sự giải thoát, hạnh phúc và không còn nước
mắt ngắn dài. Nước mắt đã hết. Hoàn toàn có khả năng chấm dứt khổ lụy. Chúng
ta nên học cách sử dụng đức hạnh, chứ không để đức hạnh sử dụng mình.
Nói tắt gọn, trọng điểm giáo lý của Đức Phật là chuyển hóa cách nhìn của
con người. Hoàn toàn có thể thay đổi cách nhìn nhận của một người. Yêu cầu là
gì? Chỉ cần chịu nhìn vào mọi thứ và sự thay đổi đó sẽ xảy ra!. Sau khi được sinh
ra, chúng ta sẽ nếm trải qua những sự già, bệnh, chết và chia ly. Những điều này
đang xảy ra ngay đây. Chúng ta đâu cần nhìn trên trời trên mây hay nhìn đâu https://thuviensach.vn
xuống hố sâu vực thẳm. Giáo Pháp mà chúng ta cần phải nhìn thấy và hiểu biết có thể được tìm thấy ngay bên trong chúng ta, trong mỗi khoảng khắc thời gian,
trong mọi lúc hiện thời. Khi thấy ai sinh ra, chúng ta mừng vui. Khi thấy ai chết
đi, chúng ta u sầu. Đó là cách chúng ta trải qua trong cuộc sống. Đó là những điều chúng ta cần phải suy xét để hiểu biết, nhưng chúng ta chẳng bao giờ chịu
thực sự nhìn kỹ nhìn sâu vào những điều đó để nhìn thấy sự thật. Chúng ta dính
kẹt sâu trong ngu tối vô minh. Chúng ta cứ hỏi: ''Khi nào ta nhìn thấy Giáo Pháp'',
nhưng nó đang ở ngay đây, chúng ta có thể nhìn thấy nó ngay bây giờ và tại đây.
Đây chính là Giáo Pháp chúng ta cần phải học để nhìn thấy. Đó là điều Phật
đã dạy. Phật không dạy về những thứ như trời thiêng, quỷ thần, rồng nāga, những
thiên thần hộ mệnh, những loại thần ghen quỷ hờn, những vong linh này nọ. Phật
dạy những thứ mà con người cần nên hiểu biết và nhìn thấy. Đó là những sự thật
mà chúng ta thực sự có khả năng giác ngộ. Những hiện tượng bên ngoài là như
vậy, thể hiện ba đặc tính [vô thường, khổ, vô ngã] của mọi sự hiện hữu. Những
hiện tượng bên trong, nghĩa là bên trong thân này, thì cũng như vậy. Sự thật đó có
thể nhìn thấy ở nơi tóc, lông, móng, da và răng. Trước kia chúng mới sinh ra tươi
trẻ. Giờ chúng đã già đi, tàn hư. Tóc giờ đã xơ xác, gảy rụng và bạc màu. Nó vậy
đó. Quý vị không nhìn thấy sao? Hay quý vị lại nói đó là cái quý vị không thể
nhìn thấy? Chắc chắn là có, chỉ cần quý vị để ý suy xét một chút là quý vị có thể
nhìn thấy.
Nếu chúng ta quan tâm để ý tới tất cả những thứ đó và quán xét về chúng
một cách nghiêm túc, thì quý vị sẽ đạt đến một sự hiểu biết thực thụ cho riêng
mình. Nếu có điều gì không thể làm được thì chắc hẳn Phật đã không tốn công
tốn sức nói để làm gì đâu. Bao nhiêu người, hàng chục và hàng trăm ngàn học trò
của Phật đã thực hành theo Phật và đạt đến giác ngộ? Nếu một người chịu nhìn và
nhìn sâu vào mọi thứ thì người đó có thể đi đến hiểu biết về mọi sự đang diễn ra
ở đó. Giáo Pháp là như vậy. Chúng ta đang sống trong thế gian. Phật khuyên chúng ta nên hiểu biết về thế gian. Sống trong thế gian, chúng ta đạt đến sự hiểu
biết từ trong thế gian. Phật được gọi là một lokavidū: người hiểu biết thế gian một cách rõ ràng. Điều đó có nghĩa là gì? Có nghĩa là sống trong thế gian những không bị dính kẹt trong những đường lối cách thức của thế gian; sống giữa những
tham dục và sân hận nhưng không bị mắc kẹt trong tham dục và sân hận. Điều
https://thuviensach.vn
này có thể được nói và được giải bày bằng ngôn ngữ bình thường. Đó là cách Đức Phật đã giảng giải.
Thông thường chúng ta nói gì cũng dựa vào cái chủ thể như ‘ta’, ‘của ta’, ‘là
ta’. Đó là attā, là bản ngã. Chúng ta suy nghĩ, nói, làm tất cả đều vì cái ‘ta’ và cái
‘của ta’; cho cái ‘ta’ và cái ‘của ta’; và tại cái ‘ta’ và cái ‘của ta’. Nhưng nếu chúng ta chịu tu tập để nhìn ra sự thật vô-ngã, tâm có thể liên tục nhận biết sự vô-ngã ( anattā), sự vô chủ thể, sự không có cái ‘ta’ đó. Quý vị hãy suy nghĩ về chỗ
này!. Khi chúng ta nói chuyện với trẻ con, chúng ta nói một cách. Khi chúng ta
nói chuyện với người lớn, chúng ta nói cách khác. Nếu chúng ta dùng những từ
ngữ thích hợp với trẻ con để nói cho người lớn, thì cách đó đâu được đúng. Hoặc
nếu dùng từ ngữ dành cho người lớn đi nói với trẻ con thì trẻ con nghe cũng không thuận. Cách dùng những quy ước một cách đúng đắn là chúng ta phải biết
mình đang nói với ai. Chúng ta cũng luôn nói về cái ‘ta’ và ‘của ta’, ‘anh’ và ‘của
anh’...vân vân, nhưng nếu hướng vào bên trong, tâm là Giáo Pháp, tâm đang an
trú trong sự nhận biết thường trực về sự thật vô-ngã ( anattā). Quý vị phải nên tu tập để tâm có được cái nền tảng như vậy. (Dù bên ngoài chúng ta đang sống, nói
và làm bằng những quy ước và những danh từ khái niệm hữu-ngã, nhưng bên
trong tâm đã thấy biết rõ tính vô-ngã của mọi sự sống và mọi sự quy ước đó).
Do vậy Phật mới nói chúng ta nên lấy Giáo Pháp làm nền tảng, làm cơ sở.
Sống và tu tập trong thế gian, liệu quý vị có nên lấy những cái như thân ta, ý tưởng của ta, tham muốn của ta, ý kiến và quan niệm của riêng ta làm nền tảng
hay không? Không, làm như vậy là không đúng, chỉ là chủ quan; lấy mấy thứ đó
làm cơ sở sự thật là không đúng, không khách quan. Giáo Pháp đâu phải là tiêu
chuẩn của chúng ta; Giáo Pháp là sự thật và chân lý, nó không thể là dựa trên cái
‘ta’ ích kỷ như vậy. Nếu lấy cái ta làm cơ sở sự thật, bạn sẽ biến thành một kẻ tự
tôn, tự ngã, chủ quan. Còn nếu lấy người khác làm cơ sở tiêu chuẩn thì bạn chỉ là
kẻ rồ dại, mê nịnh vào người đó. Chỉ dựa vào tiêu chuẩn của ta hay dựa vào tiêu
chuẩn của người khác thì không phải là cách của Giáo Pháp. Giáo Pháp đâu có
dựa theo bất kỳ cá nhân hay những nhân tính nào. Giáo Pháp chỉ dựa vào sự thật.
Giáo Pháp đâu đơn giản dựa theo những sự thích hay sự ghét của người nào;
những phản ứng thích, ghét, tham, sân đó của con người thì chẳng liên quan gì
đến sự thật của mọi thứ. Sự thật là sự thật. (Ta thương ghét tham sân gì kệ ta chứ,
https://thuviensach.vn
đâu liên quan gì đến mặt trời. Mặt trời là tự nhiên, nó luôn mọc ở phương đông, dâu tùy thuộc vào cảm tính của con người).
Nếu chúng ta thực sự xem xét về tất cả điều này và chịu điều tra quán xét
thấu đáo để hiểu biết sự thật, thì nhờ đó chúng ta sẽ bước vào con đường đạo đúng đắn. Cách sống của chúng ta sẽ trở nên đúng đắn. Sự suy nghĩ sẽ đúng đắn.
Những hành động và lời nói sẽ trở nên đúng đắn. Do vậy chúng ta thực sự nên
nhìn vào tất cả điều này. Tại sao chúng ta có khổ? Bởi do thiếu sự hiểu biết, không hiểu biết được mọi thứ xuất phát từ đâu và kết thúc ở đâu; bởi do không
hiểu biết những nguyên nhân gây ra khổ; đó chính là sự ngu mờ, vô minh. Khi
nào còn có ngu mờ thì còn những tham dục khởi sinh, và khi bị những tham dục
dẫn dắt chúng ta tạo ra những nguyên nhân của khổ đau. Thì kết quả phải là khổ
đau. Khi chúng ta gom nhóm đống củi và bật lửa đốt cháy, sao chúng ta nghĩ nó
không nóng? Sao không nóng được, lửa cháy thì phải nóng chứ. Có nguyên nhân
phải có kết quả chứ. Mình gây ra lửa cháy thì kết quả là lửa nóng. Đó chính là
nguồn gốc của sự nóng.
Nếu chúng ta hiểu được những điều này thì ngay đó đức hạnh sẽ được sinh
ra, đức hạnh khởi sinh từ đó. Giáo Pháp sẽ khởi sinh ra ở đó. Do vậy, hãy chuẩn
bị bản thân. Phật đã dạy chúng ta phải chuẩn bị bản thân. Quý vị không cần phải
lo lắng lo toan quá nhiều về mọi thứ mọi sự. Quý vị chỉ cần nhìn vào đây. Nhìn
ngay vào chỗ không có tham dục, nhìn ngay vào chỗ không có nguy hại. Nibbāna
paccayo hotu – Đức Phật đã dạy như vậy: hãy để nó là một nhân để dẫn đến Niết-
bàn. Nếu điều đó trở thành một nhân để dẫn đến chứng ngộ Niết-bàn thì điều đó
có nghĩa là nhìn vào chỗ mọi thứ trống không, nhìn vào chỗ mọi thứ đã làm xong,
nhìn vào mọi thứ đã đi đến chỗ kết thúc của chúng, chỗ chúng đã diệt sạch. Nhìn
vào chỗ không còn nhân, chỗ không còn cái ‘ta’, cái ‘của ta’ hay cái ‘ai’ chủ thể
nào hết. Cách nhìn đó sẽ trở thành nguyên nhân và điều kiện [nhân và duyên] để
đạt đến Niết-bàn giải thoát. Vậy thì, từ bây giờ quý vị hãy thực hành lòng rộng
lượng bố-thí để trở thành một nhân giúp chứng ngộ Niết-bàn. Thực hành giới-hạnh đạo đức để trở thành một nhân giúp dẫn đến chứng ngộ Niết-bàn. Thực hành thiền-tập để trở thành một nhân dẫn đến chứng ngộ Niết-bàn. Chú-tâm lắng-nghe những giáo-lý để trở thành một nhân giúp dẫn đến chứng ngộ Niết-bàn. Vậy đó, chúng ta dành hết nỗ lực cho những hoạt động tu tập Giáo Pháp trở
thành những nhân giúp dẫn đến Niết-bàn. Nhưng nếu chúng ta không nhắm đến
https://thuviensach.vn
mục tiêu Niết-bàn, nếu chúng ta chỉ lo nhắm vào những mục tiêu ích kỷ của cái
‘ta’, cái ngã, sự ràng buộc và dính chấp một cách không ngừng, thì mọi việc tu
hành sẽ không trở thành một nhân nào để dẫn đến Niết-bàn.
Khi chúng ta đối xử với những người khác và họ luôn nói về cái ‘ta’, ‘của
ta’, ‘của chúng ta’ và bản ngã, thì chúng ta lập thức đồng ý với cách nói đó.
Chúng ta lập tức nghĩ: ''Ừ, điều đó đúng thôi!''. Nhưng thực ra điều đó không đúng. Ngay cả khi cái tâm đang nói ''Đúng, đúng'' thì chúng ta cũng phải nỗ lực
kiểm soát chỗ này. Cũng giống như một đứa trẻ sợ ma. Có thể cha mẹ cũng sợ ma
luôn. Nhưng là cha mẹ thì không nên nói về sự sợ ma, nếu họ nói họ sợ ma thì
đứa con sẽ cảm thấy nó không được bảo vệ, nó càng sợ hơn. Cha mẹ phải nói:
''Không, không có ma nào hết. Ba mẹ không sợ ma. Đâu có ma cỏ gì mà con phải
sợ. Con đang ở trong nhà mình với ba mẹ mà, sao con lại sợ như vậy''. Dù cha mẹ
có thể cũng sợ ma, nhưng khi nghe con cái nói sợ ma, cha mẹ cũng nói sợ luôn
thì có lẽ cả cha mẹ con cái cùng nhảy lên và bỏ chạy, cuối cùng bỏ nhà bỏ cửa đi
chỗ khác luôn.
Làm người bĩnh tĩnh phải nên kiểm soát được chỗ này. Hùa nhau sợ và bỏ
chạy là không khôn ngoan. Chúng ta phải biết nhìn vào sự việc một cách rõ ràng
và học cách đối diện xử lý nó. Ngay cả khi quý vị cảm thấy những hình tướng lờ
mờ là thực, quý vị cũng phải tự khuyên mình đó không phải là thực. Cứ làm ngược lại như vậy. Phải dạy dỗ chính mình ở bên trong nội tâm. Khi nào tâm đang trải nghiệm thế giới theo cơ sở cái ‘ta’ và nó nghĩ rằng đó là đúng là thực,
thì ngay lúc đó quý vị phải có khả năng nói lại rằng: ''Điều đó là không đúng, đó
không phải thực''. Quý vị phải cố bơi nổi trên mặt nước, đừng để bị chìm trong
biển lũ của những thói tâm thói tính của thế gian thế tục. Nước thế tục sẽ tràn
ngập cái tâm của chúng ta nếu chúng ta cứ chạy theo mọi thứ thế tục. Chúng ta
cứ bỏ ‘nhà’ chạy theo mọi thứ thế tục bên ngoài, khi bị lũ lụt cuốn đi, còn ai chăm sóc ‘căn nhà’ của chính mình?
Nibbāna paccayo hotu – người tu không cần phải nhắm đến điều gì khác hay
mục tiêu nào khác. Chỉ cần nhắm đến mục tiêu Niết-bàn. Đừng nhắm đến những
mục tiêu thế tục, tất cả những sự trở thành và sinh thành, tất cả mọi sự công đức
và đức hạnh đều vẫn còn là mục tiêu thế tục. Hãy làm những hành động công đức
và tích tạo những thiện nghiệp, hy vọng điều đó sẽ giúp chúng ta đạt đến những
trạng thái tốt lành hơn, chúng ta không cần phải ước muốn nhiều thứ; chỉ cần https://thuviensach.vn
nhắm đến mục tiêu rốt ráo là Niết-bàn. Nếu chỉ muốn nhắm đến phần giới hạnh và định tâm, thì chúng ta sẽ còn lẩn quẩn trong những pháp thế tục này, vẫn quay
về chỗ cũ. Không cần thiết nhắm đến việc chứng đắc những phần thế tục đó—
chúng ta chỉ nên nhắm đến chỗ chấm dứt, chỗ rốt ráo, đó là Niết-bàn giải thoát.
Tình trạng chúng ta là như vầy. Sự sống của chúng ta là một tiến trình trở
thành và sinh thành liên tục. Trong suốt cả tiến trình trở thành (nghiệp hữu) và
sinh thành (tái sinh) liên tục đó, chúng ta luôn luôn lo âu sợ hãi về rất nhiều điều
nhiều thứ. (Cuộc đời chỉ là những chuỗi dài âu lo đằng sau một số khoái sướng và
hạnh phúc có mất liên tục). Khi có chia cách chia ly, khi có ai chết, chúng ta khóc
than và sầu khổ. Tôi thường nghĩ rằng, điều đó thiệt là ngu. Chúng ta khóc than
về cái gì? Quý vị nghĩ người ta sống rồi sẽ đi về đâu? Nếu mọi người vẫn còn tạo
nghiệp, vẫn còn trở thành và tái sinh, vẫn còn lẩn quẩn trong vòng tử sinh thì họ
đâu có thực sự đi đâu. (Họ chưa có khả năng biến mất như những bậc giải thoát
A-la-hán). Khi con cái ở quê lớn lên, chúng đi học đi làm ở thủ đô Bangkok, chúng vẫn nghĩ về cha mẹ. Chúng đâu nhớ đến cha mẹ ai khác ngoài cha mẹ
mình. Khi chúng về quê, chúng về lại nhà của cha mẹ mình chứ đâu về nhà người
khác. Rồi khi chúng phải lên lại thủ đô, chúng lại nghĩ nhớ đến cha mẹ của mình
ở miền quê Ubon này. Chúng có nhớ nhà ở quê khác không? Quý vị nghĩ sao?
Cũng vậy, khi hơi thở tắt và chúng ta chết, dù có trải qua bao nhiêu trăm ngàn
kiếp ở cõi sống nào, nhưng khi những nhân trở thành (nghiệp hữu, bhava) và sinh
thành (tái sinh, upatti) vẫn còn, thì thức sẽ cố tìm cách tái sinh về lại những nơi thân thuộc ở trần gian này. Tôi nghĩ, chỉ là do tất cả chúng ta đều quá sợ hãi về
điều này. (Sợ hãi về sinh tử, sợ hãi về những chuyến đi mịt mù sau khi chết; sợ
hãi cho người thân yêu và sợ hãi cho chính mình sẽ đến lúc chết đi). Do vậy, mong quý vị đừng khóc than quá nhiều về những sự chết chóc và biệt ly. Hãy nghĩ kỹ về những điều tôi mới nói. Kammam satte vibhajati: nghiệp thúc đẩy chúng sinh vào những sự tái sinh khác nhau. Họ sẽ không đi xa đâu, bởi họ vẫn
còn lẩn quẩn trong những vòng nghiệp hữu và tử sinh đó. Họ lăn lộn, chìm nổi,
vào ra trong vòng sinh tử: chỉ có vậy; chỉ thay đổi những sinh trạng, sinh dạng,
hình tướng, và xuất hiện bằng những hình tướng khác nhau sau khi chết, nhưng
chúng ta không thể biết được hay nhìn thấy những điều đó. Chỉ là sự đến và đi, đi
và đến, sinh diệt và diệt sinh lẩn quẩn trong vòng luân hồi ( samsāra), không thực sự đi đâu hết; (đâu có thoát ra được khỏi vòng luân hồi sinh tử mà đi đâu). Chỉ
lẩn quẩn ở đây. Giống như trái xoài mới rụng xuống từ cây xoài: nó chẳng biến đi
https://thuviensach.vn
đâu cả. Nó chỉ đang ở đó gần cây xoài. Do vậy Đức Phật đã dạy: Nibbāna paccayo hotu: Hãy lấy Niết-bàn làm mục tiêu duy nhất. Hãy nỗ lực tu tập hết mình để đạt được mục tiêu đó; đừng có nhắm đến những mục tiêu gần của thế
tục, đừng kết thúc như một trái xoài chỉ rụng xuống dưới cây và chẳng đi đến đâu
cả.
Hãy thay đổi và chuyển hóa cảm nhận của quý vị về mọi thứ theo cách nhìn
như vậy. Nếu quý vị biết chuyển đổi như vậy, quý vị sẽ có được sự bình an lớn
lao. Thay đổi cách nghĩ và cách nhìn, xin quý vị hãy làm vậy; hãy đi đến để thấy
và biết. Nếu quý vị đã thấy và biết, vậy thì còn ước muốn đi tới chỗ nào nữa? Lúc
đó cái gì là cũng có. Giới hạnh cũng sẽ có mặt. Giáo Pháp cũng hiện tiền. Điều
này đâu phải là quá xa xôi; do vậy mong quý vị suy xét suy nghĩ về chỗ này.
Khi quý vị chuyển đổi cách nhìn thì quý vị sẽ nhận thấy điều đó giống như
đang nhìn những chiếc lá rụng khỏi cây. Khi lá già và khô héo, nó rụng khởi cây.
Và khi đến mùa khác, chúng lại mọc ra lại. Có ai đi cứ đi than khóc khi nhìn lá
rụng và mừng vui khi thấy lá mọc ra không? Nếu quý vị làm vậy, chắc quý vị
cũng điên khùng đến nơi rồi, phải không? Điều đó chỉ là vậy, chết chỉ là vậy, chết
sống chỉ là như vậy, đó chỉ là đường lối sinh diệt của tự nhiên. Nếu chúng ta biết
nhìn mọi thứ theo cách nhìn như vậy thì chúng ta được thư thái và bình tâm.
Chúng ta hiểu rõ đó chỉ là những trật tự và đường lối diễn ra của tự nhiên. Không
cần biết chúng ta đã chết và tái sinh tái sinh bao nhiêu lần nhiêu kiếp đã rồi, đó
đơn giản là quy luật của tự nhiên. (Có sinh là có tử). Khi người nào chịu học hiểu
Giáo Pháp, đạt được sự hiểu biết rõ ràng và thực thụ chuyển đổi cách nhìn về thế
gian theo cách như vậy, người đó sẽ thực chứng sự bình an và sẽ được giải thoát
khỏi những sự hoang mang sợ hãi trong cuộc sống này.
Nhưng điều thực sự quan trọng là chúng ta đang có cuộc sống đó ngay đây,
ngay trong hiện tại. Chúng ta đang nếm trải những nghiệp quả của những nghiệp
thiện ác trong quá khứ. Khi những chúng sinh được sinh ra vào trong thế gian này, đó là sự biểu hiện của những nghiệp trong quá khứ. Tất cả mọi thứ sướng,
khổ, vui, buồn chúng ta đang có trong hiện tại đều là kết quả của những hành động (nghiệp) chúng ta đã làm trước đây. Nghiệp được sinh trong quá khứ và
được nếm trải trong hiện tại. Rồi thì hiện tại lại chính là cơ sở của tương lai, bởi
trong khi nếm trải những nghiệp quá khứ, chúng ta tạo nên những nghiệp mới là
nhân của tương lai; và tương lai sẽ nếm trải những nghiệp chúng ta đang làm https://thuviensach.vn
trong hiện tại. Sự di chuyển từ kiếp sống này qua kiếp sống khác cũng xảy ra theo nguyên lý (nhân quả nghiệp quả) như vậy. Quý vị phải nên hiểu rõ điều này.
Việc lắng nghe Giáo Pháp sẽ giải quyết những sự nghi ngờ nghi vấn của quý
vị. Việc lắng nghe Giáo Pháp sẽ khai sáng cách nhìn của quý vị về mọi thứ trên
đời, và chuyển đổi cách sống của quý vị. Khi những nghi ngờ đã được giải tỏa,
khổ đau sẽ chấm dứt. Quý vị sẽ không còn tạo tác những tham muốn và những
khổ lụy ưu phiền trong tâm trí. Rồi thì sao, rồi khi có thứ gì không làm quý vị vui
sướng, quý vị cũng không thấy khổ đau, bởi quý vị đã hiểu được bản tính thay
đổi vô thường của mọi thứ mọi sự trong đời. Và nếu có thứ gì làm quý vị vui sướng, quý vị cũng không bị quá khích, không chạy dính theo nó, không bị dính
độc bởi nó, bởi quý vị đã biết rõ cách để buông bỏ mọi thứ một cách đúng đắn.
Quý vị biết duy trì một cách nhìn cân bằng, bởi quý vị đã rõ biết về lẽ vô thường
và đã biết cách để giải quyết những vấn đề theo đúng Giáo Pháp. Quý vị biết rõ
những trạng thái tốt và trạng thái xấu đều luôn luôn biến đổi, vô thường. Sau khi
đã biết rõ bản chất vô thường của những hiện tượng bên trong (thân này), chúng
ta đi đến biết rõ những hiện tượng bên ngoài. Nếu không dính chấp vào những
thứ bên ngoài, thì chúng ta không dính chấp vào những thứ bên trong (thân này).
Sau khi quán sát mọi thứ bên trong bản thân mình và bên ngoài bản thân mình,
chúng ta nhìn thấy tất cả đều hoàn toàn tương tợ giống nhau.
Bằng cách tu tập và đạt đến theo cách như vậy, chúng ta có thể thường trú an
trú trong một trạng thái tự nhiên, đó là sự bình an và tĩnh lặng. Nếu chúng ta có bị
chửi mắng hay bị sỉ nhục, chúng ta vẫn không bị kích động hay sân tức. Nếu chúng ta được khen ngợi hay nịnh hót, chúng ta cũng không bị kích động hay tự
mãn tự đại. Cứ để mọi sự diễn ra theo cách như vậy, chúng ta bình tâm, không bị
tác động bởi những thứ bên ngoài và người ngoài. Đó là sự tự do. Đó là giải thoát. Nếu đã hiểu biết rõ bản chất của hai cực đoan sướng và khổ đích thực là gì,
thì chúng ta có thể sống trong sự bình an thư thái. Nếu đã làm được vậy, chúng ta
đâu còn chạy theo hay dừng lại ở cực đoan sướng hay khổ nào nữa. Đây mới
chính là niềm hạnh phúc và bình an đích thực, vượt trên tất cả mọi thứ của thế
gian. Lúc đó người tu đã vượt trên tất cả mọi điều thiện ác. Vượt trên nhân quả,
vượt trên sinh tử. Sau khi được sinh ra vào thế gian này, một người có thể vượt
trên thế gian. Vượt trên thế gian, hiểu biết rõ thế gian— đây mới chính là mục
tiêu của lời Phật dạy. Phật không nhắm đến những mục tiêu con người phải tiếp
https://thuviensach.vn
tục chịu khổ lụy. Phật mong muốn mọi người đạt đến sự bình an, biết rõ sự thật của mọi thứ, và chứng đạt trí tuệ bát-nhã. Đây chính là Giáo Pháp, đây chính là
sự hiểu biết về bản chất của mọi thứ trên thế gian. Tất cả mọi thứ tồn tại trên thế
gian đều là tự nhiên. Do vậy chúng ta không cần phải sống ngu mờ và âu lo về lẽ
tự nhiên đó. Dù chúng ta có ở đâu, những quy luật tự nhiên đó vẫn có mặt như
vậy.
Điều quan trọng nhất là trong khi chúng ta còn đang sống, chúng ta nên
huấn luyện cái tâm sao cho được quân- bình đối với tất cả mọi thứ. Chúng ta nên
có khả năng cho đi, chia sẻ của cải vật chất. Đến lúc nào đó, chúng ta nên biết
cho đi một phần những gì mình có cho những người khốn khó nghèo hèn; cũng
giống như cách quý vị phân cho của cải tài sản cho con cháu vậy. Cho đi và chia
sẻ như vậy sẽ làm chúng ta thấy hạnh phúc; và nếu ai có thể cho đi tất cả thì khi
gần đất xa trời người đó sẽ không còn sự ràng buộc hay lo âu nào, bởi vì đâu còn
thứ gì nữa để mà lo. Đức Phật đã dạy phải biết cách “chết trước khi chết”, phải
kết thúc mọi thứ trước khi mọi thứ chấm dứt. Rồi chúng ta sẽ được thư thái, bình
an. Hãy phá bỏ mọi thứ trước khi mọi thứ vỡ tan; hãy kết thúc mọi thứ trước khi
mọi thứ chấm dứt. (Hãy buông bỏ tất cả mọi thứ trước khi không thể mang theo
thứ gì). Đây là ý của Phật khi Phật dạy về Giáo Pháp. Cho dù quý vị có lắng nghe
giáo lý giáo pháp suốt cả trăm cả ngàn đại kiếp chăng nữa, nếu quý vị không hiểu
ra những điểm này thì quý vị không thể nào tháo gỡ khổ đau và không thể nào
tìm thấy sự bình an đích thực. Quý vị sẽ không nhìn thấy Giáo Pháp. Nhưng nếu
quý vị hiểu được những điều này và có khả năng giải quyết mọi thứ thì đó được
gọi là nhìn thấy Giáo Pháp. Cách nhìn mọi thứ đúng với Giáo Pháp có thể làm
chấm dứt khổ đau. Nó có thể giải trừ tất cả mọi nhiệt não và sầu não. Bất cứ ai nỗ
lực tu tập một cách thành tâm, ai biết chịu khó chịu khổ để tu tập, ai biết huấn
luyện và phát triển bản thân đến tối đa tiềm năng của chính mình, những người
đó sẽ đạt đến sự bình an và chấm dứt. Dù họ sống ở đâu, họ cũng không bị khổ.
Dù họ có trẻ hay già, họ vẫn không bị khổ. Dù phải ở trong tình huống nào, dù
phải làm bất cứ việc gì, họ vẫn không bị khổ, bởi tâm của họ đã đạt đến chỗ khổ
đã tận diệt, đạt đến chỗ của sự bình an. Vậy đó. Đó là lẽ tự nhiên. Nếu họ nỗ lực
tu tập như vậy thì sẽ đạt đến chỗ như vậy.
Như vậy, Phật đã dạy con người phải thay đổi cách nhận thức về thế gian, và
lúc đó sẽ có Giáo Pháp hiện tiền. Khi tâm đã hòa đồng với Giáo Pháp, thì Giáo
https://thuviensach.vn
Pháp sẽ tiến vào tâm và trái tim. Lúc đó tâm và Giáo Pháp trở thành một, không còn phân biệt được. Đây chính là chỗ được chứng ngộ bởi những ai tu tập thực
thụ, đó là chính sự chuyển đổi cách nhìn và cách trải nghiệm về mọi thứ. Toàn bộ
Giáo Pháp là paccattam [Giáo Pháp là để tự mỗi người tự chứng thấy, phải tự
mình chứng ngộ]. Giáo Pháp không phải là thứ có thể được cho, ban, truyền hay
chuyển giao; điều đó là không thể. Nếu chúng ta cho Giáo Pháp là thứ khó được
chứng ngộ thì nó sẽ khó được chứng ngộ. Nếu chúng ta coi Giáo Pháp là dễ nhìn
thấy thì nó sẽ dễ nhìn thấy đối với chúng ta. Ai có thể quán xét để nhìn thấy một
điểm thì không cần phải quán xét để nhìn thấy tất cả mọi thứ khác. Sau khi nhìn
thấy rõ bản chất của một điểm, ví dụ nhìn thấy bản chất sinh và chết, nhìn thấy sự
sinh và diệt của các hiện tượng theo lẽ tự nhiên, thì người đó sẽ nhìn thấy được lẽ
thực đó trong tất cả mọi thứ khác. Đó chỉ là vấn đề sự thật, chỉ là lẽ thực.
Đây là cách của Đức Phật. Phật đã dạy giáo lý vì phúc lợi của tất cả chúng
sinh. Phật mong muốn chúng ta vượt trên khổ đau và đạt đến bình an. Điều đó
không có nghĩa là chúng ta phải chết trước để vượt lên sự bình an. Chúng ta đừng
nên nghĩ chúng ta sẽ đạt đến sự bình an sau khi chết; chúng ta phải vượt qua khổ
đau ngay bây giờ và tại đây, ngay trong hiện tại. Chúng ta vượt qua ngay bên trong những nhận thức (tưởng) của chúng ta về mọi thứ, vượt qua ngay trong
kiếp sống này, vượt qua bằng cách nhìn mới khởi sinh ngay trong tâm này của
chúng ta. Khi ngồi ta hạnh phúc; khi nằm ta hạnh phúc; dù ta đang ở đâu ta cũng
hạnh phúc. Chúng ta trở nên vô-lỗi, vô-tác, vô-nhiễm; chúng ta không còn nếm
trải những nghiệp quả xấu ác, và chúng ta sống trong một trạng thái tự do tự tại.
Tâm trong suốt, sáng tỏ, và tĩnh lặng. Không còn bóng tối hay ô nhiễm. Người
như vậy là đã đạt đến niềm hạnh phúc tối thượng theo cách của Đức Phật. Mong
quý vị hãy tự mình điều tra quán chiếu để tự mình tìm ra niềm hạnh phúc đó.
Mong tất cả những Phật tử ở đây có thể đạt đến năng lực hiểu biết đó. Khi gặp
khó khổ, thì tu tập để làm vơi nhẹ sự khổ. Khi có sung sướng, thì hạ thấp sự
khoái sướng đó xuống; đến khi nó được giảm thiểu, chấm dứt sự sướng đó luôn.
(Gặp khổ không sân tức, gặp sướng không quá khích, giữ tâm bình lặng ở giữa).
Mọi người cần phải tự mình tu tập như vậy, do vậy quý vị hãy suy xét kỹ những
lời tôi vừa nói. Cầu mong quý Phật tử an lạc và tu tiến.
https://thuviensach.vn
88
Chùa Vô Minh
201Ở hay đi không quan trọng, sự suy nghĩ của chúng ta mới là quan trọng. Vì vậy tất cả thầy, hãy cùng làm với nhau, hãy cùng tu và cùng sống trong hòa hợp.
Đây có thể sẽ là di sản các thầy tạo ra cho chùa Wat Pah Nanachat Bung Wai, tức
Thiền viện Rừng Thiền của quận Bung Wai này. Đừng để cái tên của thiền viện bị
gọi thành ‘Chùa Wat Pah Nanachat Woon Wai’, có nghĩa là ‘chùa của sự Vô
Minh và Rắc Rối’. 202 Bất cứ ai đến đây tu học cũng nên giúp góp phần tạo nên di sản tốt lành cho chùa này.
Như đã nhìn thấy, những Phật tử tại gia đã cúng dường chu cấp tất cả những
y phục, thức ăn, nơi ở tu, và thuốc thang khá đầy đủ cho chúng ta. Thực ra họ chỉ
là những người dân quê bình thường, nhưng họ đã hết lòng cúng dường chu cấp
hết khả năng vì lòng tin sâu sắc vào đạo Phật. Là người xuất gia tu hành, các thầy
đừng có dính chấp theo những ý nghĩ của mình; các thầy thường hay nghĩ rằng:
"À, tôi đã cố dạy cho các Phật tử tại gia, nhưng họ cứ làm tôi thất vọng quá. Bữa
nay là ngày đi chùa nên họ tới chùa để nhận lãnh giới hạnh. Rồi ngày mai họ lại
đi đánh bắt cá tôm, lại sát sanh. Họ lại uống rượu. Họ cứ làm những việc phạm
giới giữa ban ngày ban mặt mà ai cũng có thể nhìn thấy. Rồi đến ngày đi lễ chùa
tiếp theo, họ lại đến chùa để lễ lạy, lại nhận lãnh giới hạnh và lắng nghe các sự
thầy giảng dạy giáo pháp. Sau đó họ lại về xách lưới đi đánh bắt cá tôm, giết thịt
súc vật, và lại uống rượu như thường".
Các thầy có thể khá thất vọng khi nghĩ đến họ như vậy. Các thầy nghĩ những
việc chỉ dạy giáo pháp của mình đối với các Phật tử tại gia không mang lại ích lợi
nào hết. Bữa nay họ đến lễ lạy nhận lãnh giới hạnh để kiêng giữ đạo đức, ngày
mai họ lại xách lưới xách lao ra sông giết cá giết cua. Một tu sĩ chưa có nhiều trí
tuệ thì thường cảm thấy nản lòng và thấy mình thất bại trong việc chỉ dạy các Phật tử tại gia; người đó cứ nghĩ việc truyền dạy đó không mang lại kết quả gì.
Nhưng không phải những nỗ lực của các thầy là không kết quả gì; chỉ là những
Phật tử tại gia đó không có được kết quả gì. Dĩ nhiên việc cố gắng chỉ dạy họ với
tâm hạnh tu sĩ của mình cũng có ít nhiều kết quả tốt lành chứ sao không. Nhưng
https://thuviensach.vn
khi thấy thực trạng đó, các thầy bắt đầu thấy khổ vì nghĩ không kết quả. Vậy chúng ta phải làm sao đây?
Chúng ta tự mình quán xét chính mình để nhận ra rằng những ý hành thiện
lành của chúng ta đã mang lại một số ích lợi và thực sự có ý nghĩa. Chỉ là lúc này
những khả năng (căn) tâm linh của các Phật tử tại gia đó chưa được phát triển. Họ
chưa được mạnh mẽ. Do vậy hiện thời chúng ta nên kiên nhẫn tiếp tục chỉ dạy
cho họ. Chứ nếu chúng ta bỏ cuộc, chúng ta sẽ trở thành những người còn tệ hơn
họ bây giờ nữa. Nếu các thầy biết kiên nhẫn làm những việc chỉ dạy giáo pháp,
đến ngày nào đó họ cũng trưởng thành và họ sẽ nhận ra những việc làm bất thiện
đó của họ. Lúc đó họ sẽ thấy hối lỗi và xấu hỗ về những việc làm phạm giới và
bất thiện đó. Từ đó họ biết tu sửa.
Còn hiện thời, họ có đủ lòng tin vào đạo Phật, họ vẫn đang cúng dường chu
cấp những vật dụng, thức ăn để chúng ta có điều kiện sống tu ở đây. Tôi nghĩ như
vầy: đây là một việc làm lớn lao. Không phải là việc nhỏ. Họ cúng dường thức
ăn, chỗ ở, thuốc thang để chữa trị thân bệnh của chúng ta, đó đâu phải là việc nhỏ
nhặt. Chúng ta thì đang cố gắng tu tập để hướng tới Niết-bàn. Nếu chúng ta không có gì để ăn thì cũng khó mà sống tu cho được. Không có gì ăn thì làm sao
ngồi thiền ở đây? Không có gì ăn sức ở đâu chúng ta xây sửa chỗ tu trong cái
chùa này?
Chúng ta phải nhận biết lúc các căn tâm linh của người ta còn chưa được
phát triển chín chắn. Chúng ta nên làm gì? Chúng ta giống những người bán
thuốc dạo. Các thầy thường nghe những người bán thuốc dạo vừa đi vừa rao bán
đủ loại thuốc khác nhau. Mấy người bị bệnh nhức đầu hay đau bụng có thể đến
mua. 203
Tình cảnh kẻ xuất gia chúng ta cũng giống như người bán thuốc dạo đó.
Chúng ta nhận tiền từ người mua thuốc, chúng ta không nhận tiền từ người không
mua thuốc. Chúng ta thấy vui vì có người mua thuốc này thuốc nọ. Nhưng nếu có
những người chỉ ở trong nhà, họ không chịu đi ra đường để mua thuốc của ta,
chúng ta cũng đâu nên trách cứ gì họ.
Nếu chúng ta chỉ dạy giáo lý cho người ta nhưng người ta không thể thực
hành, chúng ta không nên bực tức hay trách họ. Đừng làm vậy! Đừng trách họ,
thay vì vậy hãy kiên nhẫn chỉ dạy tiếp họ và dẫn dắt họ từ từ. Đến khi nào các
https://thuviensach.vn
căn tâm linh của họ đủ chín muồi, lúc đó tự họ sẽ muốn thực hành theo đạo lý đã được dạy. Cũng giống như khi chúng ta bán thuốc, chúng ta cứ làm công việc bán
thuốc của mình. Khi nào người ta có bệnh, khi nào họ muốn mua, tự họ sẽ bước
ra khỏi nhà và đến mua thuốc. Những người ở trong nhà không bước ra đường
mua thuốc của ta có lẽ họ vẫn đang thấy khỏe, họ vẫn chưa bị đau bệnh. Ta không
cần trách cứ gì họ.
Các thầy cứ giữ thái độ như vậy, mọi chuyện sẽ suôn sẻ thôi. Điều gì đến sẽ
đến. Thời Phật còn sống cũng vậy, Phật và các thánh đệ tử cũng đi chỉ dạy nhiều
người, nhưng đâu phải ai cũng thực hành ngay và thực hành được liền.
Ngay cả chúng ta cũng muốn làm được ngay nhiều thứ, nhưng còn ít nhiều
lý do nào đó ta vẫn chưa làm được; đó là các căn của chúng ta vẫn chưa đủ chín
chắn. Việc hoàn thiện tâm linh, tức tu tập các ba-la-mật ( pāramī) của chúng ta vẫn chưa được hoàn thiện. Cũng giống như trái vẫn đang còn lớn lên trên cây.
Chúng ta đâu thể thúc ép nó mau chín—nó vẫn còn non, nhỏ, chua bởi nó vẫn
chưa lớn xong. Chúng ta đâu thể ép nó lớn nhanh, ngọt nhanh, chín nhanh—
chúng ta phải để nó chín theo tính chất tự nhiên của nó. Thời gian trôi qua và mọi
thứ đổi thay, người ta có thể sẽ đến lúc chín chắn và thiện khéo về tâm linh. Cũng
như thời gian trôi qua, trái sẽ lớn lên, trưởng thành và chín ngọt theo cách tự
nhiên của nó. Nếu biết nghĩ về lẽ tự nhiên như vậy, các thầy sẽ thấy dễ chịu và
bình tâm. Nhưng nếu các thầy cứ thất vọng và không kiên nhẫn, các thầy cứ luôn
hỏi sao trái xoài lâu chín quá, sao nó chua quá. Nó còn chua bởi nó chưa chín. Đó
chỉ là tính chất tự nhiên của trái cây.
Mọi người trên thế gian cũng giống vậy. Điều đó khiến tôi hay nghĩ về giáo
lý của Phật về bốn loại hoa sen. Một số còn ở dưới bùn, một số đã mọc lên khỏi
đáy bùn nhưng vẫn còn nằm dưới nước, một số đã lên được mặt nước, và một số
thì đã vượt lên khỏi mặt nước và đang ra nhụy kết hoa thơm ngát. Đức Phật có
thể giảng dạy những giáo lý của mình cho đủ loại người khác nhau bởi Phật hiểu
rõ những loại người khác nhau, những mức độ căn cơ khác nhau của họ về tâm
linh. Chúng ta nên nghĩ về điều này và không nên cảm thấy khó chịu vì những
điều đang xảy ra không theo ý chúng ta. Đừng khó chịu với những Phật tử tại gia
chỉ vì họ không cùng lúc thực hành giáo lý theo ý chỉ dạy của chúng ta. Cứ coi
mình như một người bán thuốc dạo. Công việc của chúng ta là quảng cáo, trình
bày những tính năng và ích lợi của thuốc, và luôn luôn có thuốc sẵn sàng cho https://thuviensach.vn
người mua. Nếu có ai bệnh thì họ sẽ tự đến mua thuốc. Tương tự, khi các căn cơ
tâm linh của mọi người chưa được chín chắn giờ họ chỉ có được lòng tin (tín) vào
đạo Phật. Chúng ta đâu thể ép họ nhảy vào thực hành ngay cho được. Nếu nhìn
thấy được lý lẽ chỗ này, các thầy không còn thấy bực tức với họ nữa.
Sống tu ở đây trong chùa này chắc hẳn có nhiều ý nghĩa. Chắc hẳn không
phải là vô ích. Tất cả các thầy ở đây, hãy cùng sống tu một cách hòa hợp và thân
thiện. Khi nào gặp trở ngại và khó khổ, hãy niệm tưởng những công hạnh của Đức Phật. Sự hiểu biết (tri kiến) mà Phật đã giác ngộ là cái gì? Phật đã dạy những
điều gì? Giáo Pháp chỉ ra những điều gì? Tăng đoàn phải thực hành theo những
cách thức nào? Việc thường xuyên tưởng niệm những phẩm hạnh của Tam Bảo sẽ
mang lại rất nhiều lợi lạc.
Dù các thầy là người Thái hay người xứ khác thì cũng không quan trọng.
Điều quan trọng là phải biết giữ gìn hòa khí và cùng sống tu ôn hòa. Nhiều người
từ bốn phương xa xôi đã đến đây viếng thăm chùa. Khi những người thường dân
đến thăm chùa tổ Wat Pah Pong, tôi hay giục họ đến đây, đến thăm chùa, đến đây
để tu. Đây là di sản mà các thầy đang tạo dựng. Dường như mọi người có lòng tin
và rất hoan hỷ với điều đó. Do vậy đừng quên mất bản thân mình. Các thầy nên
dẫn dắt mọi người hơn là bị dẫn dắt bởi người đời. Phải nỗ lực hết mình để tu tập
và thiết lập chính-mình một cách vững chắc, rồi kết quả tốt đẹp sẽ có thôi.
Còn nghi ngờ nào về việc tu tập mà các thầy cần được giải tỏa không? Tôi
nói việc tu tập đúng đắn theo Giáo Pháp sẽ dẫn đến kết quả giác ngộ đúng đắn.
Các thầy còn có nghi ngờ gì về điều này không?
Câu Hỏi: Thưa thầy, khi tâm đang không thực sự suy nghĩ gì hết, nhưng nó
cứ như trong một trạng thái u tối và đờ đẫn, có cách nào chúng ta làm để làm cho
tâm sáng tỏ lên không? Hay chúng ta chỉ nên ngồi yên để vậy?
Ajahn Chah: Trạng thái đó luôn bàng bạc xảy ra hay nó chỉ xảy ra trong khi thầy ngồi thiền? Sự u tối đó chính xác là như thế nào? Đó có phải là sự ngu mờ
do thiếu trí tuệ hay không?
Câu Hỏi: Khi con ngồi thiền, con không bị đờ đẫn hay buồn ngủ (hôn trầm),
nhưng con cảm thấy tăm tối, một dạng tối mờ hay tối đen.
Ajahn Chah: Vậy là thầy muốn làm cho tâm sáng trí lên, đúng không? Vậy
thầy nên thay đổi tư thế thiền, và nên chuyển qua tư thế đi-thiền nhiều hơn. Đó là
https://thuviensach.vn
một cách. Thầy có thể đi thiền mỗi lần ba giờ luôn, cho đến khi thầy thấy mệt luôn.
Câu Hỏi: Thưa thầy, con đã tập đi thiền mỗi ngày vài tiếng, và con thường
có nhiều nghĩ suy khi đang đi thiền. Nhưng điều làm con thực sự lo chính là trạng
thái u tối này mỗi khi con ngồi thiền. Vậy con có nên ý thức tỉnh giác về trạng
thái đó và buông bỏ nó, hoặc có những phương tiện nào khác con nên dùng để
đối trị nó?
Ajahn Chah: Tôi nghĩ có lẽ tư thế của thầy chưa được cân bằng. Khi thầy đi thiền, thầy hay có nhiều ý nghĩ. Vậy thầy nên thực tập nhiều thiền quán suy lý,
tức là đổi chủ đề quán xét liên tục, làm vậy tâm sẽ dần dần hết nghĩ suy. Nó không còn dính theo hay ám ảnh theo ý nghĩ đó (tức ý nghĩ về trạng thái u tối khi
ngồi thiền). Nhưng đừng quá bận tâm. Hiện thời, thầy cứ tăng thời lượng đi thiền
nhiều hơn. Tập trung vào việc đi thiền. Rồi nếu tâm có lăng xăng, kéo nó về và
thực tập quán xét, chẳng hạn như quán xét điều tra về các bộ phận của thân, (tức
chuyển đổi mục tiêu/đề tài quán xét của tâm). Thầy cứ liên tục nghĩ đến điều đó
hay chỉ thi thoảng mới nghĩ đến nó? Khi thầy trải nghiệm trạng thái tăm tối đó,
thầy có thấy khổ vì nó không?
Câu Hỏi: Con thấy bực dọc vì trạng thái đó của tâm. Con không phát triển
được định ( samādhi) hay tuệ gì cả.
Ajahn Chah: Khi thầy bị tình trạng này trong tâm, khổ khởi sinh bởi do không hiểu biết. Lúc đó có sự nghi ngờ về tại sao tâm lại bị như vậy. Nguyên lý
quan trọng trong thiền tập là: khi có bất cứ sự gì xảy ra, đừng có nghi ngờ về nó.
Nghi ngờ chỉ làm tăng thêm khổ. Khi tâm có u tối ngu mờ, đừng nghi ngờ về điều
đó. Nếu tâm sáng tỏ và tỉnh thức, cũng đừng nghi ngờ về điều đó. Đó chỉ là một
trạng thái của tâm. Nếu nó u tối và ngu mờ, đừng nghi ngờ về điều đó. Cứ tiếp
tục thiền tập một cách cần mẫn, không dính theo những phản ứng này nọ đối với
trạng thái đó. Chỉ cần ghi nhận và tỉnh giác biết rõ về trạng thái đó của tâm, đừng
có nghi ngờ về nó. Đó chỉ là trạng thái, nó chỉ là nó như vậy. Nếu ta dung dưỡng
sự nghi ngờ và bắt đầu dính líu theo nó, và đặt tên coi nó là này là nọ, thì nó sẽ u
tối.
Khi thầy thiền tập, những trạng thái đó là những thứ thầy phải gặp phải
trong tiến trình thiền tập. Thầy không cần phải có những nghi ngờ về những trạng
thái đó. Chỉ nhận biết nó với sự tỉnh giác và buông bỏ. Ghi nhận và buông bỏ.
https://thuviensach.vn
Còn về sự buồn ngủ (hôn trầm)? Khi ngồi thiền thầy có bị buồn ngủ hay tỉnh thức?
(Người hỏi không trả lời)
Có lẽ khó mà nhớ lại nếu thầy bị buồn ngủ (hôn trầm) trong khi ngồi thiền!
Nếu thầy có bị hôn trầm, khi ngồi thiền hãy mở mắt ra. Đừng nhắm mắt. Thay vì
nhắm mắt, mở mắt ra và nhắm nhìn vào một tiêu điểm phía trước, ví dụ như ngọn
nến. Đừng nhắm mắt! Đây là một cách để loại bỏ chướng ngại buồn ngủ khi ngồi
thiền.
Khi ngồi thiền các thầy có thể nhiều lúc nhắm mắt lại, không sao. Nếu tâm
được sáng rõ, không bị buồn ngủ, thì các thầy có thể ngồi thiền với mắt nhắm lại.
Nếu tâm đờ đẫn và buồn ngủ (hôn trầm), thì các thầy nên mở mắt và nhìn vào
một tiêu điểm nào đó phía trước. Tiêu điểm đó giống như là một vật thể làm đối
tượng thiền, tức một kasina dùng làm đối tượng trong thiền định. Sau khi làm như vậy, các thầy có thể làm cho tâm tỉnh thức và tĩnh lặng. Cái tâm buồn ngủ thì
không tĩnh lặng, nó đang bị cản trở bởi chướng ngại và do đó nó bị u tối.
Nhân tiện chúng ta cũng nên nói về sự ngủ. Các thầy không thể đi hay làm
gì được nếu không được ngủ. Đó là lẽ tự nhiên của thân. Nếu khi đang thiền tập
mà các thầy cảm thấy buồn ngủ một cách không thể nào chịu nổi, lúc đó hãy nên
đi ngủ. Đây là một cách giải tỏa chướng ngại buồn ngủ khi nó đang chế ngự
chúng ta. Còn nếu các thầy vẫn tiếp tục thiền, hãy mở hai mắt ngay khi thấy có
xu hướng buồn ngủ. Nhắm mắt lại một chốc và kiểm tra trạng thái tâm. Nếu tâm
sáng rõ thì các thầy có thể thiền với mắt nhắm lại. Rồi sau đó nên nghỉ giải lao.
Nhiều người phải luôn chiến đấu với sự buồn ngủ. Họ ép bản thân mình không
ngủ, kết quả là mỗi khi ngồi xuống thiền họ luôn luôn bị ngủ gà ngủ gật, và cứ
ngồi trong một trạng thái không tỉnh giác.
Câu Hỏi: Thưa thầy, liệu chúng ta có thể tập trung nơi chóp mũi hay không?
Ajahn Chah: Được đó. Bất cứ cách nào các thầy thấy tiện, cách nào các thầy thấy thoải mái và nó giúp các thầy cố định cái tâm thì các thầy nên tập trung
vào cách đó.
Nó giống như vầy: khi thiền tập, chúng ta thường bị dính theo những ý
tưởng, ý nghĩ; tức chúng ta thường bị ‘nhớ bài’ theo những lý thuyết và hướng
dẫn mà chúng ta đã được học, trạng thái lúc đó có thể rất khó hiểu và khó chỉnh.
https://thuviensach.vn
Khi chúng ta thực tập bài tập thiền tiêu chuẩn, ví dụ như chánh niệm về hơi-thở, đầu tiên chúng ta phải hạ quyết tâm rằng bây giờ ta sẽ ngồi xuống thiền tập nó, và
chúng ta sẽ chọn việc chánh niệm vào hơi-thở làm nền tảng của chúng ta. Chúng
ta chỉ tập trung vào hơi thở ở ba điểm, đó là chỗ hơi thở đi qua lổ mũi, qua ngực,
và qua bụng. Khi thở vào, hơi thở đi qua mũi, rồi qua ngực, cuối cùng đến bụng.
Khi thở ra, hơi thở bắt đầu từ bụng, đi qua ngực và cuối cùng đi qua lổ mũi.
Chúng ta chỉ đơn thuần nhận biết nó như vậy. Đây là cách chúng ta bắt đầu kiểm
soát cái tâm, cột chặt sự tỉnh giác [sự biết] vào ba điểm: điểm bắt đầu, điểm giữa,
và điểm cuối của hơi thở vào và hơi thở ra.
Trước khi bắt đầu, trước tiên chúng ta nên ngồi xuống và thả lỏng cái tâm.
Chỗ này giống việc may áo trên máy may. Khi chúng ta mới bắt đầu học may,
chúng ta nên ngồi trước máy may để làm quen với nó và cảm thấy thoải mái. Lúc
này, chúng ta chỉ cần ngồi và thở. Chưa cần phải cố định sự chú tâm vào bất cứ
thứ gì, chỉ cần nhận biết mình đang thở. Lúc này chúng ta chỉ ghi nhận hơi thở
đang nhẹ hay nặng, dài hay ngắn mà thôi. Sau khi đã ghi nhận được nó, chúng ta
mới bắt đầu tập trung sự chú tâm vào hơi thở-vào và hơi thở-ra tại ba điểm tiếp
xúc đã nói trên.
Chúng ta tu tập như vậy cho đến khi trở nên thành thục về hơi thở, và hơi
thở sẽ vào ra êm nhẹ. Giai đoạn kế tiếp là chỉ tập trung sự chú tâm vào cảm nhận
về hơi thở ở nơi tiếp xúc nơi chóp mũi hoặc ở ngay giữa môi trên. Ngay lúc này,
chúng ta không cần quan tâm hơi thở dài hay ngắn nữa, chỉ tập trung duy nhất
vào nơi cảm nhận hơi thở đi vào và đi ra mà thôi.
Sau đó, những hiện tượng khác nhau có thể tiếp xúc với các giác quan, hoặc
có thể một số ý nghĩ sẽ khởi sinh. Đây được gọi là ý nghĩ ban đầu, đó là vitakka, thường được dịch là (HV) tầm. Là vầy, tâm khởi lên ý nghĩ, ví dụ, về bản chất
của những thứ hữu vi ( sankhārā), hoặc về thế giới, hoặc về bất cứ điều gì. Khi
tâm đã khởi ý nghĩ đó lên, tâm sẽ muốn dính chặt hoặc nhập luôn với ý tưởng đó.
Nếu ý tưởng đó là một đối tượng thiện lành, cứ để cho tâm nhận lấy nó. Nếu ý
tưởng đó là thứ gì bất thiện thì để tâm quán xét về nó, sau khi quán xét thì yếu tố
hoan hỷ, vui lòng và hạnh phúc sẽ có mặt. Tâm sẽ rõ sáng và sáng tỏ trong khi
hơi thở đi vào và đi ra và trong khi tâm nhận lấy những ý tưởng ban đầu đó. Rồi
ý tưởng ban đầu (tầm) sẽ trở thành ý tưởng suy lý, tức là vicāra, thường được gọi (HV) là tứ. Là vầy, tâm bắt đầu phát triển sự quen thuộc với đối tượng, tự nó nỗ
https://thuviensach.vn
lực và hòa nhập vào ý tưởng suy lý đó. Ngay lúc này, không có sự buồn ngủ hay hồn trầm nào cả, tâm hoàn toàn tỉnh thức.
Sau khi tâm khởi xướng tầm và hòa nhập với tứ trong một thời lượng thích
hợp, các thầy hãy hướng chú tâm về lại hơi thở. Rồi tiếp tục thiền, rồi sẽ tiếp tục
xuất hiện ý tưởng ban đầu (tầm) và ý tưởng suy lý (tứ).
(Tâm có ý tưởng chọn đối tượng hay đề mục để quán xét (đó là tầm), sau đó
tâm có ý tưởng quán xét điều tra xung quanh đối tượng đó (đó là tứ). Ý tưởng ban
đầu là tìm (tầm) ra đối tượng quán xét; ý tưởng tiếp theo là bám quanh (tứ) đối
tượng đó để quán xét, điều tra, suy lý về nó).
Rồi các thầy tiếp tục thiền, tâm tiếp tục xuất hiện ý tưởng ban đầu và ý
tưởng suy lý, lại tầm và tứ, tầm và tứ... cứ tiếp tục diễn ra như vậy. Nếu các thầy
đang quán xét về một đối tượng hay đề mục, ví dụ như một bản chất của các pháp
hữu vi ( sankhāra), thì tâm sẽ trải nghiệm một sự tĩnh lặng (định) thâm sâu hơn,
và nhờ đó sinh ra yếu tố hoan hỷ (hỷ) trong tâm. Có tầm và tứ, và nhờ đó dẫn đến
niềm hạnh phúc vui tươi (hỷ lạc) trong tâm. Trong lúc như vậy sẽ không còn có
mặt hôn trầm, không còn sự buồn ngủ hay đờ đẫn trong tâm. Tâm sẽ không bị u
tối nếu chúng ta biết cách tu tập như vậy. Tâm sẽ vui tươi và khoan khoái.
Niềm khoan khoái đó sẽ bắt đầu phai dần và biến mất sau một chốc thời
gian, vì vậy lúc này các thầy có thể khởi xướng lại một ý tưởng ban đầu (tầm)
khác. Lúc này tâm sẽ vững chắc và bám chắc với đối tượng/đề mục mới—nó
không bị xao lãng. Rồi các thầy lại tiếp tục với ý tưởng suy lý (tứ), lúc này tâm sẽ
hòa nhập thành một với đối tượng đó. Khi các thầy thực hành một sự thiền tập
nào thích hợp với tính khí của mình, và nhờ đó thiền rất tốt, thì mỗi khi các thầy
chọn lấy một đối tượng thì yếu tố hoan hỷ khoan khoái sẽ tự động khởi sinh dễ
dàng: đó là trạng thái khoan khoái đến nỗi lông tóc dựng lên, còn tâm thì đắm
mình trong niềm hân hoan khoái lạc và thỏa mãn. Tâm tươi mát và cảm khoái
chưa từng có trước đó.
Khi tâm nó như vậy thì nó đâu thể nào bị đờ đẫn hay hôn trầm cho được.
Lúc này người tu cũng đâu có sự nghi ngờ nào. Cứ tầm rồi tứ, rồi tới tầm và tứ,
cứ lặp đi lặp lại như vậy, và niềm khoan khoái hoan hỷ cứ sinh ra. Rồi sau đó sẽ
yếu tố hạnh phúc ( sukha, lạc).
https://thuviensach.vn
Điều này xảy ra trong tư thế ngồi thiền. Sau một thời gian ngồi thiền, các thầy có thể đứng dậy và đi thiền. Tâm có thể giống y vậy trong tư thế đi thiền. Đi
thiền cũng tương tự, nó không buồn ngủ, nó cũng liên tục có tầm và có tứ, lại tầm
và tứ, rồi yếu tố khoan khoái hoan hỷ đó cũng khởi sinh. Lúc đó không sẽ có mặt
bất cứ chướng ngại ( nīvarana)204 nào và tâm không bị ô nhiễm lúc đó. Dù sự gì xảy ra, đừng để ý; lúc này các thầy không cần phải nghi ngờ về những trải nghiệm mà mình có thể có trong khi thiền tập ở giai đoạn này, cho dù trải nghiệm
đó có thể như là ánh sáng, sự hỷ lạc, hay bất cứ là gì. Đừng dung dưỡng sự nghi
ngờ về những trạng thái đó của tâm. Dù tâm bị u tối hay tâm được bừng sáng thì
cũng đừng chú trọng đến những trạng thái đó, đừng để dính theo những trạng thái
đó. Cứ buông bỏ, cứ gạt bỏ chúng qua một bên. Cứ tiếp tục bước đi thiền, cứ tiếp
tục ghi nhận mọi sự đang diễn ra trong tâm mà không bị mê dính theo chúng.
Đừng thấy khổ vì những trạng thái đó của tâm. Đừng có nghi ngờ gì về chúng.
Chúng chỉ là những trạng thái như chúng là, chúng chỉ xảy ra như những hiện
tượng tự nhiên của tâm mà thôi. Nhiều lúc tâm vui. Nhiều lúc tâm buồn. Trong
tâm, lúc có thể sướng, lúc có thể khổ; hoặc có lúc là bế tắt, bít bùng. Thay vì cứ
nghi ngờ, chỉ cần hiểu biết rằng đó chỉ là những trạng thái của tâm; một trạng thái
nào của tâm xảy ra là do lúc đó các nhân đã hội đủ chín muồi để xảy ra trạng thái
đó. Ngay lúc này một trạng thái tâm đang thể hiện; đó là cái mà người tu cần ghi
nhận. Cho dù tâm đang u tối, ta cũng không cần phải thất vọng về nó. Nếu tâm có
sáng tỏ, ta cũng không nên quá khích quá mừng vì nó. Đừng có bất cứ nghi ngờ
gì về những trạng thái của tâm, cũng đừng nghi ngờ gì về những phản ứng của
mình đối với những trạng thái đó (nếu ta có phản ứng này nọ).
Cứ bước đi thiền cho đến khi các thầy thực sự thấy mệt, sau đó ngồi xuống.
Khi ngồi xuống, hãy quyết định tâm là ta ngồi xuống; đừng có ngồi đại ngồi xuống một cách hời hợt. Rồi khi ngồi thiền thầy lại thấy buồn ngủ, hãy mở mắt
và chú tâm vào một đối tượng phía trước. Như vầy, cứ đi thiền đến khi nào tâm
tách ly khỏi những ý nghĩ và tâm được tĩnh tại, lúc đó thầy mới quay lại ngồi xuống thiền. Nếu thầy thấy sáng suốt và tỉnh thức, thầy có thể nhắm mắt ngồi thiền. Nếu thầy bị buồn ngủ trở lại, mở mắt ra và chú mục vào một đối tượng nào
phía trước.
Đừng có cố thiền suốt ngày suốt đêm. Khi nào thấy buồn ngủ thì thầy cứ đi
ngủ để thân được nghỉ ngơi. (Về khoa học, khi thân mệt cần nghỉ ngơi thì nó https://thuviensach.vn
khiến người buồn ngủ; đó là phản ứng tự nhiên của mọi loài). Cũng giống như
thức ăn chúng ta ăn: mỗi ngày ăn một bữa. Cứ đến giờ ăn, chúng ta đưa thức ăn
vào thân. Đó là nhu cầu ăn để giữ thân sống. Nhu cầu ngủ nghỉ thì cũng giống
vậy. Đến lúc cần nghỉ ngơi, ta phải để thân nghỉ ngơi. Sau khi chúng ta đã nghỉ
ngơi đúng mực, chúng ta thức dậy. Khi thức dậy đừng để tâm lờ đờ đê mê trong
sự ngu mờ, ngái ngủ. Phải dậy và bắt tay vào việc—bắt đầu tu tập. Bắt đầu đi
thiền nhiều nhiều. Nếu các thầy bước đi quá chậm, tâm sẽ trở lại đờ đẫn và ngái
ngủ; nếu vậy phải bước nhanh hơn một chút. Hãy tự mình tìm ra nhịp bước đúng
mức nhất cho mình trong khi bước đi thiền.
Câu Hỏi: Thưa thầy, có phải vitakka (tầm) và vicāra (tứ) là một?
Ajahn Chah: Khi thầy đang ngồi thiền và bất ngờ có ý nghĩ về một ai đó
khởi lên trong đầu thầy—đó được gọi là ý nghĩ hay ý tưởng ban đầu, tức là vitakka (tầm). Rồi thầy lấy cái ý tưởng ban đầu (về người đó) và bắt đầu suy xét
suy lý về nó một cách chi ly, kỹ càng—đó được gọi là vicara (tứ). Vitakka (tầm) là chọn lấy ý tưởng đó làm đối tượng/đề mục; còn vicāra (tứ) là điều tra suy lý
xung quanh cái đối tượng/đề mục đó. Ví dụ, chúng ta chọn ý tưởng về cái chết
làm đề mục và bắt đầu quán xét về nó như vầy: ''À, tôi sẽ chết, mọi người đều sẽ
chết, mọi chúng sinh đều sẽ chết; khi chết họ sẽ đi về đâu?''. Rồi dừng lại! Dừng
lại và mang ý tưởng đó trở lại (tức là chọn [tầm] cái ý tưởng đó trở lại để làm đề
mục). Rồi tiếp tục suy lý quán xét về nó. Rồi sự thiền quán cứ tiếp tục như vậy,
tầm và tứ, rồi tầm đến tứ..., rồi sau một khoảng thời gian thích hợp thì dừng lại;
dừng lại và hướng sự chú tâm chánh niệm trở lại đối tượng ban đầu là hơi-thở.
Nhiều lúc cái ý tưởng suy lý (tứ) đó cứ lăng xăng, lờn vờn và không quay về lại,
do vậy chúng ta cần phải dừng lại. Cứ chú tâm vào đó cho đến khi tâm sáng tỏ và
rõ ràng.
Nếu chúng ta tu tập ý tưởng suy lý ( vicāra, tứ) với một đối tượng phù hợp
với tính khí của ta, thì ta có thể trải nghiệm lông tóc của thân dựng đứng lên, nước mắt chảy ra ràng rụa, đó là một trạng thái cực kỳ khoan khoái, rất nhiều điều sướng khoái hỷ lạc xảy đến.
Câu Hỏi: Thưa thầy, điều này có thể xảy ra đối với bất kỳ ý nghĩ nào hay
không, hay đó chỉ đơn thuần là một trạng thái tĩnh lặng (định) xảy ra?
Ajahn Chah: Đó là khi tâm được tĩnh lặng. Ý nghĩ đó không phải là một sự
phóng tâm bình thường. Ta ngồi thiền với một cái tâm bình lặng và rồi ý tưởng
https://thuviensach.vn
ban đầu đó xuất hiện. Đó là vitakkha (tầm). Ví dụ, tôi vừa nghĩ đến người anh của tôi mới qua đời. Hoặc tôi nghĩ đến một vài người thân khác. Đây là lúc tâm
đang tĩnh lặng—sự tĩnh lặng không phải là thứ gì chắc chắn ổn định, nhưng ngay
lúc này tâm đang được tĩnh lặng. Sau khi ý nghĩ ban đầu (tầm) đó xuất hiện, tôi
tiếp tục đi vào ý nghĩ suy lý (tứ), tức là tôi tiếp tục quán xét suy lý xung quanh
cái ý nghĩ ban đầu đó. Nếu dòng ý nghĩ đó đang là thiện khéo và tốt lành, thì nó
dẫn tới sự thư thái của tâm và sự vui sướng, và lúc đó khởi sinh một niềm khoan
khoái hoan hỷ do chính tâm tự trải nghiệm. Sự khoan khoái hoan hỷ (hỷ, piti) được sinh ra từ hành động tầm và tứ diễn ra bên trong một trạng thái tĩnh lặng.
Chúng ta không cần phải đặt tên cho trạng thái đó là tầng thiền định ( jhana), Nhất Thiền, hay Nhị Thiền gì đó. Chúng ta chỉ cần gọi đó là sự tĩnh lặng (định). (Trong
giai đoạn này, yếu tố hỷ là nổi bật, bên cạnh hai yếu tố là tầm và tứ).
Yếu tố tiếp theo là hạnh phúc, tức yếu tố lạc ( sukha). Là vầy, theo tiến trình
từ đầu, ta cứ tiếp tục tu tập với tầm và tứ như đã nói trên. Cuối cùng, đến một lúc
nào đó tâm sẽ dẹp bỏ luôn những tầm và tứ đó đặc biệt khi trạng thái tĩnh lặng
(định) càng lúc càng thâm sâu hơn. Tại sao tâm bỏ tầm và tứ? Bởi trạng thái tâm
lúc này đã trở nên tinh lọc, tinh tế và vi tế hơn nhiều. Tầm và tứ ( vitakka và vicāra) lúc này vẫn còn thuộc dạng tương đối thô tế hơn, do đó chúng phải bị dẹp
bỏ. Chỉ còn lại yếu tố hân hoan (hỷ) cộng với niềm hạnh phúc (lạc) và yếu tố hợp
nhất-điểm của tâm. Đến khi tâm đạt đến hết mức những yếu tố này, tâm trở thành
trống không. Đó chính là trạng thái thiền định sâu.
Trong giai đoạn thiền này, chúng ta không cần phải mê dính theo hay trú tâm
vào bất kỳ yếu tố hỷ, hay lạc hay nhất- điểm nào hết. Những trạng thái đó sẽ tự
nhiên diễn tiến từ bước này sang bước tiếp theo. Tiến trình là như vầy, (i) ban đầu
có những ý tưởng tầm và tứ ( vitakka và vicāra), rồi có yếu tố hoan hỷ ( piti), rồi có yếu tố lạc ( sukkha), và rồi có yếu tố hợp nhất-điểm của tâm ( ekaggatā). Đó là năm yếu tố chính của trạng thái tầng thiền định jhana.
Rồi tiến trình tâm loại bỏ các yếu tố tiếp diễn ra như vầy: (ii) sau khi những
ý nghĩ tầm và tứ bị dẹp bỏ, còn lại những yếu tố hỷ, lạc và nhất-điểm của tâm.
(iii) Rồi sau khi yếu tố hỷ bị dẹp bỏ, 205 còn lại yếu tố lạc và nhất-điểm của tâm.
(iv) Rồi sau khi yếu tố lạc cũng bị dẹp bỏ luôn, thì cuối cùng chỉ còn lại yếu tố
nhất-điểm và yếu tố buông-xả ( upekkha) trong tâm. Điều này có nghĩa là: theo tiến trình, tâm càng lúc càng trở nên tĩnh lặng hơn và tĩnh lặng hơn nhiều; song
https://thuviensach.vn
song tâm càng lúc càng loại bỏ những yếu tố thô tế hơn những yếu tố kia, tức là những đối tượng của tâm càng lúc càng trở nên giảm bớt cho đến lúc chúng phai
biến hết, chỉ còn lại sự nhất-điểm của tâm và sự buông-xả trong tâm. 206
Khi tam được tĩnh lặng và được hội tụ, điều đó có thể xảy ra. Đó là cái năng
lực của tâm, chính trạng thái tâm tự nó chứng đắc trạng thái tĩnh lặng (định sâu)
đó. Khi tâm ở trong những trạng thái như vậy, nó đâu thể có sự buồn ngủ hay u
ám nào. Sự buồn ngủ không thể nào tiến vào trong tâm, sự buồn ngủ đó sẽ bị biến
mất. Cũng tương tự đối với những chướng ngại khác như tham dục, sân giận, bất
an và lo lắng, và nghi ngờ, chúng không thể nào có mặt khi tâm đang ở trong trạng thái tĩnh lặng và siêu sạch đó. Mặc dù những chướng ngại đó vẫn còn tiềm
ẩn bên dưới tàng thức của tâm của người thiền, nhưng chúng không thể nổi lên
trong trạng thái tâm tĩnh lặng và tinh tế ngay lúc này.
Câu Hỏi: Thưa thầy, chúng ta có nên nhắm mắt khi thiền để đóng cửa khỏi
mọi thứ bên ngoài, hay là chúng ta cứ mở mắt và đối diện xử lý những thứ đó
ngay khi chúng ta nhìn thấy chúng? Tức, điều quan trọng là nên nhắm mắt hay
mở mắt khi ngồi thiền?
Ajahn Chah: Chỗ này tôi đã từng chỉ nhiều lần cho nhiều người hỏi trước
đây. Như vầy, khi chúng ta mới bắt đầu tập tu, điều quan trọng là chúng ta cần
tránh bị nhiều thứ bên ngoài tác động vào các giác quan. Nói cách khác, khi mới
bắt đầu tập tu, điều cần thiết là chúng ta nên sống tách ly và lánh trần. Vì lý do
đó, khi mới tập thiền chúng ta nên nhắm mắt lại. Nhắm mắt lại để khỏi nhìn thấy
những thứ có thể tác động và làm xao lãng chúng ta, để chúng ta tạo sức mạnh
cho cái tâm. Đến khi nào tâm được mạnh mẽ thì ta có thể mở mắt, lúc đó những
thứ ta nhìn thấy không còn có thể lay động hay làm xao lãng chúng ta. Lúc đó
nhắm mắt hay mở mắt không thành vấn đề.
Khi nằm nghỉ ngủ chúng ta thường nhắm mắt. Sự ngồi thiền với mắt nhắm
chính là một nơi an trú cho một người thiền. Chúng ta thấy thích và thấy buông
ngơi nghỉ ngơi trong tư thế ngồi thiền nhắm mắt đó. Đây mới chính là cơ sở quan
trọng đối với chúng ta. Nhưng khi chúng ta không ngồi thiền, liệu chúng ta có thể
đối diện xử lý mọi đối tượng xung quanh hay không? Khi chúng ta nhắm mắt
ngồi thiền, chúng ta thấy sự lợi lạc thư giãn của việc, như đã nói trên. Nhưng đến
khi mở mắt ra và kết thúc giờ ngồi thiền chính thức, liệu chúng ta có thể xử lý
mọi thứ mọi sự xảy đến xung quanh ta, hay không? (Vấn đề là khả năng xử lý
https://thuviensach.vn
của chúng ta cho đúng theo đạo lý và Giáo Pháp. Và chúng ta cần phải tu tập để
có được những năng lực đó). Lúc đó mọi thứ không bị tuột khỏi tay mình. Chúng
ta không bị bỏ mất bất cứ thứ gì đang diễn ra. Về căn bản là chúng chỉ đang xử lý mọi thứ đang diễn ra. Rồi sau đó chúng ta quay lại giờ ngồi thiền chính thức, chúng ta sẽ thực thụ có thể phát triển nhiều trí tuệ lớn hơn nữa.
Đây chính là cách chúng ta phát triển việc thiền tập. Đến khi người tu đã đạt
đến chỗ hoàn thành thuần thục thì lúc đó nhắm mắt hay mở mắt cũng giống như
nhau. Tâm không bị thay đổi hay chệch đường lạc hướng. Trong mọi lúc của
ngày—sáng, trưa, hay tối—trạng thái của tâm cũng đều như vậy. Chúng ta an trú
như vậy. Chẳng có gì có thể lay động cái tâm của ta. Khi sướng khởi lên, chúng
ta nhận biết ''Nó là không chắc'' và nó biến qua. Khi khổ khởi sinh, chúng ta nhận
biết ''Nó là không chắc'' và nó biến qua. Cứ như vậy.
Nếu bây giờ đang khởi sinh ý nghĩ sẽ bỏ y hoàn tục, các thầy nên nhận biết
ngay ý nghĩ đó là không chắc chắn. Điều đó là không chắc, nhưng các thầy nghĩ
là chắc chắn. Hãy nghĩ lại, trước kia các thầy nghĩ mình muốn được thọ giới để đi
tu và các thầy đã nghĩ điều đó là chắc chắn. Nhưng giờ các thầy đã đòi bỏ ý hoàn
tục, vậy ý muốn xuất gia đi tu trước kia đâu còn chắc chắn đâu. Tất cả mọi điều
đều không chắc chắn, nhưng các thầy không nhìn thấy lẽ thực đó, bởi do còn sự
ngu tối trong tâm. Tâm đang nói dối với mình rằng: ''Vô chùa ta chỉ bỏ phí thời
gian thôi, chẳng tu được đến đâu đâu''. Nhưng nếu các thầy bỏ y cà-sa quay lại
đời thế tục, bộ các thầy không lãng phí thời gian ở đó hay sao? Các thầy không
suy nghĩ kỹ về điều đó. Bỏ y hoàn tục, quay về làm lụng, trồng rau lúa, nuôi heo
bò... bộ đó không phải là lãng phí thời gian đời người hay sao? Bộ các thầy nghĩ
chúng ta được sinh ra trên đời chỉ để làm những việc sinh nhai đó thì mới gọi là
sống hay sao?
Chuyện kể có một ao cá. 207 ( Tóm tắt ý). Qua ngày tháng vùng đó ít mưa và khô cạn. Một ngày kia có con chim đến đậu bên bờ ao. Nó nói với mấy con cá
dưới ao nước cạn: ''Tôi thấy thương hại cho mấy chú cá các bạn quá. Ở đây cạn
khô còn không đủ nước để làm ướt vây lưng của các bạn. Các bạn có biết cách
đây không xa có một hồ nước to hay không? Ở đó nước sâu mấy thước, ở đó cá
có thể bơi lội sung sướng''.
Khi đàn cá trong ao cạn nghe vậy, chúng rất phấn khích. Chúng nói với con
chim: ''Nghe ngon lành quá, nhưng cách nào chúng tôi đến được đó?''.
https://thuviensach.vn
Con chim: ''Dễ thôi. Tôi sẽ dùng miệng gắp các bạn bay đến đó, mỗi lần một bạn cá''.
Bầy cá bàn bạc với nhau: ''Ở đây không còn sống được nữa. Nước còn
không đủ ngập cái đầu chúng ta. Chúng ta phải đi thôi''. Vậy là chúng xếp hàng
lần lượt để con chim gắp đi từng con một.
Sau khi gắp một con bay đi khỏi ao, con chim đáp xuống đất và ăn thịt con
cá ngay. Rồi nó bay lại ao cạn và nói: ''Bạn cá đó hiện giờ đang bơi lội sung sướng trong hồ nước lớn đó, bạn ấy nhắn các bạn mau mau đến hồ nước đó cùng
sống vui với bạn ấy!''
Nghe thiệt đáng mê đối với bầy cá. Bầy cá nôn nao chen lấn lên trước để
được ‘bạn điểu’ lần lượt gắp đi đến hồ nước lớn hạnh phúc.
Con chim lần lượt gắp hết số cá đó và ăn thịt hết. Rồi nó quay lại hồ nước để
coi còn con cá nào nữa không. Ở đó chỉ còn con cua. Con chim sổ tuồng cũ để
gạt con cua đến hồ nước lớn. Con cua nghi ngờ, nó cũng hỏi con chim bằng cách
nào nó tới được hò nước lớn. Con chim cũng nói để nó gắp cua bay đi. Nhưng
con cua có trí khôn. Nó nói với con chim: ''Vậy làm như vầy. Tôi sẽ ngồi trên
lưng anh và ôm lấy cổ anh, anh bay đến đó. Nếu anh giở trò gì tôi sẽ bóp nghẹt cổ
anh bằng hai cái càng cứng của tôi đó''.
Chim nghe nói vậy cũng bực lắm, nhưng nó vẫn cố thử. Nó chở con cua bay
lên, rồi nó lượn tìm chỗ khô nào tốt nhất để hạ xuống và mổ thịt con cua. Nhưng
mỗi lần nó định hạ xuống khu đất nào đó, con cua liền bóp mạnh cổ nó. Nó nghẹt
thở, cuối cùng nó bỏ cuộc cái trò bịp đó và chở con cua về lại ao nước cạn.
Tôi mong các thầy cũng có được trí tuệ như con cua đó! Nếu các thầy giống
bầy cá, các thầy sẽ nghe theo những lời dụ dỗ về những điều tuyệt vời ở ngoài
đời thế tục. Những cám dỗ của đời sống phàm tục chính là trở ngại đối với người
xuất gia tu hành. Các thầy nên cẩn trọng về điều này.
Câu Hỏi: Thưa thầy, tại sao chúng ta khó nhận thấy rõ những trạng thái tâm khó chịu (khổ), trong khi chúng ta dễ nhận thấy rõ những trạng thái tâm dễ chịu
(sướng)? Khi con trải nghiệm sự sướng khoái, con có thể nhìn thấy đó là thứ vô
thường, chóng đổi thay. Nhưng khi con gặp sự khó khổ, con khó nhìn thấy đó là
vô thường, mau đổi thay?
https://thuviensach.vn
Ajahn Chah: Thầy đang suy nghĩ dựa theo cái tham và sân của mình, và thầy đang cố hiểu biết, nhưng thực sự cái căn si ngu mờ đang chính là căn đang
lấn lướt trong tâm. Thầy cảm giác sự khổ là khó nhìn ra, trong khi sự sướng thì
dễ nhìn thấy. Đó chẳng qua là sự khổ sở của thầy đang lấn lướt. Khi gặp sướng, ta
thích muốn có nó, đó là tham; khi gặp khổ, ta kháng cự ác cảm, đó là sân. Cái sân
thì khó mà buông bỏ được, đúng không? Nó là một cảm giác mạnh. Thầy nói
sướng thì dễ buông bỏ được; thực ra nó cũng không dễ buông bỏ được; chỉ là do
nó không quá mạnh bạo hơn sân mà thôi. Khoái và sướng là thứ người ta thích và
thấy hài lòng với chúng. Coi vậy chứ chúng không phải là dễ buông bỏ được đâu.
Sân giận, ác cảm là khổ đau, nhưng người ta thường không biết cách buông bỏ
nó. Đích thực thì cả hai thứ tham và sân đều khó buông bỏ như nhau, chúng đều
nặng đô như nhau. (Khi ta mê cái gì thì khó bỏ lắm; khi ta thù ghét cái gì thì cũng
khó nguôi lắm. Khi thương thương cả đường đi, khi ghét ghét cả tôn ti họ hàng).
Thói tâm con người phần lớn là vậy. Sự thật là chúng nặng đô ngang nhau. Khi
các thầy biết quán xét một cách thấu đáo và đến được một trình độ nào đó, các
thầy sẽ nhận ra được chúng đều là hai thói tâm nặng đô như nhau; chúng là hai
gông cùm nặng như nhau. Nếu có cân nào để cân tham và sân, các thầy sẽ thấy
chúng nặng bằng nhau. Nhưng, thói thường chúng ta đều ngã theo hướng tham
(khoái lạc) hơn là hướng sân.
Thầy nói rằng thầy có thể buông bỏ sự sướng dễ dàng hơn buông bỏ sự khổ,
đúng không? Các thầy nghĩ rằng những thứ chúng ta thích thì dễ dàng buông bỏ
được, và các thầy thắc mắc tại sao những thứ chúng ta ghét lại khó được buông
bỏ hơn. Nhưng cũng vô lý, nếu đó là những thứ chúng ta ghét, sao ta lại khó buông bỏ chúng? Không đúng như vậy. Các thầy thử nghĩ ngược lại coi. Tham và
sân, sướng và khổ, hai thứ đó hoàn toàn nặng đô như nhau. Chỉ là do chúng ta
nghiêng về hai thứ đó một cách không đồng đều mà thôi. Khi gặp khổ đau chúng
ta thấy khó chịu khó ở, ta muốn nó biến đi nhanh và do vậy ta cứ thấy khó loại bỏ
nó. Sướng khoái thì không làm ta khó chịu, do vậy chúng là bạn của ta, và do vậy
chúng ta cảm thấy nó biến đi nhanh quá, cảm thấy buông bỏ sướng dễ dàng hơn.
Nhưng không phải là dễ buông bỏ hơn, chỉ là do sướng không đè nặng ta, không
bóp đau trái tim ta, cho nên ta cảm thấy nó vậy. Cho nên ta cảm giác khổ đau thì
dai dẳng hơn. Chúng ta cảm thấy sướng thì nhẹ đô hơn khổ, nhưng thực tế thì
chúng nặng đô như nhau. Nó giống như nóng và lạnh. Chúng ta có thể bị chết
cháy vì lửa. Chúng ta cũng có thể bị chết cóng vì lạnh. Chết cháy hay chết cóng
https://thuviensach.vn
cũng bằng chết. Không có cái nào nặng hơn hay nhẹ hơn cái nào. Sướng hay khổ
là như vậy, nhưng do chúng ta đánh giá mỗi thứ khác nhau.
Hoặc nếu ta xét về chuyện khen và chê. Các thầy cũng cảm thấy lời khen thì
dễ chấp nhận và dễ buông bỏ được, còn lời chê thì khó chấp nhận và khó buông
bỏ hơn, đúng không? Thực ra chúng nó đều ngang nhau. Nhưng khi được khen,
chúng ta không cảm thấy bị quấy chọc; chúng ta vui lòng, nhưng đó không phải
là một cảm giác sắc nhói. Lời chê trách thì gây khổ đau hơn và sắc nhói hơn, cho
nên chúng ta cảm thấy khó buông bỏ hơn. Thực ra được vui lòng thì cũng khó
buông bỏ, nhưng do chúng ta thích ngã theo chiều được khen hơn, cho nên chúng
ta thấy luyến tiếc khi sự khen đó bị phai biến nhanh chóng. Sự khoái sướng khi
được khen và sự khó chịu khi bị chê là cân nặng như nhau. Nhưng chỉ là do cái
tâm của ta khi gặp hai thứ đó, chúng ta có những phản ứng nặng hơn nhẹ hơn về
chúng. Chúng ta nhận và dẹp bỏ lời khen dễ hơn; nhưng chúng ta nhận và bỏ lời
chê chọc khó hơn, vì nó làm ta khó chịu, và ta thù ghét điều đó. (Thường thì không thương dai bằng thù dai; thích không dai bằng ghét dai).
Mong các thầy hiểu ra chỗ này. Trong tiến trình thiền tập, chúng ta sẽ gặp
phải đủ loại sự khó chịu khởi sinh trong tâm. Thái độ hay nhất là sẵn sàng buông
bỏ tất cả những thứ đó, dù là là khổ hay sướng. Dù sướng là thứ chúng ta muốn
và khổ là thứ chúng ta không muốn, chúng ta cứ coi chúng là như nhau. Đó là
những thứ chúng ta sẽ trải nghiệm trong khi thiền tập.
Sự sướng và hạnh phúc là thứ người đời cầu mong. Không ai mong cầu khổ.
Nhưng Niết-bàn là chỗ vượt trên cả sự mong cầu và không mong cầu. Các thầy
hiểu chỗ này không? Không có sự mong cầu nào còn dính líu tới Niết-bàn; Niết-
bàn thì đâu còn dính líu đến mong cầu hay tham muốn. Cầu được sướng, muốn
không khổ, muốn vượt trên cả sướng và khổ- tất cả những mong cầu đó không có
mặt trong Niết- bàn. Niết-bàn chỉ còn sự bình an.
Như tôi đã nhìn thấy, việc chứng ngộ sự thật không xảy ra nếu chỉ dựa vào
người khác. Các thầy phải ghi nhớ rằng tất cả mọi sự nghi ngờ chỉ được loại bỏ
bằng chính nỗ lực tự thân, bằng sự tu tập tận tâm liên tục. Chúng ta không thể hết
nghi ngờ bằng cách nhờ người khác. Chúng ta chỉ có thể kết thúc nghi ngờ bằng
sự nỗ lực tự thân, tu tập không ngừng và bất thoái chuyển.
Hãy ghi nhớ điều này! Đây chính là nguyên lý quan trọng của việc tu tập. Sự
thực hành thực thụ là cái sẽ dẫn dắt các thầy. Các thầy sẽ nhờ đó đi đến hiểu biết
https://thuviensach.vn
mọi thứ đúng và sai. Một câu kinh Phật đã nói: ''Các Bà-la-môn sẽ đạt đến sự
chấm dứt nghi ngờ thông qua việc tu tập không ngừng''. Không cần biết chúng ta
sẽ đi tới đâu—mọi thứ đều có thể được giải quyết thông qua nỗ lực tự thân tu tập
không ngừng. (Đây là nguyên lý tu, có tu đúng là có chứng ngộ). Nhưng chúng ta
thường không thể làm đúng theo nguyên lý này. Chúng ta thường không chịu
được khó khăn mình gặp phải; chúng ta thấy khó đối diện với những sự khó khổ
và thường trốn chạy khỏi chúng. Nếu chúng ta đối diện với những sự khổ thì chúng ta sẽ đạt được sự hiểu biết về chúng, và lúc đó sự tu tập sẽ tự động dẫn dắt
chúng ta, sẽ dạy cho ta điều đúng và điều sai và đường lối tự nhiên của mọi thứ
đúng như chúng là. Sự tu tập của chúng ta sẽ chỉ ra cho chúng ta thấy những lỗi
lầm và những hậu quả xấu của những cách nghĩ sai lạc (tà tư duy) mà chúng ta đã
mắc phải tự bao giờ. Nó thực sự diễn ra như vậy, chỉ có sự tu tập thực thụ mới
giúp ta nhìn thấy những hậu quả đó. Nhưng hiếm có người chịu tu tập và nhìn
thấy điều đó. Mọi người đều muốn được giác ngộ liền. Nếu các thầy cứ chạy phía
này phía nọ theo những xung động và mong cầu này nọ của mình, thì các thầy chỉ
đi đến chỗ tệ hơn mà thôi. Hãy cẩn trọng về chỗ này.
Tôi thường chỉ dạy rằng sự tĩnh lặng là sự tĩnh tại; sự trôi chảy là trí tuệ.
[Định là bất động; Tuệ là dòng chảy]. Chúng ta tu tập để làm tĩnh lặng cái tâm và
làm cho nó bất động; để sau đó nó sẽ trôi chảy. [Như: nước tĩnh tại mà chảy; nước chảy mà tĩnh tại].
Trước tiên chúng ta học biết nước tĩnh tại là gì và nước chảy là gì. Sau khi
thực tập một thời gian, chúng ta sẽ thấy cách hai dạng này hỗ trợ cho nhau như
thế nào. Chúng ta cần làm cho cái tâm được tĩnh lặng, giống như nước tĩnh tại,
không chảy. Rồi sau đó nó sẽ trôi chảy. Cùng lúc nó tĩnh tại và trôi chảy: điều này
cũng khó mà quán tưởng, hình dung.
Chúng ta có thể hiểu nước tĩnh tại là không chảy. Chúng ta cũng hiểu nước
đang chảy là không tĩnh tại. Nhưng khi chúng ta thiền tập, chúng ta nắm cả hai
trạng thái này. Cái tâm của một người thiền tập thực thụ thì giống như nước tĩnh
tại mà chảy, hoặc giống nước đang chảy mà tĩnh tại. Bất cứ sự gì xảy ra trong cái
tâm của một người tu tập đúng Giáo Pháp thì cũng giống như nước đang chảy mà
tĩnh tại. Nếu nói nó chỉ đang chảy là không đúng. Nếu nói nó chỉ tĩnh tại thì cũng
không đúng. Nhưng bình thường thì nước tĩnh tại là không chảy và nước chảy là
đang chảy. Đó là cái bình thường của nước. Nhưng khi chúng ta có sự trải
https://thuviensach.vn
nghiệm trong tu tập, cái tâm sẽ ở trong trạng thái như nước đang trôi chảy mà tĩnh tại, như nước tĩnh lặng mà trôi chảy vậy.
Đây là điều chúng ta chưa từng trải hay nhìn thấy. Thường thì tư duy và mắt
chúng ta nhìn thấy nước chảy là nước đang chảy. Khi chúng ta nhìn thấy nước
tĩnh tại là nước không chảy. Nhưng tâm của chúng ta thì khác, khi chúng ta tu tập
đúng đắn thì nó thực sự là khác: nó tĩnh tại mà trôi chảy, nó chảy mà tĩnh tại.
Trong tiến trình tu tập theo Giáo Pháp, chúng ta có trạng thái định tâm ( samādhi) và trí tuệ hòa hợp với nhau. Chúng ta có giới hạnh, thiền tập và trí tuệ. [Giới, định, tuệ]. Nếu chúng ta tu tập đúng đắn và có được các phần đó thì dù chúng ta
đang ngồi đâu, cái tâm cũng tĩnh tại và trôi chảy. Nước tĩnh tại mà chảy. Với sự
ổn định về thiền tập cộng với trí tuệ, sự tĩnh lặng và sự minh sát, cái tâm sẽ là
như vậy. Giáo Pháp là như vậy. Nếu các thầy đạt đến Giáo Pháp thì trong mọi lúc
mọi nơi các thầy đều có trải nghiệm như vậy. Được tĩnh lặng và có trí tuệ, tức có
định và có tuệ: tĩnh tại mà trôi chảy; chảy mà tĩnh tại.
Khi điều này xảy ra trong cái tâm của một người thiền tập, đó là một trạng
thái khác thường và lạ thường đối với người ấy; nó khác với trạng thái bình thường mà tâm của người đó đã từng biết tự trước giờ. Trước giờ, khi cái tâm trôi
chảy, thì nó chảy. Khi nó đang tĩnh tại, thì nó không chảy, nó chỉ đứng yên—tâm
lúc đó có thể được so với nước theo cách như vậy. Nhưng giờ thì tâm đã tiến vào
một trạng thái giống như nước đang chảy mà tĩnh tại, nước tĩnh tại mà đang chảy.
Dù đang đứng, đang ngồi, đang đi, hay đang nằm, tâm vẫn như nước đang tĩnh
lặng mà chảy. Tu tập làm cho tâm được như vậy là ta đang có được cả sự tĩnh
lặng và trí tuệ, có cả định và tuệ.
Mục đích của sự tĩnh lặng (định) là gì? Tại sao chúng ta cần phải có trí tuệ
(tuệ)? Tất cả những trạng thái đó chỉ nhằm mục đích giải thoát chúng ta khỏi khổ,
không vì mục đích nào khác. Hiện thời chúng ta đang sống với sự khổ ( dukkha),
không hiểu biết sự khổ, và do vậy cứ sống dính với nó. Nhưng nếu cái tâm đạt
đến trạng thái như tôi vừa nói trên, thì sẽ có được nhiều loại sự hiểu biết (tri kiến)
khác nhau. Người ấy sẽ hiểu biết về khổ, hiểu biết về nguyên nhân khổ và hiểu
biết về cách tu tập để đạt đến sự chấm dứt khổ. Đó chính là những sự thật Thánh
Đế. Bốn diệu đế đó sẽ tự hiển hiện khi tâm có sự “tĩnh tại mà trôi chảy”.
Khi tâm được như vậy thì dù chúng ta đang làm gì chúng ta cũng không bị
lãng tâm, thất niệm; thói tính lãng tâm thất niệm sẽ suy yếu dần và mất luôn. Dù
https://thuviensach.vn
chúng ta trải nghiệm sự gì chúng ta sẽ không rớt vào lãng tâm thất niệm bởi vì tâm sẽ tự nhiên bám chặt vào sự tu tập, nó không hề buông lỏng giây phút tu tập
nào. Tâm sẽ tự nó sợ buông lỏng hay đánh mất sự tu tập. Khi chúng ta tiếp tục tu
tập và học hiểu thêm từ trải nghiệm thì chúng ta sẽ “uống” Giáo Pháp càng lúc
càng nhiều hơn, và lòng tin của chúng ta càng tăng cao hơn.
Đối với một người tu tập thực thụ thì nó sẽ xảy ra như vậy. Chúng ta không
nên làm loại người chỉ biết dựa theo người khác. Nếu các bạn tu của chúng ta không chịu tu tập, ta cũng không chịu tu, bởi tu một mình ta thấy ngượng. Hoặc
nếu họ ngừng tu hay bỏ tu, ta cũng ngừng tu hay bỏ tu theo họ. Hoặc nếu họ tu thì
ta tu theo. Hoặc nếu sư phụ bảo ta làm gì ta mới làm theo. Nếu thầy bảo chúng ta
không tu, ta không tu. Tất cả những trường hợp đó đều không hay, những cách
dựa theo người khác thì khó mà nhanh đạt đến giác ngộ.
Chúng ta đang tu tập ở đây vì cái gì? Khi chúng ta có một mình, chúng ta
nên có thể tự tu tập liên tục được. Bây giờ, khi chúng ta đang sống tu chung với
nhau trong chùa ở đây, khi đến giờ tu chung (giờ tụng kinh, giờ thiền tập buổi
sáng và buổi tối theo chuẩn mực trong chùa), chúng ta nên đến chung và cùng tu
tập theo các chuẩn mực của chùa. Chúng ta xây dựng thói quen để cách tu tập của
chúng ta được nhập vào trong tim chúng ta, và sau đó nếu chúng ta có sống tu ở
đâu, chúng ta vẫn có thể duy trì những chuẩn mực và nhịp độ tu tập của mình
theo cùng cách đó.
Điều đó giống như có được tờ giấy bảo chứng vậy. Ví dụ như khi có đức
Vua Thái Lan có đến đây, chùa chúng ta có thể chuẩn bị mọi thứ một cách hoàn
hảo như có thể. Vua ở lại chùa trong chốc lát rồi lại đi, nhưng ngài sẽ đóng dấu
hoàng gia để chứng nhận mọi sự ở trong chùa đều ngăn nắp, tốt lành. Giờ chúng
ta đang sống tu cùng nhau, và giờ là lúc chúng ta phải học giỏi cách tu tập, học
hiểu về cách tu tập và đưa nó vào trong tâm chúng ta (nhập tâm) để mỗi chúng ta
có thể trở thành là người tự chứng cho chính mình. Giống như những đứa trẻ giờ
đến lúc phải trưởng thành vậy.
https://thuviensach.vn
89
Hiểu Biết Về Khổ
Khổ là sao? Nó dính vào da và ngấm sâu vào trong thịt ta; từ thịt nó ngấm
sâu vào xương tủy ta. Nó giống như sâu mọt ăn vỏ cây, rồi ăn sâu vào thân cây,
và ăn sâu nữa vào lõi cây, cuối cùng cây héo chết luôn.
Chúng ta lớn lên như vậy. Khổ đã chôn chặt thấu bên trong. Cha mẹ chúng
ta dạy chúng ta ham muốn, tham chấp, dính chấp, coi trọng và nắm giữ mọi thứ,
tin chắc rằng chúng ta đang sống với một ‘linh hồn’ và ‘bản ngã cố định’, và tin
mọi thứ thuộc về chúng ta. Từ lúc được sinh ra chúng ta đã được dạy như vậy.
Chúng ta nghe cha mẹ và xã hội dạy đi dạy lại từng ngày, và cách nghĩ đó đã ngấm rất sâu vào trong trái tim và tâm trí chúng ta, và nó nằm ở đó như một cảm
nhận cố hữu chắc chắn trong tâm ta rồi. Chúng được dạy phải đạt được nhiều thứ,
phải tích lũy và nắm giữ nhiều thứ càng tốt, phải coi chúng là quan trọng và là
‘của ta’. Đó là những gì cha mẹ biết và răn dạy chúng ta hàng ngày. Do vậy, cái
tư tưởng đó đã ăn sâu vào trong tâm trí, ăn sâu vào tận xương tủy của chúng ta.
Khi chúng ta quan tâm đến thiền tập, đi đến nghe những giáo lý và hướng
dẫn tu tập thì những giáo lý đó không dễ hiểu chút nào đối với chúng ta. Giáo lý
đó không thực sự nắm được chúng ta. Vì sao? Bởi vì giáo lý đó dạy chúng ta không coi và không làm mọi chuyện theo cách cũ mà cha mẹ và xã hội đã dạy
cho chúng ta. Khi chúng ta nghe giáo lý đó, nó chẳng thấm nổi vào tâm trí chúng
ta; chúng ta chỉ biết nghe bằng tai, nghe tai này lọt qua tai kia mà thôi. Người đời
vốn chẳng bao giờ hiểu biết về chính mình.
Do vậy đối với nhiều người, khi ngồi nghe giáo lý chỉ giống như nghe tiếng
nói chạy qua tai. Chẳng có điều gì nghe lọt vào trong tai và tác động vào tâm trí.
Cũng giống như người đánh võ quyền Thái, ta cứ đánh liên tục liên tiếp nhưng
đối thủ chẳng bao giờ dính đòn hay ngã gục được. Chúng ta bị dính kẹt vào cái tự
ngã, tự ta và tự đại. Bậc hiền trí xưa giờ vẫn nói: giang sơn dễ dời, tâm người khó
đổi. Thay đổi sang bằng núi non còn dễ làm hơn thay đổi cái ‘ta’ của một con
người.
https://thuviensach.vn
Thiệt vậy mà, chúng ta có thể dùng thuốc nổ để sang dời núi no. Nhưng còn cái ‘ta’ tự đại thì ôi thôi—người ơi, dễ gì! Bậc hiền trí chân tu đã cố dạy chúng ta
cho đến tận ngày chúng ta chết, nhưng họ cũng chẳng giúp gì được để lột bỏ cái
‘ta’ tự đại đó của chúng ta trước khi chúng ta chết. Cái ‘ta’ đó vẫn còn cứng chắc
và mạnh bạo. Những ý tưởng sai lạc (tà kiến) và những khuynh hướng bất thiện
(gông cùm) vẫn còn cứng chắc và khó đổi dời, nhưng chúng ta thậm chí cũng
không ý thức biết về điều đó. Do vậy, những bậc hiền trí lại nói việc loại bỏ cái
‘ta’ và chuyển hóa sự hiểu biết sai lạc (tà kiến) thành đúng đắn (chánh kiến) là
việc khó làm nhất trong mọi thời đại.
Đối với chúng ta là loại người phàm phu tục tử ( puthujjana), để tiến thân trở
thành một người đạo hạnh ( kalyānajana) là điều rất khó. Puthujjana có nghĩa là người ngu tối, người tối trí, người bị dính kẹt trong bóng tối và vô minh, không
nhìn thấy lẽ thật của sự sống. Còn kalyānajana là người đã làm sáng tỏ nhiều điều. Chúng ta chỉ dạy mọi người phải biết khai sáng tức là làm cho mình giác
ngộ, nhưng họ không muốn làm bởi họ không hiểu được tình cảnh thực của mình
là gì, họ không hiểu cái trạng thái ngu mờ và vô minh của mình. Do vậy họ cứ
mãi sống lang thang trôi giạt trong trạng thái ngu mờ đó.
Nếu chúng ta thấy một đống phân trâu trên đường ta đâu nghĩ đó là của ta.
Chúng ta cứ mặc kệ nó ở đó bởi chúng ta chỉ là một đống phân dơ bẩn thôi mà.
Cách như vậy đó. Phân chỉ tốt theo một cách dơ bẩn, ô nhiễm. Giống như
tiền của thì tốt cho tiện nghi đời sống, nhưng tiền của do hành vi bất thiện mà có
thì nó cũng chỉ là thứ dơ bẩn, ô nhiễm. Những thứ xấu ác là thức ăn của người
xấu ác. Điều bất thiện là thức ăn của kẻ bất thiện. Nếu chúng ta chỉ họ làm điều
tốt thiện họ sẽ không làm, nhưng họ thích giữ yên mình như vậy bởi họ đâu nhìn
thấy sự nguy hại bên trong những điều bất thiện. Nếu không nhìn ra những nguy
hại thì không cách nào họ tu sửa được. Nếu quý vị nhận ra nó, quý vị biết rõ nó
chỉ là đống phân, không có giá trị bằng một phân vàng. Sau khi biết rõ như vậy,
quý vị sẽ muốn chọn vàng chứ đâu còn muốn đống phân trâu đó. Còn nếu quý vị
không nhận ra giá trị của đống phân đó là gì, quý vị vẫn cứ muốn đống phân đó
là của mình. Khi đó có ai cho vàng bạc sạch sẽ, quý vị cũng không thèm quan
tâm; quý vị chỉ thấy đống phân dơ bẩn đó là giá trị.
Đó là cái ‘tốt’ của sự ô nhiễm. Vàng, bạc, kim cương, hột xoàn được cho là
những thứ quý giá trong cõi người. Còn những thứ tanh hôi và thúi rửa thì là https://thuviensach.vn
những thứ tốt cho ruồi nhặng và côn trùng thích ăn chúng. Nếu chúng ta lấy nước hoa thơm xịt lên những đống phân hay chỗ tanh hôi thúi rửa, ruồi nhặng sẽ lập
tức bỏ đi. Nước hoa chỉ thơm đối với con người, nước hoa là hôi thúi và ghê tởm
đối với ruồi nhặng, ruồi nhặng coi chỗ dơ bẩn và tanh hôi là tốt đối với chúng.
Tương tự, những kẻ có cách nhìn cách nghĩ sai lầm (tà kiến) thì những thứ xấu ác
bất thiện là thứ ‘tốt’ của họ. Những thứ ô nhiễm bất thiện là thứ họ thích và họ
nghĩ rằng đó là điều ‘tốt’ nên làm. (Ví dụ người bất thiện thường coi sự tranh đấu
giành giựt là điều phải làm mới có được hạnh phúc trong cuộc sống). Ruồi nhặng
cũng vậy, giả dụ có ai nói với chúng phân cứt là thứ hôi thối dơ bẩn, chúng sẽ nói
phân cứt là thứ thơm ngon của chúng, là lẽ sống của chúng. Chúng đâu dễ thay
đổi từ phân cứt qua hoa thơm trái ngọt như ong, như chim. Người có nhiều căn
bất thiện cũng vậy, chúng ta không dễ gì chỉ dạy họ cái gì là thiện lành trong sạch.
Dù chúng ta có gom một đống hoa thơm ngát để giữa chợ, ruồi nhặng cũng
chẳng thèm để ý đến. Giả dụ như chúng ta có trả tiền nhiều cho chúng bu lại, chúng cũng chẳng thèm. Nhưng nếu có thứ dơ bẩn như ruột cá, đầu tôm, rác rưởi
ở đó, dù hôi thối ghê tởm cỡ nào chúng cũng lập tức bu bám; bởi đối với chúng
đó mới là mùi vị thơm ngon, đó mới là lẽ sống còn của chúng. Tà kiến cũng giống như vậy, tà kiến nhận cái xấu ác ô nhiễm làm cái ‘đúng’, làm lẽ sống.
Người tà kiến chỉ thích làm những điều bất thiện, bởi họ cho đó là điều ‘tốt’ cần
phải làm, coi đó là lẽ sống còn của họ. Cái dơ bẩn ô nhiễm đối với người thiện
lành trong sạch lại là cái trong sạch tốt đẹp của những người bất thiện. Người bất
thiện sống đắm chìm trong những suy nghĩ và hành động bất thiện, nhưng họ coi
đó là lẽ sống, là ‘tốt’ đối với họ. Còn điều tốt lành, như hương hoa mật ngọt của
con ong chỉ là thứ hôi thối đáng chê đối với ruồi nhặng. Bởi ruồi nhặng đâu nhận
ra giá trị của hương hoa mật ong nên nó đâu thay đổi được. Người bất thiện cũng
không nhận ra giá trị của những việc thiện lành, không nhận ra sự nguy hại và ô
nhiễm của những điều xấu ác, bởi vậy họ đâu có thay đổi và tu sửa được.
Cái khó là chỗ đó. Cái khó là chỗ cách nhìn và cách nghĩ. Cái khó là chỗ tà
kiến. Đó là cái khó khăn trong tu tập, nhưng tu tập là chúng ta phải chịu khó để
vượt qua cái khó khăn để đạt đến cái dễ chịu, bình an. Trong Giáo Pháp, chúng ta
bắt đầu bằng sự thật về khổ ( dukkha), đó là cái tính chất khổ, cái mặt khổ, cái mặt bất toại nguyện của mọi sự sống. Nhưng ngay khi chúng ta nếm trải khổ, chúng ta
https://thuviensach.vn
thấy đau lòng. Chúng ta không muốn nhìn thấy khổ, chúng ta không muốn nhìn vào sự khổ. Khổ ( dukkha) đích thực là sự thật, nó là thực tại, nhưng chúng ta không muốn đến gần nó hay đối diện với nó. Theo một cách nào đó, chúng ta không muốn nhìn thấy khổ, không muốn nhìn vào cái mặt khổ tất yếu của sự
sống. Điều này giống như cách chúng ta không thích nhìn người già, chúng ta chỉ
thích nhìn người trẻ đẹp.
Nhưng, về lý khoa học mà nói, nếu chúng ta không chịu nhìn vào sự khổ thì
chúng ta sẽ không bao giờ hiểu được sự khổ, cho dù chúng ta có sống và chịu khổ
qua bao trăm ngàn kiếp. Khổ là một lẽ thực, đó là sự thật tất yếu, là chân lý, đó là
thánh đế. Nếu chúng ta cho phép bản thân mình đối diện với sự khổ, nhìn vào sự
khổ, thì chúng ta đã bắt đầu có thể tìm ra con đường thoát khỏi sự khổ đó. Lý tu
mở đầu của Đức Phật là vậy. Nếu chúng ta chịu đi và chịu gặp chỗ bí đường thì ở
đó chúng ta mới nghĩ ra cách để thoát ra khỏi thế bí đó, mới có thể tìm ra lối để
vượt qua nó. Tương tự, khi chúng ta gặp phải những sự khó khổ, chúng ta phát
triển sự hiểu biết và trí tuệ như vậy. Nếu không đối diện và tìm hiểu những sự
khó khổ là gì, làm sao chúng ta có được sự hiểu biết và trí tuệ về chúng. Nếu không chịu nhìn vào sự khổ, thì coi như chúng ta không thực sự nhìn vào những
vấn đề khó khổ và giải quyết chúng; chúng ta cứ để mặc cho chúng đến đi một
cách thản nhiên, chúng ta cứ để cho chúng liên tục bao quanh sự sống và cuộc
đời của chúng ta.
Cách huấn luyện của tôi là để mọi người dính vào khổ, bởi vì khổ chính là
con đường của Đức Phật đi đến sự giác ngộ. Phật muốn chúng ta nhìn sự khổ và
nhìn thấy nguyên nhân của khổ, nhìn thấy sự thật của trạng thái chấm dứt khổ, và
nhìn thấy con đường dẫn đến trạng thái sự chấm dứt khổ đó. Đó là cách thoát khổ
của những bậc thánh nhân ( ariya), những bậc giác ngộ đã làm. Nếu quý vị không
chịu đi theo cách đó thì không có lối thoát. Cách duy nhất là hiểu biết về khổ,
hiểu biết nguyên nhân của khổ, hiểu biết sự thật của trạng thái diệt khổ, và hiểu
biết cái con đường dẫn ta đến trạng thái diệt khổ thoát khổ đó. Đây chính là cách
những bậc thánh nhân ( ariya), bắt đầu là những người Nhập Lưu ( Tu-đà-hoàn) đã có thể thoát khổ. Cần phải hiểu biết về khổ. Hiểu biết về sự khổ là điều cần thiết.
Nếu chúng ta hiểu biết rõ về sự khổ, chúng sẽ nhìn thấy nó trong tất cả mọi
sự chúng ta trải nghiệm. Nhiều người cảm giác rằng họ đâu có bị khổ đau gì nhiều. Đi tu theo đạo Phật là nhằm mục đích giải thoát bản thân khỏi khổ đau.
https://thuviensach.vn
(Vậy tại sao lại nói chúng ta cần phải nếm trải và nhìn vào sự khổ đau?). Tại sao chúng ta phải chịu nếm trải thêm khổ nữa, vậy là sao? Là như vầy, khi khổ khởi
sinh, chúng ta nên suy xét điều tra về nó để thấy được nguyên nhân của nó. Rồi
sau khi chúng ta đã hiểu rõ nguyên nhân của nó, chúng ta có thể tu tập để diệt trừ
những nguyên nhân đó. Tiến trình Phật đã khai giảng là: khổ, nguyên nhân khổ,
diệt trừ khổ. Để đi đến sự diệt khổ thì chúng ta phải hiểu biết con-đường tu tập,
hiểu biết đạo-lý của Phật. Rồi đến lúc chúng ta đã đi thành công hết con đường
đó, khổ sẽ không còn khởi sinh nữa; chỗ đó chính là lối thoát ra, lúc đó ta đã giải
thoát khỏi mọi sự khổ.
Nhưng việc tu theo đạo lý của Phật là đi ngược lại những thói tâm và kiến
chấp tự hồi nào giờ của chúng ta. Làm ngược lại những thói tâm thói tính sẽ gây
ra nhiều khổ đau. Theo thói thường chúng ta sợ khổ đau. Nếu làm điều gì làm
chúng ta khổ đau thì chúng ta đâu muốn làm nó. Thói thường chúng ta chỉ muốn
thấy những thứ tốt và đẹp, còn những thứ khổ và xấu thì chúng ta không thích
dính vào. (Nhưng đạo Phật thì dạy chúng ta làm ngược lại). Khổ là một sự thật,
khổ là chân lý, khổ là một chân pháp ( saccadhamma). Nếu có khổ xảy ra trong
tâm quý vị thì quý vị mới nghĩ đến phương cách giải thoát khỏi khổ chứ. (Không
có khổ thì giải thoát là giải thoát khỏi cái gì?). Chính khổ sẽ dẫn dắt chúng ta biết
quán xét, điều tra về nó. Chúng ta sẽ không bị mê ngủ mê man bởi vì lúc đó chúng ta có ý định (ý hành) điều tra suy xét về những sự khổ đau để tìm ra điều gì
đích thực đang diễn ra trong tâm, chúng ta sẽ cố gắng tìm ra những nguyên nhân
và những hậu quả của chúng.
Những người đang sung sướng thì không phát triển trí tuệ hiểu biết. Họ đang
ngủ say. Giống như một con chó đã ăn no nê rồi nằm lăn ra ngủ vậy. Nó chẳng
muốn làm gì nữa. Nó chỉ nằm lăn ra ngủ suốt ngày. Nó cũng chẳng thèm thức dậy
sủa khi có ăn trộm vô nhà—nó quá no nê nên chỉ muốn nằm nghỉ ngủ. Nếu chúng
ta chỉ cho nó ăn vừa phải, nó sẽ luôn thức tỉnh và cảnh giác. Nếu có ăn trộm lẻn
vô, nó cũng cảnh giác được và nhảy ra sủa. Quý vị hiểu được chỗ này không?
Nhân loại chúng ta bị mắc bẫy và bị cầm tù trong thế gian này, và chúng ta
có hàng đống những rắc rối khó khăn như vậy; và chúng ta luôn phải sống trong
đầy dẫy nghi ngờ và lo âu. Đây không phải chuyện nhỏ, không phải chỉ là trò chơi hay chỉ là hoàn cảnh ngắn hạn của mỗi người. Đây thực sự là tình cảnh khó
khăn và đầy phiền não của tất cả mọi người. Chúng ta đều đang ở trong tình thế
https://thuviensach.vn
nghiêm trọng đó, chứ không phải chỉ đang ở trong một hoàn cảnh khó khăn ngắn hạn. Có nhiều thứ chúng ta cần phải trừ bỏ. Theo cách và đạo lý của đạo Phật, để
tu tập tu dưỡng tâm linh, chúng ta cần nên từ bỏ thân này của chúng ta, từ bỏ cái
bản thân của chúng ta. (Từ bỏ không có nghĩa là đi giết chết thân này, từ bỏ là từ
bỏ sự chấp thân này là ‘ta’, là ‘của ta’). Chúng ta phải chọn cách giải quyết để
mang lại sự sống thực sự cho chúng ta. Từ bỏ, chúng ta có thể nhìn tấm gương
của những người từ bỏ, chẳng hạn như Đức Phật lịch sử. Phật trước khi đi tu là
thuộc tầng lớp chiến sĩ cao quý trong hệ cấp phong kiến trong xã hội thời đó, Phật là thái tử của một đất nước giàu đẹp thời đó, nhưng Phật đã có thể bỏ hết tất
cả mọi thứ sau lưng và không thối chuyển. Là một người thừa kế quyền lực và sự
giàu có bậc nhất thời đó, nhưng Phật đã từ bỏ tất cả.
Khi chúng ta nói về Giáo Pháp vi tế vi diệu, hầu hết mọi người đều thấy sợ.
Họ không dám bước vào Giáo Pháp, không dám thử bước vào đạo. Ngay cả khi
nói ''Đừng làm điều xấu ác'' thì hầu như chẳng mấy ai làm được. Tình cảnh chung
là như vậy đó. Do vậy tôi đã cố tìm mọi cách để chỉ dạy, để mọi người có thể
vượt qua tình trạng này. Tôi hay nói với họ như vầy: dù chúng ta đang vui hay
buồn, sướng hay khổ, đang khóc hay đang ca hát thì cũng vậy thôi—sống trong
thế gian này chúng ta chẳng khác gì đang sống trong cái lồng. Chúng ta đâu có
vượt ra khỏi tình trạng giới hạn của cái lồng. Dù có giàu đến đâu cũng đang sống
trong cái lồng đó. Dù có nghèo đến đâu cũng đang sống chung trong cái lồng đó.
Nếu có đang vui mừng ca hát thì cũng đang ăn mừng ca hát ở trong cái lồng. Nếu
đang được vinh danh vinh phận thì cũng là sự vinh danh trong cái lồng đó.
Cái lồng đó là cái gì? Đó là cái lồng của sự sinh, cái lồng của sự già, cái lồng của sự đau bệnh, cái lồng của sự chết. Sinh, già, bệnh, chết. Chúng ta đâu
chạy thoát khỏi cái lồng đó. Theo một cách nhìn, chúng ta đang bị giam cầm trong cái ‘lồng’ thế gian này. Cứ suốt ngày suốt đời nghĩ ''đây là của ta'', ''đó là
của ta''. Chúng ta ngu mờ, chẳng biết chúng ta đích thực là gì và đích thực đang
làm gì. Đích thực, tất cả việc chúng ta đang làm chỉ là tích tạo thêm những khổ
đau cho mình. Đâu phải thứ gì xa xôi gây ra khổ đau cho chúng ta đâu, chính chúng ta tạo ra khổ đau cho mình: chính là chúng ta không chịu nhìn vào chính
mình. Dù có được sung sướng và hạnh phúc bao nhiêu, nhưng sau khi được sinh
ra trên đời này chúng ta không thể tránh khỏi sự già, bệnh, chết. Đó chính là sự
khổ đau, đó chính là nghĩa của chữ dukkha, ngay bây giờ và tại đây.
https://thuviensach.vn
Chúng ta luôn luôn bị khổ sở vì khổ đau và bệnh tật. Khổ đau và bệnh tật có thể xảy ra bất cứ lúc nào? Giống như chúng ta vừa ăn cắp thứ gì. Người ta có thể
đến bắt tù bất cứ lúc nào. Đó là tình cảnh của chúng ta, tình cảnh của kiếp sống
này. Đầy hiểm nguy và rắc rối. Chúng ta đang sống giữa nhiều hiểm họa; sinh,
già, bệnh, chết đang thống trị kiếp sống của chúng ta. Chúng ta không thể chạy đi
đâu, không thể thoát khỏi nó. Như chim trong lồng, như cá trong chậu. Chúng có
thể đến bắt ta bất cứ lúc nào—chúng luôn luôn có cơ hội tốt để đến bắt ta. Già,
bệnh, chết luôn luôn có mặt. Do đó chúng ta chỉ biết cam phận và chấp nhận tình
cảnh đó. Chúng ta cần phải biết bào chữa tội lỗi của chúng ta. Nếu biết làm vậy,
bản kết án có thể sẽ nhẹ bớt. Nhưng nếu ta không chịu bào chữa biện hộ, chúng ta
sẽ chịu bản án nặng nề hơn. Nếu biết bào chữa, chúng có thể nhẹ tay với ta ít nhiều; chúng ta sẽ không bị cầm tù quá lâu.
(Nếu ta không nhìn nhận khổ, khổ sẽ càng nặng hơn). Khi thân được sinh ra
nó không thuộc về ‘ai’ hết. Giống như cái thiền đường này vậy. Sau khi được xây
xong, thằn lằn đến ở. Những côn trùng và bò sát cũng đến ở. Thậm chí rắn cũng
vô ở. Mọi vật đều có thể đến ở. Nó không chỉ là cái sảnh đường của chúng ta; nó
là sảnh đường của mọi vật.
Những thân này của chúng ta cũng vậy. Chúng không phải của chúng ta.
Chúng ta đến ở trọ trong các thân và tùy thuộc vào chúng. Bệnh, đau, già...đến ở
trong thân, và ta cũng chỉ là kẻ ở chung trong thân. Đến khi các thân này trải qua
những khổ, già, bệnh, đau...rồi chúng tan rã và chết, đó không phải là ta chết. Đó
là thân già, bệnh, chết; đâu phải chúng ta chết đâu. Hãy suy xét và chánh niệm
một cách rõ ràng về điều này. Và sau khi hiểu biết rõ như vậy, sự ràng buộc vào
thân này của chúng ta sẽ từ từ được tháo buông ra. Thân chỉ là tạm bợ, thân này
chỉ là giả tạm, phù du. Ta không còn chấp thủ thứ gì của cái thân này nữa. (Gông
cùm ‘thân kiến’ sẽ từ từ phai biến).
Sinh đã tạo ra gánh nặng cho chúng ta. Nhưng thông thường chẳng ai chấp
nhận lẽ thực đó. Chúng ta thường cho rằng sự sinh ra đâu phải là kẻ thù lớn nhất.
Chúng ta cho rằng sự chết và sự không được tái sinh lại (làm người, làm tiên)
mới là điều tệ hại nhất. Đó là cách chúng ta nhìn mọi thứ. Chúng ta thường chỉ
biết nghĩ mình sẽ cần có thêm được bao nhiêu nữa trong tương lai. Và do vậy chúng ta dục vọng nhiều hơn: ''Ước gì kiếp sau ta được sinh ra làm tiên làm trời,
https://thuviensach.vn
hoặc được sinh ra làm người giàu có sung sướng''. Chúng ta chỉ biết nghĩ xa đến vậy thôi, chỉ biết đòi hỏi những thứ đó.
Thực ra chúng ta đang đòi hỏi thêm những gánh nặng nặng nề hơn mà thôi!
Nhưng chúng ta cứ nghĩ những thứ đó mới mang lại hạnh phúc cho tương lai và
kiếp sau. Vì nghĩ và tham muốn như vậy nên việc học hiểu thâm nhập Giáo Pháp
là quá khó làm đối với chúng ta. Để làm được điều đó chúng ta cần phải có sự
quán xét điều tra một cách nghiêm túc.
Cách suy nghĩ của chúng ta là hoàn toàn khác với ý dạy của Phật. Cách nghĩ
đó chỉ mang thêm gánh nặng. Phật thì dạy phải trút bỏ và dẹp bỏ những tham dục
đó. Nhưng chúng ta cứ than ''Tôi không thể làm được''. Do vậy chúng ta cứ tiếp
tục mang vác những tham vọng và nó càng lúc càng nặng hơn. Từ lúc được sinh
ra chúng ta đã mang vác cái gánh nặng đó rồi.
Rồi cứ tham, tham nữa, tham vọng hơn nữa, quý vị có biết dục vọng có giới
hạn của nó không? Tới mức nào nó được thỏa mãn? Nếu quý vị chịu suy xét nó
thì quý vị sẽ thấy dục vọng ( tanhā) là không thể thỏa mãn được. Nó cứ tiếp tục
muốn, muốn nữa; ngay cả lúc nó gây ra khổ đau chết người, ngay cả đến lúc sắp
chết nó vẫn còn tham muốn. Dục vọng cứ liên tục muốn và muốn nữa, bởi không
khi nào nó được thỏa mãn.
Đây là chỗ quan trọng. Nếu mọi người biết nghĩ suy theo một cách cân bằng
và đúng mực—chà, ví dụ như nói về quần áo. Chúng ta cần bao nhiêu bộ đồ? Và
thức ăn- chúng ta cần bao nhiêu để ăn? Cùng lắm một bữa ăn chúng ta ăn hai dĩa
đầy thì cũng quá đủ no vậy. Nếu chúng ta biết giữ điều độ và sống theo chừng
mực đúng đắn thì chúng ta sẽ thấy nhẹ nhàng và hạnh phúc, nhưng ít có ai chịu
làm như vậy.
Những lời Phật đã hướng dẫn là dành cho “người giàu”. Biết hài lòng với cái
mình đang có là “người giàu”. Giáo lý này là để cho “người giàu”. Đó là giáo lý
đáng để học hỏi, đáng để quán chiếu với thực tế. (Giàu về mặt trí tuệ tâm linh).
Trước tiên, đó là lối sống có đạo đức. Khi cuộc sống chúng ta đã tạm ổn định,
chúng ta nên nghĩ thêm về cuộc sống tâm linh. Ta có thể tái sinh về bất kỳ cõi
nào sau khi chết. Lối sống có đạo đức giúp tránh những con đường dẫn xuống
những cõi thấp xấu (như địa ngục, ngạ quỷ, súc sinh).
https://thuviensach.vn
Rồi đến phần Giáo Pháp cao sâu hơn. Có thể một số người không hiểu nó.
Ví dụ, nhiều người nghe Phật nói rằng đối với Phật, Phật không còn sinh nữa (sinh đã tận) thì họ thấy khó chịu. Nói thẳng ra, Phật nói chúng ta không nên được sinh ra nữa, vì sinh là nguyên nhân khổ. Chỉ là từ cái sinh mà khổ, hãy suy
xét kỹ về điều này. Sau khi sinh là có khổ đi theo. Khổ có mặt ngay lúc sinh.
Chúng ta cứ nghĩ nhờ có sinh nên chúng ta có có mắt, có mũi, miệng, đủ thứ. Giờ
lại nghe người ta tu hành để...không còn được sinh ra nữa, nghe vậy chúng ta thất
vọng và sợ hãi, chẳng ai muốn tu hành để đi đến đó. Nhưng giáo lý sâu sắc nhất
của Phật là ở chỗ đó.
Tại sao chúng ta đang có khổ? Bởi vì chúng ta đã được sinh ra. Do vậy,
chúng ta được dạy để chấm dứt sinh. Chỗ này không phải chỉ nói về sự sinh tử
của thân này. Thân này sinh ra rồi chết đi, chuyện đó một đứa trẻ con cũng biết.
Khi hơi thở chấm dứt, thân chết, nằm thành xác chết. Đây là cách chúng ta hay tả
về cái chết. Người chết tắt thở. Nhưng còn cái người chết đang thở—chính là ta
đang sống mà chết đi trong từng giây từng phút—thì chẳng ai để ý đến. Chúng ta
chỉ người chết là chỉ cái xác chết thôi. Đó là chết.
Sinh cũng vậy, khi nói sinh là ta nghĩ đến việc một người mẹ đến nhà
thương sinh ra đứa con. Chúng ta chỉ biết về một cái thân được sinh ra, nhưng lúc
nào cái tâm được sinh ra thì ta không biết được. Những trạng thái tâm thì có mặt
lúc nào? Khi ta bực mình chuyện nhà cửa, ta có để ý tâm đó từ đâu sinh ra? Lúc
có tâm trạng thương mến. Lúc có tâm trạng bực bội. Lúc dễ chịu, lúc khó chịu—
đủ thứ loại trạng thái của tâm. Đó là sinh.
Khi mắt nhìn thấy thứ gì gây khó chịu, khổ sinh ra. Ta nghe điều gì dễ chịu,
khổ cũng sinh ra. Cuối cùng cũng chỉ là khổ. (Sướng, dễ chịu, hạnh phúc...chỉ là
mặt khác của khổ mà thôi).
Phật tóm lại rằng: chỉ có một đống khổ. Khổ sinh và khổ diệt. Tất cả chỉ có
vậy. Chúng ta cứ chụp lấy và dính vào khổ, dính vào khổ sinh, dính vào khổ diệt,
nhưng chưa bao giờ hiểu về nó.
Khi khổ khởi sinh, ta nói mình có khổ. Khi khổ chấm dứt, ta gọi đó là sướng
(lạc). Khổ và sướng chỉ là hai mặt của một nguyên nhân. Chỉ là do khổ. Lúc nó
sinh thì gọi là khổ, lúc nó hết thì gọi là sướng. Chúng ta được dạy để quan sát
thân và tâm đang sinh và đang diệt. Chẳng có gì khác ngoài tấn tuồng này của
khổ.
https://thuviensach.vn
Nói lại, chúng ta nhận thấy khổ khi khổ khởi sinh. Rồi khi khổ hết chúng ta nhận thấy sướng. Chúng ta nhìn nó và gán cho nó là sướng, nhưng thực ra nó không phải vậy. Đó chỉ là sự hết khổ, sự chấm dứt khổ. Khổ khởi sinh và biến
mất, có rồi mất, sinh rồi diệt, và chúng ta cứ chụp lấy nó, và phân thành khổ và
sướng. Sự sướng (hạnh phúc, dễ chịu) có mặt, ta thấy vui. Sự không sướng (bất
hạnh, khó chịu) có mặt, ta thấy buồn. Thực ra sướng hay không sướng chỉ là do
khổ diệt hay khổ sinh mà thôi, chỉ là một thứ sinh rồi diệt. Khi có sinh, thì có cái
gì đó. Khi có diệt, nó không còn cái đó. Đây chính là chỗ chúng ta bị rối tâm. Do
vậy, Phật đã dạy rằng: chỉ có khổ sinh và khổ diệt, và ngoài đó ra, chẳng có gì
khác.
Chúng ta không nhận ra được rằng chỉ có khổ, bởi vì khi khổ chấm dứt, ta
thấy sướng ở đó. Chúng ta chụp lấy sướng và dính vào nó. Nhưng chúng ta chẳng
hiểu được nó là gì, thực ra đó chỉ là sự sinh và diệt của một thứ là khổ.
Phật tóm tắt lại rằng chỉ có sự sinh và diệt, ngoài ra chẳng có gì khác. Điều
này trông khó nghe, hoặc nghe khó hiểu. Nhưng ai thực sự cảm nhận được giáo
pháp sẽ sống bình tâm mà không phụ thuộc vào thứ gì trên đời và sống thư thái.
(Không chấp khổ, không chấp sướng).
Sự thật là như vậy. Sự thật là trên thế giới này chẳng có thứ gì làm cho chúng ta khổ. Chẳng có gì đáng làm ta lo lắng về nó. Chẳng có gì đáng để ta khóc
than hay tức cười về nó. Về bản chất, chẳng có gì bi thảm hay khoái lạc. (Khổ là
do chúng ta tự cảm nhận, do chúng ta nghĩ, do chúng ta chọn lấy).
Nếu chúng ta thực sự hiểu biết giáo pháp và quán xét liên tục, thì chẳng có
gì là một cái gì cả; duy nhất chỉ là sự sinh và diệt. Không có khổ hay sướng đích
thực. Khi ta nhìn ra không có sướng không có khổ, thì tâm ta được bình an.
Nhưng khi có khổ và có sướng, thì có sự trở thành (nghiệp hữu) và có sự sinh. Đó
là sự chuyển hóa (tái sinh) bất tận.
Chúng ta thường cố làm hết khổ để làm khởi sinh ra sướng. Đó là điều
chúng ta muốn. Nhưng cái chúng ta muốn không phải là sự bình an thực sự; đó
chỉ là khổ và sướng. (Hai thứ đều có mặt thì không thể gọi là bình an hay bình
tâm được). Mục đích của Phật là dạy cho chúng ta cách tu hành để tạo ra loại nghiệp ( kamma) vượt trên cả khổ và sướng, và nó mang lại sự bình an. Nhưng
thói thường chúng ta hay nghĩ rằng chỉ có hạnh phúc mới đem lại sự bình an. Khi
https://thuviensach.vn
chúng ta tìm thấy vài điều hạnh phúc (tiền bạc, nhà cửa, gia đình, con cái, công việc...), chúng ta nghĩ rằng đã đủ tốt.
Do vậy, chúng ta nghĩ có được nhiều thứ là tốt, thói thường là vậy. Chúng ta
chỉ nghĩ đến công thức: Làm tốt mang lại kết quả tốt, và chỉ có kết quả tốt thì
chúng ta mới hạnh phúc. Chúng ta nghĩ làm nên hạnh phúc như vậy là đủ, nên
không cần làm gì nữa. Nhưng liệu những điều tốt đó có tồn tại được lâu hay không? Không. Chúng ta cứ chạy tới, chạy lui, lo này, lo nọ, tính này, tính nọ,
nếm trải đủ thứ tốt và xấu, cố gắng cả ngày và đêm để cố giữ cho được những thứ
hạnh phúc mà ta gọi là tốt đó.
(Giàu thì lo giữ của cải, danh phận..., nghèo thì lo giữ từng nồi cơm, manh
áo, chỗ ở..., đó là cách chúng ta nghĩ sẽ mang lại hạnh phúc. Do vậy, ngày đêm ta
phải lo lắng, tính toán sao cho giữ được những thứ đó mới giữ được hạnh phúc.
Và cuộc sống chỉ là một sự đeo đuổi liên tục, không có sự bình an đích thực).
Phật dạy rằng trước hết ta nên từ bỏ những điều xấu ác, làm những điều tốt
thiện. Thứ hai, Phật dạy ta về sau cũng phải từ bỏ luôn cả điều xấu và điều tốt,
không dính líu gì vào chúng, bởi vì chúng giống như những thứ nhiên liệu, rồi
cũng bắt cháy thành lửa khổ. Tốt là nhiên liệu. Xấu cũng là nhiên liệu. (Vì vậy:
không nghĩ thiện, không nghĩ ác mới là cách đúng đắn).
Nhưng, nếu chúng ta cứ chỉ giảng giáo lý ở mức trình độ này ta sẽ giết chết
nhiều người. Nói kiểu rố ráo “không nghĩ thiện, không nghĩ ác” thì người ta khó
mà theo kịp. Do vậy tốt nhất chúng ta quay lại bước căn bản và bắt đầu chỉ dạy
họ về giới hạnh đạo đức. Giới hạnh là không làm hại lẫn nhau. Phải tự chịu trách
nhiệm với hành động của mình và không nên hãm hại hay lợi dụng người khác.
Phật dạy điều đó, nhưng chỉ riêng điều đó mà người ta cũng không biết dừng lại.
Tại sao chúng ta lại ở đây, trong thế giới này, trong tình cảnh này? Đó là do
sinh. Khi hết sinh là hết khổ, hết sinh là không còn sinh vào cảnh giới khổ đau
nào nữa. Giống như Phật đã nói trong bài khai giảng đầu tiên, kinh Chuyển Pháp
Luân, rằng: ''Sinh đã tận. Đây là kiếp sống cuối cùng của ta. Không còn sự tái
sinh nữa đối với Như Lai ( Tathāgata).''
Vậy mà ít ai biết được điểm này, chẳng mấy ai biết quay lại ngay chỗ “sinh”
này để suy xét quán chiếu theo những nguyên lý mà Phật đã chỉ dạy. Nhưng nếu
chúng ta có niềm tin và bước đi theo con đường của Đức Phật [đạo Phật] thì https://thuviensach.vn
chúng ta sẽ được trả công bằng kết quả tốt lành. Nếu mọi người thực sự biết nương tựa vào các phẩm hạnh của Tam Bảo thì sự tu tập sẽ dễ dàng hơn.
https://thuviensach.vn
90
Tu Tập Tận Tâm
208Trong mọi nhà và mọi cộng đồng, dù chúng ta đang sống ở nông thôn, trong thành, trong rừng hay trên núi, chúng ta cũng đều trải nghiệm những sự
sung sướng và khổ đau. Quá nhiều người trong chúng ta thiếu một nơi nương tựa,
thiếu một miếng đất, thiếu một khu vườn để chúng ta có thể vun trồng những phẩm hạnh thiện lành của trái tim chúng ta. Chúng ta quá nghèo nàn về mặt tâm
linh bởi chúng ta không thực sự có cam kết thực hành, bởi chúng ta không có được sự hiểu biết rõ ràng cuộc sống này nghĩa là gì và chúng ta cần phải làm những gì. Từ nhỏ đến lớn, chúng ta chỉ biết mỗi một việc là đi tìm sự hưởng thụ
và thích thú của những khoái lạc giác quan. Chúng ta chẳng bao giờ nghĩ đến những mối hiểm họa khi đang sống trôi giạt trong kiếp sống này, trong những việc gia đình, xã hội...
Chúng ta không có một miếng đất để vun trồng và một ngôi nhà thực sự để
ở, chúng ta không có một nơi nương tựa nào bên ngoài, và sự sống của chúng ta
đầy những khó khăn và sầu não. Còn bên trong tâm này thì nghiêm trọng hơn,
chúng ta cũng thiếu giới hạnh ( sīla) và Giáo Pháp trong đời sống của mình, chúng ta cũng thiếu đi nghe học giáo lý và thiếu thực hành Giáo Pháp. Hậu quả là
chúng ta có rất ít trí tuệ trong đời sống, và mọi thứ cứ diễn ra theo chiều xuống
dốc và suy đồi. Đức Phật, vị thầy của chúng ta, có đầy lòng từ ái ( mettā) dành
cho mọi chúng sinh. Phật đã hướng dẫn những người con của những gia đình tốt
có thể xuất gia đi tu và chứng ngộ chân lý, họ đi tu để thiết lập truyền bá Giáo
Pháp vì hạnh phúc và ích lợi của số đông nhiều người. Phật đã dạy mọi người
những cách làm ăn chân chính, dạy mọi người biết sống chừng mực và tiết kiệm
tiền của, dạy họ biết cẩn trọng về sự đúng và sai trong tất cả mọi hành động của
mình.
Nhưng chúng ta thường thiếu cả hai, thiếu nơi nương tựa ở bên ngoài để hỗ
trợ cho một đời sống vật chất chân chính và thiếu nơi nương tựa bên trong để hỗ
trợ một đời sống tâm linh đúng đắn. Ở khắp nơi tình trạng là như vầy: thời gian
trôi qua và mọi người càng già đi nhưng họ càng ở xa Giáo Pháp. Nguyên nhân là
https://thuviensach.vn
do ngu si và do họ còn sống trong những cảnh nghèo khó. Chẳng ai muốn học đạo khi đang đối diện với nghèo khó, nghèo không đủ miếng ăn mà nghĩ gì đến
đạo. Ngay cả khi họ sống gần chùa họ cũng chẳng muốn đến đó để nghe dạy về
đạo lý, bởi họ vẫn còn dính kẹt trong nghèo đói và đầy rắc rối. Nhưng Phật vẫn
khuyên dạy rằng, dù chúng ta có quá nghèo khó về vật chất, chúng ta cũng không
nên để nó làm nghèo nàn trái tim và cái tâm của mình, đừng để mình thiếu đói sự
hiểu biết và trí tuệ. Dù lũ lụt đang tràn ngập ruộng đồng, làng mạc và nhà cửa đến
mức tai ương chết chóc, nhưng chúng ta đừng để chúng tràn ngập và tàn phá cái
tâm và trái tim của chúng ta. (Phật coi tâm này là ưu tiên nhất, hơn cả thân này và
mạng sống này). Tràn ngập và tàn phá cái tâm có nghĩa là chúng ta để mất sự
nhìn thấy và hiểu biết về Giáo Pháp.
Có những cơn lũ ( ogha) của nhục dục, lũ của sự trở thành (nghiệp hữu), lũ
của tà kiến, và lũ của sự vô minh. Bốn thứ này che tối và bao phủ cái tâm của tất
cả mọi người. Chúng còn tệ hại hơn những cơn lũ tràn vào tàn phá ruộng đồng,
làng mạc, thành thị của chúng ta. Dù cho nước lũ tàn phá đồng ruộng và làng mạc
bao nhiêu lần, dù cho bão lửa có thiêu rụi thành thị và nhà cửa chúng ta, chúng ta
vẫn luôn còn cái tâm của mình. Nếu tâm chúng ta có giới hạnh ( sıla) và Giáo Pháp ( Dhamma), chúng ta có thể dùng trí tuệ hiểu biết để tìm cách tạp lập công
việc sinh nhai một cách chân chính, nhờ đó hỗ trợ đời sống tâm linh của mình.
Chúng ta có thể có lại một miếng đất và bắt đầu vun trồng.
Giờ thì chúng ta đã có những phương tiện làm ăn kiếm sống rồi, có nhà cửa
và ít nhiều của cải; giờ thì tâm trí của chúng ta có thể được thư thả và chánh trực,
và giờ chúng ta có thể có ít nhiều năng lượng về tâm linh, và chúng ta có thể
muốn phát huy nó và giúp đỡ lẫn nhau cùng tu dưỡng năng lượng đó. Nếu ai có
khả năng chia sẻ thức ăn, quần áo, hay chỗ ở cho những người thiếu tốn thì đó là
một hành động từ thiện. Theo cách tôi nhận biết, cho đi vài thứ sẽ tốt hơn nhiều
so với bán chác để thu lợi. Những người có tâm từ thường ít nghĩ về quyền lợi
của bản thân mình. Họ chỉ mong cho người khác được sống hạnh phúc hơn.
Nếu chúng ta thực sự quyết định và tâm nguyện làm những việc đúng đắn,
tôi nghĩ điều đó sẽ không khó làm. Hiện thời chúng ta đâu bị lâm vào những hoàn
cảnh quá khốn khổ -- chúng ta cũng đâu đến nông nỗi như con trùn phải ăn đất.
Chúng ta vẫn còn có bộ xương, có mắt, tai, tay, chân. Không có cao lương mỹ vị,
chúng ta vẫn còn ăn được những thứ như rau và trái cây; chúng ta đâu đến nông
https://thuviensach.vn
nỗi phải ăn bùn dơ dáy như con trùn dưới đất. Nếu quý vị cứ than nghèo than khó, nếu quý vị cứ than mình khốn khổ xấu số, con trùn có thể sẽ hỏi quý vị:
''Ông bà than trách gì nữa. Ông bà còn có xương, có tay, có chân. Tôi còn không
có những thứ đó, nhưng tôi đâu thấy mình nghèo''. Con trùn có thể chửi chúng ta
như vậy. Chúng ta chỉ lo nhìn lên mà không biết nhìn xuống.
Một lần có người nuôi heo đến gặp tôi và than vãn đủ thứ. “Thưa thầy, năm
nay tệ quá. Giá cám heo tăng cao mà giá thịt heo lại xuống thấp. Con bị lỗ mất
tiền. Con lại mới bị mất cái áo...” 209
Tôi lắng nghe lời than vãn, rồi nói với ông rằng: “Đừng tiếc cho mình như
vậy, này ông. Nếu ông là con heo, ông mới có lý do cảm thấy đau xót cho mình.
Khi giá thịt heo lên, đám heo bị giết. Khi giá thịt heo xuống thấp, đám heo vẫn bị
giết. Thực ra chỉ có đám heo mới có lý do than khóc. Còn người ta không nên
than tiếc như vậy. Hãy nghiêm túc suy nghĩ về điều này, này ông.”
Ông ta chỉ lo lắng về giá tiền mà mình thu được. Những con heo có nhiều lý
do hơn để lo lắng, nhưng chúng ta có bao giờ nghĩ giùm chúng đâu. Chúng ta vẫn
còn chưa bị giết, vậy ta vẫn còn có nhiều cách để vượt qua những khó khăn đó
mà. Chỉ có heo thì không.
(Được mất là cái chúng ta quan tâm; còn thiện ác là thứ chúng ta không
quan tâm. Đó là kiểu nhìn nhận của chúng ta. Nếu ta biết nhìn nhận vấn đề một
cách đúng đắn hơn, ta sẽ thấy mình không mất gì, hoặc thấy những gì ta đạt được
chỉ là sự tổn phí của kẻ khác. Nên nhìn thấy rằng: nghĩa hạnh phúc không phải
chỉ bằng cái giá và mạng sống của heo).
Tôi thực sự tin rằng, nếu quý vị lắng nghe Giáo Pháp, suy xét về nó và hiểu
biết về nó, thì quý vị có thể chấm dứt sự khổ đau của mình. Quý vị có thể biết
làm điều đúng đắn, làm điều cần nên làm, tiêu dùng những thứ cần dùng. Quý vị
có thể sống đời sống của mình theo giới hạnh và Giáo Pháp, có thể ứng dụng trí
tuệ hiểu biết vào những chuyện khác nhau trong đời thế tục. Nhưng đa số chúng
ta vẫn còn đứng quá xa những điều đó. Chúng ta không có giới hạnh đạo đức hay
một chút Giáo Pháp nào trong đời sống của chúng ta; do vậy đời sống của chúng
ta cứ đầy những sự bất hòa, đụng chạm và xung khắc. Bất hòa giữa vợ chồng do
thiếu đạo lý trong gia đình. Người ta không thích nghe về đạo lý, không muốn
https://thuviensach.vn
học hiểu về Giáo Pháp. Cho nên thay vì tu dưỡng cách nhìn nhận tốt lành thì họ
chỉ chìm dính trong sự u tối vô minh, và hậu quả là sự sống chỉ toàn là khổ.
Phật đã dạy Giáo Pháp và đưa ra đường hướng tu tập. Phật đâu có muốn gây
khó khăn cho đời sống của chúng ta. Phật muốn chúng ta tiến thân, muốn chúng
ta tốt hơn và thiện khéo hơn. Chỉ là do chúng ta không chịu nghe theo. Điều đó
khá dở. Cũng giống như những đứa trẻ dại không chịu tắm rửa trong những ngày
trời lạnh. Chúng bắt đầu dơ dáy và bốc mùi hôi đến nỗi cha mẹ không ngủ được.
Vì vậy cha mẹ phải dậy lôi chúng đi tắm rửa cho chúng sạch sẽ. Việc đó cũng
làm cho mấy đứa trẻ tức tối, chúng khóc la và oán trách cha mẹ.
Cha mẹ và những đứa trẻ nhìn việc đó theo cách khác nhau. Đối với đứa trẻ,
tắm trong ngày lạnh thì sợ lạnh quá. Đối với cha mẹ, sự dơ dáy và bốc mùi là
không thể chịu được. Hai cách nhìn này không hợp với nhau. Phật cũng không
muốn bỏ mặc chúng ta làm theo cách nghĩ của chúng ta. Phật muốn chúng ta
siêng năng và nỗ lực tu tập theo cách tốt lành và lợi lạc cho chúng ta, Phật muốn
chúng ta nhiệt thành với con đường chánh đạo. Thay vì để nhân loại lười nhác
cam phận, Phật muốn chúng ta nỗ lực thay đổi. Giáo lý của Phật không phải làm
cho chúng ta ngu si hay vô dụng. Phật dạy cách để phát triển và ứng dụng trí tuệ
hiểu biết vào mọi việc chúng ta đang làm; khi làm việc, trồng trọt, nuôi gia đình,
quản lý tiền bạc, chúng ta phải luôn ý thức tỉnh giác về mọi mặt của những việc
đó. Khi chúng ta sống trên thế gian, chúng ta cần phải biết chú tâm và hiểu biết
những đường lối của thế gian. Nếu không thì cuối cùng chúng ta sẽ đi vào ngõ
cụt bi thảm.
Chúng ta đang sống trong một cõi mà Phật và Giáo Pháp có mặt ở đây. Có
lúc chúng ta cũng quyết định tới chùa nghe học giáo lý, nhưng sau khi về nhà thì
coi không, chẳng tu được gì, cứ lao vào sống như cách sống từ trước giờ. Điều đó
là sai lầm tệ hại. Phật đâu có tu theo kiểu đó. Tu kiểu cho có thì làm sao có Phật
giác ngộ như vậy.
Phật đã dạy về nhiều loại tài sản khác nhau, đó là: tài sản ở cõi người, tài sản
ở cõi trời, tài sản Niết-bàn. Những người có Giáo Pháp thì ngay khi họ đang sống
trên thế gian họ cũng không nghèo nàn. Dù họ có nghèo tiền nghèo bạc nhưng họ
vẫn không khổ lụy vì nó. Nếu sống đúng theo Giáo Pháp thì chúng ta đâu phải bị
sầu khổ hay mặc cảm mỗi khi nhìn lại những hành động mình đã làm trong quá
khứ. Bởi vì sao? Bởi nếu biết giáo pháp chúng ta chỉ làm những nghiệp tốt. Nếu
https://thuviensach.vn
chúng ta chỉ tạo những nghiệp tốt thì nghiệp quả cũng tốt lành. Nếu hiện tại ta không làm những nghiệp xấu thì sau này chúng ta đâu phải nếm trải nghiệp quả
xấu. Nếu từ giờ chúng ta không chịu dừng tất cả nghiệp xấu ác thì sau này chúng
ta gặp nhiều khó khổ cả về mặt vật chất và tâm linh. Do vậy chúng ta cần biết
lắng nghe và suy xét, và sau đó chúng ta có thể tìm ra những khó khổ đó phát
sinh ra từ chỗ nào. Quý vị đã từng gánh lúa hay gánh gạch chưa? Nếu đầu trước
quá nặng thì rất khó gánh đi, đúng không? Nếu đầu sâu quá nặng thì cũng khó
gánh đi, đúng không? Đó là sự mất cân bằng, và đâu là chỗ cân bằng? Khi nào
quý vị tự thân gánh đòn gánh thì quý vị sẽ tự biết sự mất cân bằng là sao và biết
làm sao để có sự cân bằng để đi được. Giáo Pháp cũng giống như vậy đó. Có nguyên nhân và tác động, có nhân và quả: đó nguyên lý chung. Khi hai đầu gánh
được cân bằng thì chúng ta mới bước đi dễ dàng. Tương tự, chúng ta cũng có thể
thu xếp cuộc sống của chúng ta theo một cách cân bằng, với một thái độ trung
dung, biết chừng biết mực. Làm như vậy những quan hệ gia đình và công việc
của chúng ta sẽ trơn tru ổn thỏa hơn. Ngay cả khi quý vị không giàu có quý vị
vẫn được thư thái trong tâm; quý vị đâu cần phải chịu khổ vì những chuyện đó.
Nếu một gia đình có những người không siêng làm ăn thì họ sẽ rớt vào cảnh
khó khăn. Khi họ nhìn những gia đình khác nên ăn làm ra nhiều hơn họ, họ cảm
thấy thèm muốn, ghen tỵ và ganh ghét, và thậm chí có thể dẫn đến việc đi ăn cắp.
Làng xóm trở thành nơi bất an bất ổn. Vậy tốt nhất nên siêng năng làm ăn để
mang lại lợi ích cho mình, cho gia đình, cho đời này và đời sau. Nếu chúng ta nỗ
lực để có thu nhập ổn định về vật chất thì cái tâm cũng thấy hạnh phúc và thư
thái. Khi thân tâm đã tạm an ổn thì quý vị mới thấy muốn đi chùa nghe học giáo
lý, học biết đạo lý đúng sai, học biết những điều đạo đức và thất đức, và biết thay
đổi cách sống cho tốt lành hơn. Quý vị có thể học cách nhận biết: khi làm việc
xấu thì chỉ tạo ra hậu quả xấu, và nhờ đó quý vị từ bỏ những việc xấu ác và cải
thiện tâm tính của mình. Nhờ đó, cách làm của quý vị sẽ thay đổi và tâm cũng
thay đổi theo. Từ một kẻ ngu mờ, quý vị trở thành người hiểu biết. Từ một kẻ với
những thói tính xấu ác, quý vị trở thành một người có trái tim thiện lành. Rồi quý
vị có thể dạy những điều mình đã biết cho con cháu của mình. Đây chính là cách
tạo ra những lợi lạc cho tương lai bằng cách làm những việc đúng đắn trong hiện
tại. Người không có hiểu biết thì không làm điều gì an lạc trong hiện tại, họ toàn
làm những việc mang lại những khó khổ cho chính mình. Nếu họ nghèo nàn, họ
https://thuviensach.vn
chỉ biết nghĩ đến việc đi đánh bạc. Đánh bạc chẳng bao giờ giàu có nên cuối cùng họ phải đi ăn trộm ăn cắp mà thôi.
Chúng ta chưa chết, nên giờ vẫn còn thời gian để nói về những chuyện này.
Kiếp này hiếm thay được làm người mà không chịu lắng nghe Giáo Pháp thì đâu
còn cơ hội nào nữa.
Quý vị nghĩ những con vật có thể nghe học Giáo Pháp không? Đời sống súc
sinh thì quá khổ hơn chúng ta; chúng bị sinh ra thành ếch, nhái, heo, bò, gà, vịt,
chó, bò sát, rắn, rít, thú rừng. Khi người ta nhìn thấy chúng họ chỉ muốn bắt, đánh, giết hoặc nhốt nuôi để ăn thịt.
Chúng ta có cơ hội làm người. Thật là quá tốt! Vậy mà không biết nghĩ. Giờ
chúng ta còn sống, giờ là lúc chúng ta nghĩ lại điều đó và cố tu sửa bản thân mình. Nếu hoàn cảnh quá nghèo khó, hãy cố chịu khó trong giai đoạn này, khi
quá nghèo khó cũng cố sống chân chính lương thiện, rồi cũng đến lúc có điều kiện thư thả hơn sẽ tu học nhiều hơn. Việc sống tu theo Giáo Pháp là như vậy đó,
trong giai đoạn khó khăn nhất chúng ta vẫn cố làm vậy.
Tôi muốn nhắc nhở tất cả quý vị về sự cần thiết phải có một cái tâm tốt và
phải sống một cuộc sống có đức hạnh. Tuy nhiên, sống cả đời chắc quý vị cũng
đã làm quá nhiều nghiệp rồi, giờ quý vị hãy ngồi coi lại những việc mình đã làm
là tốt thiện hay xấu ác. Sau khi coi lại, nếu thấy mình đã làm nhiều nghiệp xấu,
phải từ bỏ chúng ngay. Nếu thấy mình đang làm ăn bất thiện, hãy từ bỏ nghề
nghiệp đó. Hãy làm ăn kiếm sống bằng công việc và nghề nghiệp chân chính để
không làm hại người khác và xã hội. Khi quý vị làm nghề nghiệp đúng đắn
(chánh mạng), thì quý vị có thể sống với một cái tâm thanh thản.
Những tăng và ni sống nhờ vào các Phật tử tại gia giúp đỡ thức ăn và những
thứ vật chất khác. Chúng tôi cũng muốn những thứ quý vị cúng dường là những
thứ có được từ những công việc và nghề nghiệp lương thiện. Và chúng tôi nhờ
vào sự quán xét Giáo Pháp để chúng tôi có khả năng giảng giải Giáo Pháp cho
quý Phật tử được hiểu biết và lợi lạc, và giúp quý Phật tử cải thiện cách sống của
mình. Những việc làm nào gây khổ đau và xung khắc, quý vị nên học cách nhận
biết nó và từ bỏ nó. Hãy cố gắng sống và làm việc trong sự hòa hợp thân ái với
mọi người, hòa hợp chứ không xung khắc, lấn lướt, hơn thua, lợi dụng lẫn nhau.
https://thuviensach.vn
Thực ra thời buổi bây giờ cũng khó sống hòa hợp như vậy. Chỉ vài người
bàn bạc là đủ thứ xung đột bất đồng rồi. Họ ngồi nhìn mặt nhau cứ muốn cắn giết
nhau rồi. Chả ai hiểu ai, chả ai nhường ai, chả ai nghe ai, chả ai tin ai. Vì sao có
điều này? Vì mọi người không có giới hạnh đạo đức và không có Giáo Pháp
trong đời sống của họ. Họ không có đạo đức và đạo lý thì làm sao biết tôn trọng,
biết nghe hay tin người khác.
Thời cha ông ta ngày xưa thì khác nhiều. Thời đó không hiện đại nhưng mọi
người sống khác, họ mời nhau ăn đám ăn giỗ, họ nhìn nhau tôn trọng và quý mến, họ chia sẻ niềm vui và khó khăn với nhau. Họ có đạo lý, và họ gặp nhau
như đạo hữu. Thời bây giờ không còn gì vậy nữa. Thời bây giờ nếu có người nào
đến làng buổi tối thì ai cũng nghi ngờ: ''Tối thui mà nó còn vô làng làm gì?''. Tại
sao cả làng phải đi sợ một người như vậy? Nếu một con chó lạ chạy vô làng thì
chẳng ai để ý gì. Còn một người bước vào làng thì còn thua một con chó. Thời
buổi này mọi người không có đạo đức và do đó không có lòng tin. Người lạ là
sao? Ừ thì lạ. Nhưng chúng ta phải nên vui vẻ hiếu khách, chắc người đó cần chỗ
ở trọ qua đêm và làng có thể cho (hoặc cho thuê) người đó chỗ ở. Rồi làng có thể
cho (hoặc bán) thức ăn cho người đó. Như vậy người đó có thể ở lại làng một
đêm và có thể thành bạn của chúng ta. Chúng ta sẽ có cơ hội giúp đỡ người. Giúp
đỡ là điều xấu không đáng làm hay sao?
Nhưng thời bây giờ đâu còn sự hiếu khách và thiện chí như vậy nữa, chỉ có
nghi ngờ và sợ sệt. Có nhiều làng chẳng còn mấy ai ở, tôi có thể nói vậy, chỉ có
súc vật ở nhiều. Nhiều làng người ta nghi ngờ đủ kiểu, họ sợ mất từng cái cây,
từng tấc đất, chỉ vì họ không biết đạo lý, họ không có giới hạnh, không có tâm
linh. Khi không có giới hạnh và Giáo Pháp, họ sống trong khổ sở và đa nghi. Mọi
người đi ngủ cứ chập chờn thức giấc, họ lo sợ tiếng động xung quanh, họ sợ có
người trộm cướp. Còn những người trong làng thì không hòa thuận hay tin tưởng
nhau. Cha mẹ và con cái không tin nhau. Chồng và vợ không tin nhau. Điều gì
đang diễn ra vậy?
Tất cả là kết quả của việc sống thiếu đạo lý, sống xa Giáo Pháp. Khắp nơi
đều như vậy, cuộc sống thiệt quá khổ. Giờ có ai đến làng xin ở nhờ qua đêm họ
sẽ hỏi sao không lên chợ mướn khách sạn mà ở.
Thời bây giờ mọi thứ đều vì làm ăn tiền bạc. Ngày xưa ông bà ta đâu nỡ
đuổi một người lỡ bước ra khỏi làng trong đêm tối. Cả làng có thể cho ở nhờ, hỏi
https://thuviensach.vn
han và cho họ cơm nước để ăn qua đêm. Thậm chí họ còn rủ nhau uống vài ly rượu để trò chuyện với những lữ khách đò chiều. Giờ thì khác rồi. Trong làng sau
bữa ăn chiều, họ khóa cửa khóa cổng ở trong nhà.
Kể chuyện dong dài về làng quê như vậy ý tôi muốn cho quý vị thấy rằng
thời bây giờ sự thiếu-tâm-linh đã lan rộng khắp nơi. Nói chung mọi người không
vui vẻ hòa thuận với nhau, niềm tin bội bạc, không ai còn tin ai nhiều nữa. Tình
làng nghĩa xóm cũng không còn nhiều, vì đạo lý tâm linh đang thiếu hụt. Có nơi
họ hàng, chồng vợ còn cắt cổ nhau như báo chí đã đăng. Có quá nhiều nỗi đau
thương trong xã hội thời nay, mỗi ngày giở một trang báo ra thấy hàng chục hàng
trăm vụ phạm tội, chém giết, cướp giựt. Tất cả đều do sự suy tàn và thiếu vắng
của đạo đức và đạo lý. Tôi hay nói là thiếu giới hạnh và Giáo Pháp. Do vậy, quý
vị hãy hiểu biết tình trạng này và đừng đạp bỏ những nguyên tắc đạo đức. Nếu có
đức hạnh và tâm linh, đời sống con người sẽ đàng hoàng và hạnh phúc hơn nhiều.
Không có hai thứ đó, chúng ta giống như những con vật mà thôi.
Phật đã được sinh ra nơi rừng cây. Được sinh ra trong rừng, rồi sau này xuất
gia đi tu Phật học hiểu Giáo Pháp ở trong rừng. Sau đó Phật cũng khai dạy Giáo
Pháp ở nơi rừng cây, ở khu Vườn Nai Ipsantana. Phật kết thúc cuộc đời và Niết-
bàn cũng ở bên cây rừng, ở nơi rừng cây Sala Long Thọ.
Điều quan trọng đối với những người ở gần rừng như chúng ta phải hiểu biết
về rừng cây. Sống ở miền rừng núi không có nghĩa tâm chúng ta sẽ thành hoang
dại, giống như mấy con thú rừng. Tâm chúng ta có thể tiến cao hơn và có thể trở
thành thánh thiện. Đó là Phật nói. Sống ở nơi thành thị đông đúc, chúng ta sống
với đủ thứ hấp dẫn và quấy động. Đó là Phật đã nói. Trong rừng có yên lặng và
tĩnh lặng. Do đó chúng ta có thể quán xét mọi điều một cách rõ ràng và có thể
phát triển trí tuệ hiểu biết. Vậy chúng ta nên lấy sự yên lặng và tĩnh lặng làm bạn
hữu và làm người giúp đỡ của chúng ta. Môi trường yên tĩnh là rất tốt để tu tập
Giáo Pháp, vậy chúng ta nên lấy nó làm nơi an trú; chúng ta lấy núi rừng và hang
động làm nơi nương tựa của chúng ta. Sau khi quán sát những hiện tượng tự
nhiên, trí tuệ sẽ phát sinh từ những chỗ đó. Chúng ta học hỏi từ cây cỏ, chúng ta
hiểu biết cây cỏ và vạn vật xung quanh ta; và chính điều đó tạo ra sự khoan khoái
trong tâm ta. Những âm thanh của tự nhiên không làm quấy nhiễu tâm ta. Chúng
ta nghe chim kêu gọi nhau, thực sự đó là niềm vui rất đẹp. Chúng ta không phải
phản ứng sân giận ác cảm này nọ với thiên nhiên và chúng ta không phải nghĩ
https://thuviensach.vn
những ý nghĩ xấu ác nào cả. Chúng ta không phải nói những lời gắt gao hoặc làm những điều gay gắt với bất cứ ai hoặc thứ gì. Âm thanh của núi rừng tạo ra niềm
hạnh phúc trong tâm; và thậm chí ngay khi chúng ta đang nghe những âm thanh
đó tâm chúng ta cũng trở nên tĩnh lặng.
Đó là âm thanh núi rừng thiên nhiên; còn âm thanh của con người thì không
được bình yên như vậy. Ngay cả khi có người đang nói một cách dễ thương dễ
mến, tâm cũng không được tĩnh lặng như vậy. Những âm thanh tiếng động mà
con người thích, ví dụ như ca nhạc, thì thực sự không mang lại sự tĩnh lặng.
(Ngay cả nghe nhạc nhẹ nhạc tình, bạn có thể thấy êm dịu và thư giãn, nhưng đó
không phải là sự tĩnh lặng thực thụ của tâm, bởi tâm đang chạy theo những cảm
xúc này nọ khi nghe nhạc). Những âm thanh âm nhạc tạo ra sự xúc động, kích
thích và khoái cảm, nhưng không có sự bình an ở trong đó. Khi người ta tụ họp,
đi nghe nhạc, hay đi tìm những khoái cảm theo cách đó, nó thường dẫn đến
những suy nghĩ và lời nói thiếu chú tâm, quá khích, xúc động, và trạng thái động
vọng càng tăng theo thời gian. Đó không có sự tĩnh lặng.
Những âm thanh nhân tạo là như vậy. Nó không mang lại sự thư thái và
hạnh phúc thực sự trong tâm, trừ khi đó là những lời nói về Giáo Pháp từ những
bậc chân tu. Thói thường trong đời, người ta sống chung trong xã hội nhưng họ
nói theo ý muốn, hiểu biết và quyền lợi của họ; họ tranh cãi tranh luận với nhau,
thậm chí họ nói phải nói trái với nhau, họ chửi bới nhau và kết tội nhau, và kết
quả chỉ toàn là những sự thù ghét, sân giận và ngu si. Khi con người làm gì không đúng theo đạo lý và Giáo Pháp, mọi chuyện thường xảy ra như vậy. (Giờ
thì tình trạng này đang chiếm ngự trong từng ngõ ngách phố phường, trên khắp
mọi xứ sở. Người ta còn cho rằng có tranh đấu cãi nhau thì mới có tiến bộ. Đạo
lý suông không giúp cho sự tiến bộ). Những âm thanh nhân tạo chỉ dẫn chúng ta
đến tình trạng ngu si và thiếu tĩnh lặng. Âm nhạc và những ca từ của các bài hát
chỉ làm buồn lòng, làm kích động và làm mờ rối thêm cái tâm mà thôi. Hãy nhìn
kỹ chỗ này. Hãy nhìn xem những cảm nhận thích thú khi nghe âm nhạc. Người
nghe cảm giác đó là thứ thực sự tuyệt vời, thực sự hay, thực sự giải trí. Thực sự
thì nó không hề giải tỏa tâm trí. Tui nghe nói ở những đại nhạc hội thời bây giờ,
người ta đứng bu dưới nắng nóng để nghe và nhảy múa theo sô ca nhạc. Họ có
thể đứng đó đến khi bị năng thiêu đốt, nhưng họ lại thấy vui, thấy đó là giải tỏa
tâm trí. Nhưng cũng ngay chỗ đó, nếu có ai chen lấn, trêu chọc, cãi vả hay chửi
https://thuviensach.vn
bới họ, họ sẽ lập tức hết vui ngay, họ sân si lên ngay. Đó là vấn đề của những âm thanh nhân tạo, nó chẳng bao giờ thực sự giải tỏa tâm trí và đi đến sự tĩnh lặng.
Những âm thanh tự nhiên của Giáo Pháp thì khác, nó mang lại sự tĩnh lặng và
bình an thực sự trong tâm. Nó mang lại niềm vui và hạnh phúc thực sự trong tâm.
Nếu tâm biết Giáo Pháp, nó sẽ nói tiếng của Giáo Pháp; đó là thứ âm thanh đáng
để lắng nghe, đáng để suy nghĩ, đáng để học hiểu và quán chiếu.
Loại âm thanh nào là tốt ở trên đời, đó là những âm thanh không quá khích,
không làm mất cân bằng. Đó là những âm thanh mang lại sự cân bằng, niềm vui
và sự tĩnh lặng của tâm. Những âm thanh tiếng ồn ngoài phố thị thường chỉ mang
lại sự rối trí, sự hỗn độn, sự bực dọc và như sự tra tấn. Chúng dẫn đến khởi sinh
tham, sân, si. Chúng khiến mọi người tham lam hơn, khiến mọi người muốn tranh
đấu hơn và thậm chí hãm hại nhau để đứng cao hơn trong cái dòng chảy bất tận
của xã hội hiện đại. Nhưng những âm thanh tự nhiên của núi rừng thì không
giống vậy. Dù tiếng mưa rào, dù tiếng thác đổ có lớn cỡ nào, dù tiếng chim hót ca
liên tục suốt ngày, những âm thanh đó không làm chúng ta tham sân gì hết.
Chúng ta nên dùng thời gian còn sống để tạo ra sự an lạc ngay bây giờ, ngay
trong hiện tại. Đó là ý chỉ của Đức Phật: lợi lạc trong cuộc sống này, lợi lạc cho
cuộc sống tương lai. Trong cuộc sống này, ngay từ nhỏ chúng ta đã cần phải ứng
dụng bản thân vào việc học hành, ít nhất cũng học đủ có thể mưu sinh kiếm sống
để nuôi nấng bản thân và gia đình, để sau đó có thể lập gia đình nhỏ và sống không nghèo khó. Dù để làm nông dân, thợ nề, thợ mộc hay thầy giáo, bác sĩ... tất
cả đều phải nên học thì mới làm được ít nhiều. Nhưng thường thì người ta cũng
không học hành nghiêm túc để có chút kỹ năng nghề nghiệp như vậy. Từ nhỏ
chúng ta cũng chỉ lo chơi bời, lo tìm vui thú đủ kiểu. Mỗi khi trong làng hay trên
chợ có lễ hội đông vui chúng ta liền bỏ việc lao tới đó, cho dù đã gần đến ngày
gặt lúa. Chúng ta chỉ thích tìm chỗ vui thú. Những ông già trong làng thậm chí
còn lôi xấp nhỏ đi qua làng khác để coi hát hoặc chơi lễ hội suốt ngày suốt đêm.
''Ụa bà bỏ việc đi đâu vậy nội?''
''Tao đang dắt xấp nhỏ lên chợ huyện coi hát!''
Tôi không biết bà nội đang dắt xấp nhỏ hay lũ nhỏ đang phải dìu dắt bà nội
bước đi. Đường lên chợ huyện cũng xa xôi khó đi. Nhưng họ cứ đi, mỗi khi khai
hội khai tuồng là họ đi ngay. Mấy ông bà già cứ đỗ thừa mình dắt mấy đứa nhỏ đi
coi, nhưng thực ra là chính ổng bả muốn đi coi hát, muốn đến nơi đông vui ở chợ.
https://thuviensach.vn
Đối với họ đó là thời gian vui nhất trong năm. Nếu lúc đó quý vị rủ họ đi chùa nghe pháp học đạo thì họ sẽ nói: ''Chị đi đi. Tôi bận ở nhà và mệt quá phải nằm
nhà'', hoặc ''Chị đi đi, sao tui nhức đầu quá, lưng tôi đau quá, đầu gối tôi quỵ rồi,
tôi thấy đau nhức quá''. Mấy ổng mấy bả than thở vậy, chứ vừa nghe có cô đào
chú kép nổi tiếng nào đó mới về hát, họ lật đật mang râu đội mũ chạy đến chỗ tụ
hợp xướng ca đó liền.
Người đời đời là vậy đó, đến lúc già vẫn còn vậy, vẫn còn chạy theo những
vui thú, hơn là chạy đến với đạo lý, giáo pháp. Họ chỉ thích làm những việc mang
lại khổ lụy và khó khăn cho mình. Họ chỉ thích tìm sự u tối, lập lờ, sự ngu mờ, và
họ không cần biết gì về sự sống và bản thân mình là gì hết. Phật dạy chúng ta nên
tạo những ích lợi cho chính mình trong kiếp sống này, đó là những lợi lạc rốt ráo,
những phúc lợi về mặt tâm linh. Chúng ta nên làm theo ngay từ bây giờ, ngay
trong kiếp sống này. Chúng ta nên tìm ra sự hiểu biết (tri kiến) giúp chúng ta làm
được lợi ích đó, nhờ đó chúng ta có thể sống an lành, ứng dụng tốt các năng lực
của bản thân mình, làm việc được tháo vát với công việc nghề nghiệp chân chính.
Sau khi xuất gia đi tu, tôi bắt đầu tu tập –vừa học vừa tu—và lòng tin cũng
khởi sinh. Hồi đó tôi thường nghĩ về những sự sống và lẽ sống của chúng sinh ở
cõi đời này. Nhìn mọi người đang sống tôi thấy cuộc đời thật đau lòng, đáng thương và vô nghĩa. Tại sao đáng thương? Vì tôi thấy lẽ thực rằng mọi người giàu nghèo gì rồi cũng phải chết và bỏ lại nhà cửa tài sản; để lại con cháu tranh
giành gia sản ruộng đồng. Điều đó làm tôi thấy thương hại cho kẻ giàu và kẻ
nghèo, họ đều như nhau—tất cả mọi người sống trên thế gian đều đang trên một
chiếc thuyền.
Khi suy xét về thân thể này của chúng ta, về tình cảnh của thế gian, và về sự
sống của những chúng sinh hữu tình, chúng ta thấy mọi thứ đều phũ phàng, thấy
không còn mê đắm và thấy chán bỏ đối với thế giới này. Nghĩ lại đời sống xuất
gia, chúng tôi đã chấp nhận cách sống này, sống trong rừng, tu trong rừng, chúng
tôi phát triển một thái độ không-mê-đắm và chán-bỏ đối với thế gian, nhờ đó việc
tu tập của chúng tôi tiến triển. Đó là đường hướng và lý tu hành. Khi nghĩ về
những yếu tố tu tập, niềm hoan hỷ khởi sinh trong tâm chúng tôi. Khi thiền quán
về những sự bất toại và phũ phàng của thế gian, tâm chúng tôi được hoan hỷ và
đạt định. Sự sảng khoái của tâm làm cho lông tóc dựng ngược lên. Thực sự có
một niệm khoan khoái hoan hỷ khi chúng ta thực hành (thiền) quán niệm về lẽ
https://thuviensach.vn
sống của con người, đặc biệt khi chúng tôi quán xét so sánh lẽ sống của chúng tôi trước đó và lẽ sống xuất gia từ bỏ của chúng tôi sau đó. Sự so sánh đó giúp chúng
tôi càng có thêm niềm hạnh phúc của sự thoát ly. Do vậy niềm hoan hỷ hạnh phúc đã khởi sinh trong chúng tôi.
Giáo Pháp đã tạo ra những cảm nhận như vậy trong tim tôi. Tôi không biết
có ai để chia sẻ cảm nhận đó. Tôi đã trở nên tỉnh thức, và dù tôi có đang trong
tình cảnh nào tôi vẫn luôn tỉnh thức và tỉnh giác. Điều đó có nghĩa là tôi đã có
được ít nhiều Giáo Pháp trong tâm tôi. Tâm tôi đã tỏ sáng và tôi nhận biết được
nhiều thứ. Tôi trải nghiệm niềm khoan khoái và hạnh phúc trong cách sống tu hành của mình.
Nói đơn giản hơn, tôi cảm thấy mình khác người khác. Tôi thấy mình trưởng
thành, một người bình thường nhưng có thể sống trong rừng như vậy. Tôi chẳng
có chút tiếc nuối hay thấy mình bị thua thiệt hơn người chút nào hết. Khi tôi nhìn
thấy cảnh những người khác sống gia đình, tôi nghĩ đó là điều đáng tiếc. Tôi nhìn
quanh và tự hỏi không biết có bao nhiêu người có gia đình bận rộn mà có thể tu
hành được? Tôi nghĩ rất hiếm! Từ đó, tôi đi đến có được một lòng tin và niềm tin
tưởng vào con đường xuất gia tu tập mà tôi đã chọn. Và chính niềm tin đó đã hỗ
trợ tôi cho đến tận bây giờ.
Hồi mới đầu ở chùa Wat Pah Pong này, tôi chỉ có bốn, năm Tỳ kheo sống tu
cùng với tôi. Chúng tôi gặp rất nhiều khó khăn. Giờ nhìn lại tôi thấy rằng, hầu hết
những Phật tử chúng ta đều thiếu hụt về thực hành. Đến thời bây giờ cũng vậy,
khi quý vị bước đến một ngôi chùa hay thiền viện, quý vị chỉ thấy những kuti (chòi, cốc), thấy có thiền đường, thấy có điện thờ, vườn chùa và đầy những tu sĩ.
Thấy vậy nhưng không thấy cái gì là cốt lõi của đạo Phật ( Buddha-sāsanā), quý
vị không tìm thấy nó. Thời bây giờ ngay cả trong chùa cũng khó tìm thấy người
tu tập nhiệt thành, khó tìm thấy những bậc chân tu. Tôi thường nói về điều này;
đó chính là lý do đáng buồn.
Ngày trước tôi cũng có một đạo hữu, thầy ấy thích nghiên cứu kinh điển hơn
là thực hành. Thầy ấy học thông thạo kinh điển Pali và cả phần Vi Diệu Pháp ( abhidhamma). Thầy ấy bỏ lên thủ đô Bangkok theo con đường hàn lâm chính
quy, năm ngoái thầy ấy học xong và nhận nhiều bằng cấp chứng chỉ cho học vị
của mình. Do vậy thầy ấy có tên tuổi, có ‘thương hiệu’. Còn tôi tu ở vùng xa vùng sâu này chẳng có học vị hay ‘thương hiệu’ nào hết. Tôi tự học ‘ngoài
https://thuviensach.vn
luồng’, quán xét mọi thứ và thực hành, suy xét và thực hành. Người tu như tôi chẳng có thương hiệu nhãn hiệu nào hết. Trong chùa này, chúng ta có rất nhiều tu
sĩ không học nhiều kinh điển nhưng họ đã tận tâm tu tập rất nhiệt thành.
Ngày xưa lần đầu tôi đến chùa này, tôi đã đi theo lời mời gọi của chính mẹ
tôi. Bà là người chăm sóc và dưỡng dục tôi từ khi mới sinh ra, nhưng tôi đã chưa
có cơ hội nào trả hơn trả hiếu cho mẹ cha; do vậy tôi nghĩ đi tu là một cách để trả
hiếu cho cha mẹ, và do vậy tôi đã đến chùa Wat Pah Pong này. Tôi đã có mối liên
hệ kết nối với cái chùa này từ lúc đó. Tôi nhớ khi còn nhỏ, tôi thường nghe cha
tôi nói về sư ông Ajahn Sao210 đã đến sống tu ở đây. Cha tôi có đến nghe sư ông giảng pháp. Lúc đó tôi còn nhỏ xíu, nhưng chuyện đó đã ăn sâu trong trí nhớ tôi.
Cha tôi không phải người xuất gia, nhưng ông luôn khuyên tôi phải nên đến
chùa tôn kính những vị tu sĩ tu thiền. Lần đầu tiên cha tôi nhìn thấy một tu sĩ ăn
cơm, vị tu sĩ bỏ tất cả mọi thứ thức ăn—cơm, cà ri, chè ngọt, đủ thứ loại mà người ta cho—vào trong một bình bát để ăn. Lần đầu tiên cha tôi thấy vậy và ông
ngạc nhiên tự hỏi không hiểu vị tu sĩ đó thuộc loại tăng gì mà ăn uống kiểu đó.
Cha tôi kể lại chuyện đó lúc tôi còn nhỏ: đó là một vị tăng tu thiền.
Rồi cha tôi có nói tôi nghe mấy giáo lý mà ông học được từ sư ông Ajahn
Sao. Cách dạy của sư Ajahn Sao rất khác thường; sư ông chỉ nói những gì có từ
trong tâm của ông, sư không nói về giáo lý, giáo khoa. Đó là một vị tăng chỉ biết
tu tập thực hành, ông đã từng đến sống tu ở chùa này. Vì vậy, khi tôi đi đến đâu
để tự tu tập một mình tôi cũng luôn đạt được một số cảm nhận đặc biệt trong tâm
về cách dạy đó. Thời tôi đi tu ở nhiều nơi xa, mỗi khi tôi nghĩ về làng quê tôi
luôn nhớ về vùng rừng núi này. Rồi cũng đến lúc, khi đến lúc phải quay về vùng
quê này, tôi đã về sống tu ở đây luôn.
Lúc đó tôi có mời một vị cao tăng trên quận về đây để tu. Thầy ấy đến ở
mấy bữa rồi nói: ''Đây không phải nơi của tôi''. Ổng nói với những dân làng như
vậy. Một sư thầy (Ajahn) khác cũng tới ở được ít lâu rồi cũng bỏ đi. Chỉ có tôi là
trụ lại đây đến giờ.
Thời đó vùng rừng núi này rất xa xôi. Nó cách xa mọi nơi khác và đời sống
lúc đó rất khó khăn. Có nhiều xoài được trồng trong rẫy gần bên, trái cứ chín rục
và rụng xuống đất. Họ cũng trồng khoai sọ ở gần đây, nhưng củ lớn lên rồi cũng
thúi rục dưới đất. Tôi không dám đụng vào thứ gì không được cho, mặc dù rất
https://thuviensach.vn
thiếu thốn thức ăn. Thời đó rừng cây ở đây còn dày đặc cây cỏ. Khi mới đến đây, bưng bát cơm mà cũng không có chỗ trống để đặt xuống. Tôi phải nhờ mấy
người dân làng phát quang cho vài chỗ trống. Lúc đó còn là rừng rậm nên chẳng
mấy ai dám đến vô thăm—ai cũng rất sợ chỗ rừng núi hoang vu này.
Không ai biết được tôi đang làm gì ở đây lúc đó. Người dân ít biết về đời
sống của một người tu thiền. Tôi cứ ở tu trong rừng được vài năm, sau đó mới có
một vị đệ tử theo sống tu với tôi trong này.
Ngày đó chúng tôi sống giản dị và yên lặng. Chúng tôi bị sốt rét và tất cả
đều sắp chết. Nhưng chúng tôi không bao giờ chạy ra nhà thương. Chúng tôi đã
có nơi nương tựa thực sự rồi, chúng tôi dựa vào sức mạnh tâm linh về Phật và
Pháp. Ban đêm ở đây hoàn toàn vắng lặng. Không một ai đến đây. Thứ âm thanh
duy nhất ta có thể nghe là tiếng côn trùng. Mấy cái chòi ( kuti, cốc) thì ở khuất sâu trong rừng.
Một buổi tối khoảng 9 giờ, tôi nghe tiếng người đi ra từ trong rừng cây.
Chúng tôi đều bị sốt rét, trong số đó có một tu sĩ bị rất nặng, sốt rất cao và đang
sợ chết. Thầy ấy không muốn chết một mình trong rừng. Cũng tốt thôi, hãy tìm
người không bị bệnh ở gần để người ấy chăm sóc người bị bệnh. Vậy đó. Chúng
ta chẳng có thuốc men gì.
Chúng tôi có borapet (loại thuốc ký ninh rất đắng). Chúng tôi nấu sôi nó để
uống. Mọi người đều uống thứ này. Tôi đã nói với họ rằng: “Đừng sợ. Đừng có
lo. Nếu các thầy chết, tôi sẽ tự tay thiêu xác các thầy. Tôi sẽ thiêu xác ngay trong
chùa này. Xác của quý thầy không cần phải mang đi đâu cả”. Chỉ bằng cách nói
như vậy, tôi đã làm tâm của họ mạnh mẽ lên. (Ngoài cái xác bệnh tật và chết đi,
chẳng còn gì để đáng lo hay sợ sệt nữa).
Điều kiện sống lúc đó thiệt khó khăn. Những Phật tử tại gia cũng không hiểu
nhiều. Họ mang đến cho mấy món mắm địa phương ( plah rah), nhưng nó làm từ
cá sống nên chúng tôi không ăn, chúng tôi đói nhưng không ăn vì sợ phạm vào
giới luật.
Lúc đó cái gì cũng hiếm khó, đâu có được những điều kiện như thời bây giờ
- chẳng ai biết thời đó đói khổ đến mức nào. Nhưng chính nhờ đó mà giờ ở đây
mới có một di sản, di sản về tu tập thực hành, di sản đó đã được thiết lập ở đây
bởi những tu sĩ từ thời khổ cực đó. Sau những kỳ An Cư Mùa Mưa, chúng tôi bắt
https://thuviensach.vn
đầu đi tu đây đó trong rừng theo truyền thống tudong (tu du hành) ở quanh khu vực chùa này. Chúng tôi không trụ trong khu vực chùa mà vô tận trong rừng sâu
tìm chỗ im lặng để ngồi tu. Dần dần số tu sĩ cũng khá hơn, tôi lấy kinh nghiệm
chỉ dạy ít nhiều cho mấy sư đệ và sau đó họ tự mình quay vô rừng để tiếp tục
thực tập việc ngồi thiền, đi thiền. Chúng tôi tu tập như vậy trong mùa khô; chúng
tôi không cần phải đi bộ tới các miền xa để tìm rừng núi để tu, bởi chúng tôi đang
ở ngay trong rừng, gần sát bên rừng sâu. Chúng tôi thực hiện những bài tu tập của
lối tu du hành ( tudong) ngay tại vùng này.
Còn đến thời bây giờ, sau kỳ An Cư mọi người đều muốn tỏa đi khắp nơi.
Kết quả là việc tu tập của họ thường không được liên tục. Điều quan trọng là phải
duy trì tu tập một cách đều đặn và tận tâm nhờ đó quý vị mới nhìn thấy được những ô nhiễm của mình. Cách tu như vậy mới là thực tốt và uyên nguyên. Hồi
xưa điều kiện tu hành khó hơn nhiều. Hồi đó giống tu khổ đến mức như không
còn là người: giống như phải chịu khổ đến chết mới trở thành một Tỳ kheo đích
thực vậy. Hồi đó chúng tôi kiêng giữ Giới Luật ( Vinaya) một cách nghiêm ngặt và
mọi người đều cảm thấy xấu hỗ về những hành động phạm giới của mình. Khi
làm những việc lặt vặt trong chùa, khi kéo nước, khi lau nhà, quý vị không nghe
các tăng nói chuyện gì cả. Tất cả đều im lặng. Khi đang rửa chén cũng hoàn toàn
im lặng. Còn bây giờ nhiều lúc tôi phải nhờ một thầy tới nhắc nhở các thầy khác
phải giữ im lặng khi đang làm đang ăn và coi thử họ nói năng liên tục vì chuyện
gì. Nhiều lúc tôi nghe như họ đang đánh nhau ngoài đó; tiếng nói ồn ào không thể
tưởng tượng chuyện gì đang xảy ra. Không còn gì là cái chùa nữa. Do vậy, tôi cứ
phải liên tục nhắc nhở và cấm họ nói chuyện, tán gẫu.
Tôi không hiểu họ cần nói về chuyện gì. Đến khi họ ăn no thì họ trở nên thất
niệm bởi họ đang cảm giác khoái sướng vì được ăn no. Tôi vẫn luôn nói họ: ''Sau
khi khất thực về đến chùa, không được nói chuyện!''. Nếu có ai hỏi sao anh không
thích nghe tôi nói, cứ nói người đó là tai mình bị điếc, nghe không được. Người
này phải nhắc người kia như vậy, nếu không cả chùa trở thành như một đàn chó.
Nói chuyện qua lại sẽ phát sinh nhiều cảm xúc này nọ, không chừng sẽ đi đến cải
lộn và đánh nhau như ở ngoài đời; nhất là lúc đang đói khát chưa ăn, chó thường
cắn xé nhau dữ lắm; lúc đói khát con người cũng lòi nhiều tính ô nhiễm. Vậy nên
sau khi khất thực về đến chùa mọi người nên im lặng và ăn trong im lặng, không
nói chuyện.
https://thuviensach.vn
Đây là điều tôi đã để ý: mọi người không nhập tâm vào việc tu một cách tận tâm. Những người tu tập vào thời khổ cực ngày xưa đã đạt được nhiều kết quả và
giờ họ có thể tự thân tu tập và tự lo cho bản thân mình. Nhưng những người sau
này khi nghe kể lại người xưa khổ cực mà tu như vậy, thì họ thấy sợ. Nhiều khi
tôi kể chuyện tu ngày trước có thể làm nhiều người sợ tu. Họ khó mà tưởng tượng được. Nếu tôi chỉ kể những chuyện dễ dàng dễ tu thì ai cũng khoái, nhưng
làm vậy để làm gì? Nếu đi tu mà chọn cách dễ tu thì tu để làm gì? Còn ở đây,
chúng ta nhận thấy được những ích lợi mà người tu đi trước đã tu và đạt được là
lý do để chúng ta phấn đấu tu tập tận tâm để được như họ.
Những tu sĩ thời trước sống tu ở đây họ đã tu tập sự chịu khó chịu khổ đến
mức cao nhất. Chúng ta nên nhìn nhận cả một quá trình từ đầu tới cuối để tạo ra
di sản tu hành thực sự ở nơi chùa này. Những người đó đã tu và hiểu biết được
cách tu tập. Bởi vậy tôi đã nghĩ, sau nhiều năm tu tập với nhau, tôi có thể gửi các
thầy ấy quay về mở chùa dạy tu ở những nơi làng quê của họ.
Các thầy mới tới sau này không thể tưởng tượng cảnh tu cơ cực thời đó. Tôi
không biết phải kể cho ai mới hiểu về cảnh khổ thời đó. Đã khổ cực nhưng sự tu
tập thì cực kỳ nghiêm ngặt. Sự kiên nhẫn và chịu đựng là điều quan trọng nhất để
sống tu lúc đó. Vậy mà chẳng ai lên tiếng than van về sự khổ cực đó. Nếu chỉ có
một chén cơm không, chúng tôi vẫn ăn vui vẻ. Chúng tôi ngồi ăn trong im lặng
hoàn toàn, chưa bao giờ nói hay thậm chí mở miệng khen cơm ngon hay canh
ngon. Nước ký ninh ( borapet) là thứ chúng tôi dùng để uống thay trà.
Hồi đó có một thầy đi xuống miền Trung Thái Lan và uống cà phê ở đó. Ai
đó tặng cho thầy cà phê đem về. Chúng tôi có cà phê để uống, nhưng lúc đó lại
không có đường. Vậy là chúng tôi uống cà phê đắng không, cũng không ai phàn
nàn về điều đó. Chúng tôi nói rằng chúng tôi đã uống cà phê nguyên nhất của nó,
không có tí đường. Chúng tôi sống dựa vào những người giúp đỡ chúng tôi có
miếng ăn để nuôi thân tu hành, vì vậy chúng tôi cũng muốn chúng tôi là những
người dễ dàng để họ dễ giúp; cho cái gì ăn cũng được, không làm khó thí chủ. Và
dĩ nhiên chúng tôi không hề được đòi hỏi bất cứ điều gì từ thí chủ. Chúng tôi cứ
tu tập mặc dù không có đủ thứ gì và chúng tôi chịu đựng được những điều kiện
mà chúng tôi đang có lúc đó.
Một người họ hàng quan trọng của tôi lúc đó cũng đến tu. Nhìn thấy những
điều kiện sống trong vùng này và cách sống của các Tỳ kheo thời đó, ông ấy rất
https://thuviensach.vn
nản lòng. Năm đó ông ấy cũng bỏ y và hoàn tục, vì khổ quá ổng chịu không nỗi.
Nhưng hoàn tục là điều đúng với ông ấy, bởi ông ấy còn nhiều chuyện trần đời
chưa bỏ hết được.
Sau này chúng tôi mới có nước đá ở đây. Chúng tôi cũng bắt đầu thấy có ít
đường ăn. Một người đến tu ở đây tên cô Daeng. Cô ấy xuống Bangkok và kể về
đời sống của chúng tôi ở đây mà như muốn khóc. Nhiều người chưa hề biết cuộc
sống của những người tu thiền là ra sao. Ăn một bữa một ngày, không biết chế độ
ăn uống như vậy là tiến bộ hay đi lùi? Tôi không biết gọi là gì.
Khi đi khất thực, dân làng thường gói thêm một gói muối ớt nhét vô trong
chỗ cơm họ cho. Chúng tôi nhận được gì thì đem về cùng chia nhau ăn. Dù đồ ăn
có ngon hay dở, hợp hay không hợp, dễ nhìn hay khó nhìn, chúng tôi không nghĩ
bàn gì về nó; chúng tôi chỉ biết ăn cho no. Ăn uống thì giản đơn như vậy. Cũng
không có dĩa hay chén—mọi thứ đều nhận vào bình bát khất thực và ăn từ bình
bát.
Lúc đó chẳng ai đến thăm nơi này. Đến tối mọi người tự đi về chòi của mình
để tu tập. Ngay cả chó sống ở đây cũng không nỗi. Những cái chòi (cốc, kuti) thì
ở cách xa nhau trong rừng, cách xa chỗ chúng tôi ngồi họp mặt hàng ngày. Cuối
ngày, khi một ngày đã xong, mỗi người tự đi về chòi của mình trong rừng. Mấy
con chó cũng không dám ở đây, vì chúng sẽ thấy quá hẻo lánh và không an toàn,
cho nên chúng lẻo đẻo đi theo mấy vị Tỳ kheo đi vào trong rừng. Nhưng vào trong rừng mấy vị Tỳ kheo lại biến mất vào trong chòi, nên mấy con chó cũng bị
bỏ rơi; chúng lại chạy theo vị Tỳ kheo khác, nhưng cũng lại bị bỏ rơi sau khi vị
ấy biến mất vào trong cái chòi nhỏ bé của mình trong rừng tối.
Vậy đó, ngay cả chó cũng không sống nỗi ở đây—đó là cảnh sống tu thiền
của chúng tôi thời đó. Nhiều lúc tôi nghĩ: chó còn sống không nỗi, nhưng chúng
tôi phải sống được! Quá xá cực. Nhiều lúc nghĩ vậy tôi cũng thấy hơi buồn tủi.
Chúng tôi sống chung với bệnh sốt rét nguy hiểm, chúng tôi đối mặt với cái
chết, nhưng tất cả chúng tôi đều sống sót. Bên cạnh việc đối diện với cái chết,
chúng tôi sống với đủ thứ điều kiện khắc nghiệt, khó khăn, ví dụ như thức ăn nghèo nàn, dường như chẳng có gì. Nhưng nghèo khó không phải là mối lo âu
của chúng tôi. Khi nghĩ lại thời đó và nhìn những điều kiện sống trong chùa bây
giờ, mọi thứ khác quá xa.
https://thuviensach.vn
Thời đó chúng tôi sống không có chén dĩa gì hết. Mọi thứ đều nhét vào bình bát. Giờ thì khác, trong chùa có một trăm tăng sĩ ăn, chúng tôi cần đến năm người
để rửa chén dĩa. Đôi lúc họ rửa cả buổi chưa xong, đến giờ Pháp thoại họ vẫn còn
phải ở dưới bếp rửa chén. Việc này cũng tạo ra nhiều phức tạp. Nhưng tôi chẳng
biết phải làm gì về điều này; tôi cứ để yên cho mọi người tự mình dùng trí tuệ
hiểu biết để suy xét.
Mọi chuyện không bao giờ hết. Những người hay phàn nàn thì luôn luôn có
chuyện để than, cho dù điều kiện bây giờ đã quá tốt quá sướng hơn hồi đó. Bây
giờ nhiều tu sĩ cực kỳ dính mắc vào mùi hương và mùi vị của thức ăn. Nhiều lúc
tôi nghe họ nói về việc đi tu du hành ( tudong); họ kể chuyến đi du hành về các
vùng miền Nam gần biển, ở đó họ được cúng dường thức ăn nấu rất ngon. Rất
nhiều món ngon!. Họ nói vậy đó. Khi tâm dính đến những món ngon như vậy, nó
dính chìm trong tham dục ăn uống. Cái tâm không được kiềm chế thường lang
thang, lăng xăng và dính theo những thứ cảnh sắc, âm thanh, mùi vị, mùi hương,
những cảm nhận tiếp xúc của thân, và những ý nghĩ liên tục này nọ. Lúc đó việc
tu hành trở nên khó khăn. Lúc đó các sư thầy cũng khó chỉ dạy họ cách tu tập
đúng đắn, bởi tâm họ đang dính nặng theo những món ăn ngon và trần cảnh như
vậy. Điều đó giống như việc nuôi một con chó. Chỉ cần cho nó ăn cơm không, nó
lớn lên khỏe mạnh. Nhưng nếu bỏ thêm cà ri thơm ngon lên cơm, được vài ngày
con chó cũng không nhìn tới cơm trắng nữa. Nó đã ăn dính món cà ri ngon nên
nó quên cơm tráng luôn rồi.
Những hình sắc, âm thanh, mùi hương, mùi vị cản trở nhiều cho việc tu tập
cái tâm. Chúng có thể gây ra nhiều nguy hại cho việc tu. Nếu chúng ta không biết
quán niệm về bốn loại thứ yếu [y phục, bình bát, chỗ ở, và thuốc thang] thì con
đường đạo Phật sẽ khó được tu dưỡng trong tâm chúng ta. (Chúng ta phải hiểu rõ
và luôn nhớ quán niệm cái ý nghĩa của việc sử dụng bốn thứ thiết yếu đó—theo
kinh nói về “Bảy Cách Quán Chiếu”).
Quý vị có thể suy xét và nhìn thấy mặc dù con người đã tạo ra rất nhiều tiến
bộ về tiện nghi vật chất, nhưng những khổ đau và dục vọng theo đó cũng tăng
theo vô vàn. Và những tiến bộ đó có đi đến đâu thì cũng không thể nào mang lại
giải pháp tốt lành thực sự cho vấn nạn khổ đau của sự sống con người. Vì vậy tôi
thường nói rằng, khi quý vị đến một cái chùa, quý vị chỉ nhìn thấy các tăng sĩ,
thấy điện thờ và thấy những thất tu (cốc, chòi, kuti), nhưng các thầy không nhìn
https://thuviensach.vn
thấy Phật Pháp ( Buddha-sāsana) ở đó. Đạo pháp ( sāsana) của Phật đang suy thoái rồi. Rất dễ nhìn thấy sự suy thoái đó.
Chữ sāsana có nghĩa là giáo lý nguyên thủy và trực chỉ của Phật hướng dẫn
mọi người tu tập để trở nên chân thật và chánh thẳng, để trở nên từ bi đối với mọi
người và chúng sinh khác. Giáo lý đó đã ngày càng mất đi và nhường chỗ cho
những động vọng và sầu não trong tâm nhân loại. Những người từng đi tu với tôi
trong những năm tháng khó khăn ngày trước, họ đã có được sự siêng năng và
nhiệt thành tu tập. Nhưng bây giờ sau hai mươi lăm năm ở đây, tôi thấy sự tu tập
của các tăng sĩ là rất ì ạch, lơ là. Thời bây giờ mọi người không dám thúc đẩy và
nỗ lực hết mình tu tập. Họ sợ. Họ sợ họ dính vô cực đoan hành xác khổ thân.
Ngày trước chúng tôi tu đâu nghĩ đến đó là sự khổ thân hành xác. Đôi khi chúng
tôi nhịn ăn mấy ngày hay cả tuần cũng đâu sao. Hồi đó chúng tôi tu là muốn nhìn
thấy cái tâm của mình: nếu nó bướng bỉnh, chúng tôi lấy roi quất nó, răn đe nó,
kiểm soát nó. Tâm và thân cùng làm việc với nhau. Khi chúng ta còn chưa được
thiện khéo trong tu tập, lúc đó nếu thân ăn no sung sướng thì tâm sẽ không còn
được kiểm soát. Khi lửa bắt cháy và gió thổi, nó sẽ cháy bùng lan rộng và đốt
cháy nhà cửa. Giống vậy đó. Trước kia tôi khuyên dạy các Tỳ kheo phải nên ăn
ít, ngủ ít, và nói ít, họ hiểu rõ lý do và ý nghĩa của sự kiềm chế đó và họ đã đưa
giới hạnh đó vào trong tim. Nhưng thời bây giờ những người tu hình như không
thích nghe về những giới kiềm chế đó. Họ nói: ''Chúng tôi sẽ tìm cách tu. Tại sao
chúng tôi phải chịu khổ sở như vậy, tại sao chúng tôi phải tu kiểu kham khổ như
vậy? Đó giống như việc hành xác khổ thân; đó không phải là con đường Trung
Đạo của Đức Phật''. Ngay khi có ai nói như vậy, các thầy tu khác đều hùa theo
đồng ý. Họ đúng là đói khát. Vậy thì tôi biết nói gì thêm đây? Tôi đã luôn cố
chỉnh sửa cái thái độ đó của các tu sĩ, nhưng hình như bây giờ họ cũng làm vậy
thôi.
Vậy đó, tôi mong tất cả các thầy và quý vị hãy cố tu tập để làm cho tâm mình mạnh mẽ và vững chắc. Hôm nay các thầy và quý vị đã tề tựu về đây từ
nhiều nơi và nhiều thiền viện khác nhau để chào tôi như một người thầy, các thầy
và quý vị đã tề tựu về đây như những đạo hữu, do vậy tôi mới chỉ ra một số giáo
lý về con đường tu tập. Việc tu tập tính tôn trọng, biết tôn sự kính huynh, là một
pháp cao thượng. Trên đời sẽ không có bất hòa, tranh giành và giết hại nhau nếu
ai cũng có lòng tôn trọng lẫn nhau. Tôn kính sư phụ, sư thầy, người thụ giới và
https://thuviensach.vn
hướng dẫn mình tu sẽ làm cho bản thân mình phát triển; trọng thầy mới đáng làm thầy; Phật đã nói hành động đó là một phúc lành cao quý nhất. (Như kinh “Điềm
Lành” ( Mangala Sutta) đã ghi).
Người thành thị cũng thường thích ăn nấm. 211 Họ thường hỏi nấm có từ đâu.
Và người khác có thể nói họ nấm mọc từ đất. Rồi họ mang rổ và đi ra ngoại thành, nghĩ rằng có thể lấy nấm mọc ở hai bên đường. Nhưng họ cứ đi, đi nữa,
lên đồi xuống ruộng, nhưng không thấy nấm đâu. Người dân làng đã đi lấy nấm
trước đó. Họ biết nấm mọc ở đâu, ở khu rừng nào. Còn người thành thị thì chỉ có
kinh nghiệm nhìn thấy nấm ở trên bàn ăn. Họ chỉ nghe nói nấm mọc trên đất và
đi tìm, nhưng không tìm thấy nấm.
Tu tập sự định tâm ( samadhi) cũng giống như vậy. Chúng ta nghĩ rằng nó dễ
làm. Nhưng khi ngồi thiền, chân bị đau, lưng nhức mỏi, ta cảm thấy mệt, nóng
nực và ngứa ngáy. Rồi ta thấy nản chí, nghĩ rằng thiền định là điều xa vời, như
chuyện trên trời trên mây vậy. Ta chẳng biết làm gì nữa và trong đầu toàn thấy
những khó khăn. Nhưng nếu ta được chỉ dẫn thì có thể sẽ dễ dàng hơn.
Khi mới bắt đầu, tu tập thiền định là việc khó. Bất cứ việc gì cũng đều khó
nếu ta không biết cách làm. Nhưng nếu chịu tập luyện thì sẽ có thay đổi. Việc gì
hữu ích thì cũng đáng làm hơn những thứ vô ích. Chúng ta thường sợ phấn đấu—
đó là thói thường, và chúng ta cần phải vượt qua nó. Do vậy, sự học tu và tập
luyện một thời gian là điều cần thiết. Cũng giống như mở một con đường băng
qua rừng rậm. Lúc đầu thật khó khăn, gặp nhiều chướng ngại, vật cản. Nhưng cứ
quay lại làm tiếp, phát hoang, chặt bỏ cây cối, di dời đá núi, đắp đường, làm cầu...dần dần người ta sẽ mở ra được con đường. Đó cũng giống như cách tu tập
cái tâm. Cứ tu tập kiên trì, tâm sẽ được phát quang, phát sáng. Đức Phật và các vị
đại đệ tử ngày xưa cũng là những người bình thường, nhưng họ đã tu tập bản thân
để tiến triển đến những tầng giác ngộ. Họ làm được nhờ tu tập, luyện tập.
Điều đó giống như việc tu tập cái tâm. Cứ liên tục tu tập, duy trì tu tập, rồi
đến lúc cái tâm sẽ bừng sáng. Ví dụ như người dân làng từ nhỏ đến lớn mỗi ngày
thường ăn cơm với cá. Khi họ tới học Phật Pháp, họ được dạy đừng sát sinh, giết
hại: chúng ta không nên giết hại chúng sinh nào. Nghe vậy người dân không biết
phải làm gì. Họ cảm thấy bị bó buộc. Chợ chính là nơi đồng ruộng ao hồ để họ
bắt cá bắt tôm về ăn. Giờ mấy ông sư thầy lại nói đừng bắt giết vật sống, đừng
giết chúng ăn thịt. Vậy chúng ta phải làm gì, nếu chúng ta nghe theo mấy ông
https://thuviensach.vn
thầy thì lấy gì mà ăn? Mới bấy nhiêu đã thấy bí đường. Đối với dân thường chúng ta hình như chẳng có đường nào để tu hết. Chợ thức ăn chính là ao hồ rừng
núi, không bắt cá tôm hay con vật nào làm thức ăn thì ta lấy gì ăn.
Tôi đã cố khuyên dạy mọi người những cách để giải quyết vấn đề chỗ này.
Là như vầy: nông dân thì ăn cơm. Nhiều vùng nông thôn người trồng nông thì ăn
cơm. Vậy ở thành thị thì thợ may ăn gì, ăn máy may luôn hả? Hay ăn vải? Phải
suy xét về điều này trước. Nếu mình là nông dân thì mình ăn cơm, ăn trái cây.
Nếu có ai kêu mình làm nghề khác, mình trả lời là không, làm nghề khác không
cớ cơm cà trái cây để ăn.
Nhưng diêm quẹt thì mình đâu làm được, vậy mình phải đi mua, đúng
không? Còn những thứ chén dĩa muỗng đũa mình dùng để ăn mình cũng phải đi
mua, chứ mình đâu làm được chúng, đúng không?
Rất nhiều thứ chúng ta không làm được, nhưng vẫn có thể mua bằng tiền.
Đó là dùng trí khôn để kiếm tiền và mua chúng. Trong việc thiền tập cũng vậy,
chúng ta cũng cần biết làm như vậy. Chúng ta tìm những cách để tránh những điều sai xấu và tu tập những điều đúng đắn. Hãy nhìn Phật và các vị đệ tử. Trước
kia họ cũng là những người thường như chúng ta, nhưng nhờ biết tìm cách và biết
khéo tu tập nên họ đã dần dần nhập lưu vào dòng Thánh Đạo và sau đó trở thành
những bậc thánh A-la-hán. Họ làm được nhờ biết tìm cách tu tập khéo léo. Dần
dần trí tuệ khởi sinh. Sự xấu hỗ ( hiri) và sợ sệt ( ottappa) về điều xấu ác (như sát sinh) đã khởi sinh trong tâm họ.
Trước kia tôi có dạy cho một người tu, thực ra ông là một người tại gia đến
ở lại thiền viện để học tu thiền và sống giữ tám giới (Bát trai giới) trong những
ngày lễ Phật giáo ở chùa Wat Pah Pong, nhưng ‘cái tội’ là ông vẫn còn thích đi
câu cá. 212
Tôi đã dạy, đã giải thích cho ông về việc câu cá là không đúng. Ông ta cũng
thấy một số điều đúng sai, nhưng lại vẫn đi câu. Tôi lại khuyên, nhưng ông vẫn
cứ đi câu. Ông nói rằng ông không giết cá, tại cá đến ăn mồi câu của ông (!). Ông
lại biện hộ: “Con cá nào đã hết nghiệp làm cá, hãy đến ăn mồi câu của ta. Con cá
nào còn chưa hết nghiệp làm cá, đừng đến ăn câu của ta”(!). Nhưng cá vẫn ăn
câu, và ông ta thì biết gì về con cá nào và nghiệp nào. Sau đó, ông bắt đầu nhìn
https://thuviensach.vn
kỹ vào miệng cá cắn câu, chảy máu, ngáp thở, đuối sức, sắp chết, và chết. Ông cảm thấy xót thương cho kẻ bị mình giết hại. Và từ đó ông mới thôi câu cá.
Nhưng ông ta cũng câu ếch. Ông cứ đi câu ếch về ăn thịt. Tôi đã bảo ông
“Đừng làm những việc đó nữa. Nếu không ngừng được, ông hãy nhìn vào con
ếch trước khi giết nó”. Khi ông nhìn vào con ếch sắp bị giết, ít nhiều ông cũng
liên tưởng đến những sinh linh, những sinh vật hữu tình, và chắc lòng từ bi khởi
sinh. Khi ông đến tu viện, tôi khuyên dạy ông như vậy, nhưng về nhà thì vợ ông
thuyết giảng khác. “Nếu không giết ếch thì không có gì để ăn.” Ông cảm thấy khổ đau, sư thầy thì cấm giết, vợ thì bắt phải giết. Đời đúng là khổ.
Nhưng sau đó vợ ông cũng nghe theo. Ông đi cày ruộng, hễ gặp cá, ếch ông
đều tìm cách thả xuống kênh rạch. Gặp cá bị mắc lưới, ông cũng thả cá ra. Một
hôm ông đến chơi nhà người bạn, nhìn thấy trong lu toàn ếch bị nhốt chờ giết thịt. Ông nhìn xung quanh không thấy ai, ông thả hết ra. Vợ người bạn biết ông là
người thả nên nói rằng: “Chính thằng cha Từ Bi thả chứ không ai”. Nhưng dường
như còn sót một con. Người vợ đó giết, sát muối ớt rồi đem đi nướng ăn. Bà nói
rằng, từ bi là gì, ai cũng cần phải ăn để sống. Nhìn cảnh đó, ông đã quyết định đi
tu luôn.
Ông được thọ giới ở một ngôi chùa làng. Sau đó ông hỏi thầy thọ giới rằng
ông cần phải làm gì. Thầy thọ giới chỉ: “Nếu con thực sự đi tu nghiêm túc, con
phải tập thiền. Theo học một thiền sư; không ở gần nhà cửa”. Ông ngủ một đêm
và sáng mai ông từ biệt, ông hỏi đường đi đến gặp ngài Ajahn Tongrat, một thiền
sư nổi tiếng lúc đó.
Thiền sư Tongrat đón chào và khen ngợi “Lành thay! Nhiều công đức”. Rồi
ngài chỉ gốc cây gần bên và nói: “Hãy bắt chước như gốc cây này. Đừng làm gì
hết, chỉ cần làm theo gốc cây này”. Đó là cách ngài dạy ông ta thiền tập.
Ông ta bắt đầu nghĩ ngợi: thiền kiểu gì đây? Ajahn213 chỉ làm giống như gốc cây kia là sao? Ông cứ suy tư về điều đó ngay cả khi đứng, khi ngồi, khi nằm
ngủ. Ông nghĩ bắt đầu từ hạt giống, nảy mầm, mọc lên thành cây, cây lớn lên và
già đi, và cuối cùng bị chặt, chỉ còn trơ lại cái gốc cây như vậy. Không còn mọc
lại nữa, chẳng còn gì hơn là một gốc cây đã chết. Ông ta cứ suy xét những điều
đó, và dần dần gốc cây trở thành đối tượng thiền (đề mục thiền) của ông. Rồi ông
bắt đầu suy xét (quán chiếu, quán niệm) tất cả những thứ khác trên đời, rồi hướng
https://thuviensach.vn
về bên trong bản thân mình. Rồi bắt đầu nhận ra: “Sau một quãng đời ngắn ngủi, ta rồi cũng trở thành như gốc cây kia, trở thành thứ vô dụng mà thôi”.
Sau khi nhận ra lẽ thật này của tất cả mọi thứ và bản thân mình, ông quyết
định không còn thoái tâm bồ-đề hay hoàn tục nữa. Một khi tâm của một người đã
quyết định như vậy thì không còn gì có thể ngăn cản bước đường tu hành của người đó nữa.
Tất cả chúng ta đều giống nhau về kiếp sống này, tất cả chúng ta đều phải
chết. Hãy nghĩ về điều này mà áp dụng nó vào việc tu hành. Sinh ra làm người
với đầy những khó khổ. Và không phải chỉ có những khó khổ trước mắt—mà
những khó khổ cho tương lai và cho cả kiếp sau. Người trẻ lớn lên, người lớn già
đi, người già bệnh yếu, người bệnh yếu rồi chết đi. Cứ như vậy dòng đời diễn ra,
cái chu kỳ chuyển hóa khôn ngừng chẳng bao giờ ngừng lại hay chấm dứt. Do
vậy, Phật dạy chúng ta thiền.
Về thiền tập, trước mắt chúng ta nên tu tập thiền định ( samadhi), đơn giản
có nghĩa là làm cho tâm được tĩnh tại và yên bình. Giống như nước trong chậu:
nếu không giữ cho chậu nước ở yên, nếu cứ quấy động nó, nước sẽ không được
tĩnh tại, bùn cặn sẽ làm nước đục mờ. Tâm cũng vậy, nếu tâm luôn bị kích thích,
luôn bị quấy động bằng những thứ bên ngoài, thì tâm không được tĩnh lặng và
bình yên, tâm bị vẫn đục bởi những thứ đó, và do vậy không nhìn thấy mọi sự
một cách trong suốt, rõ ràng. Nếu để yên chậu nước, bùn cặn sẽ lắng xuống, nước
trở nên trong suốt, và ta nhìn thấy được những gì trong đó. Nếu giữ cho tâm được
tĩnh lặng, tâm sẽ trở nên bình yên và trong suốt, và nó sẽ nhìn thấy mọi sự một
cách rõ ràng. Giữ cho chậu nước yên định. Giữ cho tâm được cố định và tĩnh tại
vào một đối tượng thiền. Đó là thiền định. Khi tâm lắng xuống và tĩnh tại, trí tuệ
sẽ khởi sinh để có thể nhìn thấy mọi sự. Ánh sáng chiếu rọi của trí tuệ vượt qua
mọi thứ ánh sáng khác. (Nguyên lý căn bản của thiền là vậy).
Lời khuyên của Đức Phật về tu thiền là gì? Phật dạy chúng ta hãy tu tập như
đất, tu tập như nước, tu tập như gió, tu tập như lửa. Tu tập như những “thứ xưa”,
những thứ cấu tạo nên chúng ta: Yếu tố cứng của đất, yếu tố lỏng của nước, yếu
tố động của gió, yếu tố nhiệt của lửa.
Nếu có ai đào xới đất, đất chẳng thấy phiền hà. Nó có thể chịu bị cày, bị xới,
bị làm ngập nước. Những thứ thúi rửa có thể được chôn trong đất. Nhưng đất vẫn
bàng quan, chẳng than phiền gì. Nước thì có thể bị đông lạnh ngắt, hay bị nấu sôi
https://thuviensach.vn
sục, hoặc bị dùng để rửa những thứ dơ bẩn, nhưng nó chẳng hề gì. Lửa có thể
dùng để đốt cháy những thứ đẹp, thứ xấu, thứ thơm tho, thứ bẩn thỉu. Nó cũng
chẳng phiền hà gì. Khi gió thổi, nó thổi bay tất cả mọi thứ, thứ tươi đẹp và thứ
xấu xí, thứ hữu ích và thứ vô ích. Nó chẳng để ý gì đến những thứ đó.
Đức Phật đã dùng ví dụ này. Cái đống thân của ta chỉ đơn giản là sự kết hợp
của bốn yếu tố tứ đại đất, nước, khí nhiệt. Nếu ta muốn tìm thấy có ‘ai’ trong đó,
ta chẳng tìm thấy gì. Đó chỉ là tập hợp của bốn yếu tố tứ đại. Nhưng cả đời chúng
ta chẳng bao giờ hiểu được đống thân này chỉ là những yếu tố đó, chẳng bao giờ
phân tách ra như vậy. Chúng ta chỉ nghĩ rằng “Đây là ta. Đây là thân của ta”.
Chúng ta luôn nhìn mọi thứ với một cái ‘ta’, cái ‘ngã’, một ‘con người’, mà chẳng hề nhìn ra thân này chỉ là đất, nước gió, lửa. (Ngay cả khi nhìn một xác
chết đang tan rã và thối nát, chúng ta vẫn không nghĩ ra đó chỉ thực sự là một
đống đất, nước, gió, lửa). Đức Phật đã dạy về điều này. Phật dạy về bốn yếu tố tứ
đại và mong chúng ta nhìn ra rằng thân chỉ là vậy, chẳng có ‘ai’ ở bên trong cái
đống thân đó cả. Hãy quán niệm (suy xét) về những yếu tố này của thân để thấy
được không có một ‘ai’ hay một ‘người’ nào bên trong nó, đó chỉ là đất, nước,
gió, lửa.
Điều này thật sâu sắc, phải không? Đó là điều sâu sắc đang bị che giấu—
người ta nhìn nhưng chẳng mấy ai thấy được điều đó. Chúng ta chỉ quen nghĩ về
cái ‘ta’, về ‘con người ta’, về ‘thân tướng của ta’ hoặc ‘của ai đó’. (Chúng ta cứ
coi thân này là một ‘con người’, mỗi người mỗi thân tướng, mỗi thân là mỗi
‘người’). Nếu còn nghĩ về một cái ‘ta’ và ‘thân của ta’ như vậy thì sẽ rất khó mà
tu thiền cho được thâm sâu. Nó không nhìn ra lẽ thật và không đạt đến chân lý, và
do vậy chúng ta không thể vượt qua vẻ về ngoài (giả danh) của mọi thứ. Chúng ta
còn bị dính kẹt vào những quy ước của thế gian; và khi còn dính kẹt vào những
quy ước thế gian có nghĩa là vẫn còn dính trong vòng luân chuyển luân hồi: Có
rồi mất, sinh rồi tử, tử rồi sinh, vẫn còn chịu khổ trong cảnh giới ngu mờ vô mình. Những gì chúng ta muốn và ước không bao giờ xảy ra theo ý ta, bởi vì chúng ta nhìn mọi thứ một cách sai lầm.
Với loại gông cùm chấp thủ (ngã chấp, thân kiến) như vậy, chúng ta vẫn còn
ở rất xa với con đường chứng ngộ giáo pháp.
Vậy hãy bắt tay vào tu tập. Đừng có nói: “Khi nào tui già tui sẽ vô chùa tu''.
Già là lúc nào? Người trẻ cũng già đi hàng ngày như người già. Từ lúc sinh ra
https://thuviensach.vn
đến giờ, họ đã luôn luôn già đi. Có người còn nói để khi nào già hơn, già hơn chút nữa tui sẽ đi tu. Ê này! Những người trẻ mỗi ngày cũng đang già hơn. “Già”
có nghĩa là vậy, đâu cần phải nhiều tuổi đi hết nỗi mới gọi là già. Tất cả quý vị
nên ghi nhớ điều này. Tất cả chúng ta đều có gánh nặng; đây chính là trách phận
mà tất cả chúng ta phải làm. Hãy nghĩ về ông nội bà nội của mình. Họ đã được
sinh ra, lớn lên, già đi và cuối cùng cũng chết. Giờ chúng ta không biết họ đang ở
đâu!.
Do vậy Phật muốn chúng ta tìm thấy Giáo Pháp. Loại hiểu biết về Giáo
Pháp là quan trọng nhất. Mọi hình thức hiểu biết hay học hỏi không đúng theo lý
của Phật giáo thì chỉ là những sự học hỏi liên quan đến khổ đau thế tục mà thôi.
Sự tu tập của chúng theo Giáo Pháp là để chúng ta vượt qua sự khổ đau, chúng ta
phải vượt qua ít nhiều khổ đau ngay trong hiện tại. Ví dụ, khi có ai chửi bới chúng ta, nếu chúng ta không khởi tâm tức giận thì chúng ta đã vượt qua ít nhiều
sự khổ rồi. Nếu chúng ta tức giận thì ta không vượt qua sự khổ được.
Khi có ai chửi mắng ta, nếu ta biết soi chiếu vào giáo pháp, chúng ta sẽ thấy
rằng chỉ có cái đống thân này bị chửi. Ừ, ai chửi thì cứ chửi—thực sự họ chỉ đang
chửi một đống đất. Một đống đất này đang chửi một đống đất khác. Nước đang
chửi nước. Gió đang chửi gió. Lửa đang chửi lửa. Chẳng có ‘ai’ đang chửi ‘ai’ cả.
Nếu chúng ta hiểu được như vậy, ta không hề thấy bị xúc phạm hoặc phản
ứng lại khi bị chửi mắng: có lẽ họ sẽ cho rằng ta là đồ điên. “Thằng đó bị chửi
mắng mà chẳng nói gì. Nó chắc không có cảm giác!”. Đến khi có ai đó chết, ta
cũng không cảm giác tuyệt vọng, đau đớn và khóc than: có lẽ họ cũng cho rằng ta
là đồ điên dại và trơ tráo.
Hãy tu tập để nhìn nhận, nhìn thấy cái ‘bản thân’ của chúng ta đích thực là
gì. Hãy tu hành để vượt qua khổ đau của kiếp người, việc đó không phụ thuộc
vào ý kiến người khác nghĩ về ta ra sao. Vượt qua được khổ đau hay không là tùy
thuộc vào trạng thái tâm của ta, tùy thuộc vào việc ta có tu tập các trạng thái tâm
của ta được hay không. Đừng chấp nê những gì người đời nói về mình—nếu ta có
thể chứng ngộ được sự thật cho chính mình, thì chúng ta có thể sống bình an và
thư thái.
Nhưng thường thì chúng ta không biết nghĩ xa như vậy. Những người trẻ chỉ
tới chùa một hay hai lần, đến khi về nhà chúng hay bị bạn bè chọc ghẹo là thầy
tu, thầy chùa. Chúng thấy quê và do vậy chẳng muốn đi chùa nữa. Một số người
https://thuviensach.vn
trẻ khác thì nói với tôi chúng đến chùa đã học được nhiều đạo lý hay, biết được điều đúng sai, và nhờ đã bỏ uống bia rượu và không ra đường tụ tập liu lỏng nữa.
Nhưng đám bạn bè vẫn cứ chọc quê, đại khái như: ''Ê ông Bụt, sao ông đi chùa
xong về không chịu đi ăn nhậu với tụi này vậy?''. Cứ bị chọc như vậy, những người đó cũng không dám đi chùa nữa. Thiệt là khó cho những người cứ dính
mắc vào người khác như vậy.
Người phàm tu khó thiệt. Vậy thay vì tâm nguyện cao xa, quý vị chỉ cần tu
tập tính kiên nhẫn và chịu khó. Thực hành sự nhẫn nhịn và kiềm chế trong gia
đình là cũng tốt lắm rồi. Đừng cãi cọ, đừng tranh đấu, đừng gây gỗ nhau – nếu
quý vị làm được vậy thì quý vị đã chuyển hóa được ít nhiều khổ đau trong cuộc
sống tại gia rồi, và điều đó là rất tốt.
Lúc nào gặp khó khăn, hãy quán chiếu (soi xét, suy xét, quán niệm, tưởng
nhớ) về Giáo Pháp. Suy xét về những điều các bậc sư thầy đã chỉ dạy chúng ta.
Họ dạy ta buông bỏ, kiềm chế và tự chủ, đặt mọi thứ xuống; họ đã dạy chúng ta
như vậy để giải quyết những khó khăn chúng ta gặp trong tiến trình tu tập. Giáo
pháp chúng ta đã nghe học là được dùng để xử lý và đối trị những khó khăn trong
tu tập.
Những khó khăn nào? Gia đình? Ta đang có những thứ khó khăn nào? Về
con cái, vợ hoặc chồng, bạn bè, hay về công việc? Những thứ này đôi lúc cũng
gây nhức đầu, đúng không? Đó cũng là những khó khăn trong đời tu tập. Lời dạy
của các sư thầy chỉ cho chúng ta cách áp dụng giáo pháp để giải quyết những khó
khăn hàng ngày.
Chúng ta được sinh ra làm người. Chúng ta có trách nhiệm làm sao để sống
với cái tâm hạnh phúc. Chúng ta làm mọi việc theo hướng có trách nhiệm đó. Khi
gặp thứ gì khó khăn, chúng ta tập tính chịu đựng. Làm những công việc nghề
nghiệp chân chính (chánh mạng) là một cách thực hành Giáo Pháp, thực hành lối
sống đạo đức. Sống một cách hạnh phúc và hòa hợp như vậy đã là điều khá tốt.
Tuy nhiên chúng ta thường để mất. Đừng để mất! Nếu ta đến chùa hay thiền
viện để tu tập, rồi sau đó về nhà đánh lộn, cãi nhau thì đó là sự để-mất. Quý vị có
nghe rõ điều tôi nói không? Làm tu tập mà làm vậy thì tu chỉ để mất chứ chẳng
được gì. Nếu cứ làm vậy có nghĩa là quý vị chẳng nhìn thấy một chút nào của
Giáo Pháp—chẳng được chút lợi lạc nào. Mong quý vị hiểu rõ chỗ này.
https://thuviensach.vn
Thôi cả buổi hôm nay quý vị đã nghe Giáo Pháp đủ nhiều rồi, chúng ta tạm ngừng ở đây.
https://thuviensach.vn
91
Hiểu Biết Thế Gian
214Mọi thứ trên thế gian đều là biểu hiện của sự thật. Nhưng chỉ tại chúng ta thiên vị, chúng ta nhìn nghiêng, nhìn phiến diện, nhìn theo ý muốn chúng ta, bởi
chúng ta muốn mọi thứ theo ý mình. (Ví dụ chúng ta muốn mọi thứ đều dễ chịu
trong khi sự thật là luôn có sướng và khổ). Lokavidū có nghĩa là hiểu biết thế gian một cách rõ ràng. Thế giới là những hiện tượng ( sabhāva, hiện thực, thực tại) có
mặt và diễn ra theo cách của chúng. Nói ngắn gọn, thế giới là arom215, là mọi pháp, tức là tất cả các trạng thái của tâm. Khi chúng ta dùng chữ ''thế giới'' nghe
nó rộng lớn quá. Nếu nói '' Arom [các hiện tượng của tâm] là thế giới'' thì nghe
đơn giản hơn. Thế giới là arom [là các hiện tượng của tâm]. Đang bị ngu mờ
trong thế giới là ngu mờ về các hiện tượng của tâm; đang bị ngu mờ về các hiện
tượng của tâm là ngu mờ về thế giới. Lokavidū: sự hiểu biết thế giới một cách rõ
ràng, hiểu biết về “thế giới như chúng là”, đó là cái chúng ta cần hiểu biết. Thế
giới tồn tại theo những điều kiện nhân duyên của nó. Các điều kiện nhân duyên
tác động diễn ra trong từng giây phút. Bởi vậy chúng ta cần phải có một sự tỉnh
giác hoàn toàn ngay trong hiện tại, luôn ý thức rõ biết về nó, luôn thường-biết về
nó.
Như giáo lý dạy chúng ta cần phải biết rõ về những thứ có điều kiện [những
thứ do duyên hợp mà có, những pháp hữu vi, sankhāra] đúng như chúng đích thực là. Dù sự thật những thứ hữu vi đó là gì, dù đích thực chúng là gì, chúng ta
cũng cần hiểu biết rõ về chúng. Sự hiểu biết rõ đó được gọi là trí tuệ, đó là trí
khôn biết chấp nhận và biết rõ sự thật một cách không vướng ngại.
Chúng ta cần phát triển một cái tâm được tĩnh lặng (định) và có trí tuệ (tuệ)
để nắm rõ mọi thứ. Chúng ta hay nói về giới, định, tuệ ( sīla, samādhi, paññā), nói về thiền định ( samatha), nói về thiền tuệ minh sát ( vipassanā). Nhưng đích thực thì chúng chỉ là một. Chúng chỉ là một, nhưng do chúng được phân chia theo những phân đoạn hay phạm vi khác nhau, vì vậy người ta cứ hiểu lầm về thiền.
Tôi đã từng đưa ra nhiều ví dụ đơn giản để so sánh với thiền cho người ta dễ
hiểu.
https://thuviensach.vn
Một trái xoài non sau đó thành trái xoài lớn, trái xoài chín. Trái xoài non là cùng một trái với trái xoài lớn và trái xoài chín, đúng không? Từ lúc nó chỉ là một
bông xoài nở trên cây xoài cho đến khi chín rụng, đó thực ra chỉ cùng một trái
xoài. Chỉ là một trái xoài, nhưng nó thay đổi, phát triển và chín muồi qua những
thời khác nhau. Non nhỏ, lớn lên và già chín; đó chỉ là tiến trình biến đổi của cùng một trái xoài.
Những phương diện chúng ta hay gọi đều cùng một là một thứ. Giới hạnh
( sīla) đơn giản là việc kiêng cữ và từ bỏ những hành vi bất thiện. Người không có giới hạnh là kẻ đang sống trong tình trạng nóng bức như hỏa ngục. Khi một
người biết từ bỏ những hành vi sai trái và nghiệp xấu ác, điều đó mang lại sự mát
dịu trong tâm và trái tim này. Mát dịu, không làm nguy hại, không còn bất thiện
—lành. Sự phúc lành có được từ sự không còn bất thiện chính là một cái tâm được tĩnh lặng—đó là định ( samādhi). Khi cái tâm đạt định, được trong sạch và
tinh khiết, nó sẽ nhìn thấy rõ mọi thứ. Lý là vậy. Giống như hồ nước được tĩnh tại
và không bị quấy động. Những ngày tĩnh lặng, ta có thể nhìn thấy khuôn mặt ta
dưới nước hồ. Ta cũng có thể thấy hình ảnh phản chiếu của những thứ đằng xa
như cây cối, đồi núi; ta thấy cả mái nhà của khu nhà đằng kia soi hình xuống mặt
hồ trong và phẳng lặng. Nếu có con chim đến đậu trên mái nhà đó, ta cũng có thể
nhìn thấy nó.
Những phần [yếu tố] đó thực sự chỉ là một, đó chỉ là những phần do người ta
phân chia, nhưng đích thực ba chi phần đó chỉ là một, giống như cùng một trái
xoài. Ví dụ xoài nhỏ (giới), trái xoài lớn (định) và trái xoài chín (tuệ) chỉ là một
trái xoài. Từ xanh non, hườm lớn đến chín vàng chỉ là một trái xoài. Đó chỉ là
tiến trình biến đổi, do đó người ta thấy khác nhau, bởi họ nhìn vào những giai
đoạn biến đổi đó.
Nếu hiểu được theo cách đơn giản như vậy chúng ta sẽ thấy dễ chịu, không
còn phân biệt, không còn nặng về thiền định hay thiền tuệ là này là nọ gì nữa.
Nhờ đó sự nghi ngờ cũng giảm mất. Nếu cứ y theo kinh điển và những giảng luận
chi li thì rốt cuộc chúng ta chỉ rối trí mà thôi. Vì vậy, điều quan trọng là chúng ta
phải biết nhìn vào cái tâm của chúng ta. '' Này các Tỳ kheo, các thầy phải luôn
quán sát cái tâm của mình. Ai luôn quán sát cái tâm của mình thì sẽ thoát khỏi
những cạm bẫy của Ma Vương''. Thoát khỏi Ma Vương và những cạm bẫy của
hắn. Và điều đó tùy thuộc vào sự điều tra suy xét của mỗi người.
https://thuviensach.vn
Cách tu của tôi cũng hơi lạ so với người khác. Hồi mới xuất gia đi tu, tôi có rất nhiều nghi ngờ và nghi vấn. Nhưng tôi không thích hỏi người khác về những
điều đó. Ngay cả khi tôi gặp sư phụ Ajahn Mun, tôi cũng không hỏi gì nhiều. Tôi
cứ ngồi và lắng nghe thầy ấy giảng giải. Tôi có nghi vấn nhưng tôi vẫn không
hỏi. Hỏi ai điều gì giống như mượn dao của người đó để cắt chặt thứ gì. Cứ đi
mượn thì suốt đời ta chẳng có con dao nào của mình. Tôi cảm thấy vậy. (Tôi nghĩ
mình nên tự đi tìm câu trả lời bằng chính tâm mình, lúc đó dao sẽ là dao của mình, trí tuệ sẽ là trí tuệ của chính mình, không phải nhờ trí tuệ của người khác
để hiểu biết một vấn đề). Do vậy tôi chẳng muốn hỏi nhiều. Khi tôi sống tu với sư
phụ của tôi trong một hai năm, tôi lắng nghe những lời giáo huấn của thầy và cố
gắng tự mình thực tập những lời dạy đó. Bằng cách đó tôi tự tìm thấy câu trả lời
cho những nghi vấn của mình. Tôi hơi khác những đạo hữu khác, nhưng tôi biết
làm vậy mới có khả năng phát triển phần trí tuệ (tuệ); đó chính là cách làm cho
mình tìm thấy nguồn gốc sự thật và trở nên khôn ngoan. Tôi không để mình bị
lãng tâm, tôi luôn chú tâm quán xét mọi thứ cho đến khi có thể tự mình nhìn thấy.
Làm như vậy mới tăng sự hiểu biết và cùng lúc giảm bớt những nghi ngờ; lý rõ
ràng là như vậy.
Lời khuyên của tôi dành cho các thầy là đừng để mình bị bao phủ trong
những nghi ngờ và nghi vấn! Hãy buông bỏ mọi nghi ngờ và nghi vấn, cứ trực
tiếp quán xét mọi thứ mình đang trải nghiệm. Mọi cảm nhận sướng và khổ của
thân này ta không nên quá quan trọng về chúng. Khi nào ngồi thiền thấy quá khó
chịu, đau nhức, mệt mỏi, thì thay đổi tư thế một chút. Cố chịu đựng hết sức mình,
khi nào chịu hết nỗi mới thay đổi tư thế một chút. Đừng thay đổi liên tục, đừng
cựa quậy liên tục. Phải tu tập sự chú tâm [chánh niệm]—đó mới là cái quan
trọng. Chánh niệm và khả năng chánh niệm mới là cái chính. Thực tập ngồi thiền
và đi thiền càng nhiều càng tốt, mục tiêu chúng ta là tu tập cho được khả năng
chánh niệm mạnh mẽ nhất, hiểu biết mọi thứ một cách hoàn toàn. Chỉ cần như
vậy là đủ.
Mong các thầy ghi nhớ điều này để quán xét. Dù các thầy đang thực tập theo
cách nào, khi những đối tượng tâm khởi sinh, dù là sướng hay khổ, bên trong hay
bên ngoài, những thứ đó được gọi là arom, là thế giới, là những hiện tượng của
tâm. Ai luôn ý thức biết rõ về những hiện tượng của tâm [thế giới, những thứ hữu
vi... muốn gọi sao cũng được] thì người đó được gọi là biết rõ về ''tâm''. Thế giới
https://thuviensach.vn
( arom) là một chuyện và người biết rõ thế giới là một chuyện khác. Những hiện tượng là một chuyện, tâm là một chuyện khác. Giống như mắt và những hình sắc
nó nhìn thấy. Mắt là một chuyện, những hình sắc là chuyện khác. Mắt không phải
là những hình sắc, những hình sắc không phải là mắt. Tai nghe thấy âm thanh,
nhưng tai không phải là âm thanh, và âm thanh không phải là tai. Khi có sự tiếp
xúc của hai thứ đó thì có sự này sự nọ (pháp, hiện tượng) xảy ra.
Tất cả các trạng thái của tâm, sướng hay khổ, đều gọi là thế giới, là các pháp
hữu vi, là arom. Dù chúng có là gì, ta không quan trọng chúng—chúng ta cứ luôn
tự nhắc mình (tâm niệm) rằng: ''đó là không chắc''.
Đây là chỗ nhiều người ít suy xét, đó là sự ''không chắc chắn''. Đó mới là
chỗ sinh động [quan trọng, thiết yếu nhất] mang lại trí tuệ hiểu biết. Chỗ này thực
sự quan trọng. Để dừng các sự đến và đi [của tâm] để đi đến ngơi nghỉ, chúng ta
chỉ cần nói [tâm niệm]: ''Điều đó là không chắc''. Nhiều lúc chúng ta sầu khổ đến
mức quẩn trí về chuyện gì đó, trạng thái đó cũng là không chắc chắn, nó cũng sẽ
thay đổi và biến qua. Khi những trạng thái sân hay tham khởi sinh trong ta, chúng
ta phải luôn tự nhắc mình điều đó—''Đó là không chắc''. Dù đang đi, đang nằm,
đang đứng hay đang ngồi, mọi sự xảy ra đều là không chắc chắn. Các thầy có thể
tâm niệm điều này hay không? Cứ luôn giữ tâm niệm đó với mình, cho dù sự gì
có xảy đến. Cứ thử tâm niệm như vậy coi. Hãy thử tu với tâm niệm như vậy.
Thực ra đâu cần gì nhiều—chỉ cần có tâm niệm này là đủ tu rồi. Đây chính là thứ
mang lại sự hiểu biết và trí tuệ.
Cách tu thiền của tôi không phức tạp gì hết—chỉ cần tu như vậy. Mọi sự mọi
thứ đều quy về một chỗ: ''không chắc chắn''. Tất cả mọi thứ mọi sự đều gặp nhau
ở điểm này. Mọi thứ đều không chắc chắn.
Đừng chạy theo những trải nghiệm khác nhau của tâm. Khi ngồi thiền, rất
nhiều trạng thái tâm khác nhau khởi sinh, cứ nhìn và biết rõ từng cách khác nhau
của mọi sự diễn ra, cứ trải nghiệm đủ từng trạng thái khác nhau đó. Nhưng đừng
chạy theo216 những trạng thái đó. Đừng dính theo chúng. Chúng xảy ra liên tục và rất nhiều. Đừng để bị bao phủ bên trong chúng. Các thầy chỉ cần và chỉ cần nhắc
tâm mình rằng chúng là không chắc chắn. Nhiêu đó là đủ. Điều đó dễ làm. Nó
đơn giản như vậy. Cách đó ta có thể dừng [tâm] lại. Tâm không còn đến và đi,
không còn lăng xăng chạy theo các trạng thái. Sự hiểu biết sẽ có mặt. Nhưng khi
có được sự hiểu biết ta cũng đừng bị quá khích hay bị dính theo sự hiểu biết đó.
https://thuviensach.vn
Sự tìm hiểu thực sự, tức sự điều tra một cách đúng đắn (chánh trạch pháp) thì không liên quan đến sự nghĩ suy. Ngay khi có đối tượng tiếp xúc với mắt tai,
mũi, lưỡi, hay thân thì nó lập tức xảy ra theo đường lối của nó. Ta không cần phải
lấy công cụ gì để nhìn vào nó. (Ta đâu kịp làm vậy). Mọi sự chỉ tự nó hiện ra và
sự điều tra cũng tự nó xảy ra. (Chúng ta đang nói về loại ý tưởng xảy ra trong tâm
khi ngồi thiền ở giai đoạn đầu sau khi tâm đã được tĩnh lặng ít nhiều). Đó là ''ý
tưởng ban đầu'', được gọi là vitakka, HV dịch là tầm. Tầm có nghĩa là tìm ra một ý tưởng, đặt ra và chọn ra một ý tưởng, nhắm vào một ý tưởng. Sau khi đã “tầm”
ra một ý tưởng và nhắm vào nó thì tiếp theo là loại ''ý tưởng suy lý'', được gọi là
vicāra, HV dịch là tứ. Tứ là bám quanh, là quán xét quanh đối tượng đó để điều tra. Đó là sự điều tra (trạch pháp), đó là sự nhìn thấy những cảnh giới hiện hữu
( bhūmi) đang hiện tiền.
Phân tích đến cùng, con đường đạo của Phật nở hoa nhờ vào lẽ vô-thường.
Dù Phật còn hay mất, lẽ thực vô thường vẫn có mặt. Dù là thời Phật hay thời sau
hay bây giờ, hay mai sau, lẽ vô thường luôn luôn có mặt. Mọi thời tự cổ chí kim,
lẽ vô thường chi phối tất cả mọi thứ. Đây là đề tài các thầy nên chọn để thiền quán về nó.
Những lời nói sự thật và chân chánh của các vị sa-môn không thể thiếu lẽ vô
thường. Vô thường là sự thật, đó là lẽ thực. Nếu không nói đến vô thường thì đó
không phải là lời nói của bậc hiền trí chân tu. Đó không phải là lời của Phật hay
của bậc thánh nhân; đó chỉ là những lời nói không biết chấp nhận lẽ thật của sự
sống. Sự thật của sự sống là vô thường.
Mọi thứ cần có một cách giải thoát. Sự quán xét không phải là việc nắm giữ
và dính chặt vào đối tượng. Nó là việc giải tỏa. Một cái tâm không thể giải tỏa
các hiện tượng là cái tâm trong tình trạng bị nhiễm độc. Về mặt thực hành, điều
quan trọng là không để bị nhiễm độc. Khi sự tu tập dường như đã được tốt, đừng
bị nhiễm độc bởi sự tốt đó. Nếu ta bị nhiễm độc bởi thành tựu tốt, điều đó sẽ trở
nên nguy hại, và lúc đó sự tu tập không còn đi đúng hướng nữa. Chúng ta tu hết
mình, nhưng điều quan trọng đừng quá say sưa với những công sức nỗ lực của
chúng ta, nếu say sưa với nỗ lực hay thành tích tốt của mình thì ta đã đi lệch khỏi
Giáo Pháp. Đó là lời Phật đã khuyên. Dù điều gì đó là tốt lành, đừng dính danh
theo nó, đừng bị nhiễm độc bởi nó. Nhớ tỉnh giác về điều này khi nó xảy đến với
ta.
https://thuviensach.vn
Chúng ta xây cái đập để ngăn giữ nước, nhưng đập nước cần phải có cống
xả để xả nước tràn, vì nếu ép giữ không cho nước xả thoát nó sẽ tức bể đập.
Trong tu tập chúng ta cũng nên như vậy. Nhiều lúc chúng ta có thể dùng năng lực
ý chí để thúc ép bản thân và kiểm soát tâm, nhưng đừng quá say sưa với việc đó.
Chúng ta tu thiền là muốn dạy dỗ cái tâm, chứ không chỉ kiểm soát nó, để nó có ý
thức tỉnh giác và thường biết. Nếu ép uổng quá mức sẽ làm điên đầu. Điều quan
trọng nhất là phải duy trì và tăng cường sự tỉnh giác và sự tinh nhạy. Con đường
đạo của chúng ta là như vậy.
Có rất nhiều ích lợi có được từ việc thiền tập, từ việc quán sát cái tâm của
mình. Tự tập quán sát cái tâm của chính mình mới là việc quan trọng thứ nhất.
Những giáo lý các thầy học từ kinh điển và giảng luận là đúng và có giá trị, nhưng chúng chỉ là thứ hai. Đó là cách người ta ghi chép và giảng giải về sự thật.
Nhưng sự thật đích thực thì vượt trên ngôn từ chữ nghĩa. Đôi khi những giảng
luận là không đồng nhất nhau hoặc khó hiểu, và thậm chí qua nhiều đời giảng luận chúng càng trở nên khó hiểu hơn. Nhưng cái sự thật chân lý mà họ đã có
được và miêu tả lại bằng chữ nghĩa vẫn là cái chân-như, và sự thật chân như đó
không bị ảnh hưởng bởi ai nói hay ai làm hay ai giảng luận.
(Vì sự thật đơn giản là sự thật. Đó là sự thật mà Phật đã giác ngộ và giảng
giải lại cho chúng ta. Nhưng do chúng ta chưa tự thân giác ngộ nên chúng ta chỉ
hiểu được sự thật qua những ngôn từ chữ nghĩa mà Phật đã nói hoặc các vị thầy
giảng giải lại. Dù cho kinh điển và giảng luận qua bao đời có bị bóp méo đi ít
nhiều, những sự thật vẫn là sự thật. Ví dụ như: lẽ vô thường, sự khổ, sự vô ngã...là những sự thật, cho dù ai có giải thích chúng bằng những cách khác nhau).
Sự thật đó là: quy luật và trạng thái nguyên thủy tự nhiên của mọi thứ vẫn
không thay đổi và bị lạc hậu theo thời gian. Những ngôn ngữ người ta dùng để
giảng luận về sự thật có thể bị mai một và lạc hậu theo thời gian, nhưng bản thân
sự thật thì không. Cái Phật nhìn thấy là cái đầu tiên, đó là sự thật. Cái người ta
ghi chép lại hoặc giảng luận là cái thứ hai hoặc thứ ba, là thứ đã qua tay ghi chép,
diễn dịch và giảng luận bởi nhiều người, nhiều đời. Những kinh điển và giảng luận luôn luôn rất hữu ích để người ta truyền thừa và học hiểu và phát triển, tuy
nhiên những ngôn ngữ đó luôn bị thay đổi và có thể bị lạc hậu theo thời gian. 217
Cũng như dân số càng lúc càng đông thêm thì những vẫn đề vấn nạn càng
tăng theo. Đó là lẽ tự nhiên. Càng nhiều người thì càng thêm nhiều vấn đề phải
https://thuviensach.vn
giải quyết. Những nhà chính sách và nhà giáo dục phải tìm cách dạy cho mọi người những cách đúng đắn và điều tốt để sống, cách giải quyết những khó khăn
trong đời sống. Việc đó là rất hữu ích và cần thiết, nhưng đó vẫn chỉ là những
điều thuộc về ý tưởng và quy ước của con người. Những quy định càng ngày
càng bị lạc hậu và cần phải thay đổi và có nhiều quy định mới theo thời gian. Còn
Giáo Pháp đích thực là chân lý, nó không bị mai một hay lạc hậu theo thời gian,
bởi nó là bất biến, nó là thường hằng. Đó chính là nguồn gốc căn cơ của mọi thứ,
đó chính là chân pháp ( saccadhamma), nó tự nhiên tồn tại, vô vi, không bị thay
đổi. Những người tu theo đạo Phật nỗ lực tu tập để nhận thấy [giác ngộ] sự thật
đó. Sau khi giác ngộ, có thể họ sẽ dùng các phương tiện và ngôn ngữ khác nhau
để mô tả về sự thật đó. Qua nhiều đời, những cách mô tả và ngôn ngữ giảng luận
đó mất đi ít nhiều khả năng truyền đạt của chúng cho thế hệ càng về sau; tuy nhiên cái nguồn gốc của chúng [sự thật, chân lý] thì vẫn chân như vậy.
Do vậy Phật mới dạy chúng ta phải tập trung sự chú tâm và điều tra quán
xét. Người tu đi tìm sự thật không để bị dính vào những quan điểm và trí thức của
mình. Cũng không nên dính chấp theo sự hiểu biết của người khác. Thay vì vậy,
hãy tu tập để phát triển một loại hiểu biết đặc biệt; để cho cái sự thật chân-pháp
( sacca-dhamma) được hiển lộ ra hết.
Trong khi tu tập cái tâm, trong khi đang điều tra quán xét về chân pháp (saccadhamma), tâm của chúng ta chính là nơi chân pháp được nhìn thấy. Hễ khi
nào còn nghi ngờ thì ta còn phải chú tâm vào những ý nghĩ, những cảm giác, những tiến trình tâm của ta. Còn những thứ khác chỉ là bề ngoài, giả tạm. Đây là
việc các thầy phải ghi nhớ.
Khi tu tập, chúng ta sẽ gặp phải đủ loại trải nghiệm, ví dụ như sự sợ hãi. Lúc
đó ta phải dựa vào đâu? Khi tâm đang bị bao phủ trong nỗi sợ hãi thì nó đâu tìm
thấy gì để nương tựa. Đây là tình cảnh tôi đã từng nếm trải qua, lúc đó cái tâm
dính kẹt trong sự sợ hãi, không thể nào tìm thấy nơi an toàn ở đâu hết. Vậy phải
giải quyết ở chỗ nào? Phải giải quyết ngay tại chỗ nó khởi sinh. Nó khởi sinh chỗ
nào thì nó chấm dứt chỗ đó. Chỗ nào tâm có sợ hãi thì nó có thể chấm dứt ngay
chỗ đó. Nói cách đơn giản, khi tâm hoàn toàn sợ hãi thì nó chẳng biết đi đâu khác, và sự sợ hãi có thể được diệt trừ ngay chỗ đó. Nơi không còn sợ hãi chính
là nơi sợ hãi khởi sinh. Dù tâm đang ở trong trạng thái nào, nếu nó trải nghiệm
tâm ảnh ( nimitta), những viễn cảnh hoặc sự thấy biết nào đó trong khi thiền, điều https://thuviensach.vn
đó không là gì cả--chúng ta đã được dạy phải tập trung sự tỉnh giác vào trong tâm ngay trong hiện tại. Đó là chuẩn mực cần phải làm, đó là chuẩn mực của thiền
tập. Chỉ chú tâm nhìn vào những gì đang xảy ra trong tâm, đừng chạy theo những
hiện tượng bên ngoài. Tất cả mọi thứ chúng ta quán xét đều quy về một nguồn
gốc, đó là nơi chúng khởi sinh. Đó chính là nơi của những nguyên nhân. Việc truy nguyên chỗ nhân gốc là việc quan trọng.
Lấy ví dụ đơn giản và dễ hiểu, khi chúng ta cảm thấy sợ hãi, nếu chúng ta cứ
để bản thân nếm trải nỗi sợ hãi đó cho đến khi nó không còn đi đâu nữa, lúc đó
chúng ta sẽ hết sợ hãi, bởi vì nó sẽ tự phai biến. Sự sợ hãi sẽ dần mất đi sức mạnh
của nó, rồi ta không còn thấy sợ. Không còn thấy sợ có nghĩa là nỗi sợ đã trống
không. Chúng ta học cách chấp nhận mọi sự xảy đến như chúng đến, và sau đó
chúng sẽ mất dần sức mạnh ngay tại đó.
Đây là chỗ Đức Phật muốn chúng ta đặt sự tin tưởng vào đó, Phật muốn
chúng ta không bị dính vào những quan điểm của mình, không bị dính theo
những quan điểm của người khác. Điều này rất quan trọng. Điều này thực sự
quan trọng. Chúng ta tu nhắm tới sự hiểu biết có được bằng sự tự thân chứng ngộ,
do vậy chúng ta không muốn bị dính vào những quan điểm và kiến chấp của
mình hoặc của người khác. Nhưng khi chúng ta có những ý tưởng của mình hoặc
tương tác với những ý tưởng của người khác, chúng ta cứ ngồi quan sát những ý
tưởng đó tiếp xúc với cái tâm—việc quán sát như vậy có thể làm bừng sáng cái
tâm. Chính trong những thứ chúng ta có và trải nghiệm là nơi sự hiểu biết được
sinh ra.
Trong khi đang ngồi quan sát cái tâm và thiền tập, có thể khởi lên loại hiểu
biết sai lầm hoặc sai lạc. Nhiều người tập trung vào các trạng thái của tâm và muốn phân tích chúng một cách thái quá, do vậy tâm họ luôn luôn năng động.
Hoặc khi chúng ta xem xét năm uẩn ( khandha), hay khi chúng ta quán xét sâu
vào chi tiết của 32 bộ phận của thân—nhiều thứ và nhiều bước chúng ta đã được
dạy để quán thân. Do vậy chúng ta cứ suy nghĩ và phân tích. Chúng ta nhìn vào
tổng thể cái thân năm uẩn thấy khó đi đến kết luận, do vậy chúng ta muốn đi sâu
vào quán 32 bộ phận của thân, cứ luôn muốn phân tích và điều tra. Nhưng theo
cách tôi nhìn, thái độ của chúng ta đối với năm uẩn, đó là đống thân chúng ta nhìn đây, cũng đủ nhìn thấy sự chán chường và phũ phàng rồi, bởi vì cái đống
thân này nó đâu nghe theo ý ta. Nó đâu phải là ta hay là của ta. Tôi nghĩ chỉ cần
https://thuviensach.vn
thấy bấy nhiêu cũng đã đủ. Ta đã biết bản chất của đống thân này là vậy, nên khi nó còn sống ta cũng không quá hân hoan với nó mà bỏ quên chính mình. Khi nó
già, bệnh, tan rã và chết, chúng ta cũng không quá đau buồn và sợ hãi vì điều đó.
Nếu người tu nhận thức được điều này thì cũng đủ rồi. Chúng ta không cần phải
soi mói vào từng chi tiết của nó; chúng ta không cần phải lột da, xé thịt, lòi xương để tìm hiểu về bản tính bất toại và vô thường của chúng.
Đây là điều tôi thường nói với mọi người. Nhiều người hay phân tách quyết
liệt như vậy, ngay cả khi họ đang nhìn vào cái cây. Những sinh viên học Phật hay
muốn biết việc gì là công đức và cái gì là không công đức, họ chỉ muốn biết những dạng công đức là gì, chúng giống cái gì. Tôi đã giải thích rằng chúng không có hình dạng nào hết. Công đức chỉ có trong sự hiểu biết đúng đắn (chánh
kiến), thái độ hành vi đúng đắn (chánh nghiệp) của chúng ta. Nhưng họ cứ muốn
mọi thứ rõ rệt theo từng loại, dạng, chi tiết.
Do vậy tôi phải dùng ví dụ cái cây. Những sinh viên nhìn lên cái cây, họ
muốn biết tất cả mọi chi tiết của cây. Nào cây có lá, cây có rễ. Nó sống nhờ có rễ.
Những sinh viên đó muốn biết hết, thậm chí như: cây có bao nhiêu rễ? Rồi rễ
chính, rễ phụ, nhánh, cành, lá... họ muốn biết tất cả chi tiết và số lượng của các
bộ phận. Họ phải biết như vậy mới cảm thấy mình có sự hiểu biết rõ ràng về cái
cây. Nhưng Phật đã nói người nào muốn biết theo kiểu đó thực sự chỉ là người
‘khá’ ngu. Không nhất thiết phải biết hết tất cả những bộ phận đó. Chỉ cần biết có
rễ và có lá là đủ. Bộ chúng ta muốn đếm số lá trên cây lắm sao? Nếu chúng ta
nhìn vào một cái lá, chúng ta sẽ biết rõ về những lá khác của cây; đâu cần phải
nhìn soi tất cả mọi chiếc lá.
Cũng giống như người. Nếu chúng ta hiểu biết về bản thân mình, chúng ta
sẽ biết rõ về mọi người khác trên thế gian, đâu cần phải khám xem tất cả họ. Phật
muốn chúng ta nhìn vào bản thân mình. Chúng ta ra sao, người ta cũng vậy thôi,
cùng một nhân loại. (Đó là phương pháp quy nạp hay quy kết). Đều là những
sāmaññalakkhana: những người có cùng những đặc tính như nhau. Tất cả mọi thứ tồn tại có điều kiện, đều do duyên hợp mà có, đều là hữu vi ( sankhāra), mọi
thứ đều chỉ là vậy.
Vậy, chúng ta tu tập sự định tâm ( samādhi) để có năng lực dẹp bỏ những ô
nhiễm trong tâm, để sản sinh ra sự hiểu biết và tầm nhìn, và để buông bỏ được cái
thân năm uẩn ( khandha). Nhiều lúc người ta bàn tán về thiền định ( samatha).
https://thuviensach.vn
Nhiều chỗ chỉ bàn về thiền tuệ minh sát ( vipassanā). Tôi thấy mấy chuyện này cứ
lẫn lộn hoài. Ai tu thiền định thì luôn đề cao trạng thái định ( samādhi). Nhưng
định chỉ để làm cho cái tâm được tĩnh lặng để tâm có thể nhìn thấy những sự thật
của sự sống mà chúng ta đã nói lúc nãy.
Nhiều hay nói như vầy: ''Tôi không cần tu định nhiều. Cái chén này trước
sau gì cũng bể. Tôi biết vậy là đủ rồi, đúng không? Biết nhiêu đó có đủ tu không?
Tôi không thành thục lắm trong việc tu định, nhưng tôi đủ hiểu biết để biết rằng
cái chén phải hư bể một ngày nào đó trong tương lai. Dù tôi đã biết vậy và cố giữ
nó cẩn thận, nhưng tôi biết không sớm thì muộn nó cũng hư bể, vì vậy khi nó bể
tôi không thấy khổ. Cách nhìn của tôi như vậy là đúng, phải không? Tôi không
cần phải tu tập nhiều định samādhi, bởi tôi đã có đủ sự hiểu biết (về lẽ vô thường) như vậy. Các bạn tu định samādhi chỉ để phát triển loại hiểu biết đó. Sau khi ngồi thiền định nhiều, các bạn sẽ đạt đến cách nhìn đó. Nhưng tôi không cần
thiền định nhiều, tôi đã hiểu biết chắc rằng trước sau gì cái chén cũng hư bể, đó là
đường lối của mọi thứ''.
Đây là câu hỏi dành cho những người tu như chúng ta. Thời bây giờ có
nhiều sư thầy dạy những phương pháp tu thiền khác nhau. Điều đó có thể làm rối
trí nhiều người tu. Nhưng điểm chính yếu là tu làm sao để có khả năng nhận thấy
sự thật, có khả năng nhìn thấy mọi sự đúng như chúng là, và nhờ đó có thể thoát
khỏi nghi ngờ.
Theo tôi thấy, một khi chúng ta có sự hiểu biết đúng đắn (chánh tri kiến),
tâm sẽ nghe theo chỉ thị của ta. Chỉ thị của ta là gì? Chỉ thị của ta là lẽ vô-thường,
là anicca, là biết mọi thứ đều là vô thường. Mọi sự sẽ ngừng lại ở đây khi chúng
ta nhìn thấy rõ ràng, và đó chính là nguyên nhân giúp chúng ta buông bỏ. Rồi sau
đó chúng ta để yên cho mọi thứ diễn ra theo lẽ tự nhiên của chúng. Nếu có sự gì
xảy ra, chúng ta an trú trong sự bình tâm, buông xả; và khi có điều gì xảy đến,
chúng ta quán xét: nó có làm ta khổ đau không? Ta có đang nắm giữ hay dính
chấp vào nó không? Có gì trong đó không, thực sự đó là gì? Đây là cách quán xét
hỗ trợ và duy trì việc tu tập của chúng ta. Nếu các thầy tu tập đạt đến điểm này,
tôi nghĩ mọi người trong chúng ta sẽ chứng ngộ sự bình yên đích thực.
Dù chúng ta có nói ta đang tu thiền quán minh sát ( vipassanā) hay thiền định
( samatha) gì gì thì việc tu phải dẫn đến điểm đó, nếu không thì không phải là tu
thiền. Nhưng thời bây giờ nhiều người cứ bàn luận về những ‘pháp môn’ thiền
https://thuviensach.vn
theo đủ kiểu lý thuyết, họ càng nói càng làm cho mọi thứ mập mờ và lẫn lộn. Chỉ
có sự thật là chân đế ( saccadhamma) là không mập mờ và lẫn lộn. Sự thật vẫn
mãi là sự thật.
Do vậy, tôi nghĩ người tu nên tìm cách tu để tìm thấy nguồn-gốc của mọi sự,
nhìn vào cách mọi sự khởi sự từ trong tâm. Chỉ cần làm vậy thôi, không cần tu đủ
thứ.
Sinh, già, bệnh, chết: chỉ là vậy, nhưng đó là quy luật thế gian, quy luật bao
trùm vũ trụ. Vậy nên nhìn thấy rõ sự thật đó và hiểu biết những sự thật đó. Nếu
các thầy hiểu biết những lẽ thực đó, các thầy có khả năng buông bỏ. Được, mất,
vinh, nhục, sướng, khổ, khen, chê (tám cảnh thế gian)—các thầy có thể buông bỏ
chúng, bởi các thầy đã nhận biết chúng đích thực là gì.
Nếu chúng ta đạt đến chỗ ''nhận biết sự thật'' [chứng ngộ] thì chúng ta không
còn phức tạp, không còn khó chịu hay chấp nê với mọi người, sống vui lòng với
thức ăn chỗ ở và những thứ đạm bạc giản dị; ăn nói chan hòa và không chấp nê
trong hành động. Vì không còn khó khăn và phiền não nào nên chúng ta sống thư
thái nhẹ nhàng. Ai tu thiền và chứng được cái tâm tĩnh lặng như vậy thì sẽ thấy
như vậy, sẽ sống thư thái như vậy.
Hiện giờ chúng ta đang cố gắng tu tập theo cách của Đức Phật và những
thánh đệ tử của Phật. Những người đó đã tu thành giác ngộ, nhưng họ vẫn không
ngừng tu tập trong khi còn sống. Họ sống và làm vì lợi lạc của mình và lợi lạc
của những người khác. Họ đã hoàn thành mọi việc tu hành, nhưng họ vẫn tiếp tục
tu để tìm thấy phúc lành cho mình và cho mọi chúng sinh theo nhiều cách khác
nhau. Tôi nghĩ chúng ta nên lấy họ làm gương mà noi theo tu tập. Tức là, dù đã tu
thành những họ vẫn không tự mãn – đó là bản chất thâm căn của những bậc chân
tu giác ngộ. Họ chẳng bao giờ lơ là nỗ lực. Nỗ lực là cách của họ, là thói quen tự
nhiên của họ. Đó là tính cách của những người tu thiền, những bậc sa-môn, tính
cách của những người chân tu.
Chúng ta có thể ví điều đó với chuyện người giàu và người nghèo. Người
giàu làm ăn rất siêng năng, họ siêng năng làm ăn hơn người nghèo. Người đã nghèo còn ít chịu siêng làm thì ít cơ hội được giàu. Người giàu có nhiều hiểu biết
và kinh nghiệm về nhiều thứ, do vậy họ duy trì thói quen siêng năng trong tất cả
mọi việc họ làm.
https://thuviensach.vn
(Ở đây thiền sư nói về nghĩa thiện của người giàu làm việc, chứ không phải nói về những người tham lam cố làm đến chết vì sự tham lam ích kỷ. Nhiều
người đã giàu và già những vẫn tiếp tục làm, bởi họ không muốn số đông nhiều
người phụ thuộc bị mất việc hoặc không muốn sự nghiệp làm ăn có ích lợi cho
cộng đồng và xã hội sẽ bị phá hủy. Họ vừa duy trì công việc cho số đông, vừa
đóng góp cho xã hội ở địa phương vì nhiều lợi ích khác nhau).
Nếu nói về sự ngơi nghỉ hay ngừng nghỉ, chúng ta có thể tìm thấy sự nghỉ
ngơi ngay trong việc tu tập. Một khi chúng ta đã tu tập để đạt đến mục tiêu, để
thấy biết mục tiêu và thành một với mục tiêu, thì sự năng động siêng năng của
chúng ta không cách nào làm thiệt hay hại gì cho ta cả. Khi chúng ta ngồi tu tập
trong sự tĩnh tại thì đâu có gì là nguy hại. Trong mọi tình huống, chẳng có gì làm
nguy hại chúng ta. Sự tu tập đã chín muồi đến hoàn thành và người tu đã đến được đích. Có thể bữa nay người tu đó không ngồi thiền nhập định, nhưng đâu có
sao. Định ( samādhi) đâu có nghĩa là chỉ là ngồi thiền. Định có thể có trong tất cả
mọi tư thế. Nếu chúng ta thực sự tu tập trong mọi tư thế, chúng ta sẽ có định như
vậy. Chẳng có gì có thể can thiệp. Nhiều người cứ nói kiểu ''Bữa nay tâm tôi không được thông tỏ nên tôi không thể thiền'', kiểu nói như vậy không nên nghe.
Chúng ta không nên có những ý nghĩ kiểu đó; chúng ta không nên cảm giác theo
kiểu đó. Sự tu tập của chúng ta cần được tiến triển và cần được hoàn thành—đây
mới là cách nghĩ đúng đắn và tích cực.
Không được nghi ngờ và rối trí, chúng ta dừng lại ngay điểm này và quán
xét. Các thầy có thể nhìn vào chỗ này: quan điểm về cái ‘ta’ (ngã chấp), sự nghi
ngờ, sự dính chấp vào các lễ nghi tập tục mê tín. [Ba gông cùm đầu tiên]. Giai
đoạn đầu tu tập là phải cố thoát ra khỏi ba gông cùm này. Loại hiểu biết nào người tu cần đạt tới? Đó là loại tâm cần có để giải thoát. Hiện giờ loại hiểu biết
đó của chúng ta ra sao? Chúng ta có đạt được loại hiểu biết đó chưa? Và nếu có
thì có đến mức nào? Mỗi chúng ta là người duy nhất tự biết rõ về điều này; chúng
ta phải tự mình hiểu biết cho mình. Ta là người tu cái tâm của ta, vậy còn ai biết
rõ hơn chính ta? Ngã chấp, mê tín và nghi ngờ: nếu chúng ta còn dính vào mấy
thứ này, còn nghi ngờ ở đây, còn dò dẫm ở đây, thì cái "ý niệm về cái ta" vẫn còn ở đây. Nhưng chúng ta thường nghĩ, nếu không có cái ‘ta’, ai là ‘người’ ý thức
mọi thứ và ai là ‘người’ tu?
https://thuviensach.vn
Chỗ này khó tả, tất cả đều đi cùng với nhau. Chúng ta phải tu tập thực sự
mới biết và thấy. Nếu chúng thấy biết rõ những thứ đó thông qua tiến trình tu tập,
thì chúng ta sẽ sống một cách bình thường. Cũng giống như Phật và thánh nhân.
Khi họ đã thấy biết sự thật của mọi gông cùm, họ sống bình thường như những
chúng sinh phàm thường ( puthujjana). Họ cũng dùng ngôn ngữ thông thường của
chúng ta. Họ sống bình thường như chúng ta. Họ cũng dùng đủ thứ ngôn ngữ và
quy ước. Họ chỉ khác chúng ta là họ không còn tạo tác những khổ đau trong tâm
của họ nữa. Họ không còn khổ lụy. Đây là điểm khác biệt, họ vượt qua sự khổ
đau, dập tắt khổ đau. Niết-bàn có nghĩa là ''sự dập tắt''. Dập tắt khổ, dập tắt nhiệt
não và đau khổ, dập tắt nghi ngờ và bất an.
Không nên nghi ngờ về sự tu tập. Khi nào có nghi ngờ về điều gì, đừng nghi
ngờ về sự nghi ngờ đó—hãy nhìn thẳng vào nó và dập tắt nó.
Ngay từ đầu, chúng ta tu tập để làm tĩnh dịu cái tâm. Việc này có thể khó
làm. Các thầy phải tìm một cách thiền phù hợp với tính khí của mình. Có vậy thì
mới dễ thiền tập và đạt định. Đúng là Đức Phật đã dạy chúng ta phải quay lại chính mình, tự nhận trách nhiệm và nhìn vào chính mình.
Quá nhiệt não là sân, giận, tức, hận. Còn quá mát mẻ là sướng, khoái, mê
đắm, mê ly. Quá nóng là thái cực hành khổ. Quá mát là quá theo khoái lạc. Chúng
ta không cần nóng không cần quá mát theo nghĩa đó. Chỉ cần biết rõ nóng và mát.
Chỉ cần biết rõ tất cả mọi thứ khởi sinh. Coi chúng có gây khổ đau cho ta không?
Coi chúng ta có tạo dính chấp với chúng hay không? Chẳng hạn như, giáo lý là:
“sinh là khổ”: nó không chỉ có nghĩa là sinh rồi phải chết và tái sinh kiếp khác.
Điều đó là hiển nhiên, nhưng hơi quá xa xôi. Sự khổ của sinh đang xảy ra ngày
bây giờ. Giáo lý nói rằng sự trở- thành là nhân của (tái) sinh. Sự ''trở thành'' hay
nghiệp hữu ( bhava) là gì? Bất cứ thứ gì ta dính vào hoặc coi nó là cái gì thì đó là sự trở-thành. Khi ta nghĩ hay nhìn thứ gì là ‘ta’ hay ‘của ta’, là của ‘ai’...thì đó là
sự trở thành; bởi vì ta nhìn theo sự ngu mờ và ô nhiễm của chúng ta chứ thực ra
những thứ đó chỉ là thứ quy ước, giả tâm và vô ngã mà thôi. Khi chúng ta chấp
giữ thứ gì là ‘ta’ hay ‘của ta’, nhưng thực sự ta nhìn thấy tất cả chúng đều đang
biến đổi, tâm ta sẽ bị lay dộng. Tâm bị lay động với những phản ứng tiêu cực và
tích cực. Cái cảm nhận về cái ‘ta’ nếm trải sướng và khổ chính là nhân tạo ra sự
(tái) sinh. Khi còn sinh, còn tái sinh thì còn có khổ đi theo. Già là khổ, bệnh là
khổ, chết là khổ. Từ sự sinh, tất cả khổ đau đi theo liền một dây.
https://thuviensach.vn
Ngay bây giờ: chúng ta đang có sự trở-thành không? Chúng ta đang ý thức
biết rõ về sự trở-thành đó hay không? Lấy ví dụ mấy cây trồng trong chùa này.
Thầy trụ trì chùa này có thể nhận lãnh tái sinh thành sâu bọ trong các cây trồng
trong chùa này nếu thầy ấy không ý thức biết chính mình là gì, nếu thầy ấy cứ
cảm giác đây là chùa của mình thì thấy ấy đã tạo ra nhiều sự trở-thành hay nghiệp-hữu rồi. Sự dính tâm về cái chùa ‘của ta’ với những cây cối ‘của ta’ chính
là con sâu đang sống trên các cây đó. Nếu có hàng ngàn cây thì thấy ấy sẽ tái sinh
thành sâu hàng ngàn lần ngàn kiếp để được ở trên những cây cối ‘của ta’. (Tâm
tưởng ra sao thì tái sinh về đó). Đó chính là sự trở thành. Khi cây cối bị chặt hoặc
bị nguy hại, những con sâu cũng bị ảnh hưởng; tâm lại bị lay động và lại trở
thành và tái sinh cùng với sự bất an khổ sở. Rồi cứ liên tục luân hồi, hết kiếp này
tới kiếp khác; mỗi lần sinh có khổ của sinh, có khổ của già, có khổ của bệnh, có
khổ của chết... Các thầy có hiểu được đường lối trở-thành và tái- sinh là như vậy
hay không?
Thôi không cần nói nhiều về những thứ trong nhà hay trong vườn cây ‘của
ta’, mấy thứ đó vẫn còn hơi xa xôi. Hãy nhìn ngay vào ta đang ngồi đây ngay bây
giờ. Chúng ta được cấu thành bởi năm tập hợp (uẩn) và bốn yếu tố đất, nước, khí,
nhiệt (tứ đại). Những thứ hữu vi (do duyên hợp, sankhāra) này được thiết kế
thành một cái ‘ta’. Các thầy có nhìn thấy những thứ điều kiên (do duyên hợp, hữu
vi, sankhāra) là thực hay giả tạm? Nếu các thầy không nhìn thấy sự thật của chúng thì ngay đó đã có sự trở thành; tức có sự yêu thích hay buồn rầu về tấm
thân năm uẩn ( khandha) đó, vì ta cứ coi chúng là cái ‘ta’ cố định; và do đó chúng ta nhận lấy sự sinh với tất cả khổ đi theo nó. Sự tái sinh xảy ra ngay bây giờ, ngay trong giây khắc hiện tại này!. Cái ly bị bể ngay bây giờ và chúng ta tiếc nuối ngay bây giờ. Cái ly không bể ngay bây giờ và chúng ta thấy vui ngay bây
giờ. Đó là cách mọi sự trở- thành xảy ra, xảy ra ngay khi chúng ta buồn hay ta vui
mà không có trí tuệ kiểm soát nhận thức (tưởng) của tâm. Con người chỉ đối mặt
với sự tàn hoại. Các thầy đâu cần nhìn đâu xa mới hiểu điều này. Khi tập trung sự
chú tâm vào ngay chỗ này, các thầy có thể biết ngay hiện tại có sự trở-thành nào
hay không? Rồi nếu có sự trở thành đang diễn ra, các thầy có ý thức biết rõ về nó
hay không? Các thầy có biết rõ về sự giả định và giả lập hay không? Các thầy có
hiểu biết chúng là gì không? Đó là gì? Đó chính là sự dính chấp: dính chấp chính
là chỗ mấu chốt, chỗ gây sống còn, cho dù chúng ta có thực sự tin vào sự giả lập
https://thuviensach.vn
của cái ‘ta’ hay cái ‘của ta’ hay không. Sự dính chấp đó chính là con sâu, và chính đó là nhân tạo nên sự (tái) sinh.
Sự dính chấp nằm ở đâu? Dính chấp vào sắc thân, cảm giác, nhận thức, ý
nghĩ, và tâm thức [sắc, thọ, tưởng, hành thức—năm uẩn], chúng ta dính theo
sướng và khổ, và chúng ta bị u tối vô minh và nhận lãnh sự sinh. Điều đó [sự vô
minh, sự trở thành, sự sinh] xảy ra ngay khi chúng ta có tiếp xúc thông qua các
giác quan. Mắt nhìn những hình sắc và điều đó xảy ra ngay tức thời. Đó là chỗ
Phật muốn chúng ta nhìn vào đó, nhận biết sự trở thành và sinh thành ngay khi
chúng xảy ra thông qua các giác quan của chúng ta. Nếu chúng ta biết rõ về
chúng, chúng ta có thể buông bỏ chúng, cả bên ngoài và bên trong, cả những giác quan bên trong và những đối tượng bên ngoài. Đó là điều có thể nhìn thấy
ngay trong hiện tại. Đó [sự trở thành, sự sinh] không phải là thứ xảy ra sau khi
chúng ta chết. Đó chính là mắt đang nhìn thấy hình sắc ngay bây giờ, tai đang nghe âm thanh ngay bây giờ, mũi đang ngửi mùi hương ngay bây giờ, lưỡi đang
nếm mùi vị ngay bây giờ. Các thầy có đang dính sự sinh nào với chúng ngay bây
giờ hay không? Hãy tỉnh giác và nhận biết sự sinh ngay khi nó đang xảy ra bây giờ. Làm được như vậy thì tốt hơn.
Để làm được việc đó cần có trí tuệ để liên tục áp dụng sự chú tâm chánh
niệm và sự hiểu biết rõ ràng. Rồi dần dần ta sẽ ý thức tỉnh giác về chính mình và
biết rõ ta có đang đi dưới tiến trình trở-thành và sinh-thành [nghiệp hữu và tái
sinh] hay không. Không cần phải đi hỏi thầy bói.
Tôi có một đạo hữu ở miền trung Thái Lan. Hồi xưa chúng tôi cùng sống tu
với nhau, nhưng sau đó chúng tôi đi theo hướng khác nhau. Thầy ấy tu bốn nền
tảng chánh niệm, tụng kinh, và giảng giải về kinh. Nhưng thầy ấy chưa dứt giạc
hết những nghi ngờ của mình. Thầy ấy đến chào tôi và thưa rằng: ''Thưa Thầy, tôi
thật mừng khi gặp lại thầy!''. Thấy thầy ấy hân hoan tôi mới hỏi thầy ấy tại sao.
Thầy ấy kể thầy ấy đã đến ngôi đền chùa nào đó có nhiều người đến đó để coi bói
tiên tri. Thầy ấy cầm bức tượng Phật và nói: ''Nếu tôi đã chứng đạt đến trạng thái
trong sạch vô nhiễm thì tôi có thể nâng bức tượng này lên. Nếu tôi chưa chứng
đắc như vậy, tôi sẽ không thể nâng tượng này lên''. Và thầy ấy đã nâng được bức
tượng đó lên, điều đó làm thầy ấy sung sướng. Chỉ một hành động nhỏ như vậy,
chẳng dựa vào cơ sở gì, nhưng điều đó cũng lớn lao với thầy ấy và khiến thầy ấy
nghĩ mình đã thanh tịnh vô nhiễm. Vì vậy, thầy ấy đã cho khắc chữ lên bức https://thuviensach.vn
tượng: ''Tôi đã nâng được tượng Phật này và như vậy tôi đã chứng đắc trạng thái tinh khiết vô nhiễm''.
Thực ra người tu hành theo giáo pháp chẳng ai làm như vậy. Thầy ấy không
nhìn thấy chính mình chút nào. Thầy ấy chỉ lo nhìn bên ngoài và nhìn thấy mấy
thứ bên ngoài làm bằng đá sỏi và xi-măng. Thầy ấy không nhìn thấy những ý
hành và những động vọng trong tâm của mình ngay trong giây phút hiện tại. Khi
sự thiền tập của chúng ta nhìn vào bên trong tâm thì chúng ta sẽ không có nghi
ngờ. Đây là cách tôi nhìn thấy: sự tu tập của chúng ta có thể tốt, nhưng đâu ai có
thể xác minh điều đó cho ta. Như phần sảnh có mái tháp mà chúng ta đang ngồi
bên trong. Nó đã được xây dựng bởi một người mới học lớp 4. Người đó làm
tuyệt vời, nhưng người đó chẳng có tên tuổi gì cả. Người đó không thể bảo đảm
hay tự xác minh về mình, không thể tự chứng minh mình có trình độ như một
kiến trúc sư có ăn học bài bản ở trường lớp, nhưng người ấy vẫn có thể xây tuyệt
vời như vậy. Cái sự thật rốt ráo hay chân đế ( saccadhamma) cũng giống như vậy.
Dù chúng ta không học hỏi nhiều kinh sách hay hiểu biết nhiều giảng luận, nhưng
chúng ta vẫn có thể nhận biết sự khổ, nhận biết những nhân đưa đến khổ, và chúng ta có thể trừ bỏ chúng. Chúng ta không cần điều nghiên tra học hết các kinh sách và giảng luận. Chúng ta chỉ cần nhìn vào tâm của chúng ta, nhìn vào
những vấn đề của tâm.
Đừng làm rối mù việc tu tập của mình, đừng tu kiểu búa xua. Đừng tạo ra
một đống nghi ngờ cho chính mình. Khi có nghi ngờ, kiểm soát nó bằng cách coi
nó chỉ là như-nó-là, và buông bỏ nó ngay. Đúng thực vậy, nó chẳng là gì. Chúng
ta tạo ra cái cảm giác như có cái gì đó, nhưng đích thực chẳng có gì cả--mọi thứ
là vô chủ thể, mọi thứ không thực là ‘cái gì’ cả--mọi thứ đều vô ngã ( anattā). Cái tâm nghi ngờ của chúng ta nghĩ rằng có cái gì đó, hình như có một chủ thể, một
thực thể, hay một bản ngã ( attā). Nếu cứ nghĩ vậy thì sự thiền tập sẽ bị khó, bởi người thiền cứ nghĩ mình tu để đắc đạt cái gì đó và trở thành cái gì đó. Hiện thời
các thầy có đang thiền tập để đắc đạt và trở thành cái gì đó phải không? Đó có
phải là cách đúng đắn không? Không, đó chỉ là biểu hiện của dục vọng (tanhā)
mong cầu chứng đắc gì gì đó hoặc trở thành gì gì đó. Tu với tham vọng như vậy
thì không có kết cục bằng trí tuệ.
Ở đây chúng ta đang nói về sự chấm-dứt, sự ngừng-diệt. Mọi thứ đều ngừng
diệt nhờ vào sự hiểu biết, chứ không phải ngừng diệt khi còn trạng thái vô minh.
https://thuviensach.vn
Nếu ta biết tu để có trí tuệ để ngừng diệt mọi thứ, và có thể tự mình chứng minh điều đó, thì người khác có nói ngã nói nghiêng ta vẫn không bị lãng tâm.
Vì vậy, các thầy đừng để mình lạc lối trong nghi ngờ. Đừng dính chấp theo
những ý kiến quan điểm của mình. Cũng đừng dính chấp theo quan điểm ý kiến
của người khác. Cứ trụ ở giữa, cứ trung dung theo trung đạo, trí tuệ sẽ khởi sinh
ngay đó...một cách đúng đắn và trọn vẹn. Tôi thường lấy ví dụ về sự dính chấp
của chúng ta ở nơi ở. Ví dụ, có mái nhà và nền nhà, có lầu trên và lầu dưới. Khi
ta bước xuống, ta thấy lầu dưới. Khi ta đi lên, ta thấy lầu trên. Còn khoảng không
ở giữa ta không thấy. Điều đó có nghĩa là không nhìn thấy Niết-bàn.
Chúng ta nhìn thấy hình sắc của mọi thứ, nhưng không nhìn thấy sự dính
chấp: sự dính chấp vào lầu trên và lầu dưới. Đó chính là sự trở thành và sự sinh.
Chúng ta sống liên tục trở thành thứ gì đó, trong từng giây khắc. Chỗ trống không có sự trở thành là chỗ trống không. Khi chúng ta cố nói cho người khác về
chỗ trống không đó thì họ chỉ biết đại khái đó là chỗ “không có gì ở đó”. Nhưng
chỗ trống không vẫn có ở đó, cho dù ai có đi xuống hay đi lên. Chân pháp ( saccadhamma) giống như chỗ đó, nó không đi đâu cả, không biến đổi gì cả. Khi
chúng ta nói '' không trở thành'' thì đó là chỗ khoảng không ở giữa, nó không bị
đánh dấu hay nhận dạng bằng bất cứ quy ước gì, không phải cái thấp cái cao.
không phải lầu trên lầu dưới. Nó là không thể tả được.
Ví dụ, thời bây giờ có ít nhiều thanh niên quan tâm đến Phật Pháp muốn biết
Niết-bàn là gì. Nó giống thứ gì? Nhưng nếu các thầy chỉ họ đó là chỗ “không có
sự trở thành”, thì họ không muốn đi đến đó đâu. Họ bước lui lại liền. Niết-bàn đó
là chỗ ngừng diệt, đó là sự bình an, nhưng họ muốn biết ở đó họ sẽ sống ra sao,
ăn cái gì và vui sướng cái gì ở chỗ đó. Người đời cứ vậy đó, bởi vậy nên chẳng
bao giờ có sự kết thúc. Những câu hỏi thực sự đối với những ai muốn tìm hiểu sự
thật là những câu hỏi về cách tu tập.
Có một du sĩ ( ājīvaka) đến gặp Phật. Ông ta hỏi Phật: ''Ai là thầy của ngài?''.
Phật trả lời: ''Tôi giác ngộ bằng nỗ lực tự thân. Tôi không có thầy nào hết''.
Nhưng câu trả lời đó là ngoài tầm hiểu biết của vị du sĩ đó, nên ổng không tin
Phật và lắc đầu bỏ đi. Câu trả lời quá thẳng thắn. Tâm của người ta lúc đó còn
đang trôi giạt đủ nẻo. Ngay cả vị ấy có hỏi cả ngày cả đêm thì cũng không cách
nào vị ấy hiểu. Tâm của bậc giác ngộ thì bất động, tâm của người thường thì luôn
https://thuviensach.vn
động vọng, làm sao hiểu được. Chúng ta chỉ có thể tu dưỡng trí tuệ và loại bỏ
những nghi ngờ bằng cách tu tập, không còn cách nào khác!.
Chúng ta có nên lắng nghe Giáo Pháp hay không? Có, nhưng sau khi nghe
chúng ta phải đưa sự hiểu biết vào thực hành tu tập. Nhưng điều đó cũng không
có nghĩa là ta phải y theo sư phụ hay người nào dạy ta; mà ta phải chú tâm theo
sự trải nghiệm và sự tỉnh giác khởi sinh ngay khi ta đưa giáo lý vào thực hành. Ví
dụ chỗ này, chúng ta cảm thấy ''Tôi thích thứ này. Tôi thích làm theo cách này!''.
Nhưng Giáo Pháp không cho phép sự tham thích và dính mắc. Nếu chúng ta đã
thực sự y cứ theo Giáo Pháp thì chúng ta biết buông bỏ những đối tượng hấp dẫn
ta đi ngược với Giáo Pháp. Đó là chỗ dụng công của sự hiểu biết. Sự hiểu biết
làm việc ngay chỗ đó.
Nói đến đây cũng nhiều rồi - có lẽ các thầy cũng đã mệt. Có thầy nào muốn
hỏi gì không? Ừ, có lẽ là có... Các thầy chắc cũng có sự tỉnh giác để buông bỏ.
Mọi thứ trôi chảy qua và các thầy biết buông bỏ, không nắm giữ thứ gì; nhưng
không có nghĩa là bỏ mặc chúng đi qua một cách ngu mờ và vô minh, mà phải
nhìn thấy rõ mọi thứ đang diễn ra và trôi qua. Phải có đủ sự chú tâm chánh niệm.
Tất cả mọi thứ tôi nói với các thầy đều chỉ đến một điều, đó là phải có sự chánh
niệm để phòng hộ chính mình mọi lúc mọi nơi. Có nghĩa là tu tập bằng trí tuệ,
không phải bằng sự ngu si. Rồi chúng ta sẽ đạt đến sự hiểu biết đích thực, khi trí
tuệ càng sâu đậm và càng lúc càng gia tăng.
https://thuviensach.vn
92
Giáo Pháp Đi Đến Trời Tây
218 Hỏi: Một người kể cho thầy Ajahn Chah rằng mình có người bạn theo tu học với một thiền sư phái Thiền Tông ( Zen). Người bạn đó hỏi thầy mình: “Khi
ngồi dưới cây Bồ-Đề, Đức Phật đã làm gì?”. Vị thiền sư đó trả lời: “Phật đang
thiền theo kiểu tọa thiền ( zazen) của thiền tông!”. Nhưng người ấy nói với vị thầy rằng mình không tin. Vị thiền sư hỏi tại sao không tin, người bạn đó nói: “Khi
con hỏi thầy Goenka (một thiền sư thiền minh sát nổi tiếng người Ấn Độ), thầy
ấy nói lúc đó Phật thực hành thiền minh sát ( vipassana)!”. Vậy là mỗi người cho
rằng Phật đang tu theo cách giống với pháp môn của họ đang tu. (Ai cũng cho
rằng cách tu của họ là cách tu của chính Đức Phật...). 219
Ajahn Chah: Lúc Phật ngồi ở đâu đó ngoài trời thì Phật đang ngồi dưới cây Bồ-Đề. Lúc Phật ngồi bên dưới gốc cây nào khác thì Phật cũng đang ngồi dưới
cây Bồ-Đề. Cách giải thích đó cũng chẳng có gì sai trái. Bồ-Đề ( bodhi) có nghĩa chính là Phật, là sự giác ngộ, là người biết. Đúng là Phật ngồi dưới cây Bồ-Đề và có thể nói cây nào Phật ngồi bên dưới đều là cây Bồ-Đề, vì Phật đang ngồi ở đó.
Nhưng chim chóc cũng đậu ở cây Bồ-Đề. Khỉ cũng sống trên cây Bồ-Đề. Nhiều người cũng ngồi dưới cây Bồ-Đề. Nhưng không có nghĩa là họ có được sự hiểu
biết sâu sắc (giác ngộ) như Đức Phật. Người đạt đến sự hiểu biết sâu sắc thì mới
chứng ngộ ý nghĩa đích thực của " cây Bồ-Đề" là Giáo Pháp tuyệt đối.
Như vậy nếu chúng ta ngồi bên dưới cây Bồ-Đề thì rất tốt. Chúng ta có thể
là Phật. Nhưng ta đâu cần bàn cãi với ai về vấn đề này. Khi ai nói Phật đã thiền
tập phương pháp nào đó dưới gốc cây Bồ-Đề thì ta không cần tranh cãi. Chúng ta
chỉ nên nhìn cây Bồ-Đề với ý nghĩa là sự giác ngộ, là chân lý tột cùng. Họ đang
nói về cây Bồ-Đề theo ý nghĩa thông thường, điều đó chẳng có gì sai. Nhưng nếu
cứ tranh cãi này nọ về điều đó thì rốt cuộc sẽ chẳng có cây Bồ-Đề nào cả.
Đó là đang nói về chân lý tuyệt đối ( paramattha- dhamma). Vì vậy trong trường hợp đó, chúng ta cũng cố được ngồi dưới gốc cây Bồ Đề. Điều đó quá tốt
—để sau này chúng ta có thể thành vị Phật. Điều đó không có gì để tranh cãi. Khi
một người nói Phật đang thiền theo kiểu nào đó dưới gốc Bồ Đề, người khác cãi
https://thuviensach.vn
lại ''Không, không phải'', thì chúng ta cũng đâu cần xía vào. Chúng ta đang nhắm đến sự thật tột cùng, có nghĩa là chúng ta đang ngồi với sự tỉnh giác trọn vẹn. Sự
thật tột cùng bao trùm mọi thứ. Dù đang ngồi dưới gốc cây Bồ Đề hay đang làm
gì trong tư thế nào, điều đó không thành vấn đề. Mấy người bày phân tích này nọ
cho có vẻ trí thức thôi. Người này cho là vầy, người kia nói khác. Ai cũng có cách nhìn riêng của mình, chúng ta không cần xía hay cãi với mấy lời nhận định
đó.
Phật niết-bàn ở chỗ nào? Niết-bàn có nghĩa là ngừng diệt hết, không còn gì,
dứt sạch. Sự dứt sạch có được nhờ sự hiểu biết - đó là sự hiểu biết về cách mọi sự
đúng như chúng thực là. Đó là cách mọi sự (trong tâm) đi đến ngừng diệt, và đó
chính là sự thật tuyệt đối ( paramatthadhamma). Có nhiều cách giảng giải, tùy theo mức độ quy ước và mức độ giải thoát. Thông thường vẫn có những sự thật,
nhưng đó là sự thật tương đối theo quy ước, khác với sự thật tuyệt đối. Ví dụ khi
ta nói anh là một ‘người’ thì đó chỉ là quy ước. Phật nói đó không phải vậy, đó
không phải là một ‘người’ hay một ‘cái gì cố định’ cả, đó chỉ là một đống năm
uẩn kết hợp giả tạm. Do vậy chúng ta cần phải tóm lược những cách nói khác nhau theo mức độ quy ước và mức độ giải thoát khác nhau.
Chúng giải thích như vầy: trước kia chúng ta là một đứa trẻ con. Giờ chúng
ta là người lớn. Vậy ta là cùng một người với đứa trẻ trước kia hay người lớn trước đây không? Nếu cùng là một đứa trẻ đó, vậy sao bây giờ trở thành người
già? Con người mới hiện tại là từ người nào ra? Chúng ta cứ nói về người mới,
người cũ, người trẻ, người già, nhưng cách nói đó chẳng đi đến đâu. Đó chỉ là
cách giải thích trong giới hạn của các ngôn ngữ và quy ước mà thôi. Theo quy
ước thì hễ có gì ‘to’ thì có ‘nhỏ’. Có nhỏ là có to, chúng ta luôn dùng sự so sánh
đối đãi để miêu tả về sự thật. Chúng ta có thể nói về sự to và nhỏ, già và trẻ
nhưng thực sự chẳng có thứ nào như vậy theo nghĩa tuyệt đối. Thực ra chúng ta
không thể nào nói ai hay thứ gì là to hay nhỏ. Bậc thánh trí không chấp nhận cách
mô tả đó là thực. Nhưng người phàm nghe thánh nhân nói vậy thì không chấp
nhận, bởi người phàm đang dính theo những khái niệm to và nhỏ, già và trẻ... rồi.
Chúng ta trồng một chồi cay và quan sát nó. Sau một năm nó cao một thước.
Sau một năm nữa nó cao hai thước. Nó là cùng một cây đầu hay là cây khác? Nếu
là cây khác, tại sao nó lớn lên từ cây nhỏ ban đầu kia mà? Theo cách nhìn của bậc
giác ngộ thì không có cây cũ và cây mới, không có cây nhỏ và cây lớn. Một https://thuviensach.vn
người nhìn cái cây và nghĩ nó cao. Người khác nói nó không cao. Nhưng đâu có cái chuẩn ‘cao’ nào tồn tại độc lập một mình. (Cao hay thấp, lớn hay nhỏ, chỉ là
do cách so sánh theo quy ước của người đời mà thôi). Do vậy chúng ta đâu thể
thực sự nói người này nhỏ, người này lớn, người kia trẻ, người nọ già. Nếu chúng
ta hiểu ra sự thật thì mọi sự chấm dứt ngay đây, và mọi vấn đề nghi ngờ đều được
chấm dứt. Chúng ta đâu cần bị dính vào những nút thắt do quy ước phân biệt tạo
ra. Mọi thứ chỉ là quy ước, khi nào chúng ta nhìn thấy sự thật tuyệt đối thì ta sẽ
thấy sự thật do quy ước. Bởi vậy ngay bây giờ chúng ta cũng đâu cần phải nghi
ngờ gì về sự tu tập và kết quả tu tập. Tu khi nào chúng ta đến được sự thật thì ta
sẽ tự nhìn thấy.
Tôi biết xưa nay nhiều người vẫn giết vật để tế thần. Người thường thì giết
vịt, giết gà, heo, bò để cúng tế cho những vị thần linh, họ nghĩ làm vậy sẽ làm vui
lòng các thần linh. Đó là cách hiểu sai lạc, đó là tà kiến. Họ nghĩ giết vật cúng
thần là có nhiều công đức, nhưng thực ra là hoàn toàn ngược lại: họ đang tạo nhiều nghiệp ác. Nhiều người nhìn những tập tục đó như chuyện thường tình.
Quý vị có để ý không? Tôi sợ người Thái càng ngày càng trở thành những người
giết vật cúng bái như vậy. Họ không biết điều tra suy xét về sự thật.
Hỏi: Sư đang nói về chữ vīmamsā phải không?
Ajahn Chah: Đúng, vīmamsā là điều tra suy xét. Có nghĩa là tìm hiểu về
nhân và quả.
Hỏi: Giáo lý còn nói về ba điều khác là ý muốn được toại nguyện ( chanda), năng lượng tinh tấn ( viriya), và tâm thức ( citta). Ba điều này cộng với sự điều tra ( vīmamsā) tạo nên bốn cơ sở để thành tựu ( iddhipāda) trong tu tập.
Ajahn Chah: Ý muốn được mãn nguyện là sự mãn nguyện với điều đúng
đắn? Cách dùng sự mãn nguyện đó là đúng hay không? Sự điều tra suy xét
( vīmamsā) phải có mặt trong các yếu tố kia.
Hỏi: Tâm thức ( citta) và sự điều tra ( vīmamsā) là khác nhau?
Ajahn Chah: Vīmamsā là điều tra, tìm hiểu. Nó có nghĩa là sự khéo léo hay trí khôn. Đó là một yếu tố của tâm. Quý vị có thể nói ý chí được toại nguyện ( chanda) là tâm, sự nỗ lực tinh tấn ( viriya) là tâm, tâm thức ( citta) là tâm, sự điều tra ( vīmamsā) là tâm. Chúng là tất cả mọi mặt của tâm, tất cả chúng đều có thể
gọi tắt là 'tâm', nhưng ở đây chúng được phân biệt riêng để làm rõ các yếu tố khác
https://thuviensach.vn
nhau của tâm. Nếu chỉ có ý chí được toại nguyện thì chưa chắc ta hiểu biết điều gì là đúng hay sai. Cái chúng ta hay gọi là tâm có đúng là cái tâm thiệt hay không? Phải có yếu tố điều tra suy xét ( vīmamsā) thì mới nhận thức đúng lẽ thực
của mọi sự. Việc điều tra các yếu tố khác với sự nhận thức khôn khéo thì sự tu tập
của chúng ta sẽ đi đúng đắn và chúng ta sẽ có thể nhìn thấy Giáo Pháp.
Nhưng giáo lý suông chẳng mang lại nhiều ích lợi gì nếu chúng ta không
thiền tập. Chúng ta đâu thực sự tự thân thấy biết cái gì là cái gì. Những yếu tố nói
trên luôn luôn có trong tâm của những người tu tập thực thụ. Nhờ đó nên thậm
chí lúc họ bị lạc đường sai lối, họ sẽ tỉnh giác biết rõ điều đó và có khả năng chỉnh sửa nó. Nhờ đó con đường đạo của họ được liên tục đúng đắn.
Người ta nhìn vào quý vị và cảm nhận cách sống của quý vị, sự quan tâm
Giáo Pháp của quý vị, có người không nói gì. Có người thì nói rằng nếu quý vị
muốn tu quý vị phải nên xuất gia thành tăng hay ni. Thực ra việc xuất gia vô chùa
không phải là điểm mấu chốt quan trọng. Điều quan trọng là cách tu của mình.
Như đã nói nhiều lần, mỗi người phải tự làm chứng nhân cho chính mình. Đừng
lấy người khác chứng minh cho mình. Có nghĩa là ta phải tự tu học để tự tin tưởng vào chính mình. Vậy mới không bị thiệt hại trong tu tập. Có người nghĩ
quý vị điên khùng đi đi làm những việc tu hành, chúng ta không cần để ý mấy
người đó. Họ chẳng biết Giáo Pháp là gì hết.
Lời nói của người khác không đo lường sự tu tập của mình. Và người giác
ngộ Giáo Pháp là nhờ tự thân tu tập đúng đắn chứ không phải nhờ vào lời nói của
người ngoài. Ý tôi ở đây là Giáo Pháp đích thực. Những giáo lý do người khác
hay sư phụ nói chỉ là sự chỉ đường, đó không phải là sự hiểu biết thực sự. Khi
người tu gặp được Giáo Pháp, họ giác ngộ nó một cách đặc biệt ngay bên trong
tâm của họ. Do đó Phật đã nói: ''Như Lai chỉ là người chỉ đường''. (Còn mỗi người phải tự mình tu tập để tự mình giác ngộ ngay trong tâm mình). Khi có ai
xuất gia đến chùa thọ giới, tôi hay nói với họ: ''Trách nhiệm của chúng tôi chỉ
gồm có phần này: thầy giáo thọ ( ācariya) đã tụng phần kinh. Tôi đã hợp thức hóa
sự Xuất Gia cho quý vị, quý vị đọc lời thệ nguyện. Vậy là xong. Phần còn lại là
của quý vị, quý vị phải tự mình tu tập một cách đúng đắn''.
Những giáo lý có thể rất sâu sắc, nhưng người nghe có thể không hiểu.
Nhưng không sao. Đừng bị rối trí về sự sâu sắc của giáo lý hay vì thiếu hiểu biết
giáo lý. Cứ thực hành tu tập một cách tận tâm và ta có thể đi thẳng đến sự hiểu
https://thuviensach.vn
biết đích thực – nó sẽ dẫn quý vị đến đúng nơi mà giáo lý hay chỉ tới. Đừng dựa vào những nhận thức của người khác. Quý vị đã nghe chuyện những người mù sờ
voi chưa? Để tôi nói sơ lại.
Ví như có một con voi và một hàng người mù đang cố mô tả về con voi.
Người sờ trúng chân thì nói con voi giống như cột nhà. Người sờ tai voi thì nói
voi giống cái quạt. Người sờ trúng đuôi thì nói không phải giống cái quạt, nó giống cây chổi. Người sờ trúng vai voi thì lại tả khác đi.
Cứ như vậy. Không có kết luận chung, không bao giờ hết tranh cãi. Mỗi
người chạm tay vào một chỗ của voi và có nhận định khác hẳn người khác.
Nhưng thực ra đó chỉ là một con voi. Ví dụ này giống trong việc tu tập. Với một
ít kinh nghiệm và hiểu biết, ta có một ít ý tưởng nông cạn. Quý vị có thể đi gặp
hết thầy này đến thầy khác để được giảng giải, quý vị cứ đi tìm hiểu coi mấy ông
thầy chỉ cách đúng hay sai, rồi so sánh lời dạy của thầy này với lời dạy của thầy
khác. Một số tu sĩ cứ mang bình bát và ô dù đi hết vùng này đến vùng khác để
tìm học những sư thầy khác nhau. Họ cứ phán đoán về thầy này thầy nọ, so sánh
cách tu này cách tu nọ, cho nên khi ngồi xuống thiền họ bị rối trí, không biết đâu
là đúng là sai. ''Ông thầy này dạy vầy, ông thầy kia dạy vậy. Huynh này chỉ vầy,
huynh kia chỉ khác. Dường như cách tu của họ luôn khác nhau. Không ai giống
ai''. Cứ nghĩ suy như vậy thì dẫn đến đủ thứ nghi ngờ.
Khi nghe đồn về các ông sư giỏi thuộc nhiều nhánh phái, quý vị tìm đến học
ở các sư Thái Lan, sư Thiền tông, sư nhánh khác. Theo tôi thấy quý vị đã học đủ
giáo lý rồi, nhưng ai cũng có tật muốn nghe thêm nữa, nghe nhiều giáo lý từ
nhiều thầy, nghe xong đem so sánh và cuối cùng dẫn đến nghi ngờ. Càng học
nhiều thầy thì càng thêm rối mù. Chuyện thời Phật có một du sĩ cũng dính kẹt
trong tình cảnh này. Ông ta đi tìm học từ nhiều đạo sĩ đại sư khác nhau. Ông ta
muốn học thiền nhưng càng học ông càng rối trí. Cuối cùng ông tới gặp Phật và
trình bày sự khổ tâm của ông cho Phật nghe.
Phật chỉ cho ông: ''Nếu làm như cách ông đang làm thì không bao giờ hết
nghi ngờ. Ngay bây giờ, hãy dẹp bỏ quá khứ; dẹp bỏ mọi thứ ông đã làm hoặc
chưa làm, dù đúng hay sai cũng dẹp bỏ hết''.
''Tương lai còn chưa tới. Đừng suy nghĩ phỏng đoán về nó. Hãy dẹp bỏ tất
cả mọi ý nghĩ phiền nhiễu đó—đó chỉ là sự nghĩ mà thôi.
https://thuviensach.vn
''Dẹp bỏ quá khứ và tương lai, nhìn ngay vào hiện tại. Có thể ông biết rành những lời dạy được nói bởi nhiều sư thầy, nhưng ông chưa biết gì về cái tâm của
mình. Khoảng khắc hiện tại là trống rỗng; chỉ cần nhìn vào sự khởi sinh và biến
diệt của các hành tạo tác ( sankhārā). Nhìn thấy chúng ta vô thường, khổ, và vô
ngã. Nhìn thấy chúng đúng như chúng thực là. Rồi ông sẽ không còn bận tâm với
quá khứ hay tương lai. Ông sẽ hiểu biết rõ rằng quá khứ là đã qua và tương lai thì
chưa tới. Quán xét trong khoảng khắc hiện tại, ông sẽ nhận thấy hiện tại chính là
kết quả của quá khứ. Những kết quả của những hành động quá khứ được nhìn
thấy trong hiện tại.
''Tương lai còn chưa tới. Thứ gì khởi sinh trong tương lai sẽ biến diệt trong
tương lai; bây giờ đâu cần phải bận tâm về nó. Vậy hãy nhìn kỹ vào hiện tại.
Hiện tại chính là nhân của tương lai. Nếu ông muốn có tương lai tốt lành, hãy tạo
tốt lành trong hiện tại, tăng cường ý thức tỉnh giác vào điều mình đang làm ngay
trong hiện tại. Tương lai là kết quả của điều đó. Quá khứ là nhân và tương lai là
quả của hiện tại.
''Nếu biết rõ hiện tại, một người có thể hiểu biết quá khứ và tương lai. Rồi
người đó có thể buông bỏ quá khứ và tương lai, người đó biết rõ rằng quá khứ và
tương lai đang tích tụ ngay trong hiện tại''.
Sau khi hiểu lời dạy đó, vị du sĩ đã quyết tâm tu tập theo cách Phật đã chỉ,
buông bỏ tất cả. Càng ngày ông càng nhìn thấy rõ, ông chứng ngộ nhiều loại hiểu
biết, nhìn thấy trật tự tự nhiên của mọi thứ bằng chính trí tuệ của mình. Sự nghi
ngờ của ông cũng hết. Ông buông bỏ quá khứ và tương lai, nhờ đó mọi thứ hiện
tiền ngay trong hiện tại. Đây chính là một pháp ( eko dhammo), một Giáo Pháp.
Sau đó ông đâu cần phải mang bình bát lên núi hay vô rừng để đi tìm sự hiểu biết.
Nếu có đi đâu ông cũng đi một cách tự nhiên, không phải đi vì mong cầu hay tham muốn. Nếu có ở đâu ông cũng ở một cách tự nhiên, không phải ở vì tham
muốn hay mong cầu.
Tu tập theo cách như vậy, ông ấy không còn nghi ngờ nữa. Chỉ cần tu một
pháp như vậy, không cần thêm hay bớt gì. Về sau, ông ấy sống trong bình an, không còn lo lắng bận tâm về quá khứ hay tương lai. Đây chính là cách Phật đã
chỉ.
Nhưng không phải chỉ người xưa mới tu được vậy. Giờ nếu chúng ta tu tập
đúng đắn thì chúng ta cũng có thể đạt đến giác ngộ như vậy. Chúng ta có thể hiểu
https://thuviensach.vn
biết quá khứ và tương lai, bởi chúng đều tích tụ về một điểm là hiện tại, chúng có mặt ngay trong thời khắc hiện tại. Nếu nhìn quá khứ chúng ta không biết nó. Nếu
nhìn về tương lai chúng ta không biết nó, bởi đó không phải là nơi của sự thật; sự
thật đang có mặt ngay đây, ngay trong hiện tại.
Vì vậy nên Phật mới nói Phật giác ngộ bằng nỗ lực tự thân chứ không phải
do nhờ thầy. Phật không có thầy, quý vị đã nghe chuyện này chưa? Có một du sĩ
khác cứ tới gặp Phật hỏi đủ câu hỏi về nhiều vấn đề cao xa, trong đó ông có hỏi
Phật ai là thầy của Phật. Phật trả lời: ''Ta không có thầy. Ta đạt giác ngộ bằng nỗ
lực của chính mình''. Nhưng vị du sĩ đó lắc đầu và bỏ đi, ông ấy không tin. Ổng
nghĩ Phật bịa chuyện nên ổng không tin lời Phật nói. Ổng cứ nghĩ theo kiểu
‘không thầy đố ai làm nên’. Vậy đó.
Tôi muốn nói như vầy: Quý vị học một vị thầy tâm linh và vị thầy đó nói
quý vị phải dẹp bỏ tham và sân. Vị thầy nói tham và sân là gốc nguy hại và ta cần
phải trừ bỏ chúng. Rồi quý vị nghe và thực hành tu theo hướng đó. Nhưng sự trừ
bỏ tham sân không phải xảy ra nhờ ông thầy đó nói; việc trừ bỏ tham sân chỉ có
thể xảy ra nếu ta tự mình thực tâm thực hiện và tu tập. Chỉ bằng cách tu tập ta
mới có thể chứng ngộ điều gì cho chính mình. Ta nhìn thấy tham trong tâm và trừ
bỏ nó. Ta nhìn thấy sân trong tâm và trừ bỏ nó. Vị thầy kia không trừ bỏ tính tham tính sân trong tâm của ta. Vị ấy chỉ nói ta nên trừ bỏ chúng, lời nói đó chỉ là
hướng dẫn, còn bản thân ta ta phải tự thực hiện thì mới trừ bỏ được chúng, bởi
chúng nằm ngay trong tâm của ta. Tự mình tu và tự mình chứng. Tự mình hiểu
biết mọi thứ cho chính mình.
Giống như Phật bắt được chúng ta và mang chúng ta ra đầu đường và nói:
''Đây là con đường—giờ bạn phải tự mình bước đi''. Phật không giúp chúng ta
bước đi. Chúng ta phải tự bước đi. Khi chúng ta đi trên con đường đạo và tu tập
theo Giáo Pháp, chúng ta sẽ gặp được Giáo Pháp đích thực ở đó; Giáo Pháp là
vượt trên những gì mà vị thầy hay ai có thể giải thích cho ta. Vậy đó, một người
chỉ được giác ngộ bởi chính mình, tự mình hiểu biết quá khứ, tương lai và hiện
tại, hiểu biết nhân và quả. Lúc đó không còn nghi ngờ gì.
Chúng ta đang nói về sự từ bỏ và tu dưỡng, sự buông bỏ và phát triển.
Nhưng khi đã đạt tới đạo quả thì không cần phải thêm hay bớt gì nữa. Phật đã chỉ
đó là chỗ chúng ta cần đi tới: đây chính là đích-tới, nhưng mọi người cứ muốn đi
nữa, mọi người không muốn dừng lại chỗ này. Sự nghi ngờ và dính chấp tiếp tục
https://thuviensach.vn
thúc đẩy họ đi nữa, tiếp tục làm họ ngu si và không để họ ngừng lại ngay chỗ này.
Do vậy khi một người đã tới đích, nhưng những người khác còn ở chỗ khác thì họ
đâu hiểu được những gì người đang ở đích nói gì. Họ có thể hiểu biết dựa vào
chữ nghĩa trí thức, nhưng họ vẫn chưa có sự hiểu biết thực về sự thật. Sự hiểu
biết thực sự bằng chính cái tâm mới là sự giác ngộ.
Về kỹ thuật, khi chúng ta nói về tu tập thì chúng ta đang nói về sự nhập vào
và sự bỏ đi. Nhập vào những thứ tích cực và bỏ đi những thứ tiêu cực. Dưỡng tốt
bỏ xấu. Nhưng đến sau cùng thì cũng nên bỏ hết mọi thứ tốt xấu luôn. Có hai loại
người tu tập ở hai giai đoạn. Loại thứ nhất là người còn đang tu học hay học nhân
( sekha puggala), họ còn tu tập để dưỡng tốt bỏ xấu trong tâm. Loại thứ hai là những người không còn tu học ở giai đoạn một đó nữa, được gọi là vô học nhân,
không còn học tu gì nữa ( asekha puggala), họ không còn phải tu gì nữa, họ đã
chứng ngộ, họ đã đi tới nơi ngừng lại. Chỗ này đang nói về cái tâm: khi tâm đã
đạt tới sự giác ngộ hoàn toàn, người tu không còn phải tu tập gì nữa. Tại sao? Tại
vì người đó không còn dùng những qui ước về giáo lý và thực hành nữa. (Họ
không cần phải tu học theo những giáo lý được ghi lại trong kinh điển hay được
nói bởi các vị thầy bằng những quy ước và ngôn ngữ thế tục. Họ không còn tư
duy bằng quy ước và ngôn ngữ thế tục nữa). Đó là trạng thái của người tu đã từ
bỏ tất cả mọi ô nhiễm trong tâm.
Người học nhân ( sekha) phải tu tập từng bước theo con đường đạo, từ trình
độ thấp lên cao. Khi họ hoàn thành con đường tu, họ được gọi là vô học nhân
( asekha), tức không còn tu tập gì nữa, bởi mọi thứ đều đã xong. Mọi việc tu tập
đã hoàn thành. Nghi ngờ đã chấm dứt. Không còn phẩm hạnh nào cần phải tu
dưỡng thêm. Không còn ô nhiễm nào cần phải trừ bỏ. Những người như vậy sống
trong bình an. Tốt xấu, thiện ác không còn tác động họ nữa; họ bất lay chuyển
cho dù gặp phải điều gì tác động. 220 Đây đang chỉ về trạng thái của một cái tâm trống rỗng. Giờ nghe đến chỗ tâm trống rỗng quý vị càng thấy khó hiểu phải không.
Quý vị không hiểu gì chỗ này. Quý vị thắc mắc: ''Nếu tâm tôi trống rỗng thì
làm sao tôi đi được?''. Chính xác tâm là trống rỗng. Quý vị thắc mắc: ''Nếu tâm
trống rỗng làm sao tôi biết ăn uống? Làm sao tôi muốn ăn uống nếu tâm trí trống
rỗng?''. Nếu cứ nói theo kiểu này thì chỉ tốn thời gian vô ích khi người ta không
thực sự tu tập. Không tu tập thực sự thì đâu hiểu được chỗ này.
https://thuviensach.vn
Người miêu tả trạng thái tâm như vậy là người chỉ muốn gợi ý để chúng ta cảm nhận ít nhiều, và điều đó có thể giúp dẫn dắt chúng ta hiểu được sự thật. Ví
dụ, các hành vi tạo tác ( sankhārā) mà chúng ta đã tích luỹ và mang theo kể từ lúc mới sinh ra đến tận bây giờ, theo Đức Phật thì chúng không thực sự là ‘ta’ hay
‘của ta’. Tại sao Phật nói như vậy? Bởi đâu còn cách nào để miêu tả chính xác về
sự thật. Phật giảng giải theo cách đó để mọi người có thể nhận thức được phần
nào về sự thật, nhờ đó họ có thể tu tập đạt đến trí tuệ. Về điều này chúng ta cần
phải quán xét một cách kỹ càng mới nhìn thấy.
Nhiều người nghe câu nói ''Chẳng có gì là của ta'' thì họ nghĩ mình nên
quăng bỏ mọi thứ mình đang có. Nếu chỉ hiểu nông cạn thì mọi người sẽ tiếp tục
tranh luận chỗ phương tiện này là gì và làm sao để vận dụng nó. ''Đây không phải
là cái ta''—câu này không có nghĩa là chúng ta nên kết liễu sự sống của mình hay
quăng bỏ hết mọi tài sản của cải. Chỗ này có nghĩa là chúng ta nên từ bỏ tất cả
mọi ràng buộc dính chấp. Có hai mức độ sự thật, sự thật do quy ước (tục đế) và
sự thật tuyệt đối (chân đế): đó là sự giả định và sự giải thoát. Ở mức độ quy ước,
ông A, bà B, anh C, và vân vân. Chúng ta dùng những giả định để thuận tiện cho
việc giao tiếp trong đời sống. Phật không dạy chúng ta không nên dùng những
quy ước đó, nhưng Phật dạy chúng ta không nên dính chấp vào những quy ước
giả định đó. Chúng ta phải nhìn thấy những quy ước đó chỉ là giả định, chỉ là trống rỗng; chúng không là cái gì cả, chỉ là do chúng ta giả định mà có.
Chỗ này hơi khó nói, khó hiểu.
Những người tu tập như chúng ta phải dựa vào sự tu tập và đạt đến sự hiểu
biết thông qua sự tu tập. Nếu chúng ta muốn đạt sự hiểu biết và tri kiến từ việc
học kinh sách và nhờ người khác dạy thì chúng ta sẽ chẳng bao giờ thực sự hiểu
biết về sự thật. Sự thật là thứ ta có thể thấy và biết bằng cách tự thân tu tập. Phải
quay lại nhìn vào bên trong. Nhìn vào bên trong để hiểu biết chính mình. Đừng
cứ nhìn ra bên ngoài. Ai cũng biết là đừng nhìn ra bên ngoài, nhưng khi nói về tu
tập mọi người liền bàn cãi đúng sai đủ chuyện, chẳng ai lo hướng vào bên trong
chính mình. Tâm họ lúc nào cũng sẵn sàng tranh biện, bởi vì họ đã lỡ học lý thuyết và muốn gắn lý thuyết vào thực hành theo cách họ đã học và dính chấp
theo một phía. Vậy đó, họ chỉ nghĩ suy và hiểu biết theo lý thuyết mà họ đã học
được, họ chưa nhận thấy sự thật bằng việc tự thân tu tập.
https://thuviensach.vn
Quý vị có để ý mấy người Thái chúng ta gặp bữa trước không? Họ cứ hỏi
những câu hỏi chẳng liên quan gì, ví dụ như ''Tại sao các tăng ăn cơm từ bình bát
vậy?''. Tôi nghĩ rằng họ còn quá xa mới hiểu biết về giáo pháp. Họ đã học rất nhiều kiến thức hiện đại nên tôi rất khó nói cho họ hiểu. Nên tôi để cho một sư
người Mỹ nói chuyện với họ. Có lẽ họ thích nghe vị sư ngoại quốc đó giải thích
hơn là tôi. Ngày nay người Thái rất lơ là với Phật Pháp nên họ không biết được
tại sao các tăng ni tu thiền ăn cơm trực tiếp từ bình bát khất thực. Tại sao tôi nói
vậy? Vì họ đâu có đi học giáo lý ngày nào, nếu họ có học ít nhiều giáo lý thì hẳn
họ đã biết tại sao các tăng ni ăn cơm trực tiếp từ bình bát. Họ học nhiều thứ kiến
thức hiện đại nhưng họ không học giáo lý nhà Phật, nên họ không biết. Cũng như
tôi, tôi phải thừa nhận tôi không biết tí gì về kiến thức hiện đại của họ, bởi tôi
không học nó. Các tăng người Âu Mỹ đã học về Phật Pháp nên họ có thể giải thích cho những người Thái đó nghe.
Thời bây giờ người Thái càng ít quan tâm đến Phật Pháp, ít muốn đi tu, ít
muốn xuất gia. Tôi không hiểu tại sao, có lẽ họ quá bận rộn với công việc làm ăn
bởi Thái Lan đang phát triển mạnh về vật chất hiện đại, hoặc có nhiều lý do khác
mà tôi không biết. Hồi trước khi ai xuất gia thụ giới nếu họ hoàn tục thì cũng sau
vài ba năm tuổi Hạ. Thời bây giờ chỉ được một hay hai tuần. Thậm chí có người
thụ giới đi tu buổi sáng đến chiều đã bỏ y hoàn tục. Đó là xu hướng hiện thời.
Nhiều người cứ nói với tôi kiểu như vầy: ''Nếu ai cũng xuất gia đi tu nhiều năm
theo ý thầy thì sao xã hội tiến bộ cho được. Gia đình không khá lên được. Chẳng
còn ai xây dựng cái gì cho đời ngoài kia''.
Tôi bèn nói với họ: ''Quý vị khéo lo biển không còn nước. Cách nghĩ của
quý vị là cách nghĩ của con trùn đất. Con trùn sống dưới đất. Nó ăn đất để sống.
Nó ăn và bắt đầu lo không còn đất để ăn. Nó sống trong đất, đất bao la ngập đầu
ngập cổ nó mà nó lại sợ hết đất để ăn''. (Làm gì có chuyện cả thế gian đều đi tu
hết).
Đó là cách nghĩ của con trùn đất. Mọi người khéo lo không có ai lo phát
triển thế giới thì thế giới sẽ chấm dứt. Đó là cách nghĩ của con trùn đất. Người
khác trùn mà lại nghĩ theo kiểu một con trùn. Loài vật ngu si luôn nghĩ ngu si.
Chúng không hiểu biết và ngu tối mới lo như vậy.
Chuyện một con rùa và một con rắn ở trong rừng. Rừng bị hỏa hoạn và rắn
rùa cùng đang cố chạy thoát. Con rùa bò chậm chạm, nó thấy con rắn đang bò
https://thuviensach.vn
lướt qua mặt nó. Nhưng rùa lại thấy đáng thương cho con rắn. Sao vậy? Rắn không có chân, nên rùa nghĩ nó khó mà thoát khỏi trận lửa. Nó muốn giúp đỡ con
rắn. Nhưng khi lửa lan tới, con rắn phóng thoát dễ dàng khỏi lửa, còn rùa bốn
chân chạy không kịp và bị chết thui ở đó.
Đó là sự ngu si của con rùa. Nó nghĩ, nếu ai có chân, người ấy có thể di chuyển. Nếu không có chân, không thể đi đến đâu. Nghĩ vậy nên nó lo giùm con
rắn. Nó nghĩ rắn sẽ chết chắc vì không có chân để chạy. Nhưng con rắn vẫn bình
thản, nó chẳng lo lắng gì, vì nó có thể phóng nhanh thoát khỏi rừng lửa.
Chỗ này muốn nói đến những người có cách nghĩ ngu si. Họ cảm thấy
thương hại cho ta (những người tu hành) và coi ta là ngu si bởi vì ta không giống
họ, không có cùng cách nhìn và cách hiểu biết giống họ. Nhưng thực ra ai ngu si
hơn ai? 221
Nhiều người nhìn những người theo đạo Phật với con mắt coi thường, họ
nghĩ những người theo đạo Phật là tầm thường, chẳng có gì đáng khen.
Quay lại chuyện tu tập, gặp phải nhiều tình cảnh khác nhau có thể là một
nguyên nhân tạo nên sự tĩnh lặng (định) trong tâm. Nhưng hồi mới tu tôi rất ngu
dại, tôi không hiểu và hay mắc sai lầm. Lúc đó, mỗi khi có thứ gì quấy nhiễu tôi,
tôi chỉ cố bỏ trốn khỏi nó. Việc làm đó chẳng khác nào tôi chạy trốn khỏi sự bình
an. Tôi cứ tiếp tục chạy trốn khỏi sự bình an. Lúc đó tôi không muốn nhìn thấy
hay hiểu biết về mấy thứ quấy động đó; tôi không muốn nghĩ hay nếm trải những
thứ đó. Tôi đã không nhận ra cách làm đó của tôi là một dạng ô nhiễm. Tôi chỉ
nghĩ rằng tôi nên tách ly khỏi mọi người và mọi tình cảnh, tôi nghĩ làm vậy tôi sẽ
không còn gặp thứ gì quấy động hoặc nghe thứ gì gây khó chịu. Tôi cứ nghĩ càng
lánh xa khỏi trần càng tốt.
Sau đó nhiều năm, tiến trình các sự kiện tự nhiên đã thúc đẩy tôi đi đến thay
đổi cách nghĩ và cách tu. Điều gì đã thúc đẩy tôi thay đổi như vậy? Đó là, sau khi
tu tập một thời gian, tôi càng lúc càng có thêm nhiều học trò đệ tử, nhiều người
Phật tử tại gia cũng đến tìm tôi. Vì sống tu khổ hạnh trong rừng sâu nên cũng có
nhiều người đến thăm và kính trọng. Rồi con số người tới càng lúc càng đông và
tôi phải đối diện với nhiều thứ. Tôi đâu thể trốn chạy hoài. Tôi phải gặp mọi người và gặp nhiều thứ liên quan. Tai tôi phải nghe đủ loại tiếng nói và âm thanh,
mắt tôi phải nhìn ngó người này thứ nọ. Và chính lúc đó, lúc đã được gọi là một
https://thuviensach.vn
sư thầy, tôi mới bắt đầu có được thêm nhiều sự hiểu biết. Sự hiểu biết đó dẫn đến nhiều trí tuệ và nhiều sự buông bỏ. Tiếp theo đó rất nhiều thứ liên tục diễn ra và
tôi học cách không nắm giữ hay dính chấp thứ gì, tôi học được cách liên tục buông bỏ. Cách đó giúp tôi trở nên khéo léo và thuần thục hơn trước đó nhiều.
Khi có khổ xảy ra, không sao; tôi không thêm bớt gì cho nó, không trốn
chạy khỏi nó. Hồi đó trong thiền tập tôi chỉ có mong đạt đến sự tĩnh lặng. Tôi
nghĩ môi trường bên ngoài chỉ hữu ích bởi nó là một nhân giúp tôi tu tập đạt đến
sự tĩnh lặng. Tôi đã biết vậy nhưng lúc đó tôi vẫn chưa nói được câu chuẩn xác
rằng: chánh kiến là nhân để đạt đến sự tĩnh lặng.
Như tôi thường nói có hai dạng tĩnh lặng. Những bậc thánh trí ngày xưa
phân loại thành sự tĩnh lặng nhờ trí tuệ và sự tĩnh lặng nhờ thiền định. Trong sự
tĩnh lặng nhờ thiền định ( samatha): mắt phải lánh xa cảnh sắc, tai phải lánh xa
âm thanh, mũi phải lánh xa mùi hương...Không thấy, không nghe, không biết...thì
người sẽ được tĩnh lặng. Loại tĩnh lặng này cũng tốt theo cách của nó. Nhưng loại
tĩnh lặng này có giá trị không? Có, nhưng nó chưa phải là tối thượng. Nó chỉ là
loại tĩnh lặng tạm thời. Nó không có nền tảng bền lâu. (Khi ra khỏi thiền định thì
nó không còn). Chẳng hạn, khi các giác quan tiếp xúc với các đối tượng khó chịu
thì sự tĩnh lặng đó thay đổi ngay, bởi vì nó không muốn những đối tượng đó có
mặt. Cho nên tâm lúc nào cũng cố chống chế với các đối tượng và do vậy trí tuệ
không khởi sinh (vì trí tuệ chỉ khởi sinh từ một cái tâm tĩnh lặng). Bởi lúc đó người tu cảm thấy không được bình an vì những đối tượng và yếu tố bên ngoài.
(Cứ tránh né và trốn chạy hoài làm sao tâm được bình an và tĩnh lặng?)
Ngược lại, nếu chúng ta không trốn chạy nữa; thay vì vậy chúng ta nhìn
thẳng vào mọi thứ. Nhìn thẳng vào mọi thứ xảy ra chúng ta sẽ nhận ra sự thiếu
tĩnh lặng không phải là do các đối tượng trần cảnh bên ngoài, mà thiếu tĩnh lặng
là do cách nhìn cách nghĩ sai lầm của chúng ta. Tôi thường chỉ rõ cho các đệ tử
về lý chỗ này. Tôi thường nói họ như vầy: nếu ai muốn nỗ lực tu để đạt trạng thái
tĩnh lặng (đạt định) thì cứ đi tìm một nơi vắng lặng, lánh xa người, lánh xa cảnh
sắc và âm thanh...để không còn thứ gì quấy nhiễu mình nữa. Lúc đó tâm sẽ lắng
xuống và tĩnh lặng, sự tĩnh lặng có được là do không còn gì quấy nhiễu mình nữa.
Rồi sau đó hãy xem xét coi trạng thái tĩnh lặng đó có thực sự bền chắc hay không. Rồi khi quý vị rời khỏi nơi lánh trần đó, các giác quan bắt đầu tiếp xúc
với nhiều thứ bên ngoài, lúc đó hãy xem xét coi mình cảm giác dễ chịu hoặc khó
https://thuviensach.vn
chịu ra sao, sướng hay khổ ra sao, vui hay buồn ra sao, và tâm bị quấy nhiễu ra sao. Sau khi xem xét như vậy quý vị sẽ hiểu ra rằng: loại tĩnh lặng đó chưa phải
là sự tĩnh lặng đích thực và bền lâu. Loại bình an có được nhờ thiền định chỉ là
tạm thời trong thời gian lánh trần thiền định mà thôi.
Những gì xảy ra trong phạm vi trải nghiệm chỉ đơn giản xảy ra như nó là
vậy. Nó chỉ là nó, nó chỉ là hiện tượng khởi sinh và biến qua. Nhưng nếu nó làm
vừa lòng ta, ta liền cho nó là tốt; khi nó làm ta khó chịu, ta liền cho nó là không
tốt. Tốt hay xấu chỉ là do cái tâm phân biệt đối đãi của ta đối với mọi thứ đối
tượng bên ngoài. Sau khi đã hiểu được lý này, chúng ta có được cơ sở để suy xét
điều tra mọi thứ và nhìn thấy chúng đúng như chúng thực là. Khi đã có được sự
tĩnh lặng (định) trong thiền, người tu không cần phải thực hiện nhiều sự suy nghĩ.
Sự hiểu biết nhạy bén là một loại “tính biết” có được từ một cái tâm tĩnh lặng.
Nói cách khác, cái tâm tĩnh lặng sinh ra “tính biết”. Tính biết không phải là sự
nghĩ, mà nó là sự suy xét điều tra hiện tượng. Đó là dhammavicaya (HV: trạch
pháp). Điều tra về mọi pháp là một yếu tố giúp dẫn đến giác ngộ.
Nhờ điều tra và sau khi hiểu biết về các hiện tượng, chúng ta có được sự tĩnh
lặng trong tâm. Loại tĩnh lặng này không bị quấy nhiễu bởi những tiếp xúc giác
quan và trải nghiệm trần cảnh bên ngoài. Loại đó là tốt. Nhưng giờ tôi lại đặt câu
hỏi: ''Nếu đã đó gọi là sự tĩnh lặng, vậy tại sao vẫn còn thứ gì đó đang tiếp diễn?''.
Câu trả lời là: Đúng, vẫn còn thứ đang tiếp diễn bên trong sự tĩnh lặng đó; đó không phải là thứ đang tạo tác khổ như thông thường—[thông thường tâm chúng
ta liên tục tạo tác đủ loại khổ vì chúng ta cứ chấp mọi thứ là này là nọ, cứ nhận
thức mọi thứ là khác so với chúng thực là]. Khi có sự gì diễn ra bên trong một cái
tâm tĩnh lặng, tâm biết nó một cách rõ ràng. Khi tâm nhìn thấy rõ ràng mọi sự
diễn ra bên trong nó, thì trí tuệ sinh ra ngay tại đó, và nhờ đó tâm càng có khả
năng quán xét một cách rõ ràng hơn và hơn nữa. Chúng ta nhìn thấy cách mọi thứ
diễn ra đúng như chúng thực là; và khi chúng ta biết rõ sự thật của mọi thứ như
vậy thì sự tĩnh lặng (định) đó càng trở nên bao trùm. Lúc đó, khi tâm nhìn thấy
mắt hoặc tai nghe âm thanh...,chúng ta nhận biết chúng đúng như chúng thực là.
Trong trạng thái của loại tĩnh lặng thứ hai này: khi mắt nhìn thấy hình sắc, tai nghe thấy âm thanh...tâm vẫn luôn bình an. Khi tai nghe những âm thanh, tâm
vẫn bình an. Tâm không bị dao động. Dù chúng ta trải nghiệm thứ gì, tâm vẫn
không bị lay chuyển.
https://thuviensach.vn
Vậy loại tĩnh lặng này có được từ đâu? Nếu xét lại từ đầu quá trình tu tập, thì loại tĩnh lặng thứ hai là có được từ lịa tĩnh lặng thứ nhất: Loại định thứ hai (có
được nhờ thiền quán trí tuệ) có được từ loại định thứ nhất (có được nhờ tu tập
thiền-định ( samatha) lúc đầu). Loại định thứ nhất của thiền-định lánh trần là một nhân giúp khởi sinh ra loại định thứ hai có mặt trong thiền-tuệ. Phật giáo dạy rằng trí tuệ là khởi sinh từ định. Tâm tĩnh lặng làm khởi sinh trí tuệ. Sự hiểu-biết
xuất phát từ sự không-hiểu-biết. Tâm đi đến hiểu biết từ trạng thái không hiểu
biết, từ việc học cách điều tra quán xét như vậy. Đến lúc nào đó định và tuệ sẽ
cùng có mặt. Lúc đó dù chúng ta đang ở đâu hay làm gì, chúng ta vẫn luôn nhìn
thấy sự thật của mọi thứ. Chúng ta biết được rằng sự khởi-sinh và biến-diệt diễn
ra trong tâm chỉ đơn giản là vậy, như chúng là. Khi đã hiểu biết rằng mọi sự đến
rồi đi, mọi sự sinh rồi diệt chỉ là như vậy, thì đâu còn gì phải làm nữa, đâu còn gì
phải tu nữa, đâu còn gì phải giải quyết nữa. Đâu còn phỏng đoán hay nghi ngờ
nào nữa. Đâu còn đến đâu, đâu còn trốn chạy nữa. Chúng ta chỉ có thể trốn thoát
bằng trí tuệ, bằng sự hiểu biết về mọi thứ đúng như chúng thực là, và vượt lên
khỏi chúng.
Ngày trước lúc tôi mới lập Chùa Wat Pah Pong này, nhiều người bắt đầu đến
viếng thăm tôi, một số đệ tử trong chùa đã nói: ''Sư ông cứ luôn giao tiếp giao
duyên với mọi người như vậy. Nơi đây không còn là chỗ thích hợp để ở tu nữa''.
À, các đệ tử của tôi cũng biết được vậy, vậy là cũng tốt. Nhưng, điều đó chỉ đúng
một nửa; mà tôi đâu có tự đi tìm gặp mọi người đâu. Chúng ta mở chùa và họ đến
thăm để tỏ lòng kính trọng đời sống tu hành của các thầy trong chùa. Không lẽ
đuổi hết họ về. Tôi cũng không nói các thầy ấy nói vậy là sai hoàn toàn—đúng là
người tu thiền không nên giao tiếp giao duyên với nhiều người bên ngoài. Nhưng
còn tùy nơi cách nhìn của người tu—thực ra là tôi đã có được rất nhiều trí tuệ và
đi đến hiểu biết rất nhiều sự thật nhờ chịu giao tiếp và chịu nhìn thẳng vào những
tiếp xúc đó. Chỉ là do các thầy ấy chưa biết tới đó thôi nên mới nói vậy thôi. Họ
không lo tu, không lo nhìn chính mình mà chỉ lo nhìn vào tôi; và họ nghĩ rằng tôi
đang thoái hóa, bởi họ thấy có quá nhiều người đến chùa, quá nhiều thứ quấy động xung quanh tôi. Tôi cũng biết cách nào để thuyết phục các thầy ấy; nhưng
thực lòng thì qua nhiều thời gian, tôi đã hiểu biết và vượt qua rất nhiều chướng
ngại, và cuối cùng tôi có thể nói rằng sự tĩnh lặng (định) đích thực được sinh ra
từ cách nhìn đúng đắn (chánh kiến). Nếu chúng ta không có cách nhìn đúng đắn
https://thuviensach.vn
thì dù chúng ta có tu trong chùa hay đang ở chợ, chúng ta cũng không bao giờ có được bình an đích thực, và trí tuệ cũng không thể phát sinh.
Mọi người đang tu ở các nước phương Tây, điều đó cũng rất tốt, tu ở đâu
cũng được miễn sao biết tu đúng đắn. Tôi không trách ai ở đây, nhưng theo chỗ
tôi thấy ở đây phần giới hạnh chưa được tu dưỡng tốt lắm. Chuyện trước giờ là
vậy. Quý vị có thể bắt đầu tu tập định tâm ( samādhi) trước. Những phần tu tập
khác thực ra chỉ là một. Giống như khi ta đi bộ và gặp phải một thân cây dài nằm
ngang đường. Ta có thể nhấc một đầu. Người khác có thể nhấc đầu kia. Nhưng
đầu nào cũng cùng một cây gỗ, nhấc đầu nào chúng ta cũng có thể dời cây gỗ
sang bên. Đôi đũa, cái dao cũng vậy, khi ta cầm một đầu lên là ta cầm cả cây đũa
và con dao đó. Khi chúng ta đạt được ít nhiều sự tĩnh lặng từ việc tu định, lúc đó
tâm có thể nhìn thấy mọi thứ một cách rõ ràng, và tâm đạt được trí tuệ và nhìn ra
những mối nguy hại trong những loại hành vi bất thiện của ta. Sau khi nhìn thấy
vậy, ta sẽ kiêng cữ và cẩn trọng trong mọi hành động; đó là giữ giới. Ta có thể
nhấc một đầu cây gỗ để dời nó đi, nhưng điều quan trọng là ta phải có sự quyết
tâm chắc chắn trong hành động của mình. Tương tự, điều quan trọng là ta phải
quyết tâm trong việc giữ giới và tu tập của mình. Nếu quý vị bắt đầu tu tập phần
giới hạnh ( sīla) trước, thì sự giữ giới sẽ tạo ra sự tĩnh lặng, tức định tâm ( samādhi), và đó chính là nguyên nhân tạo ra trí tuệ ( panna). Rồi sau khi đã có trí tuệ, nó sẽ giúp cho sự định tâm phát triển mạnh hơn. Và lúc đó định sẽ quay lại
làm trong sạch phần giới hạnh nhiều hơn nữa. (Có giới sẽ giúp có định, có định
sẽ giúp sinh ra tuệ, và có tuệ sẽ quay lại phát huy định mạnh mẽ hơn; định mạnh
mẽ hơn sẽ tự nhiên thanh lọc phần giới hạnh nhiều hơn nữa. Ba phần phát triển
một cách hữu cơ với nhau). Ba phần thực ra là đồng nghĩa với nhau, cùng phát
triển với nhau. Cuối cùng, kết quả cuối cùng là chúng là một và như nhau; chúng
không thể tách rời nhau.
Chúng ta không thể tách riêng định ( samādhi) là phần riêng biệt. Chúng ta
không thể tách riêng tuệ ( panna) là phần riêng biệt. Chúng ta cũng không thể tách phần giới hạnh ( sīla) là phần riêng biệt. Nói về sự hiểu biết, sự hiểu biết có hai mức độ: mức độ theo quy ước và mức độ giải thoát. Ở mức độ giải thoát, chúng
ta sẽ không còn dính chấp vào sự tốt và sự xấu. Khi còn dùng quy ước, chúng ta
phân biệt tốt và xấu, chúng ta phân biệt những phần khác nhau của sự tu tập. Khi
chưa giác ngộ, chúng ta còn phân biệt về các phần tu tập (có lẽ để cho dễ dàng
https://thuviensach.vn
giảng giải), điều đó là cần thiết, nhưng phân biệt như vậy là chưa rốt ráo, chưa đúng tuyệt đối. Nếu chúng ta hiểu biết công dụng của các quy ước chỉ như là phương tiện, thì chúng ta có thể đi đến hiểu biết về sự giải thoát. Rồi chúng ta có
thể hiểu được việc dùng các phương tiện khác nhau là để dẫn dắt người ta đi đến
một chỗ, một mục đích.
Bởi vậy thời đó tôi đã học cách trực tiếp với nhiều người, trực tiếp xử lý với
mọi loại tình huống. Để giao tiếp được với tất cả mọi người và mọi cảnh như vậy,
tôi phải làm cho tâm mình được vững chắc. Nhờ vào trí tuệ hiểu biết, tôi có khả
năng an trú và nhìn thấy rõ ràng mà không bị tác động bởi mọi người hay mọi
cảnh tôi gặp phải. Dù ai có nói sao tôi cũng không thấy phiền lòng, bởi tôi đã có
sự cam kết vững chắc. Những ai làm phận sư thầy cần phải có sự cam kết vững
chắc trong mọi việc mình đang làm, phải kiên tâm không bị tác động bởi những
gì người khác nói. Điều này đòi hỏi ít nhiều trí tuệ hiểu biết, và trí tuệ đã có thì
dù nhiều hay ít đều có khả năng gia tăng. Chúng ta nhận lãnh một đống những
thói quen và cách thức cũ kỹ trước giờ của chúng ta mỗi khi chúng lộ ra, và chúng ta liên tục làm trong sạch chúng.
Các bạn phải làm cho tâm mình vững chắc. Rất nhiều lúc ta đâu có được sự
thư thái về thân và tâm. Đó là chuyện thường tình tự nhiên; nhất khi chúng ta sống tu với nhau trong số đông. Ví dụ nhiều lúc chúng ta bị bệnh đau. Tôi thì bị
nhiều lắm rồi. Lúc đó quý vị xử lý ra sao? Ừ, thì mọi người ai cũng muốn sống
khỏe mạnh thư thái, có thức ăn ngon và được yên nghỉ nhiều. Nhưng đâu phải lúc
nào chúng ta cũng được như vậy. Chúng ta đâu được sung sướng như mình
muốn. Nhưng chúng ta tạo ra ít nhiều lợi ích cho thế gian này bằng những nỗ lực
đạo đức mà chúng ta đang cố làm. Chúng ta tạo ra những lợi lạc cho mình và cho
người, cho kiếp này và kiếp sau. Đó là kết quả của việc làm cho tâm được bình
an. (Tâm được bình an trong hiện tại thì dễ được bình an trong tương lai, bình an
trong kiếp này thì bình an trong kiếp sau, lý nhân quả là vậy).
Chuyến đi lần này của tôi đến Anh và Mỹ cũng vì lý do như vậy. Chỉ là một
chuyến đi ngắn, nhưng tôi cố gắng hết lòng để giúp đỡ quý vị về giáo lý và hướng dẫn tu tập. Đang ngồi ở đây có nhiều sư thầy và Phật tử, tôi cố gắng chỉ
dẫn nhiều thứ cho quý vị. Mặc dù các tăng ni vẫn chưa đến tu ở đây tu, nhưng
điều này cũng tốt. Tôi đến trước và quý vị biết chuẩn bị tinh thần của mình khi có
các tăng ni đến sống và tu ở đây. Nếu các tăng ni đến đây sớm quá thì hơi khó
https://thuviensach.vn
khăn. Từ từ mọi người dân ở đây sẽ quen biết dần với lối sống và sự tu tập của tăng đoàn Tỳ kheo ( bhikkhu-sangha). Rồi giáo pháp ( sāsana) của Đức Phật có thể đơm hoa kết quả ở xứ này. Còn bây giờ thì quý vị hãy lo chăm sóc cái tâm
của mình và tu sửa cho nó được làm sao cho nó chánh thiện tốt lành.
https://thuviensach.vn
93
Lắng Nghe Trên Cả Ngôn Từ
Thực ra, những lời dạy của Phật đều có lẽ có lý. Những điều bạn không
tưởng tượng được cũng thực sự giống vậy. Lạ vậy đó. Hồi mới đầu tôi không có
niềm tin nào về việc ngồi thiền cả. Tôi nghĩ ngồi đồng như vậy thì có ích gì? Rồi
tới phần đi thiền – tôi bước bộ từ gốc cây này đến cây kia, bước tới bước lui, bước lui bước tới, tôi thấy mệt và nghĩ tôi đi bước bộ như vậy để làm gì? Tự
dưng cứ bước tới bước lui chẳng có mục đích gì. Lúc đầu tôi nghĩ vậy đó. Nhưng
thực ra thì việc đi thiền có nhiều giá trị. Ngồi thiền tập sự định tâm ( samādhi) có nhiều giá trị. Nhưng tính khí của nhiều người khiến họ không hiểu được việc ngồi
thiền hay đi thiền là gì.
Chúng ta không thể thiền trong một tư thế duy nhất. Có bốn tư thế con người
sống: đứng, đi, ngồi và nằm. Giáo lý đã dạy phải phân đều thời gian thiền tập cho
bốn tư thế. Mới nghe quý vị có thể nghĩ đó là phải đứng, đi, ngồi và nằm trong
những khoảng thời gian bằng nhau. Mới nghe ai cũng hiểu như vậy là thường
tình, nhưng hiểu vậy là chưa hiểu đúng theo nghĩa thực thụ của Giáo Pháp. Hiểu
vậy chỉ là hiểu theo ngôn từ, hiểu theo nghĩa thông thường. Hồi mới tu tôi cũng
nghĩ như vậy, tôi nghĩ phải chia ra ngồi thiền hai tiếng, đi thiền hai tiếng, đứng
hai tiếng, nằm hai tiếng đồng đều nhau. Ai cũng tưởng vậy. Tôi đã cố thực tập
theo cách như vậy, nhưng không được.
Đó là do tôi chỉ biết lắng nghe theo ngôn từ, chưa biết lắng nghe giáo lý một
cách đúng đắn. Câu đó có nghĩa là ‘ làm cho bốn tư thế như nhau’, ở tư thế nào
cũng vậy; đó là đang nói về cái tâm chứ không phải thân hay thứ khác. Có nghĩa
là làm cho cái tâm sáng tỏ và rõ ràng để cho trí tuệ khởi sinh, để có được sự hiểu
biết về mọi sự đang diễn ra trong tất cả mọi tư thế và mọi tình huống. Dù đang
trong tư thế nào, ta biết rõ các hiện tượng và các trạng thái tâm đúng như chúng
thực là, tức biết rõ chúng là vô thường, khổ và không phải là cái ‘ta’ (vô ngã).
Tâm được thiết lập và duy trì với sự tỉnh giác đó trong mọi lúc và mọi tư thế. Khi
tâm gặp thứ gì hấp dẫn hoặc khi tâm cảm thấy sân, ta không bị lạc khỏi con đường, và ta hiểu biết rõ những trạng thái tham hoặc sân đó là gì, đúng như
https://thuviensach.vn
chúng thực là. Sự tỉnh giác của ta là ổn định và liên tục, nhờ đó chúng ta buông bỏ đều đặn và liên tục. Ta không bị dẫn dụ bởi những trạng thái sướng khoái. Ta
không bị tác động bởi những trạng thái khổ đau. Ta vẫn giữ mình trên con đường
chánh đạo. Làm như vậy thì được gọi là ' làm cho bốn tư thế như nhau'. Ở tư thế
nào chúng ta cũng tỉnh giác và hiểu biết mọi sự như vậy. Câu này là nói về nội
tâm chứ không phải nói về thứ bên ngoài; nó nói về cái tâm này.
Nếu chúng ta biết làm cho bốn tư thế đều (tỉnh giác, cảm nhận, nhận thức)
như nhau với cái tâm này, thì ta sẽ luôn được bình tâm và thư thái. Khi ta được
khen ta biết nó chỉ là vậy, chỉ là lời khen. Khi bị chửi ta biết nó chỉ là vậy, chỉ là
lời chửi. Chúng ta không chạy lên hay tụt xuống, không quá vui hay quá buồn với
những điều đó, ta giữ tâm bình ổn đều đặn ở giữa. Tại sao ta giữ như vậy? Bởi do
chúng ta đã nhìn thấy sự nguy hại trong tất cả mọi điều. Chúng ta thấy khen cũng
nguy hại và chê cũng nguy hại như nhau; điều này được gọi là làm cho mọi tư thế
đều như nhau (trong mọi tư thế ta đều bình tâm như nhau). Chúng ta luôn có sự
tỉnh giác bên trong nội tâm, dù ta đang nhìn vào những hiện tượng bên trong hay
bên ngoài ta vẫn luôn thường trực tỉnh giác và rõ biết như vậy.
Thói thường của chúng ta là, khi thứ gì tốt xảy đến ta phản ứng vui vẻ tích
cực; khi có gì xấu xảy đến ta phản ứng tiêu cực không vui.
Nếu như vậy thì bốn tư thế là không đều nhau. Nếu bốn thế luôn đều như
nhau có nghĩa là ta luôn luôn có sự tỉnh giác. Có sự tỉnh giác thì ta luôn biết rõ
lúc ta đang chấp nê điều tốt và lúc ta đang chấp nê điều xấu. Sự tỉnh giác thường
biết như vậy là rất tốt. Cho dù ta chưa buông bỏ được, nhưng ta vẫn luôn tỉnh
giác thường biết về chính mình và những dính chấp của mình, sau đó chúng ta sẽ
nhìn thấy được rằng sự dính chấp đó không phải là con đường chánh đạo. Chúng
ta biết rõ nhưng chúng ta chưa thể buông bỏ hết: đó đã được 50 phần trăm rồi.
Mặc dù chưa thể buông bỏ nhưng chúng ta hiểu được sự buông bỏ những điều
xấu điều tốt sẽ mang lại sự bình an. Chí ít chúng ta cũng nhìn thấy được sự nguy
hại của những điều chúng ta thích và không thích. Chúng ta nhìn thấy sự nguy hại
trong những sự khen và sự chê. Sự tỉnh giác rõ biết này là liên tục thường trực.
Vậy, dù được khen hay bị chê, ta vẫn luôn tỉnh giác biết rõ đó là gì. Đối với
người đời, khi họ bị chửi bị chê họ không chịu được, điều đó làm họ bực tức. Khi
được khen được nịnh, họ vui lòng phấn khởi. Đó là thói đời trên thế gian. Nhưng
những người đang tu hành khi được khen họ biết sự nguy hại trong đó. Khi bị chê
https://thuviensach.vn
trách họ biết sự nguy hại trong đó. Họ biết nếu dính theo những điều khen chê thì dẫn đến những hậu quả xấu (cho tâm). Khen hay chê gì cũng là nguy hại nếu chúng ta dính danh theo đó và cố chấp những lời khen tiếng chê đó.
Khi chúng ta có được loại ý thức tỉnh giác như vậy, chúng ta biết rõ những
hiện tượng khi chúng xảy ra. Chúng ta biết nếu ta tạo tác ràng buộc với các hiện
tượng thì sẽ dẫn đến khổ. Nếu chúng ta không tỉnh giác thì ta luôn chấp tốt chấp
xấu đủ thứ, và khổ sinh ra từ đó. Khi chúng ta chú tâm, chúng ta nhìn thấy sự
nắm chấp đó; chúng ta nhìn thấy cách chúng ta dính chấp thứ tốt và thứ xấu. Ta
dùng sự tỉnh giác để nhìn xem sự nắm chấp từ trước giờ trong tâm, nhìn thấy sự
sai lầm trong sự nắm chấp đó. Sự nắm chấp đó sai lầm ra sao? Đó là khi ta nắm
chấp mọi thứ thì ta nếm trải sự khổ, khổ vì chấp tốt chấp xấu. Tu một thời gian
sau chúng ta tìm cách buông bỏ hết mọi sự nắm chấp đó và ta sẽ được tự do. Câu
hỏi lại là: ''Ta phải làm sao để được tự do khỏi khổ?''.
Giáo lý Phật giáo nói rằng chúng ta không nên nắm chấp hay nắm chặt bất
cứ thứ gì và bất cứ điều gì. Mới nghe chúng ta thấy khó hiểu. Điều quan trọng là
nắm bắt chứ không nắm chặt hay nắm giữ. Ví dụ, tôi nhìn thấy vật này trước mặt
tôi. Tôi tò mò muốn biết đó là gì, nên tôi nắm nó lên xem: đây là cái đèn pin. Giờ
tôi có thể đặt nó xuống. Đó là nắm chứ không nắm chặt hay nắm giữ luôn. Nếu
biểu chúng ta đừng nắm thứ gì thì ta phải làm sao? Chúng ta sẽ nghĩ nếu không
nắm bắt thứ gì làm sao mà thiền, thiền với đối tượng nào? Như vầy: trước mắt
chúng ta cứ nắm bắt nhưng đừng nắm chặt. Quý vị có thể gọi sự nắm bắt này là
một dạng dục vọng ( tanhā), nhưng sau này nó sẽ giúp tâm đạt đến sự hoàn thiện
( pāramī, ba-la-mật). Chẳng hạn như, quý vị đến thăm chùa Wat Pah Pong này;
trước khi đến quý vị phải có tham muốn đi đến, đúng không? Trước phải có
muốn đi thì mới đi chứ? Nếu không muốn đi thì quý vị đâu có đi đến đây. Chúng
ta có thể gọi quý vị đi đến đây vì muốn đến, đó là một dạng dính chấp. Rồi sau đó
quý vị lại về; giờ nó lại giống như sự không còn tham muốn. Lúc đầu muốn đi
đến chùa, còn khi về là không muốn đến chùa, giờ chỉ muốn đi về nhà. Cũng giống như vì muốn coi vật này là cái gì nên nắm lên coi, sau khi đã thấy nó là cái
đèn pin tôi đặt nó xuống lại. Đây là nắm chứ không phải nắm giữ; hoặc nói đơn
giản hơn, đây chính là sự-biết và sự buông-bỏ-- biết và đặt xuống. Mọi thứ có thể
được gọi là tốt hay xấu, ta chỉ cần biết chúng như vậy và buông bỏ chúng. Chúng
ta tỉnh giác biết rõ mọi hiện tượng (pháp) tốt và xấu, và chúng ta buông bỏ chúng.
https://thuviensach.vn
Chúng ta không nắm giữ chúng vì sự ngu dốt, vô minh. Chúng ta chỉ nắm bắt chúng bằng trí tuệ và đặt chúng xuống.
Đó là cách tu. Cứ nắm bắt mọi thứ khi chúng đang xảy ra, biết về chúng và
buông bỏ chúng. Làm cách như vậy thì bốn tư thế có thể được đồng đều và ổn
định. Điều đó có nghĩa là tâm có năng lực. Tâm có sự tỉnh giác, và trí tuệ được
sinh ra. Khi tâm có trí tuệ thì ở đó đâu còn gì tuyệt hơn nữa? Nó nắm bắt mọi thứ
xảy đến, nhưng không bị sự nguy hại. Bởi nó không dính chấp, không nắm giữ
hay nắm chặt thứ gì. Nó không nắm chặt thứ gì, nó chỉ thấy biết mọi thứ và buông bỏ chúng. Ví dụ, khi nghe âm thanh hay tiếng nhạc, ta biết ‘thế gian gọi
tiếng nhạc đó là hay’ và ta buông bỏ nó. Hoặc khi nghe thứ tiếng ‘thế gian gọi là
dở’, ta biết vậy và buông bỏ. Chúng ta biết rõ mọi sự tốt và xấu, biết rõ thiện và
ác. Nhiều người không biết rõ bản chất [mối nguy hại] của sự tốt, sự xấu, sự
thiện, sự ác, nên họ dính theo mọi thứ và kết quả là bị khổ. Người có hiểu biết [về
mối nghi hại của sự tốt, sự xấu...] thì không bị dính theo chúng, và không bị khổ.
Hãy xem xét: Mục đích chúng ta sống là gì? Chúng ta làm việc để làm gì?
Sống trong đời này mục đích sống của chúng ta là gì? Để làm việc; chúng ta muốn được gì từ công việc? Theo cách thế gian, mọi người làm việc vì họ muốn
được thứ này thứ nọ, và họ coi điều đó là hợp lý, là lẽ sống. Nhưng giáo lý của
Phật thì đi xa hơn một bước. Giáo lý Phật nói chúng ta làm việc mà không có
tham cầu được gì, làm việc không vì dục vọng. Nhưng ở thế gian quý vị làm cái
này để được cái kia, làm để có được thứ này thứ nọ; quý vị luôn luôn làm việc để
có kết quả là được thứ gì đó. Đó là cách của người đời. Phật thì nói làm việc thì
làm vì công việc mà không tham cầu để được gì.
Khi nào chúng ta còn làm với tham cầu được này được nọ, thì chúng ta khổ.
Nếu chúng ta tu với tham muốn đạt này đắc nọ, thì chúng ta khổ và không thành
gì cả, vì cách đó sai ngược với cái lý tu hành. Hãy suy xét về điều này.
https://thuviensach.vn
94
Kiêng Cữ Đúng Đắn
Kiêng cữ và cẩn trọng về sáu giác quan [sáu căn], đó là: mắt nhìn những
hình sắc, tai nghe những âm thanh... Chúng ta đã dạy mọi người như vậy, chúng
ta học và dạy nhiều cách khác nhau về sự kiêng cữ. Tu gì thì vẫn quay về cái gốc
này. Nhưng phải trung thực với chính mình, chúng ta có thực sự ý thức biết rõ
điều gì đang diễn ra trong tâm ta hay không? Khi mắt nhìn thấy gì, có khoái cảm
xảy ra không? Ta có thực sự điều tra về điều đó không? Nếu ta điều tra ta sẽ biết
sự khoái cảm đó chính là nguyên nhân tạo ra khổ. Ác cảm cũng là nguyên nhân
tạo ra khổ. Thích là nhân tạo ra khổ; ghét là nguyên nhân tạo ra khổ. Hai phản
ứng này thực ra là như nhau. Khi chúng xảy ra, chúng ta nhìn thấy tính sai lầm
trong đó. Nếu có khoái cảm, đó đơn thuần chỉ là sự khoải cảm. Nếu có ác cảm, đó
chỉ đơn thuần là sự ác cảm. Đó chỉ là sự thích và không thích của cái tâm chúng
ta khi tiếp xúc với đối tượng. Ta tỉnh giác biết rõ chúng chỉ là vậy: đây là cách
chúng ta dập tắt chúng.
Lấy ví dụ, chúng ta đặc biệt chấp cái đầu. Từ lúc được sinh ra đến khi đi học
và lớn lên, chúng ta được dạy rằng cái đầu là phần quan trọng nhất của thân thể.
Do vậy nếu có ai sờ hay gõ lên đầu ta, ta tức điên như sắp bị giết vậy. Còn nếu họ
đụng vào những phần khác như tay chân thì không phải là chuyện lớn. Ta chỉ
quan trọng cái đầu, ai đụng tới đầu thì ta giận dữ, làm lớn chuyện ngay.
Điều này tương tự với các giác quan. Sự đụng chạm khác phái gây kích
thích mạnh mẽ cho hai phái, nhưng đích thực đó chỉ là sự đụng chạm mà thôi.
Nhưng mọi người đều coi trong sự chạm xúc nam nữ đó phải không? Con người
cũng dính vào cái ngõ này y hệt như súc vật, con người và súc vật đều coi trọng
phần tính dục. Khi có chạm xúc khác phái là có sự trở thành (nghiệp hữu). Chúng
ta không coi đó chỉ là sự đụng chạm, đúng như nó thực là. Chúng ta nhận thức sự
chạm xúc đó là khoái cảm, là hạnh phúc, là thứ quan trọng trong đời sống.
Nhưng các thầy có nhìn xa hơn cách nhận thức đó không? Chúng ta nên ghi
nhớ cái lý tự nhiên bình thường như vầy: khi nhìn thấy thứ gì, khi nghe thấy thứ
gì... nếu chúng ta không tạo ra sự trở thành (nghiệp hữu) thì sẽ không có sự sinh
https://thuviensach.vn
thành (tái sinh). Làm được vậy thì sẽ không còn sướng hay khổ vì nó, không còn khoái cảm hay ác cảm vì nó. Sẽ không còn sự dính chấp ràng buộc nếu ta nhận
biết rõ chỗ này, đúng như nó thực là. Nhưng, người đời vẫn luôn muốn cảm giác
đủ kiểu, như vầy, như vậy. Họ thêm bớt vào nó. Đó là điều họ muốn. Họ muốn
làm những việc dơ bẩn, không ai trả tiền họ cũng thích làm. Làm những việc thanh cao họ không muốn làm!
Các thầy hãy nhìn ngay vào chỗ này. Đó là chỗ thực tại do quy ước mà
người thế gian đang dính kẹt trong đó. Nhưng đây chính là chỗ quan trọng để
chúng ta quán xét và tu tập. Nếu chúng ta biết suy xét những cái lỗ tai, lỗ mũi...
của thân này toàn chứa những thứ dơ bẩn. Có cái nào sạch sẽ không? Chúng ta
nên quán xét điều này theo cách nhìn của Giáo Pháp. Cái đáng sợ nằm ngay đó
chứ không ở đâu khác. Con người thường đánh mất tâm trí của mình vào những
chỗ ô uế trong thân này.
Ngay chỗ này là một nhân, là một điểm căn bản để tu tập. Nhưng chúng ta
không điều tra điểm căn bản này một cách kỹ càng. Tôi không thấy cần thiết phải
hỏi ai nhiều câu hỏi hay điều tra nhiều về họ (thì ta mới hiểu biết tất cả). Đôi lúc
tôi thấy các nhà sư lên đường, che dù đi bộ hết chỗ này đến chỗ nọ dưới nắng
nóng, họ đi lan man qua nhiều tỉnh thành. Khi tôi nhìn họ tôi nghĩ chắc họ đuối
sức lắm.
''Các thầy đi đâu vậy?''. Họ nói: ''Chúng tôi đi tìm sự bình an''.
Tôi không có lời giải đáp cho điều đó. Tôi không biết họ có thể tìm thấy sự
bình an ở đâu. Tôi không muốn làm họ mất mặt; tôi cũng đã từng như vậy mà.
Tôi đã từng đi tìm sự bình an, luôn nghĩ rằng chắc phải có sự bình an nằm ở nơi
nào đó. Ừ đúng, sự bình an ở nơi nào đó- đó cũng là một cách nói. Rồi khi ta đến
những nơi đó, ta cảm thấy ít nhiều dễ chịu. Dường như ai cũng nghĩ như vậy và
cảm giác như vậy. Mọi người đều nghĩ rằng có những nơi nào đó dễ chịu hơn,
thoải mái hơn, và bình an. (Ai cũng cố đi tìm nơi đó. Ví dụ, người tu ở vùng đồng
bằng nóng nực thì nghĩ lên núi rừng thông reo sẽ dễ chịu và bình an hơn. Người ở
miền núi cao quanh năm lạnh lẽo thì nghĩ xuống đồng bằng hay ra biển ấm áp sẽ
dễ chịu và bình an hơn).
Trong một lần đi giảng đạo ở nước ngoài222, tôi thấy con chó ở nhà chú Phật tử tên Pabhakaro. Họ có con chó to, họ thực sự yêu quý nó. Hầu như họ chỉ cho
https://thuviensach.vn
nó ở ngoài, cho nó ăn ở ngoài, cho nó ngủ ở ngoài sân như hầu hết những con chó ở các xứ Đông Á. Nhưng đôi lúc nó muốn vô nhà cho sướng nên nó cứ đến
lấy chân cào cào cái cửa. Chủ nhà nghe cũng khó chịu nên mở cửa cho nó vô nhà.
Vô nhà được mấy chốc nó muốn ra ngoài cho thoải mái nên lại lấy chân cào cào
cái cửa. Chủ nhà lại bực mình nên thức dậy và mở cửa cho nó ra. Ra ngoài được
mấy chốc nó lại cào cào cửa và sủa sủa đòi vô nhà.
Khi nó ở ngoài nó nghĩ trong nhà tốt hơn nên nó đòi vô nhà. Khi nó ở trong
nhà nó nghĩ bên ngoài thoải mái hơn nên nó đòi ra. Ở trong nhà vui chơi một chốc nó thấy chán nên đòi ra ngoài chạy nhảy. Ở bên ngoài chạy nhảy một chút
thấy chán nên muốn vô nhà nằm cho sướng. Cái tâm của con người cũng giống
như vậy- giống con chó. Nó cứ liên tục chạy ra, chạy vô, chạy đây, chạy đó, chẳng bao giờ biết nơi nào là hạnh phúc, chẳng bao giờ thấy hạnh phúc ở nơi nào.
Nếu chúng ta có ý thức tỉnh giác và hiểu rõ về thực trạng này của chúng ta-
tâm chúng ta có thể được ví dụ như con chó đó- thì chúng ta sống thực tế hơn và
đúng đắn hơn. Như vầy: khi những ý nghĩ và cảm giác khởi sinh trong tâm, ta sẽ
nỗ lực kiềm chế chúng, nhận biết rõ chúng chỉ là những ý nghĩ và cảm giác mà
thôi. Nếu dính theo các cảm giác hoặc nắm giữ các ý nghĩ đó thì sẽ bị nguy hại và
dính khổ.
Vậy đó, dù đang sống tu trong chùa chiềng tu viện, chúng ta vẫn ở xa sự tu
tập đúng đắn—còn rất xa. Ở trong chùa mà tu cũng tu sai đường sai cách. Khi đi
ra nước ngoài tôi nhìn thấy nhiều điều. Lần đầu đi, tôi có thêm ít nhiều trí tuệ
hiểu biết. Lần thứ hai hiểu biết thêm ít nhiều nữa. Lần đi đầu tôi ghi chú lại những điều tôi trải nghiệm trong chuyến đi. Nhưng lần này tôi bỏ không viết nữa.
Tôi nghĩ nếu tôi tiếp tục ghi lại những hoàn cảnh sống ở nước ngoài, liệu những
người ở nhà có chịu nỗi không?
Giống như những người Thái đang sống ở quê nhà và hiện không mấy sung
sướng cho lắm. 223 Khi người Thái được ra nước ngoài, họ nghĩ chắc họ có phúc lắm, chắc đã có rất nhiều nghiệp tốt trước kia nên giờ mới được ra nước ngoài.
Nhưng các thầy thử nghĩ lại, đến những xứ xa lạ liệu dân ta có thể cạnh tranh được với những người bản xứ đã sống bao đời ở đó? Chắc sẽ không ít khó khăn.
Tuy vậy, họ vẫn muốn đi, họ vẫn cảm thấy ra nước ngoài là điều tuyệt vời; và họ
cảm thấy chỉ có những người đã tạo nhiều thiện nghiệp thì mới có thể làm được
điều đó. Những sư thầy người Âu Mỹ cũng được sinh ra ở các xứ Âu Mỹ đó, vậy
https://thuviensach.vn
có phải họ đã có nhiều thiện nghiệp hơn chúng ta? (Những tu sĩ Âu Mỹ lại đến tu học ở Thái Lan và họ tìm thấy sự bình an ở đây). Đó chỉ là loại ý nghĩ của những
người còn chấp còn tham, họ dính vào ý nghĩ ‘ở đâu đó sẽ bình an hơn nơi này’.
Đây này là do cái tâm, khi người ta tiếp xúc với trần cảnh bên ngoài tâm họ bị
kích thích. Họ muốn bị kích thích, họ muốn cảm khoái. Nhưng khi tâm bị kích
thích tâm có cảm khoái, thì nó không bình thường. Do họ nhìn thấy những thứ
chưa từng biết trước đó, nên tâm họ dính theo, tâm không còn trong trạng thái
bình thường của nó.
Nếu họ nói về những thứ tiện nghi vật chất và kiến thức hiện đại thì tôi chịu
thua. Nếu họ còn nói về sự hiểu biết của Phật giáo thì tôi còn có điều để nói với
họ. Còn nói về tiện nghi và kiến thức hiện đại, tôi không thể đấu lại họ, họ nói
đời sống và văn minh ở các nước Âu Mỹ là tốt hơn ở Thái, điều đó cũng không
sai, tôi không đấu lại họ; họ đã dính theo thực trạng đó....
Trong thực tế, nhiều người luôn nhiều sự khổ và sự khó, nhưng họ cứ dửng
dưng đi theo vết xe đổ hàng ngày nên càng ngày càng khổ hơn. Đó là những
người không chịu quyết tâm tu tập để đi đến mục tiêu; đó là những người không
nhìn thấy rõ ràng. Sự tu tập không được đều đặn, không ổn định, không được liên
tục. Mỗi ngày có những cảm giác tốt và cảm giác xấu khởi sinh, họ không tỉnh
giác để biết rõ chúng khi chúng đang xảy ra. ''Điều gì tôi khó chịu, tôi dẹp bỏ
ngay. Điều gì dễ chịu, tôi chấp nhận''– đây là cách nhìn tự đại của các Bà-la-môn
thời Đức Phật. Ví dụ, có người rất dễ hòa đồng nếu bạn nói với họ một cách dễ
nghe. Nhưng nếu bạn nói với họ những điều khó nghe thì làm sao họ hòa hợp dễ
chịu với bạn. Đó là quan điểm ( ditthi) tự ta tự đại, đó là kiến chấp sai trái, bạn chỉ
làm theo ý riêng của mình. Mấy người Bà-la-môn dính nặng với chủ quan của
mình, họ nghĩ ý kiến của giai cấp họ mới đúng, họ cảm thấy đó mới là chuẩn mực
của đời sống.
Do kiến chấp chủ quan như vậy nên ở đời rất hiếm người chịu đi theo con
đường chánh đạo. Không nói riêng gì chúng ta đang ở trong chùa này, số người
có được chánh kiến ( samma-ditthi) là rất hiếm. Chánh kiến là nhìn mọi thứ một
cách đúng đắn theo lẽ thật khác quan, theo đúng Giáo Pháp. Mọi người chỉ đồng
ý nếu ‘mình’ cảm thấy điều đó đúng. Nếu ‘mình’ cảm thấy điều gì là sai thì không đồng ý. Tất cả đều dựa trên cảm giác của cái ‘mình’, không dựa vào ý kiến
khách quan hay sự hiểu biết theo lẽ thật. Nhiều lúc chúng ta nhìn thấy mọi thứ
https://thuviensach.vn
một cách khác biệt, do vậy chúng ta cứ muốn thay đổi Giáo Pháp khác đi cho đúng theo cách ta nhìn thấy, nhưng làm vậy là làm sai lệch Giáo Pháp so với nó
thực là. Chúng ta có tật muốn sửa đổi sự thật, muốn bẻ cong sự thật, và chúng ta
vẫn hay làm vậy.
Chuyến đi này khiến tôi nghĩ về nhiều điều... Tôi đã gặp nhiều người tập
yoga. Thật lý thú khi nhìn thấy những tư thế động tác họ đang tập—nếu tôi cố tập
như vậy chắc sẽ bị gảy tay gảy chân. Nói chung, họ cảm thấy cơ khớp của họ
‘không đúng’ nên họ cố kéo duỗi chúng ra, kéo duỗi nó ra họ cảm thấy đúng và
thấy khỏe. Họ phải tập hàng ngày như vậy và họ thấy khỏe khoắn. Tôi nghĩ thực
ra họ chỉ đang làm cho họ ‘ghiền’ với cảm giác đó, ‘ghiền’ với sự kéo duỗi đó.
Nếu họ không tập họ thấy không khỏe khoắn, do vậy họ phải tập đều đặn mỗi
ngày. Đối với tôi, dường như họ đang tích tạo thêm gánh nặng cho họ theo cách
đó, họ phụ thuộc vào việc tập luyện đó, và họ không ý thức nhận ra điều đó.
Đó là cách của người đời- họ dính vào thói quen làm những việc nào đó. Tôi
có gặp một ông người Hoa. Ổng không nằm để ngủ suốt năm năm trời. Ổng ngủ
ngồi và ổng thấy như vậy mới thoải mái. Ổng chỉ tắm một năm một lần. Nhưng
cơ thể ông ấy rất mạnh và khỏe. Ổng không cần chạy hay tập môn thể dục nào
khác; nếu tập thì chắc ổng thấy không khỏe. Bởi ông ấy đã huấn luyện thân thể
theo cách phù hợp với ổng rồi, ổng quen với kiểu kia rồi.
Như vậy, tất cả chỉ là do cách luyện tập của ta làm cho ta thấy dễ chịu với
những động tác nào đó. Tập luyện có thể làm chúng ta bớt bệnh hoặc bệnh nhiều
hơn. Đây là thực trạng của mọi người. (Ví dụ có người thấy khỏe khi chơi đá banh hàng ngày, nhưng họ cũng có thể bị đau xương gãy chân sau đó. Có người
thấy khỏe khi đạp xe mỗi ngày, nhưng họ cũng dễ bị đau cột sống. Nhiều lúc được này mất kia. Không có một chiều hoàn hảo). Do vậy Đức Phật đã dạy chúng
ta phải hoàn toàn ý thức biết rõ về chính mình—đừng lơ tâm về việc này. Phải
luôn tỉnh giác chánh niệm về chính mình. Tất cả các thầy ở đây, đừng dính chấp
điều gì. Đừng để mình bị kích thích bởi những thứ bên ngoài.
Ví dụ, sống tu ở đây ở đất nước của mình, mình có bạn tu và có các sư thầy,
chúng ta thấy dễ chịu. Thực đúng mà nói, đâu có gì thực sự thuận tiện và dễ chịu
như vậy. Sống ở xứ mình giống như con cá nhỏ bơi trong hồ lớn, bơi lội thoải
mái. Còn nếu cá lớn ở trong hồ nhỏ nó sẽ thấy chật chội, bó buộc. Khi ở trong xứ
mình chúng ta thấy dễ dàng với mọi thứ thức ăn, chỗ ở và nhiều thứ khác. Nếu
https://thuviensach.vn
chúng ta ra xứ người mọi thứ khác đi, lúc đó thấy bị bó buộc, giống như cá lớn bị
bó chật trong ao nhỏ, sống không thuận tiện, ăn uống đi lại đều khó.
Ở Thái Lan có nền văn hóa riêng, và chúng ta thấy hợp với mọi người, ta
sống và sinh hoạt theo các phong tục của chúng ta. Nếu ở đây có ai làm gì trái với
phong tục của chúng ta, ta sẽ thấy không vui lòng về điều đó. Giờ chúng ta như
con cá nhỏ ở trong hồ nước lớn với nhiều điều kiện sống phù hợp nhất. Ngược lại
nếu ta ra ở xứ người chúng ta giống như con cá lớn sống bó chật trong ao nhỏ,
vậy ta sẽ sống ra sao?
Những người bản xứ ở nước khác cũng vậy. Khi họ ở nước họ, mọi thứ đều
quen thuộc và thuận tiện cho họ, họ thấy thoải mái với điều kiện ở đó– giống như
con cá nhỏ ở trong hồ nước lớn. Nếu họ đến sống ở đây, họ phải tập cách thích
ứng với những điều kiện và phong tục của Thái Lan, điều đó có thể rất trở ngại
cho họ– giống con cá lớn ở trong ao nhỏ bất tiện. Ăn uống, đi lại, mọi thứ đều
khác. Con cá lớn ở trong ao nhỏ thấy gò bó, không thể thuận tiện bơi lội với những điều kiện trước kia ở xứ mình.
Lề lối, thói quen và những ràng buộc con người ở đó cũng khác. Họ dính
theo bên này, ta dính theo bên kia. Cho nên cách tốt nhất là ta nên ý thức để biết.
Ý thức để biết những lề lối phong tục ở những nơi chúng ta đến. Có những phong
tục tôn trọng lẽ thực và lẽ phải; đó là phong tục hợp với Giáo Pháp. Ở đâu có
những phong tục đó thì ta dễ dàng phù hợp, dù đó phong tục ở trong nước hay
nước ngoài. Nếu chúng ta không hiểu những phong tục theo đúng Giáo Pháp thì
ta khó phù hợp ở đó. Phong tục hợp lẽ Giáo Pháp là điểm gặp gỡ của các truyền
thống và các nền văn hóa.
Tôi từng nghe lời dạy của Đức Phật đại ý là: ''Khi ta không hiểu ngôn ngữ
của người khác, khi ta không hiểu cách họ nói, khi ta không hiểu cách họ làm ở
xứ của họ, thì ta không nên tự đắc hay làm ra vẻ ta biết''. Tôi đã kiểm nghiệm
những lời đó- đó là một chuẩn mực thực sự ở mọi nơi và trong mọi thời đại.
Những lời đó vang vọng lại trong tôi khi tôi đi ra nước ngoài và tôi đã đưa nó vào
thực hành suốt hai năm rồi khi tôi ở nước ngoài. Những lời đó rất hiệu dụng.
Trước kia tôi hay nắm chặt; giờ tôi cũng nắm nhưng không chặt. Tôi nắm
lên nhìn xem và buông bỏ nó. Vậy nên các thầy hãy để tôi được nói thỏa mái, nói
mạnh, nói trách, hoặc thậm chí nói trách, nói quở với các thầy, nhưng đó chỉ là
https://thuviensach.vn
cách ''nắm chứ không nắm chặt'', chỉ đặt ra vấn đề cho các thầy hiểu và tôi buông bỏ nó ngay. Các thầy chắc hiểu rõ chỗ này.
Chúng ta có thể sống thực sự thoải mái và hạnh phúc nếu chúng ta hiểu
được Giáo Pháp của Phật. Bởi vậy tôi luôn đề cao những giáo lý của Phật và tu
tập để kết hợp hai loại phong tục- đó là phong tục của thế gian và phong tục hợp
lẽ với Giáo Pháp.
Tôi có được ít nhiều sự hiểu biết trong chuyến đi này và tôi muốn chia sẻ
với quý vị. Tôi thấy mình đang tạo ra ích lợi, ích lợi cho mình, ích lợi cho người,
và ích lợi cho đạo Phật; ích lợi cho quần chúng và ích lợi cho Tăng đoàn, cho mỗi
người ở đây. Tôi không đi để du ngoạn ngắm cảnh, không phải đi thăm cho biết
xứ này xứ nọ. Tôi đi vì mục đích tốt lành, cho mình và cho mọi người, cho kiếp
này và kiếp sau– cho mục đích tột cùng. Khi làm vì mục đích đó, mọi người đều
giống nhau. Người có trí tuệ thì nhìn việc mình làm theo cách như vậy.
Người có trí tuệ thì luôn đi con đường tốt lành, luôn tìm tòi ý nghĩa trong
mọi sự đến và đi của mình. Tôi lấy một ví dụ. Ta đến nơi nào đó và gặp phải những người xấu. Ở đó nhiều người ác cảm, thù ghét họ. Nhưng một người có
Giáo Pháp sẽ đến gặp những người xấu thì nghĩ rằng: ''Ta đã tìm thấy thầy của
ta''. Khi gặp phải người xấu ta gặp được người thầy của mình, bởi nhờ đó ta biết
được người tốt là gì. Khi gặp phải người tốt ta cũng gặp được người thầy, bởi nhờ
đó ta biết được người xấu là gì.
Nhìn một ngôi nhà đẹp là điều tốt, nhờ đó ta đi hiểu ra nhà xấu nghĩa là gì.
Nhìn một ngôi nhà xấu cũng là điều tốt, bởi nhờ đó ta hiểu được nhà đẹp là gì.
Khi có được Giáo Pháp với mình, chúng ta không bỏ qua bất cứ trải nghiệm nào,
ngay cả một trải nghiệm nhỏ nhất. Bởi vậy Đức Phật đã nói đại ý: ''Này các Tỳ
kheo, hãy nhìn thế gian như xe ngựa hoàng gia trang hoàng lộng lẫy; kẻ ngu thích
bước vào trong đó, nhưng chỗ đó chỉ là vô nghĩa đối với bậc hiền trí''. 224
Thời tôi đang học giáo lý để thi bậc Nak Tham Ehk225 tôi thường quán xét về
lời kinh trên của Phật. Lúc vừa đọc nó đã rất có ý nghĩa. Nhưng khi tôi bước vào
thực hành thì ý nghĩa đó mới trở nên thực rõ ràng. Các chữ Phật nói: ''Này các Tỳ
kheo'': có nghĩa là tất cả chúng ta, các Tỳ kheo đang ngồi đây.
''Hãy nhìn thế gian'': đó là thế gian của con người, là Akasa-loka, thế giới
của chúng sinh hữu tình, là tất cả mọi thế giới đang tồn tại. Nếu ai hiểu được thế
https://thuviensach.vn
giới một cách rõ ràng thì người đó đâu cần phải thực hiện môn thiền đặc biệt nào nữa. Nếu ai biết rõ ''Thế gian là vậy'' đúng như nó thực là, thì người đó đâu còn
thiếu gì nữa. Phật đã hiểu biết thế giới một cách rõ ràng. Phật đã biết rõ thế giới
đúng như nó thực là. Hiểu biết rõ ràng về thế giới là hiểu biết về Giáo Pháp vi
diệu. Người đó đâu còn quan tâm hay lo lắng đến thế giới nữa. Nếu ai hiểu biết
thế giới một cách rõ ràng thì đâu còn các pháp ( dhamma) thế tục nữa. Lúc đó chúng ta đâu còn bị tác động bới các pháp thế gian nữa.
Những chúng sinh trong thế gian bị chi phối bởi các pháp thế gian, và do đó
họ luôn luôn ở trong một trạng thái có xung đột.
Do vậy bất cứ thứ gì chúng ta nhìn thấy và gặp phải, chúng ta phải quán xét
nó kỹ càng. Chúng ta khoái thích những âm thanh, mùi hương, mùi vị, chạm xúc,
và những ý tưởng. Vậy phải quán xét kỹ về chúng. Tất cả các thầy đều biết những
thứ đó là gì; ví dụ: những hình sắc mắt nhìn thấy, như hình sắc đàn ông và hình
sắc phụ nữ. Các thầy cũng biết rõ những âm thanh là gì, những mùi hương, mùi
vị, những chạm xúc thân xác là gì. Rồi những cảm nhận của tâm (tưởng) là gì và
những ý nghĩ là gì. Khi chúng ta có những tiếp xúc thông qua giác quan của thân,
thì các hoạt động tạo tác của tâm sẽ khởi sinh. Tất cả mọi sự xảy ra ngày chỗ đó:
sự tiếp xúc và phản ứng tạo tác của tâm.
Chúng ta đang cùng tu chung cả năm hay cả đời nhưng không nhận biết chỗ
này; chúng ta sống cả đời với chỗ này nhưng không biết nó. Sự suy nghĩ của chúng ta quá xa xôi. Mục tiêu của chúng ta quá cao xa; chúng ta mong cầu quá
lớn lao. Lấy ví dụ, một người nam nhìn một phụ nữ, hoặc một phụ nữ nhìn một
người nam. Ai cũng thích thú chỗ này. Bởi chúng ta rất coi trọng sự chạm xúc
nam nữ. Khi ta thấy một người khác giới hấp dẫn, tất cả các giác quan đều dồn
ngay về đó. Ta muốn nhìn, muốn nghe, muốn chạm, muốn ngắm những dáng bộ
đi đứng của người đó, tất cả mọi sự muốn và chú tâm dồn về đó. Nhưng sau khi
đã cưới nhau, việc đó không còn là chuyện lớn lao nữa, các giác quan và sự quan
tâm không còn dồn hết về đối tượng như hồi mới gặp. Dần dần qua ngày tháng,
khoảng cách giữa hai người vợ chồng càng xa hơn- thậm chí có người muốn bỏ
đi tu luôn!— vậy chứ sau đó đâu ai chịu đi tu đâu.
Chuyện luyến ái của người đời giống như một thợ săn nai vậy. Khi mới gặp
con nai, thợ săn rất phấn khích. Mọi thân hình, tai, mắt, đuôi, chuyển động của nó
đều cuốn hút người săn. Kẻ săn mồi thấy rất thích thú. Toàn thân tâm người thợ
https://thuviensach.vn
săn thấy khoái chí và tỉnh giác trọn vẹn vào con nai. Người săn chỉ sợ con nai chạy mất.
Tương tự vậy. Khi đàn ông nhìn thấy phụ nữ, hoặc phụ nữ nhìn thấy đàn ông
mình thích, mọi thứ đều cuốn hút, thân hình, giọng nói, điệu bộ-- họ chú mục chú
tâm trọn vẹn vào đối tượng; lúc đó có trời kéo ra cũng không được, đối tượng đã
thu hút hết trái tim của họ. Giống như người săn nai. Khi nhìn thấy con nai ông
thợ săn vô cùng phấn khích. Ông chú tâm trọn vẹn và chỉ sợ con nai chạy mất.
Mọi giác quan đều tập trung và người đi săn rất khoái chí với cảm giác đó. Sự
thực, kẻ đi săn không hiểu biết một con nai đích thực là cái gì. Kẻ săn săn đuổi và
bắn con nai, vậy là xong việc. Chạy đến nơi con nai nằm, ổng nhìn nó: ''Ồ, nó
chết rồi''. Vậy là xong, ổng đâu còn phấn khích nữa- giờ chỉ là một đóng thịt chết.
Ổng mang nai về xẻ thịt và nấu vài món ăn, ăn đã rồi no, và vậy là xong. Chẳng
có gì hay hơn nữa. Giờ thì tai chỉ là tai, đuôi chỉ là đuôi. Nhưng lúc nó còn sống
trong rừng, ôi chu cha nhìn quá đã! Lúc đó ông khoái chí chú tâm cao độ vào từng chuyển động của con nai, con nai mà chạy mất thì chắc ông điên tiếc chết
luôn; không thể nào để con nai chạy khỏi.
Mọi người chúng ta đều giống vậy, đúng không? Đối với người phàm, một
nam tú hay nữ đẹp cũng giống như vậy- lúc đầu cũng hấp dẫn như con nai kia.
Khi chưa được, khi chưa lấy được, ta thấy đối tượng đẹp quá, hấp dẫn quá.
Nhưng nếu cuối cùng hai người lấy nhau và sống với nhau, dần dần rồi họ cũng
chán bớt, rồi thấy thường, rồi cũng chán nhau, thậm chí ghét nhau. Giống như kẻ
săn sau khi đã bắn được con nai, giờ ông ta có thể sờ tai, sờ đuôi con nai, và cảm
giác bây giờ chỉ thường vậy thôi, nó chết rồi, giờ nó chỉ là một đống thịt chết;
không còn hứng thú gì nữa ngoài việc nấu mấy món ăn rồi no chán. Khi người ta
cưới nhau họ hoàn thành những mong muốn dục vọng, nhưng qua thời gian điều
đó không còn tuyệt vời nữa, họ dần dần biết rõ nhau và thấy chán nhau hơn trước,
thậm chí có quá nhiều người đã ly dị nhau.
Vậy đó, mọi người thường không biết quán xét suy xét thấu suốt. Tôi nghĩ
nếu biết suy xét thấu đáo, người ta sẽ nhìn ra mọi sự phấn khích và khoái lạc chỉ
là tạm thời, rốt cuộc chỉ là như vậy, kết cục cũng chẳng có gì thực sự hay ho hay
tuyệt vời như họ nghĩ. Thực ra, chính chúng ta phóng tưởng mọi thứ mọi sự là
tuyệt vời hơn chúng thực là. Điều gì quá hạnh phúc cũng do ta tưởng ra. Điều gì quá khổ đau cũng do ta phóng lên. Thực ra mọi sự thỏa mãn và khổ đau vốn chỉ
https://thuviensach.vn
là như vậy. Nếu biết quán xét chúng ta sẽ nhìn thấy mọi thứ chỉ là vậy, chúng đâu phải hay ho hay tuyệt vời như chúng ta tưởng. Khi nhìn thấy ai khác phái hấp dẫn, người ta nghĩ có thể thụ hưởng hết mấy cái tai, con mắt, cái mũi... Họ thậm
chí tưởng tượng đối tượng của mình là thơm tho, là không có gì dơ bẩn trong ruột
vậy. Họ nghĩ đó là người hoàn toàn thơm tho, tinh khôi, hoặc có ít chất dơ bẩn
trong ruột hơn người khác... Họ muốn ăn tươi nuốt sống cả bên ngoài lẫn bụng
ruột... Họ cứ đề cao đối tượng săn đuổi của mình. Hãy tưởng tượng khi con mèo
săn bắt được con chuột. Nó thấy con chuột ngon quá, đó là đối tượng thèm khát
của nó. Mọi giác quan và tâm trí nó đều tập trung vào con chuột với một sự khoái
chí săn đuổi. Khi con chuột bị cắn chết nằm đó, con mèo lập tức hết khoái chí săn
bắt; nó đứng nhìn con chuột trơ trơ hoặc chẳng muốn nhìn. Vậy là xong. Nhưng
nếu đói nó sẽ cắn ăn con chuột. Nó cắn xé con chuột, mà ôi ôi cái mùi mà con
mèo thích và những thứ trong lòng ruột đổ ra..., sự thật thì những thứ đó là gì?,
đó toàn những thứ ô uế nhất nhì trên đời. Nó chỉ là vậy thôi. Đối tượng con chuột
chỉ là vậy thôi, chỉ là cái xác ô uế hôi hám.
Ví dụ vậy để thấy sự thật của mọi đối tượng chỉ là vậy. Chẳng là gì hơn. Chỉ
do tâm người đề cao phóng dật lên thôi. Đây chính là chỗ chúng ta ‘chết’, đây là
chỗ chúng ta bị dính chìm trong từng phút giây của cuộc đời. Người xuất gia phải
biết kiềm chế tốt hơn người phàm ở cõi này, cõi dục giới. Kama có nghĩa là thèm
muốn, là dục tính. Thèm muốn những điều xấu và điều tốt đều là dạng thèm
muốn, đều là dục vọng. Ở đây tôi đang nói về một loại thèm muốn, đó là thèm
muốn những thứ hấp dẫn chúng ta—đó là dạng nhục dục, tức dục vọng muốn
thỏa mãn các khoái lạc giác quan. Ít ai thoát khỏi những nhục dục.
Ngài Ananda đã từng hỏi Phật đại ý như vầy: ''Sau khi Như Lai niết-bàn,
chúng con phải tu tập chánh niệm cách nào? Làm sao chúng con có thể đối xử khi
gặp phụ nữ? Điều này cực kỳ khó; mong Đức Thế Tôn chỉ dạy cho chúng con
cách chánh niệm chỗ vấn đề này?''.
Phật trả lời: ''Này Ananda! Tốt nhất các thầy đừng gặp phụ nữ nào hết''.
Ngài Ananda hơi khó hiểu chỗ này; làm sao không gặp người này người nọ
được (chỉ cần đi khất thực là đã gặp đủ thứ người)? Ngài nghĩ suy, sau đó hỏi
Phật thêm: ''Nếu trường hợp chúng con không thể tránh gặp được thì Thế Tôn chỉ
dạy chúng con phải làm cách nào?''.
''Nếu không tránh được, nếu phải gặp thì không nói. Đừng nói gì hết!''.
https://thuviensach.vn
Ngài Ananda tiếp tục hỏi, giả như đang đi lạc đường trong rừng cần phải hỏi đường thì phải nói với người mình gặp chứ. Phật trả lời: nếu cần phải nói thì nói
với sự chánh niệm.
''Này Ananda! Nói với sự chánh niệm!''
Trong mọi lúc, mọi nơi, mọi tình huống, sự chú tâm chánh niệm là phẩm
hạnh quan trọng bậc nhất. Phật đã hướng dẫn ngài Ananda phải dùng sự chánh
niệm bất cứ khi nào cần thiết. Chúng ta phải biết chánh niệm quán xét coi điều gì
chúng ta thực sự cần, ví dụ như hỏi đường. Và chúng ta chỉ nói khi thực sự cần.
Khi tâm còn trong trạng thái ô nhiễm bất tịnh, còn đang nghĩ những ý nhục dục
thì đừng để mình nói gì hết. Đừng nói, đó là cách chúng ta tu. Nhưng bản chất
của cái tâm ô nhiễm thì không phải như vậy. Khi tâm càng ô nhiễm thì ta càng
muốn nói. Khi dục tính có nhiều trong tâm, ta càng muốn hỏi, muốn nói, muốn
nhìn. Đó là hai đường lối khác nhau. Đường lối tu tập và đường lối của cái tâm ô
nhiễm nhục dục là hoàn khác nhau.
Do vậy tôi sợ. Tôi rất sợ chỗ này. Các thầy không sợ, nhưng điều đó chỉ có
nghĩa là các thầy còn tệ hơn tôi. ''Tôi không sợ gì về điều đó hết. Không sao hết!''.
Nói vậy nhưng tôi vẫn luôn luôn sợ nó. Bộ người già lão như tôi không còn nhục
dục hay sao?- Còn chứ sao không, không nhiều cũng ít. Bởi vậy ở trong chùa tôi
giữ mình cách xa, không gặp gỡ những gặp gỡ người khác phái. Nếu không có gì
cần thiết, tôi chẳng bao giờ gặp hay tiếp xúc gì với họ hết.
Khi tôi tu một mình trong rừng, nhiều lúc tôi thấy bầy khỉ trên cây và cảm
thấy tính dục khởi sinh. (Nó nằm rất sâu trong tàng thức lâu đời, giờ lâu lâu nổi
lên hay sao đó). Ý nghĩ lạ khởi lên: hay ta sẽ biến thành khỉ để trèo lên đó với
chúng. Đó là tính dục- ác thay khỉ cũng có thể kích thích tính dục trong tâm trí
của tôi. Thực đáng sợ.
Hồi đó những Phật tử nữ không thể đến gặp tôi để nghe giảng đạo. Hồi đó
tôi rất sợ chuyện đó xảy ra. Không phải tôi có ác cảm hay khinh ghét gì họ; chỉ là
lúc đó tôi còn quá ngu si ngu dốt, chưa có đủ năng lực phòng hộ các giác quan
của mình. Giờ nếu phải nói chuyện với Phật tử nữ tôi chọn nói với mấy người
già. Bởi tôi luôn cần phải phòng hộ bản thân mình. Tôi đã từng trải nghiệm mối
nguy hại đó. Tôi thậm chí không muốn mở mắt to nhìn họ hoặc nói hay nói vui
cho họ thích. Tôi sợ nên chẳng dám làm mấy chuyện đó.
https://thuviensach.vn
Hãy cẩn trọng! Mọi sa-môn ( samana), các Tỳ kheo đều phải gặp phải điều này và phải biết tu tập sự kiềm chế. Đây là vấn đề quan trọng.
https://thuviensach.vn
95
Một Chữ Cũng Là Đủ
226Những gì các thầy dạy cũng không nằm ngoài ba mảng giới, định, tuệ
[ sīla, samādhi, paññā]; hoặc có thể nói ba phần đó là tâm rộng lượng (bố thí), đạo đức và thiền tập.
Người dân vốn còn ngu mờ. Các thầy phải nhìn vào những người mình đang
dạy để hiểu họ. Ngay đó- vì họ còn ngu mờ bối rối nên các thầy phải nói ra thứ gì
họ có thể liên hệ được. Cứ nói: ''Hãy tin đi, làm đi!'' là không đúng. Tạm gác cách
nói đó qua một bên. Ở Thái Lan nếu nói kiểu cùn cùn như vậy với họ, họ sẽ
không thích. Nếu tôi nói cùn như vậy nhiều lúc họ không sao, vì họ vốn thích nghe tôi nói. Còn nếu họ nghe từ các thầy mới, nếu các thầy nói cùn cùn như vậy,
có thể họ sẽ bực mình.
Các thầy có thể đã nói tốt rồi, nhưng cần phải biết khéo léo. Đúng không
thầy Sumedho? Đúng vậy không?
Thầy Ajahn Sumedho: Thưa sư ông đúng vậy. Họ [các sư thầy] nói sự thật,
nhưng họ chưa nói khéo léo, do đó các Phật tử tại gia không muốn lắng nghe.
Một số thầy chưa có các phương tiện thiện xảo.
Thầy Ajahn Chah: Đúng vậy. Họ chưa có ''kỹ thuật''. Họ chưa có kỹ thuật
thuyết giảng. Giống như trong xây dựng- tôi có thể xây nhiều thứ, nhưng tôi không có kỹ thuật xây dựng bài bản để xây nhà cửa đẹp đẽ và bền chắc. Tôi có
thể nói, ai cũng nói được, nhưng để làm thì phải có kỹ thuật đầy đủ. Nếu có kỹ
thuật thuyết giảng thì dù nói một chữ cũng mang lại lợi ích cho người nghe. Nếu
không thì nói gì cũng tạo ra rắc rối.
Ví dụ, người ở xứ này học thức rất nhiều. Đừng lên giọng nói họ: ''Cách của
tôi là đúng! Cách của quý vị là sai!''. Đừng làm vậy. Và cũng đừng cố tỏ ra mình
thâm sâu. Coi chừng có thể làm người nghe phát điên. Chỉ cần nói rằng: ''Đừng
bỏ những cách mà quý vị đã học được. Nhưng tạm thời, xin quý vị hãy tạm gác
chúng qua một bên và tập trung vào cách chúng ta đang tập thực hành ở đây''.
Chẳng hạn như đang thực tập chánh niệm về hơi thở. Đó là cách tất cả các thầy
https://thuviensach.vn
đều có thể dạy cho họ. Chỉ cần dạy họ chú tâm vào hơi thở đi-vào và đi-ra. Chỉ
cần dạy họ cách như vậy, và để họ từ từ hiểu ra cách thực hành đó có ích lợi gì.
Khi các thầy đã thành thục dạy một bài nào đó thì kỹ năng dạy sẽ phát triển và
sau đó các thầy có thể dạy nhiều đề tài khác nhau. Biết làm rành một thứ thì sau
đó làm được những thứ khác. Điều đó tự xảy ra theo tiến trình. Nhưng nếu các
thầy muốn nhảy vào dạy cho họ nhiều thứ một lần, kết quả là họ không hiểu rành
được thứ nào. Nếu các thầy chỉ dạy cho họ biết rành về một thứ, dần dần sau đó
họ sẽ biết rành nhiều thứ khác.
Giống như những người theo Thiên Chúa giáo đến đây hôm nay. Họ đã nói
một điều. Họ nói một điều với trọn ý nghĩa: ''Một ngày nào đó chúng ta sẽ gặp
nhau ở nơi sự thật tuyệt đối''. Chỉ cần một câu này là đủ. Đó là lời nói của một
người trí tuệ. Dù ta có theo đạo nào, nếu chúng ta không chứng ngộ sự thật tuyệt
đối ( paramattha-dhamma) trong tim ta thì ta chưa đạt đến sự hoàn mãn.
Ví dụ như thầy Sumedho dạy tôi điều gì; tôi phải nhận lấy giáo lý đó và đưa
vào thực hành. Khi thầy Sumedho dạy tôi hiểu, nhưng đó chưa phải là sự hiểu
biết thực thụ, bởi lúc đó tôi chưa thực hành nó. Khi tôi thực sự thực hành và chứng được kết quả, có nghĩa là tôi đã đạt đến điều đó và đã thực thụ thấy biết ý
nghĩa của nó. Lúc đó tôi có thể nói tôi biết thầy Sumedho. Tôi gặp thầy Sumedho
tại nơi đó. Nơi đó chính là thầy Sumedho. Bởi vì thầy ấy đã dạy điều đó, đó chính
là Sumedho.
Khi tôi dạy về Đức Phật thì cách cũng giống như vậy. Tôi nói Phật chính là
chỗ đó. Phật không phải ở chỗ lời dạy. Khi nghe vậy người ta ngạc nhiên (tại sao
những lời Phật nói không phải là Phật?). ''Ụa không phải Phật đã dạy những lời
đó hay sao?''. Thì đúng là Phật đã dạy... Nhưng đây là đang nói về sự thật tuyệt
đối. Nơi sự thật tuyệt đối mới chính là Phật. Người ta chưa hiểu được ý đó.
Cái tôi hay nói với mọi người là trái táo, trái táo có thể nhìn thấy bằng mắt.
Mùi vị của trái táo không phải là thứ ta có thể biết do nhìn. Ta nhìn trái táo thì
biết trái táo, nhưng để thực thụ biết mùi vị của nó thì ta phải ăn nó. Nói cách như
vậy người ta mới dễ nghe và dễ hiểu. Ta không thể nhìn thấy mùi vị, ta phải thực
sự cắn ăn nó, nếm trải nó thì mới biết. Ta có thể nghe Giáo Pháp, nhưng để thực
thụ biết được Giáo Pháp ta phải tự thực hành và chứng nghiệm nó.
Ta phải thực hành Giáo Pháp, sau đó mới thực sự hiểu biết Giáo Pháp. Mùi
vị trái táo không thể được biết bằng mắt và sự thật Giáo Pháp không thể được
https://thuviensach.vn
biết bằng tai. Khi nghe ta cũng hiểu biết, đó là sự hiểu biết, nhưng nó chưa thực sự đạt đến cái thực. Người ta phải đưa nó vào thực hành. Sau đó trí tuệ sẽ khởi
sinh và người tu tự mình nhận thấy sự thật rốt ráo tột cùng. Người tu nhìn thấy
Phật ở đó. Đây là Giáo Pháp sâu sắc. Nhưng tôi có thể dùng ví dụ trái táo để nói
cho nhóm người theo Thiên Chúa giáo hôm nay để họ dễ hiểu.
Cách nói nào nghe “mặn mà”? 227. Mặn là tốt. Ngọt là tốt, chua là tốt. Có nhiều cách dạy tốt. Nếu các thầy có ý muốn nói gì, các thầy cứ nói ra hôm nay.
Bởi mai mốt chúng ta đâu còn cơ hội để đàm đạo như vầy nữa...Thầy Sumedho
chắc không còn gì để nói nữa phải không.
Sumedho: Thưa thầy, nhiều lúc con thấy ngán việc giảng giải cho mọi người.
Ajahn Chah: Đừng như vậy. Thầy không thể chán ngán như vậy.
Sumedho: Dạ, con sẽ cố dẹp bỏ sự chán ngán đó.
Ajahn Chah: Sư phụ còn không thể làm vậy. Rất nhiều người muốn tu
hướng đến Niết-bàn, họ đang rất cần thầy.
Đôi lúc lời dạy đến rất dễ. Đôi lúc chúng ta chẳng biết nói gì. Chữ nghĩa mất
tiêu và không nói được lời nào. Nhưng đôi lúc không nói được là do thầy không
muốn nói, không hứng nói. Nhưng nếu chịu tu tập chỗ này cũng tốt cho thầy.
Sumedho: Mọi người ở đây khá tốt. Họ không thô thiển, không xấu bụng hay rắc rối. Những thầy tu Thiên Chúa giáo ở đây không hề ghét chúng ta. Những
câu hỏi họ đặt ra là về những vấn đề theo quan niệm của họ về Chúa Trời. Họ
muốn biết Chúa là gì và Niết-bàn là gì. Một số họ nghĩ rằng Phật giáo dạy về chủ
nghĩa tự diệt.
Ajahn Chah: Điều đó có nghĩa sự hiểu biết của họ còn chưa chín chắn và
trọn vẹn. Họ sợ mọi thứ sẽ bị chấm dứt, họ sợ thế giới sẽ đi đến chấm dứt. Họ coi
Giáo Pháp như thứ trống không và mang nghĩa tự diệt, do vậy họ thấy u sầu.
Cách họ nghĩ như vậy (là tiêu cực và không thực tế) chỉ dẫn đến nước mắt.
Các thầy có hình dung ra cảnh người ta sợ hãi sự ''trống không'' chưa? Các
chủ nhà lật đật gom hết của cải tài sản và canh chừng sợ mất, họ giống như chuột
vậy. Làm như vậy có bảo vệ họ khỏi sự trống không của sự hiện hữu hay không?
Sự sống là tính không. Đến lúc nào đó họ cũng biến thành tro, mọi thứ đều mất
hết. Nhưng khi còn sống họ cố ôm giữ mọi thứ, mỗi ngày đều sợ mất của, họ cố
https://thuviensach.vn
né tránh sự trống không, họ sợ không có gì. Ôm giữ mọi thứ có khổ không? Dĩ
nhiên họ thực sự khổ cả đời. Đó là do họ không hiểu tính-không và tính-không-
thực bên trong tất cả mọi thứ. Do không hiểu về tính không nên người đời không
biết hạnh phúc.
Bởi họ chẳng bao giờ nhìn vào chính mình, họ không thực sự biết chuyện gì
thực sự đang xảy ra trong khiếp sống của mình. Làm sao họ hết ngu mờ cho
được. Ai cũng tin rằng: ''Đây là ta. Đây là của ta''. Nếu chúng ta nói họ về sự thật
không-có-cái-ta, chẳng có gì là ‘ta’ hay ‘của ta’, họ sẽ gân cổ lên cãi cho đến chết.
Ngay cả Phật, sau khi đạt đến sự hiểu biết đó Phật cũng cảm thấy chán ngán
khi quán xét điều đó. Ngay sau khi giác ngộ, Phật thấy rất khó giải thích con đường đạo cho người khác nghe. Nhưng sau đó Phật cũng nhận thấy thái độ nản
chí như vậy là không đúng.
Nếu chúng ta không chỉ dạy cho mọi người, ai sẽ dạy họ Giáo Pháp? Đây là
câu hỏi tôi đã từng tự hỏi mình vào thời tôi thấy chán nản và không muốn dạy
giáo pháp cho ai nữa. Ai sẽ dạy nếu chúng ta không chỉ dạy những người còn ngu
si? Thiệt tình không còn cách nào khác. Khi chúng ta thấy chán ngán và muốn bỏ
đi đến nơi tránh xa các Phật tử thì chúng ta cũng là kẻ ngu si.
Một Tỳ kheo: Chúng ta có thể trở thành những vị Phật Duyên Giác ( Pacceka
Buddhas).
Ajahn Chah: Tốt. Nhưng chưa thực sự đúng, làm Phật Duyên Giác, nếu thầy
muốn trốn chạy khỏi mọi thứ. (Không cần truyền dạy cho ai).
Sumedho: Chỉ cần sống một cách tự nhiên, trong một môi trường đơn sơ thì
chúng ta có thể tự nhiên trở thành Phật Duyên Giác. Nhưng đó là thời cổ xưa,
thời bây giờ là không thể được. Môi trường chúng ta đang sống không cho phép
điều đó xảy ra. Chúng ta phải sống như những Tỳ kheo.
Ajahn Chah: Nhiều lúc ta phải sống trong hoàn cảnh như ở đây, phải có ít
nhiều quấy nhiễu... Giải thích đơn giản hơn: nhiều lúc các thầy sẽ thành một vị
Phật toàn trí ( sabbaññū); có khi trở thành Phật Duyên Giác Pacceka. Điều đó tùy thuộc các điều kiện.
Nói về các loại chúng sinh [thành Phật] đó là nói về cái tâm. Không phải
người sinh ra là Phật. Cách nói ‘thành-Phật’ chỉ là '' sự nhân cách hóa trạng thái
https://thuviensach.vn
tâm'' ( puggalādhitthāna). Làm Phật Duyên Giác, vị đó sống vô tư và không chỉ
dạy cho ai hết. Không có nhiều ích lợi từ quả vị đó. Nhưng nếu ai có khả năng
truyền dạy cho người khác thì người đó sẽ thị hiện như một vị Phật Toàn Trí.
Đó chỉ là những ẩn dụ.
Đừng là gì cả! Đừng là bất cứ ai! Làm Phật cũng là gánh nặng. Làm Phật
Duyên Giác cũng là gánh nặng. Làm ''Tôi là Tỳ kheo Sumedho'', làm ''Tôi là Tỳ
kheo Ānando''... Tất cả cách đó đều là khổ, bởi các thầy còn tin mình hiện hữu
như vị Phật này, như một Tỳ kheo kia. ''Sumedho'' chỉ là hiện hữu do quy ước, đó
chỉ là quy ước. Các thầy có hiểu không?
Nếu các thầy tin ‘mình’ thực sự tồn tại thì cách đó sẽ mang lại khổ. Nếu có
Sumedho, thì khi có ai chửi thầy Sumedho sẽ nổi giận. Thầy Ānando nổi giận.
Đó là điều sẽ xảy ra nếu các thầy cứ coi cái ‘ta’ hay mọi thứ là thực.
Ānando và Sumedho lại dính líu và các thầy lại tranh đấu vì cái ‘ta’ gì gì đó.
Nếu không có Ānando hoặc không có Sumedho, thì không có ai ở đó- chẳng có
‘ai’ trả lời điện thoại cả. Chuông reng reng- không ai bắt máy cả. Vậy là các thầy
không trở thành gì cả. Không ai là gì cả, và vậy là không có khổ nào cả.
Nếu chúng ta coi mình là gì hay là ‘ai’ thì mỗi lần chuông điện thoại reng ta
bắt máy và dính líu theo nó. Làm cách nào để thoát khỏi sự dính líu đó? Chúng ta
cần nhìn rõ vào chỗ này và phát triển trí tuệ; để không còn có ‘ai’ cả- không còn
Ānando hay Sumedho bắt điện thoại. Nếu các thầy còn là Ānando hoặc Sumedho
đến bắt điện thoại, thì các thầy còn dính khổ. Vì vậy, đừng là ‘ai’ cả, đừng là Sumedho. Đừng là Ānando. Chỉ nhận biết những cái tên đó ở mức độ quy ước.
Nếu có ai khen mình tốt, đừng là vậy. Đừng nghĩ ''ta tốt''. Nếu có ai chê mình xấu, đừng nghĩ ''ta xấu''. Đừng cố là gì cả. Chỉ cần biết cái đang diễn ra.
Chỉ cần tỉnh giác biết rõ mọi sự đang diễn ra. Đó chính là sự hiểu biết. Nhưng
cũng đừng dính chấp vào sự hiểu biết đó.
Người ta không làm được vậy. Họ không hiểu như vậy nghĩa là gì. Khi họ
nghe vậy, họ rối trí và không biết tu cách nào. Trước đây tôi đã từng dùng ví dụ
lầu trên và lầu dưới. Khi đi xuống lầu, ta ở lầu dưới và nhìn thấy lầu dưới. Khi đi
lên lầu, ta ở lầu trên và nhìn thấy lầu trên. Còn cái không gian giữa hai lầu ta không thấy—cái ở giữa thường không nhìn. Có nghĩa là không nhìn thấy Niết-bàn. Chúng ta nhìn thấy những hình sắc hiện vật, nhưng ta không nhìn thấy sự
https://thuviensach.vn
dính chấp: sự dính chấp lầu trên và lầu dưới. Trở thành và sinh thành, trở thành và sinh thành. Liên tục trở thành. Nơi không có sự trở thành là nơi trống không.
Chúng ta cố chỉ dạy cho mọi người về cái nơi trống không đó, nhưng sau khi nghe họ tỏ ra thất vọng: ''Chẳng có gì ở đó''. Họ không hiểu. Cũng khó thiệt. Cần
phải tu tập thực thụ thì mới hiểu ra chỗ này.
Chúng ta dính vào sự trở thành liên tục, dính vào sự chấp-thân và chấp-ta kể
từ ngày mới được sinh ra. Khi có ai nói không-có-cái-ta [vô ngã], nghe thấy lạ
quá; chúng ta không thể thay đổi cách nhận thức một cách dễ dàng. Do vậy, chúng ta cần phải làm cho cái tâm nhìn thấy lẽ thực [vô ngã] đó thông qua việc
tu tập; rồi sẽ đến một lúc chúng ta sẽ có thể nhìn ra lẽ thực đó và thốt lên: ''Ồ!
Đúng rồi!''.
Khi người ta nghĩ: ''Đây là ta! Đây là của ta!'', họ thấy hạnh phúc. Nhưng khi
có thứ gì là ‘của ta’ bị mất đi, họ khóc than tiếc nuối vì nó. Đây chính là mọi sự
của con đường đau khổ. Chúng ta có thể quan sát điều này. Nếu không có cái
‘của ta’ hoặc cái ‘ta’, và chúng ta chỉ sử dụng mọi thứ như những phương tiện khi
chúng ta có thể sống mà không hề dính chấp ý niệm ‘chúng là của ta’. (Nếu chúng ta nghĩ được và làm được như vậy thì quá tốt). Nếu có thứ gì hư, bể, mất
thì đó chỉ là lẽ thường tình của chúng, chúng ta không thấy khổ thấy tiếc vì nó;
chúng ta không coi chúng là ‘của ta’ hoặc là ‘của ai’, và chúng ta cũng không coi
có một cái ‘ta’ hay cái ‘ai’ cố định hay một cái ‘linh hồn’ nào cả.
Giải thích như vậy người nghe tưởng chúng ta đang nói về người điên; thực
ra chúng ta đang nói cho những người siêng năng nhiệt thành tu tập. Người nhiệt
thành tu tập sẽ biết điều gì là ích dụng, theo rất nhiều cách khác nhau. Nhưng khi
người khác nhìn vào những người đó và cố hiểu họ, người khác chỉ thấy họ như
người điên.
Khi thầy Sumedho nhìn những người tại gia, thầy ấy sẽ thấy họ còn ngu si,
giống như những đứa trẻ chưa biết nhiều về sự đời ở ngoài kia. Khi những người
tại gia nhìn thầy xem Sumedho, họ sẽ nghĩ thầy ấy là người đã mất hết lẽ sống.
Họ nghĩ các thầy không còn quan tâm gì đến những thứ trong cuộc đời, trong khi
họ đang sống vì những thứ đó. Nói cách khác, một bậc thánh a-la-hán và một người điên là giống nhau. Hãy nghĩ về điều này. Người điên không còn quan tâm
đến thứ gì của cuộc đời. Khi người ta nhìn một vị a-la- hán, họ nghĩ vị ấy là người điên. Nếu họ có chửi mắng vị ấy, vị ấy cũng không quan tâm. Họ có nói gì
https://thuviensach.vn
vị ấy cũng không phản ứng này nọ- vị ấy giống người điên mất trí vậy. Nhưng bậc a-la-hán như điên mà tỉnh giác. Người điên thực sự nghe ai nói gì cũng không
quan tâm hay nổi giận, là bởi người đó không còn biết chuyện gì đang xảy ra trên
đời. Nhiều người nhìn bề ngoài người điên và a-la-hán thì nghĩ họ giống nhau,
đều là kẻ điên. Nhưng người điên thấp kém là điên khùng thực sự, còn người điên
cao nhất là bậc a-la-hán. Thấp nhất cao nhất bề ngoài đều trông giống nhau.
Nhưng sự tỉnh giác bên trong là khác, cảm nhận của họ về mọi thứ là khác, rất
khác nhau. Một là điên thiệt, một là như điên mà tỉnh.
Hãy nghĩ về điều này. Khi có ai chửi bới ta mà ta không tức giận và bỏ qua
thì họ nghĩ ta là đồ điên. Nếu giải thích chỗ này cho các Phật tử, có thể họ không
hiểu được dễ dàng. Điều đó phải được đưa vào trong nội tâm (khi họ biết tu tập
cái tâm) thì họ mới thực sự hiểu.
Ví dụ, ở đất nước này mọi người thích vẻ đẹp. Nếu ta nói: ''Không, mấy thứ
xung quanh không đẹp lắm'' thì họ không muốn nghe. Họ muốn nói nhà cửa, cây
cối xung quanh họ là đẹp; họ muốn khen mình đẹp. Nếu ta nói chữ ''Già''- họ
không muốn nghe. Chữ ''Chết''- họ càng không muốn nghe. Điều đó có nghĩa họ
chưa sẵn sàng hiểu. Nếu họ không tin ta, đừng trách họ vì điều đó. Khi chúng ta
nói điều gì với người thường và ở xứ lạ thì cũng giống như ta đang trao đổi thứ gì
mới để thay thứ cố cựu của họ: nhưng họ chưa nhận thấy giá trị của cái mới chúng ta đang đưa ra. Nếu điều chúng ta đưa ra là có giá trị cao rõ rệt thì họ sẽ
nhận ra ngay và chấp nhận nó ngay. Nhưng hiện thời, tại sao họ chưa tin tưởng
các chúng ta? Có lẽ bởi do trí tuệ của ta chưa đầy đủ. Bởi vậy ta cũng không nên
bực tức với họ. Đừng hỏi họ tại sao họ không hiểu, tại sao họ không nghe theo.
Đừng cho rằng họ mất trí. Đừng làm như vậy!. Chúng ta phải tự dạy cho mình
trước, tự thiết lập Giáo Pháp bên trong ta, rồi sau đó phát triển những cách thức
phù hợp nhất để trình bày nó cho họ hiểu. Sau đó họ sẽ nghe và chấp nhận nó.
Nhiều lúc thầy dạy các đệ tử nhưng các đệ tử đâu tin lời thầy nói. Điều đó có
thể làm các thầy khó chịu, nhưng thay vì khó chịu các thầy nên tìm coi lý do nào
họ không tin những điều mình nói. Có thể những điều mình nói không mang
nhiều giá trị đối với họ; (như: nói chung chung, quanh quanh; nói không rõ ràng;
nói cao xa cao siêu; nói không từ cái tâm đã tự trải nghiệm giáo lý đó; nói không
đúng đối tượng, nói không đúng lúc...). Nếu các thầy biết cách nói tốt hơn, biết
https://thuviensach.vn
cách đưa ra những điều có giá trị nhiều hơn điều họ đang có, thì chắc chắn họ sẽ
muốn nghe.
Mỗi khi các thầy sắp bực bội với những đệ tử, hoặc các Phật tử, hoặc những
người nghe, các thầy nên nghĩ theo cách như vậy, khi nghĩ vậy mình sẽ hết bực
ngay. Tức giận thì chẳng hay ho gì, tức giận là không còn gì tốt.
Để các đệ tử hiểu được Giáo Pháp, Phật đã dạy một con đường duy nhất,
nhưng dạy theo nhiều cách khác nhau cho những người và tình cảnh khác nhau.
Phật không dùng một cách hay một hình thức duy nhất để truyền dạy Giáo Pháp
có tất cả mọi người và mọi tình cảnh. Nhưng dù là cách nào, Phật cũng dạy cho
một mục đích duy nhất là vượt thoát khỏi khổ. Mọi cách thiền tập Phật đã chỉ
cũng cho một mục đích duy nhất đó.
Những người ở châu Âu đã có rất nhiều thứ trong đời sống của họ. Họ học
nhiều và hiểu biết nhiều kiến thức thực dụng. Họ cũng học biết nhiều về tôn giáo
của họ. Nếu các thầy muốn áp đặt tư duy gì to tát hay phức tạp lên họ, có thể họ
không chịu nghe liền. Vậy các thầy phải nên chỉ dạy theo cách ra sao? Có ai có
gợi ý gì không?
Nếu ai có muốn nói gì thì nói, giờ là lúc của các thầy. Sau này chúng ta không còn cơ hội gặp lại nữa...Hoặc nếu các thầy còn gì để đàm đạo, nếu các thầy đã không còn nghi ngờ gì, tôi nghĩ các thầy có thể thành Phật Duyên Giác
rồi. (Cười).
Sau này, các thầy sẽ trở thành các sư thầy dạy Giáo Pháp (pháp sư). Các
thầy sẽ dạy nhiều người. Khi chỉ dạy cho người khác cũng là lúc chỉ dạy cho chính mình...có phải không? Khi đang dạy người là ta cũng đang dạy chính mình.
Nhờ đó sự thiện thạo và trí tuệ của mình cũng gia tăng. Khả năng quán xét quán
chiếu của mình cũng gia tăng. Ví dụ, khi các thầy dạy cho họ về một giáo lý của
Phật. Các thầy đã học giáo lý đó và giờ đi dạy cho Phật tử. Lúc mới dạy cho họ,
có thể các thầy còn chưa thấu hiểu tại sao Phật nói giáo lý đó, ý nghĩa của nó thực
thụ là gì. Do vậy các thầy bắt đầu suy xét, quán chiếu để tìm ra ý nghĩa thực thụ
của nó. Vậy đó, khi đang dạy giáo lý cho người khác là các thầy cũng đang dạy
cho chính mình về giáo lý đó. Nếu các thầy có sự chánh niệm, nếu các thầy đang
thiền tập, các thầy sẽ thấy rõ điều đó. Đừng nghĩ rằng các thầy chỉ đang dạy người khác; hãy biết rằng đang dạy người là cũng đang dạy chính mình. Dạy
người là dạy chính mình- vậy mình không lỗ gì.
https://thuviensach.vn
Thầy Sumedho: Hình như mọi người trên thế giới càng lúc càng bình đẳng với nhau. Tư tưởng giai cấp tầng lớp đang biến mất. Một số người tin vào ngành
thiên văn cho rằng vài năm nữa sẽ có nhiều thiên tai lớn gây ra nhiều đau khổ cho
thế giới....Con không thực sự biết điều đó đúng sai ra sao....Nhưng họ nghĩ những
thiên tai đó vượt quá khả năng chống đỡ của con người, con người còn quá kém
xa với sức mạnh siêu nhiên, và con người còn sống phụ thuộc vào những tiện nghi máy móc. Họ cho rằng còn rất nhiều biến cố trong tự nhiên, như động đất,
mà không ai có thể nhìn thấy trước.
Ajahn Chah: Họ nói vậy chỉ để làm mọi người khổ.
Thầy Sumedho: Đúng vậy. Nếu chúng ta không có sự chánh niệm, chúng ta
có thể thấy khổ thực sự với những tin đó.
Ajahn Chah: Phật dạy về hiện tại. Phật không dạy chúng ta phải lo lắng về
chuyện được dự đoán cho mấy năm sau.
Mặc dù điều đó là thật! Ngành thiên văn vũ trụ có thể nói về những sự kiện
sắp xảy ra trong vài năm tới. (Ví dụ họ có thể dự báo chính xác Sao Chổi Halay
sẽ xuất hiện sau 70 năm vào một thời điểm và nơi chốn chính xác). Nhưng đối
với các nhà thiên văn, nếu chúng ta nói về hiện-tại thì chưa chắc họ đã biết làm
gì. (Họ có thể dự báo năm sau có động đất xảy ra, nhưng nếu ngay bây giờ có
động đất thì họ chẳng biết làm gì để đối phó với nó). Đạo Phật thì nói về sự đối
phó với mọi thứ ngay bây giờ và tại đây, và do đó làm cho ta luôn luôn sẵn sàng
đối diện với mọi sự khởi sinh ngay trong thời khắc hiện tại. Những gì đã xảy ra
và sẽ xảy ra trên thế giới bên ngoài thì ta không quá quan tâm. Ta chỉ cần tu tập
để phát triển trí tuệ ngay trong hiện tại và làm những gì chúng ta cần làm ngay
bây giờ, không phải ngày mai. (Bởi vì mọi sự đều diễn ra ngay trong hiện tại và
ta phát triển trí tuệ từ đó, từ mỗi sự khởi sinh trong hiện tại). Cách nào sẽ tốt hơn?
Chúng ta có thể chờ ba hay bốn năm nữa trận động đất xảy ra, nhưng thực ra mọi
thứ động vọng đang diễn ra ngay trong tâm này ngay trong hiện tại. Mỹ cũng đang bị động đất, thật vậy, chúng ta mới nghe. Mọi người ở đó đang hoang mang,
bối rối— nhưng động đất của ta là đang ở đây, ngay trong tâm này. Ta cũng đang
đầy hoang mang và phiền não trong tâm này. Nhưng người ở đây không nhận
thấy thôi.
Động đất lớn lâu lâu mới xảy ra một lần, còn ‘động đất’ trong tâm này của
chúng ta thì nó động liên tục từng ngày, từng phút, từng giây. Trong đời tôi ở
https://thuviensach.vn
Thái Lan tôi chưa từng bị trận động đất lớn nào, nhưng loại động vọng trong tâm này thì luôn diễn ra, nó động, đẩy, xô, lắc chúng ta và quay tít chúng ta, làm chúng ta điên đảo. Đó chính là chỗ động vọng mà Phật chúng ta nên nhìn vào.
Nhưng đó lại là điều chẳng mấy ai muốn nghe.
Mọi sự xảy ra vì những nguyên nhân. Mọi sự chấm dứt cũng do những
nguyên nhân làm chấm dứt. Chúng ta không cần quá lo lắng về những dự báo của
ngành thiên văn. Chúng ta chỉ cần biết rõ sự gì đang xảy ra ngay tại đây và bây
giờ. Tuy nhiên mọi người vẫn hay hỏi những câu hỏi kiểu đó. Ở Thái Lan có nhiều quan chức công vụ đến gặp tôi và hỏi: ''Nếu nước mình có động đất thì mọi
sự sẽ ra sao?''.
''Chúng ta được sinh ra- chúng ta có thể làm gì được với biến cố đó? Tôi
không nghĩ nhiều về vấn đề đó. Tôi vẫn nghĩ rằng, ngay sau khi sinh ra, những
‘biến cố tai ương’ đã luôn rình rập ta hàng ngày mà''. Sau khi tôi trả lời như vậy,
họ không nói gì nữa. Họ không hỏi nữa.
Mọi người cứ nói về mối hiểm họa thiên tai trong vài năm tới, nhưng Phật
đã dạy chúng ta phải sẵn sàng chính mình ngay trong hiện tại, luôn tỉnh giác và
biết quán xét về những hiểm họa theo lẽ tự nhiên mà chúng ta phải đang nếm trải
trong kiếp sống này. Đây mới là vấn đề lớn, đây mới là điều đáng quan tâm.
Đừng lơ tâm, đừng xao lãng tâm! Cứ dựa vào những dự báo của ngành thiên văn
trong mấy năm tới thì chẳng giúp gì cho ta nhiều. Nên biết dựa vào cái ''ngành tu
theo Phật'', ta không cần phải gặm nhắm quá khứ, ta không cần phải lo âu về
tương lai, mà ta chỉ cần nhìn ngay vào hiện-tại. Những nhân khởi sinh ngay trong
hiện tại, chúng ta quan sát chúng ngay trong hiện tại.
Người đi giảng đạo không lo dạy mà cứ nói về nhưng hiểm họa, chẳng khác
nào dạy người ta khổ sở. Nhưng ở đời cũng ngược ngạo, nếu người đó dạy như
tôi thì người ta lại nói người đó điên khùng. Cái khó là chỗ đó, nhưng chúng ta
cần phải vượt qua. Chúng ta phải từ từ tìm ra cách thức chỉ dạy cho họ đúng pháp.
Trong suốt quá khứ, suốt quá trình sống, luôn luôn có những chuyển động,
nhưng nó diễn ra từng chút, từ từ, nên chúng ta khó để ý thấy. Ví dụ, thầy Sumedho, khi thầy mới sinh ra thầy đâu có lớn xác như vầy, đúng không? Xác
https://thuviensach.vn
lớn bây giờ là kết quả của những sự chuyển động và thay đổi. Sự thay đổi có tốt không? Dĩ nhiên là quan trọng; nếu không có sự chuyển động và biến đổi, chúng
ta đâu thể nào lớn lên. Đó là lẽ tự nhiên rồi. Chúng ta đâu cần phải sợ sệt sự biến
chuyển tự nhiên đó.
Nếu các thầy biết quán chiếu Giáo Pháp, tôi nghĩ đâu còn thứ gì khác các
thầy phải suy nghĩ về chúng. Nếu có ai dự đoán điều gì xảy ra trong mấy năm tới,
chúng ta đâu thể cứ ngồi chờ đến lúc đó mà chẳng biết làm gì trong hiện tại.
Chúng ta đâu thể sống như vậy. Điều gì cần làm chúng ta phải làm ngay bây giờ,
đâu phải cứ ngồi đợi gì điều nào đó sẽ xảy đến.
Thời bây giờ nhân chủng đang chuyển động liên tục. Bốn yếu tố tứ đại
chuyển động liên tục. Đất, nước, khí, nhiệt chuyển động liên tục. Nhưng người ta
không nhận ra trái đất đang chuyển động. Họ cứ lo nhìn đâu xa tận bên ngoài trái
đất để không thấy sự chuyển động nào hết ở đây.
Trong tương lai, trên thế gian này, nếu người ta cưới nhau và ở với nhau một
năm hay hai năm, chắc mọi người sẽ nghĩ là chuyện lạ. Tiêu chuẩn lúc đó chỉ là
vài tháng thôi. Mọi thứ đang chuyển động thay đổi liên tục như vậy mà. Chúng ta
đâu cần nhìn theo ngành thiên văn. Cứ nhìn ngay vào cái ‘ngành Phật Pháp’ thì
có thể hiểu biết điều này.
''Thưa sư ông, nếu thiên tai đại họa xảy đến, thầy sẽ đi đâu?''. Lại câu hỏi
khác. Đi đâu bây giờ? Chúng ta sinh ra và đối diện với già, bệnh, chết; còn tính đi
đâu cho khỏi? Tốt hơn cứ ở ngay đây và đối diện xử lý với những điều đó. Nếu
thiên tai có xảy ra ở Thái Lan, chúng ta ở Thái Lan và đối diện với nó. Bộ thiên
tai đến rồi ở luôn hay sao? Sao chúng ta phải sợ mãi mãi, sao ‘cứ sống nay mà lo
mai’ đâu đâu như vậy?
Nếu cứ liên tục lo âu về điều gì đó sẽ xảy ra trong tương lai, thì chẳng bao
giờ hết lo âu. Đó chỉ là sự ngu mờ và phỏng đoán. Này thầy Sumedho, thầy có
biết chắc chuyện gì sẽ xảy ra trong một hai năm nữa không? Sẽ chắc có động đất
lớn hay không? Khi người ta hỏi thầy về điều đó, thầy nên nói họ đừng lo xa trông rộng đến đó, đó vẫn là những thứ chưa chắc chắn; dù dự báo có chắc chắn
nhưng mọi sự vẫn có thể không chắc chắn; vì mọi thứ trên vũ trụ đều luôn
chuyển động, đâu phải ai cũng dự đoán chính xác tất cả mọi chuyển động của vũ
trụ. Mọi thứ đều chuyển động và biến đổi, hình hài chúng ta bây giờ cũng là do
sự biến chuyển liên tục đó từ lúc sơ sinh.
https://thuviensach.vn
Cách mọi người là muốn sống không muốn chết. Ai cũng vậy. Nhưng điều
đó có đúng không? Làm gì có chuyện đó, có sinh là có tử. Muốn như vậy chẳng
khác nào cứ đổ nước vô ly mà muốn nó không tràn. Sau khi sinh ra, ai cũng muốn sống mãi, không muốn chết. Muốn vậy đâu đúng. Hãy suy xét về điều đó.
Nếu sinh ra mà không chết, điều đó có mang lại hạnh phúc không? Nếu ai cũng
sinh ra trên thế gian mà chẳng ai chết, chắc mọi thứ sẽ tệ hại hơn nhiều. Nếu không ai chết, chắc chúng ta phải ăn chất thải của nhau chứ đâu đủ thức ăn để ăn!
Nếu không ai chết, có đủ chỗ cho tất cả mọi chúng sinh tự cổ chí kim ở trên trái
đất này không? Sao cứ muốn đổ nước vô ly mà không muốn nó tràn. Chúng ta
phải nhìn thấu suốt về điểm này. Chúng ta muốn sinh mà không muốn chết. Nếu
chúng ta không chết, chắc tất cả chúng ta là những người bất tử, là những pháp
vô sinh ( amata-dhamma), như Phật đã từng nói. Các thầy có hiểu pháp vô sinh
( amata-dhamma) nghĩa là gì không?
Bất tử nghĩa là gì- dù ta chết, nếu có trí tuệ thì cũng như không chết. Không
chết, không sinh. Đó là nơi mọi thứ kết thúc. Sau khi sinh chỉ muốn được sống
hạnh phúc và hưởng thụ mà không chết, đó không phải là cách nhìn đúng đắn.
Nhưng mọi người cứ muốn như vậy, bởi vậy chẳng bao giờ kết thúc khổ đau.
Người tu tập theo Giáo Pháp thì không bị khổ. Nhưng, những người tu như
những Tỳ kheo hay nhà sư bình thường thì vẫn còn khổ, bởi họ vẫn chưa hoàn
thành con đường tu tập. Họ chưa chứng ngộ pháp vô sinh đó, nên họ vẫn còn khổ. Họ vẫn còn chết.
Amata-dhamma là pháp vô sinh, là trạng thái bất tử. Chúng ta được sinh ra
từ bào thai, làm sao tránh chết được? Chỉ có cách tu tập để chứng ngộ sự thật vô
ngã thì mói có thể tránh chết được; ngoài ra không còn cách nào khác!. Cái ‘ta’
vẫn còn (cái ‘ta’ ảo tưởng đó chưa chết thì ta vẫn còn chết); những thứ hữu vi
( sankhāra) vẫn còn luôn biến đổi sinh diệt, vẫn còn biến đổi theo đường lối tự
nhiên.
Chỗ này khó nhìn thấy lắm. Người ta khó nghĩ ra chỗ này. Các thầy cần phải
thoát khỏi những thứ thế tục, giống như thầy Sumedho đã làm được. Các thầy cần
phải từ bỏ nhà cửa sung sướng và cái thế giới tân tiến. Giống như Phật đã làm
vậy. Nếu Phật vẫn ở lại cung điện thì Phật đâu thể thành Phật. Chỉ nhờ sự từ bỏ
và vô rừng tu tập thì Phật mới đạt đến sự giác ngộ đó. Đời sống hưởng thụ khoái
lạc trong cung điện không phải là con đường dẫn đến giác ngộ.
https://thuviensach.vn
Nhưng ai nói cho thầy về những dự báo thiên văn?
Thầy Sumedho: Thưa, nhiều người nói lắm, thường thì họ nói như thói quen,
hay hứng lên là nói.
Ajahn Chah: Nếu đúng thực như những nhà thiên văn đã nói, chúng ta phải
làm gì? Họ nói chứ họ đâu chỉ ra con đường nào để mọi người làm theo? Theo
quan điểm của tôi, Phật chỉ rất rõ ràng. Phật đã nói, những điều chúng ta không
biết rõ thì rất nhiều, kể từ lúc sinh ra. Ngành thiên văn có thể nói về những tháng
sau hay những năm sau, nhưng Phật thì chỉ thẳng vào ngay lúc sinh ra. Dự đoán
tương lai sẽ làm cho người ta lo lắng về những điều sẽ xảy ra, nhưng mọi sự bất
trắc đều có thể xảy ra trong đời ta, kể từ lúc sinh ra.
Mọi người thường thích nghe và tin theo những dự báo tương lai, đúng
không?
Nếu quý vị [lúc này thiền sư quay sang số Phật tử tại gia cũng đang có mặt
lắng nghe cùng với các Tỳ kheo] sợ thì quý vị nên suy xét điều này: giả sử quý vị
phạm tội, một trọng tội, và sẽ bị xử tử trong bảy ngày. Điều gì xảy ra trong tâm trí
quý vị? Tôi xin hỏi riêng quý vị. Nếu trong bảy ngày sẽ bị xử tử, quý vị phải làm
gì? Nếu đã nghĩ đến cái chết, sao quý vị không nghĩ xa hơn một bước, quý vị sẽ
thấy chúng ta đang sống cũng như đang mang án tử hình thôi, chỉ có điều là không biết chết lúc nào. Có thể sớm hơn bảy ngày, có thể nhiều hơn bảy mươi
năm, nhưng cũng phải chết. Quý vị có biết sau khi sinh ra mình đã mang bản án
tử, đúng không? Có ai thoát chết và sống mãi không?
Nếu phạm tội nặng và bị kết án tử nặng thì quý vị vô cùng sầu não vì cái
chết. Còn môn thiền về cái chết là quán niệm về cái chết đang đến gần kề, quán
niệm về cái chết không tránh khỏi. Vậy mà chẳng ai nghĩ về cái chết, và họ cứ
sống thản nhiên, vô tư. Nếu ai biết nghĩ đến cái chết tất hữu, điều đó sẽ thúc giục
họ dành thời gian tu tập theo Giáo Pháp. Bởi vậy Phật đã dạy chúng ta phải tu tập
quán niệm (thiền quán) một cách thường xuyên về cái chết. Những ai không hiểu
biết và không thiền quán về cái chết thì thường sống trong sợ hãi. Họ không hiểu
biết về bản thân mình. Nhưng nếu quý vị biết quán niệm về cái chết và ý thức
biết rõ về bản thân mình, điều đó sẽ dẫn dắt quý vị muốn tu tập Giáo Pháp một
cách nghiêm túc; nhờ đó thoát khỏi sự sợ hãi về mối hiểm hoại đó. Còn nếu đạt
đến giác ngộ toàn trí thì hoàn toàn thoát khỏi mối hiểm họa đó.
https://thuviensach.vn
Quý vị ý thức biết rõ về bản án tử này, quý vị sẽ muốn đi tìm một giải pháp, đi tìm một con đường thoát. Thường thì chẳng ai muốn nghe nói đến cái chết.
Điều đó có nghĩa rằng họ đang ở rất xa với Giáo Pháp, phải vậy không? Phật thúc
giục chúng ta quán niệm về cái chết, nhưng mọi người thì khó chịu khi nghe nói
đến cái chết. Đó là do nghiệp ( kamma) của các chúng sinh. Nghiệp chướng cản
trở họ. Họ có biết về lẽ thật cái chết, nhưng sự hiểu biết đó còn chưa được rõ ràng, thấu suốt.
https://thuviensach.vn
96
Lời Nhắn Gửi Từ Thái Lan
228, 229 Tôi đến ngụ ở chùa Wat Tham Saeng Pet trong mùa Mưa Kiết Hạ năm nay- chủ yếu để thay đổi không khí vì sức khỏe của tôi bây giờ không còn tốt
nữa. Cùng với tôi có các Tỳ kheo gốc phương Tây: thầy Santa, Pabhakaro,
Pamutto, Michael và thầy Samanera Guy; cũng có một số Tỳ kheo người Thái và
một số các Phật tử tại gia đang rất nhiệt thành tu tập. Đây là khoảng thời gian dễ
chịu và phúc lành đối với chúng tôi. Bữa nay bệnh tật của tôi lắng bớt, tôi cảm
thấy khỏe hơn nên có thể đọc thu lời nhắn gửi này cho tất cả các thầy.
Vì đang bệnh yếu nên tôi không thể đi Anh Quốc, nhưng nghe tin tức về các
thầy, từ những Phật tử cũng có mặt tại đây, tôi thấy vui mừng và bớt bệnh. Điều
làm tôi vui lòng nhất là bây giờ thầy Sumedho đã có thể nhận thọ giới cho các Tỳ
kheo mới; điều này cho thấy những nỗ lực thiết lập đạo Phật ở Anh Quốc đã rất
thành công.
Cũng thật vui mừng khi nghe thấy các tên của các tăng và ni mà tôi đã biết
đang sống tu chung với thầy Sumedho ở tu viện Chithurst: thầy Anando,
Viradhammo, Sucitto, Uppanno, Kittisaro, và Amaro. Các ni Mae Chees Rocana
và Candasiri. Tôi mong tất cả các thầy có sức khỏe tốt và sống hòa hợp với nhau,
cộng sự với nhau, và cùng nhau tiến bộ trong việc tu tập Giáo Pháp.
Có những mạnh thường quân, ở Anh và ở đây, đã giúp cập nhật cho tôi biết
những sự phát triển ở bên đó của các thầy. Tôi nghe nhiều tin từ họ rằng phần nhà
chùa ở Chithurst đã xây xong và giờ trở thành nơi thoải mái hơn để các thầy sống
tu. Tôi ngạc nhiên về điều này, bởi tôi đã từng ở đó bảy ngày rất cực khổ! (cười).
Tôi nghe nói gian thờ và các khu chính đều đã hoàn thành. Giờ chắc công việc
xây sửa đã bớt, các thầy sẽ có thời gian để tham gia các thời biểu tu chính quy
đầy đủ hơn.
Tôi cũng nghe nói một số Tỳ kheo thâm niên cũng đã rời đi để lập các chùa
chi nhánh [chi viện] ở nơi khác. Đây là chuyện bình thường, điều này có thể làm
tăng số tu sĩ trẻ trong chùa chính [chánh viện, chùa tổ] ở đó; hồi trước chùa tổ
đình Wat Pah Pong ở Thái Lan cũng như vậy. Điều này có thể tạo nhiều khó nhọc
https://thuviensach.vn
hơn trong việc chỉ dạy và huấn luyện các Tỳ kheo trẻ, do vậy điều quan trọng trong những lúc như vậy là chúng ta phải biết hỗ trợ lẫn nhau.
Tôi tin tưởng thầy Sumedho sẽ không coi những việc khó nhọc trên là gánh
nặng cho thầy ấy! Đây là những vấn đề nhỏ, rất bình thường, đó không phải là
những vấn đề nan giải. Dĩ nhiên cần phải có nhiều trách phận- nhưng điều đó cũng được coi như không phải là gánh nặng.
Làm trụ trì của một chùa giống như làm một thùng rác vậy: ai bị khó chịu
khi nhìn thấy rác thì phải làm một thùng đựng rác, hy vọng mọi người sẽ bỏ
những rác rưởi của họ vào đó. Thực tế thì người làm thùng rác cuối cùng cũng
thành người thu dọn rác. Đó là cách mọi thứ xảy ra trong chùa- ở chùa Wat Pah
Pong cũng vậy, thời Đức Phật cũng vậy. Không-ai bỏ rác vào thùng nên chúng ta
phải tự mình làm việc đó, và mọi chuyện đều trút vào cái thùng rác của ông trụ
trì! Người ở vị trí đó phải biết nhìn xa, có chiều sâu, và không bị lay chuyển trước tất cả mọi chuyện; người ấy phải kiên trì chịu khó. Trong tất cả những phẩm chất chúng ta tu dưỡng suốt đời, sự chịu khó nhẫn nhục là quan trọng nhất.
Đúng là phần nhà chùa chỗ ở của tu viện Chithurst đã xây xong- xây nhà
chùa thì không khó, chịu khó vài năm nó cũng xong. Còn những việc chẳng bao
giờ xong như việc chăm sóc và bảo dưỡng, quét dọn, lau chùi... thì chúng ta phải
làm suốt đời. Xây nhà chùa không khó, cái khó là việc chăm sóc bảo dưỡng nó.
Tương tự như vậy, nhận thọ giới cho một người xuất gia thì không khó, cái khó là
sau đó phải chỉ dạy đầy đủ cho người đó sống và tu trong tăng đoàn sao cho tốt.
Nhưng cái khó đó không nên coi là vấn đề gian khó, bởi cái gì càng khó thì càng
mang lại ích lợi- nếu cứ chọn việc dễ làm thì đâu có nhiều ích lợi. Vì vậy, để nuôi
dưỡng và duy trì hạt giống Phật giáo đã được gieo trồng ở Chithurst, giờ các thầy
phải sẵn sàng đem hết mọi sự nỗ lực và trợ giúp.
Tôi hy vọng những lời tôi nói hôm nay cũng truyền tải những cảm giác ấm
áp và trợ giúp cho các thầy. Mỗi khi tôi gặp các Phật tử người Thái có liên hệ với
bên Anh, tôi hay hỏi họ đã đến thăm chùa ở Chithurst chưa. Dường như đối với
họ có sự quan tâm đặc biệt đến chi nhánh Chithurst ở Anh. (Ý thầy nói tu viện
Chithurst ở Anh là một chi nhánh của chùa tổ đình Wat Pah Pong ở Thái Lan của
dòng Thiền Trong Rừng). Cũng vậy, những Phật tử ngoại quốc ghé thăm chùa
Wat Nanachat cũng báo tin về các thầy ở bên đó. Điều đó làm tôi rất vui sướng,
https://thuviensach.vn
bởi đó thể hiện mối quan hệ gần gũi và cộng sự giữa chùa Wat Pah Pong, chùa Wat Nanachat và chùa Wat Chithurst.
Đó là tất cả những gì tôi muốn nói, ngoài những cảm giác tâm-từ của tôi
hướng về các thầy. Cầu mong các thầy được mạnh giỏi và hạnh phúc, an trú trong
sự hòa hợp, cùng giúp đỡ nhau, và cùng tu tiến. Cầu mong những phước lành của
Tam Bảo luôn được thiết lập vững chắc trong trái tim của các thầy- chúc mọi người khỏe mạnh.
https://thuviensach.vn
PHẦN PHỤ LỤC
https://thuviensach.vn
I
CÁC PHẦN CỦA BỘ SÁCH NÀY
Bộ sách này bao gồm những quyển sách đã được biên dịch và in từ thời
thiền sư Ajahn Chah còn sống cho đến những năm gần đây. Các quyển đó là
tập hợp các bài giảng pháp của thiền sư, và đã được in lần đầu ra thế giới
vào những thời gian sau đây:
• quyển 1: Mọi Sự Đến Rồi Đi (2005)
• quyển 2: Giác Thừa [Cỗ xe Giác ngộ] (1982)
• quyển 3: Vị Giải Thoát (2002)
• quyển 4: Giáo Pháp Sống (1992)
• quyển 5: Thức Ăn Cho Tâm (1992)
• quyển 6: Đường Đi Đến Bình An (1996)
• quyển 7: Sự Sáng Rõ Của Trí Tuệ (2000)
• quyển 8: Sự Bình An Không Lay Chuyển (2003)
• quyển 9: Mọi Thứ Đều Dạy Chúng Ta (2004)
Tất cả những quyển sách này đã được sắp xếp, chế bản lại theo một lối trình
bày (format) giống nhau trước khi cho in lại và cho đăng phổ biến trên các trang
web về thiền sư Ajahn Chah. Chúng tôi cũng đã cố gắng tìm ra và hiệu chỉnh các
lỗi sai trong các phiên bản trước đó. Ví dụ, phần chương đầu tiên [ Tu Tập Tâm
Này] của quyển '' Vị Giải Thoát'' mới được dịch lại cho hoàn chỉnh trước khi đăng.
Một số bài giảng230 trong quyển '' Mọi Thứ Đều Dạy Chúng Ta'' có nhiều chỗ dịch mới đã được bổ sung cho bản in đầu tiên. Có hai bài giảng khác231 đã bị bỏ ra khỏi quyển '' Mọi Thứ Đều Dạy Chúng Ta'' trong lần in trước, giờ đã được đưa vào lại. Quyển '' Chìa Khóa Dẫn Đến Giải Thoát'' in trước kia không được đưa vào trong bộ sách này; thay vào
chỗ đó là '' Sự Bình An Không Lay Chuyển'' đã được chọn đưa vào; thực ra cái sau
là bản dịch thay thế của cái trước.
https://thuviensach.vn
(Bản tiếng Anh của tất cả các quyển có thể được tìm đọc trên nhiều trang web Phật giáo; dễ tìm thấy nhất theo đúng thứ tự trên là trên trang web chính:
www.ajahnchah.org, www.forestsanghapublications.org).
Chúng tôi hy vọng những cố gắng của chúng tôi trong việc biên tập lại
những bài giảng Pháp của thiền sư Ajahn Chah sẽ mang lại nhiều ích lợi cho quý
bạn đọc.
Tỳ kheo Dhammajoti và Tỳ kheo Gavesako
https://thuviensach.vn
II
ĐÔI ĐIỀU VỀ CHỖ BIÊN DỊCH
Hầu hết những bài giảng trong bộ sách này được biên chép từ những băng
cát-sét cũ của thiền sư Ajahn Chah, một số bằng tiếng Thái và một số bằng
phương ngữ vùng Đông- Bắc Thái Lan (giáp Lào, phương ngữ của Lào); được
thu âm bằng những máy thu âm chất lượng thấp (những loại máy thu âm đơn
giản, rẻ tiền) và được giữ trong những điều kiện bảo quản không tốt lắm của những ngày đó. Điều đó cũng gây khó khăn cho công việc biên dịch, có lúc bị
mất chữ hay mất câu; có lúc có đoạn nghe không rõ nên các thầy phải đi tìm hỏi
những người nghe đã quen thuộc và biết rõ những câu đó của thiền sư.
Về công việc dịch thuật, nhiều người dịch khác nhau đã cố gắng dịch chính
xác nhất với nội dung của lời giảng, nhưng họ cũng bỏ bớt những câu lặp đi lặp
lại trong văn nói khi thầy đang giảng giải. Những chữ Pāli đã ngấm vào tiếng Thái theo thời gian nên đã thu nạp thêm những nghĩa phụ: ví dụ, chữ '' arome''
trong tiếng Thái là có liên hệ với chữ '' ārammana'' trong tiếng Pali– có nghĩa là đối tượng của tâm hoặc nhận thức của tâm, nhưng nghĩa chung là ''trạng thái''
hoặc là ''cảm xúc''. Thiền sư đã dùng những chữ đó theo cả hai nghĩa, và chúng ta
phải dịch cho đúng với ngữ nghĩa và bối cảnh của mỗi câu nói khác nhau.
Những chữ Pāli nhiều lúc được thiền sư giữ nguyên khi giảng, có khi thiền
sư dịch ra tiếng Thái. Quan trọng là người nghe có thể đọc được, hiểu được.
Những chữ Pāli đó thường ngắn và quen thuộc đối với người nghe, họ đã biết ít
nhiều thuật ngữ Phật giáo; trong những trường hợp đó thiền sư thường giữ
nguyên tiếng Pali. Điều này thiệt ra cũng không khó gì cho ai, bởi lúc đó thầy
cũng đã giảng giải rất nhiều ý nghĩa xung quanh những chữ đó. Những chữ dài
hơn hoặc ít quen thuộc hơn với người nghe thì thiền sư thường dịch ra. Trong số
đó có hai chữ đáng lưu ý. Chữ Kāmasukhallikānuyogo và chữ
Attakilamathānuyogo đã được thiền sư dịch ra là hai cực đoan: ''Sự đắm mình trong Khoái lạc'' và ''Sự đắm mình vào Đau khổ'' 232. Hai chữ này xuất hiện không quá năm lần trong bộ sách này. Mặc dù bản dịch tiếng Anh có thể chưa thực sự
https://thuviensach.vn
sát với nghĩa của những chữ Pali đó, tuy nhiên đó là cách dịch đúng với nghĩa mà thiền sư Ajahn Chah muốn nói.
Việc biên dịch đòi hỏi sự chuyển nghĩa càng chính xác càng tốt; đó là việc đi
tìm con đường trung đạo giữa những cách dịch quá cùn ngủn, hoặc quá bóng bẩy,
hoặc trôi chảy nhưng không chuyển nghĩa chính xác, luôn là việc rất khó khăn.
Mỗi người trong số các dịch giả đã dung hòa và kết hợp nhiều cách diễn dịch khác nhau, sao cho chuyển được hết ý nghĩa của lời dạy. Chúng tôi hy vọng rằng
chúng tôi đã cố xoay sở để một mặt giữ lại tất cả tính giản dị rõ ràng, tính trực chỉ
và tính khôi hài trong cách nói của vị thiền sư; mặt khác chuyển tải được tính thâm thúy nằm bên dưới những lời dạy đó, làm cho chúng càng hay và khơi gợi
cảm hứng của người nghe.
Thiền sư Ajahn Chah luôn luôn thuyết giảng bằng những ngôn từ giản dị
thường ngày. Mục tiêu của thầy là làm rõ Giáo Pháp, không làm người nghe khó
hiểu với những thông tin chồng chất. Vì lẽ đó, những bài nói chuyện trong bộ
sách này đã được chuyển dịch tương ứng ra tiếng Anh giản dị. Mục đích là thể
hiện đủ cả tinh thần và chữ nghĩa trong lời dạy của thiền sư Ajahn Chah.
Những người dịch thành thật xin lỗi nếu có những câu hay đoạn nào chưa
thực sự rõ nghĩa hoặc chưa được hoàn chỉnh câu cú. Chúng tôi tin rằng bản dịch
này sẽ mang lại những sự quán niệm bồi dưỡng cho tâm của số người thiền đang
gia tăng.
Cầu cho tất cả mọi chúng sinh thoát hết khổ.
Tăng Đoàn,
Chùa Wat Pah Nanachat, Thái Lan.
https://thuviensach.vn
III
VỀ CÁC BÀI GIẢNG CHO TĂNG NI
Một nét nổi bật trong giáo lý của thiền sư Ajahn Chah là sự nhấn mạnh việc
tu tập của các tăng ni trong Tăng đoàn. Phần nổi bật đó được coi như một cỗ xe
để tu tập Giáo Pháp. Điều này không có nghĩa phủ nhận sự ưu ái trước sau như
một mà thầy cũng đã dành dạy cho các người tại gia, nhờ đó thầy có thể giao tiếp
một cách thông thái với mọi người thuộc mọi thành phần khác nhau trong đời
sống, từ những nông dân bình dị cho đến những giáo sư đại học. Chúng ta dễ
dàng nhìn thấy những kết quả thầy đã làm được với việc truyền dạy và tạo lập
những cộng đồng của Tăng đoàn ở nhiều chùa [tu viện, thiền viện]. Những kết
quả đó ngày càng gia tăng ở các chùa ở Thái Lan, và sau đó ở nhiều nước như
Anh, Úc, châu Âu và những nơi khác. Thầy Ajahn Chah nhìn thấy trước sự cần
thiết thiết lập Tăng đoàn ở các nước phương Tây nếu nhìn ra những kết quả dài
hạn của nó.
Tập sách này là tuyển chọn những bài giảng mà thầy đã dạy cho các Tăng,
Ni và Phật tử tại gia. 233 Những bài giảng cho Tăng, Ni được giảng tại Chùa chính Wat Pah Pong, nơi thầy trụ trì, và tại các chùa chi nhánh [chi viện] trong Thái
Lan và ở nước ngoài. Chỗ này những người đọc là Phật tử tại gia cần lưu ý.
Những bài giảng cho các Tăng, Ni không phải dành cho những người tại gia, và
không nên được coi như những lý thuyết phổ thông giới thiệu về Phật giáo và thiền tập. Đó là những giáo lý dành cho các tu sĩ trong Tăng đoàn, chủ yếu nói về đời sống và những vấn đề trong Tăng đoàn. Những người tại gia có thể đọc, nhưng quý vị cần nên có một số kiến thức căn bản về Phật học thì mới dễ nghe dễ hiểu về những bài giảng đó.
Nhiều bài giảng loại này nghe rất lạ lùng và mù mờ đối với những người đọc là
người tại gia. Những bài giảng đó chủ yếu nhấn mạnh về sự tuân thủ các chuẩn
mực nhà chùa và về sự từ bỏ, xuất gia.
Những người tại gia khi đọc những bài thầy Ajahn Chah giảng cho các tăng
sĩ ở Thái Lan nên nhớ bối cảnh của chúng - đó là một vùng xa hoang vu, khắc
nghiệt và nghèo nàn thuộc gốc miền Đông Bắc của Thái Lan, là nơi sinh của
https://thuviensach.vn
nhiều vị thiền sư xuất sắc và là quê tổ của toàn bộ nhánh Tu Thiền Trong Rừng.
Người ở vùng Đông Bắc được tôi luyện bởi môi trường sống ở đây, họ sống đơn
sơ mộc mạc và chịu khó một cách nhẹ nhàng, điều đó khiến họ trở thành những
ứng viên lý tưởng cho lối sống và tu hành của truyền thống tu thiền trong rừng.
Trong cái môi trường đó, trong những sảnh đường nhỏ được thắp sáng bởi một
cây nến với các tăng sĩ ngồi xung quanh, thầy Ajahn Chah đã giảng dạy những
giáo lý của thầy.
Những lần giảng pháp của vị thầy thường diễn ra cuối mỗi hai tuần, ngay
sau khi các tăng sĩ ôn tụng phần giới luật Tỳ kheo ( pātimokkha), (tức ngày Tự
Tứ). Nội dung của các bài giảng thường bắt đầu từ tình hình tu tập trong chùa lúc
đó, ví dụ như– sự lơ là trong tu tập, sự không thông hiểu về các thanh quy hay
giới luật, hoặc chỉ đơn giản là từ ''sự chưa giác ngộ'' nên có rất nhiều đề tài cần
phải được chỉ dạy. Trong lối sống mộc mạc giản dị và hài lòng với số ít điều kiện
sống, tính dễ dàng cho qua hoặc ỷ lại là xu hướng hay xảy ra trong các chùa, bởi
vậy đề tài thường xuyên trong các bài giảng của vị thầy là thúc giục các tăng ni
nỗ lực tu tập thực sự.
Bản thân các bài giảng là những sự soi chiếu và sự kích thích người nghe chứ không phải là những giáo lý bài bản lớp thứ mà chúng ta có thể đọc trong các kinh sách. Người nghe
được yêu cầu phải có sự chú tâm hoàn toàn vào giây phút hiện tại và sau đó soi
chiếu ứng dụng những lời dạy đó vào việc tu tập của mình; không phải nghe để
ghi nhớ hay để phân tách theo các lý lẽ lý thuyết. Bằng cách nghe, suy xét và ứng
dụng tu như vậy, người tu có thể nhìn ra những khuyết điểm của chính mình và
học cách ứng dụng tốt nhất những phương tiện thiện xảo mà người thầy đã chỉ.
Mặc dù những bài giảng này chủ yếu dành cho các tăng, ni và sa-di– những
người tại gia nếu biết đọc chắc chắn cũng thu được nhiều sự hiểu biết sâu sắc về
lý tu tập theo đạo Phật. Nếu không hiểu hết thì chí ít cũng đọc được nhiều câu
chuyện về sự tu tập của chính thiền sư Ajahn Chah, những câu chuyện tự tu tự
trải đó của thầy đã được kể nhiều trong các bài giảng. Quý vị có thể coi chúng
như những thông tin về tiểu sử của thầy, hoặc như những hướng dẫn của người
thầy về cách tu tập cái tâm.
Từ những gì đã được dạy trong các bài giảng trong tập sách này, chúng ta có
thể hiểu ra rằng việc tu tập cái tâm không chỉ là ngồi tu nhắm mắt, cũng không
https://thuviensach.vn
phải để luyện siêu một tuyệt kỹ thiền tập, mà để luyện tập sự từ-bỏ cho đến tận cùng, như thiền sư Ajahn Chah đã nói.
Người dịch quyển ‘Thức Ăn Cho Tâm
https://thuviensach.vn
IV
TIỂU SỬ THIỀN SƯ AJAHN CHAH
Thiền sư Ajahn Chah (trưởng lão Phra Bodhiñāna Thera) được sinh ra trong
một gia đình nông gốc trong một ngôi làng thuộc tỉnh Ubon Rachathani, vùng
Đông Bắc Thái Lan, vào ngày 17-6-1918. Thầy đã sống phần đầu cuộc đời như
nhiều trẻ thơ khác ở làng quê Thái Lan. Rồi theo thông tục ở quê, khi còn nhỏ
thầy đã được thọ giới thành một sa-di vào tu học ở một ngôi chùa làng trong ba
năm. Ở đó thầy được học đọc chữ, viết chữ, và học những giáo lý căn bản của
Phật giáo. Sau khi hết hạn sa-di, thầy quay về nhà phụ giúp cha mẹ, nhưng cảm
thấy bị thu hút với đời sống tu hành, nên năm 20 tuổi [vào ngày 26-4-1939] thầy
rời nhà đến một tu viện và thọ giới xuất gia trở thành một Tỳ kheo.
Trong những năm đầu, vị Tỳ kheo chỉ chuyên lo học các Giáo Pháp căn bản,
giới luật, học tiếng Pāli và các kinh điển Pāli. Thời gian đó thân phụ của thầy mất, cái chết của người cha làm thức tỉnh thầy về sự vô-thường của kiếp sống.
Điều đó khiến thầy suy tư sâu sắc về ý nghĩa và mục đích đích thực của cuộc đời.
Mặc dù lúc đó thầy đã học hỏi rất nhiều và biết khá rành về tiếng Pāli, nhưng thầy vẫn còn ở rất xa với loại hiểu biết có thể dẫn đến chấm dứt khổ của kiếp
sống. Cảm giác chán ngán đối với lẽ thực phũ phàng của sự sống đã có mặt và nó
làm khởi sinh ước muốn đi tìm phần cốt lõi chân thực trong giáo lý của Đức Phật.
Cuối cùng [năm 1946] thầy đã từ bỏ tất cả việc học và lên đường đi theo đời sống
du hành khất sĩ. Thầy đi bộ khoảng 400 km xuống miền trung Thái Lan, tối ngủ
trong rừng, sáng đi khất thực thức ăn trong những ngôi làng dọc đường. Thầy xin
ngụ lại trong một tu viện nơi giới luật (vinaya) được dạy, học và thực hành một cách kỹ càng.
Khi ở đó, thầy nghe nói về vị sư Ajahn Mun Bhuridatto, một trong những thiền sư được kính trọng nhất ở Thái Lan. Mong muốn gặp được vị sư ngộ đạo đó, thầy Ajahn Chah
lên đường đi về lại hướng Đông Bắc để đi tìm sư phụ. Thời gian đó thầy cũng bắt
đầu đến tu ở nhiều chùa [tu viện] khác nhau, học nhiều về giới luật. Một thời gian
https://thuviensach.vn
tuy ngắn, nhưng làm bừng sáng cái tâm, là quãng thời gian sống tu với sư phụ
Ajahn Mun, vị thiền sự lỗi lạc nhất thế kỷ 20 của dòng Thiền Trong Rừng của
Thái Lan. Thời đó lúc nào thầy Ajahn Chah cũng vật lộn với những vấn đề nan
giải. Thầy đã học các giáo lý về giới, định, tuệ; thầy có thể thuộc nhớ từng chi tiết
nhỏ một cách nhanh chóng, nhưng vẫn chưa biết cách đưa chúng vào thực hành
tu tập. Sư phụ Ajahn Mun đã nói với thầy rằng: mặc dù giáo lý rất lớn lao đồ sộ,
nhưng cốt lõi của nó thì rất giản đơn. Với sự chánh niệm được thiết lập, nếu nhìn thấy mọi sự khởi sinh trong tâm này: thì ngay đó chính là con đường đạo để tu
tập. Lời dạy ngắn gọn và trực chỉ đó chính là một thứ khai sáng cho thầy Ajahn
Chah, và chính nó đã chuyển hóa thầy tiếp cận được sự tu tập. Con đường Đạo đã
rõ rệt.
Bảy năm sau đó, thầy Ajahn Chah tu hành như một nhà sư khất sĩ theo
truyền thống Tu Thiền Trong Rừng, hầu hết thời gian sống tu ở trong rừng, trong
hang động và ở các nghĩa địa, đó là những nơi lý tưởng để tu thiền. Thầy sống tu
trong những khu rừng đầy cọp beo và rắn rít, dùng những sự quán chiếu về cái
chết để thâm nhập vào ý nghĩa đích thực của sự sống là gì. Có lần thầy đã ngồi
suốt đêm trong nghĩa địa bên những tử thi để đương đầu với nỗi sợ của mình để
cuối cùng có thể vượt qua nó. Lúc đó thầy ngồi ướt sũng dưới mưa bão lạnh giá
đối diện với sự hiu quạnh và đơn độc tận cùng của một tu sĩ vô gia cư. (Quý vị đã
đọc câu chuyện làm lay động này trong tập sách). Sau nhiều năm lang thang, thầy
đã được mời về sống tu trong khu rừng rậm ở gần vùng làng quê của thầy. Khu rừng này hoang sơ không ai ở, được biết có nhiều cọp dữ và rắn hổ mang và nhiều ma quỷ, người ta nói với
thầy như vậy; chính đó là một nơi hoàn hảo cho những người tu thiền trong rừng.
https://thuviensach.vn

https://thuviensach.vn
Cách tiếp cận tới sự tu thiền, tức tu tập Giáo Pháp, của thầy Ajahn Chah là tuyệt vời tinh khôi. Cách chỉ dạy truyền đạt của thầy thì rất giản đơn và trực chỉ,
luôn nhấn mạnh vào sự ứng dụng thực tập và thái độ cân bằng trong tâm. Những
cách tu và cách dạy đó đã bắt đầu thu hút sự chú ý của nhiều tăng sĩ và Phật tử tại
gia. Nhờ vậy một ngôi chùa lớn đã được xây lên gần khu rừng đó, và càng lúc
càng có nhiều tăng, ni và Phật tử tại gia đến để nghe học giáo lý và sống tu ở đó
với thầy.
https://thuviensach.vn

Cách truyền dạy giản dị mà thâm thúy của thầy Ajahn Chah cũng là sự thu hút
đặc biệt đối với những người phương Tây. Rất nhiều người gốc Âu Mỹ đã đến
https://thuviensach.vn
học và ở tu với thầy trong vài năm hoặc nhiều năm. Năm 1996 một người phương Tây đầu tiên đã đến thọ giới xuất gia ở chùa tổ Wat Nong Pah Pong, đó là ngài Tỳ kheo Sumedho bây giờ. Hồi đó thầy Sumedho mới tu được một tuổi Hạ đang tập trung nỗ lực tu thiền
trong một chùa gần biên giới với Lào. Dù việc tu tập có ít nhiều kết quả, những
thầy Sumedho nhận ra mình cần phải có người thầy để giáo huấn mình về mọi
mặt của đời sống tu hành. May mắn thay, một trong những tu sĩ của thầy Ajahn
Chah biết nói ít tiếng Anh đã ghé thăm chùa nơi thầy Sumedho đang ở tu. Thầy
ấy kể cho thầy Sumedho về thầy Ajahn Chah, sau khi nghe xong thầy Sumedho
đã xin phép tạm biệt thầy thọ giới và chùa ở đó và quay về chùa Wat Nong Pah
Pong với vị tu sĩ kia. Thầy Ajahn Chah rất hoan nghênh vị đệ tử mới, nhưng nói
rằng ở chùa không có chế độ ưu đãi nào cho người phương Tây hết. Thầy ấy phải
ăn những thức ăn đơn sơ có được từ khất thực và tu tập theo cách giống như những tu sĩ
khác trong chùa Wat Nong Pah Pong. Việc tu tập có phần khắt khe và giới cấm
nhiều thứ. Thầy Ajahn Chah thường thúc giục các đệ tử phải tu tập hết sức mình,
thầy thử thách hết mức chịu khó chịu khổ của họ để họ tu dưỡng tính nhẫn nhục
và kiên tâm. Nhiều lúc thầy đưa ra những việc dường như vô lý vô nghĩa để bắt
các đệ tử làm theo, nhưng mục đích là để phá bỏ sự mê dính của họ vào trạng thái tĩnh lặng (của thiền định). Thầy nhấn mạnh sự buông-bỏ khi quán xét mọi sự diễn ra theo cách của
chúng, và nhấn mạnh việc tuân giữ giới luật.
Từ đó, số lượng những tu sĩ người phương Tây đến đây tu học ngày càng
đông hơn. Sau khi đã tu ở đó được năm năm, thầy Sumedho được thầy Ajahn
Chah công nhận đã đủ năng lực để dạy giáo pháp; một số Tỳ kheo người phương
Tây đã đồng ý ở lại để tu học với thầy Sumedho. Vào mùa nóng bức năm 1975,
thầy Sumedho và một số Tỳ kheo người phương Tây sống trong khu rừng không
xa Chùa Wat Nong Pah Pong. Những người dân làng ở đó đã thỉnh mời họ tiếp
tục ở lại đó để tu và thầy Ajahn Chah đã đồng ý. Đó chính là nơi sau này xây nên
Chùa Wat Pah Nanachat (có nghĩa là 'Tu Viện Quốc Tế của phái Thiền Trong
Rừng', dành cho nhiều tăng sĩ quốc tế), và thầy Sumedho đã trở thành thầy trụ trì
ngôi chùa đầu tiên ở Thái Lan được coi quản và dành cho các tu sĩ nói tiếng Anh.
Vào năm 1977, thầy Ajahn Chah và thầy Ajahn Sumedho đã được mời đến
nước Anh bởi một quỹ giúp đỡ các tu sĩ thuộc Tăng đoàn Phật giáo Anh quốc
[English Sangha Trust]. Sau khi thấy sự quan tâm nghiêm túc của họ đối với Phật
giáo, thầy Ajahn Chah đã để thầy Ajahn Sumedho ở lại nước Anh [cùng với hai
https://thuviensach.vn
vị đệ tử người Âu cùng đi chung trong đoàn thăm nước Anh lúc đó], các thầy đó ở lại tu viện Hampstead Vihara ở Luân Đôn. Thầy Ajahn Cha trở lại Anh quốc
năm 1979, lúc đó các thầy kia cũng đã rời khỏi tu viện ở Luân Đôn để cùng nhau
đi mở chùa mới ở vùng Sussex, đó là Tu viện Phật giáo Chithurst (mà thầy đã
nhắc tới trong một bức thư mà quý vị đã đọc trong bài cuối của tập sách này). Sau
đó thầy Ajahn Chah đi thăm và giảng dạy ở Mỹ và Canada.
Năm 1980 thầy Ajahn Chah bắt đầu cảm thấy bệnh tình nặng hơn, thầy bị mờ mắt và lẫn trí suốt mấy năm. Năm 1980 và 1981 thầy rời khỏi chùa Wat Nong Pah Pong trong mùa
Mưa kiết Hạ đến ngụ ở một chùa khác, sức khỏe đang xuống dốc do các biến
chứng của bệnh tiểu đường. Khi bệnh tình càng tệ hơn, thầy đã dùng thân thể
mình như một giáo lý, như một ví dụ sống về lẽ vô-thường của tất cả mọi thứ trên
đời. Thầy thường xuyên nhắc nhở mọi người cố gắng tìm thấy nơi nương tựa ở
chính mình, bởi thầy cũng không còn sức để chỉ dạy cho họ nữa. Tình trạng này
dẫn đến ca mổ năm 1981, tuy nhiên nó không giúp đảo ngược tiến trình bệnh bại
liệt, sau đó thầy đã phải nằm liệt giường và không nói được. Tình cảnh đó không
ngăn được sự gia tăng số lượng các tu sĩ xuất gia và Phật tử tại gia đến tu tập ở
chùa; đối với họ những giáo lý của thầy Ajahn Chah là niềm cảm hứng và sự
hướng dẫn thường xuyên để tu tập.
Sau khi nằm liệt giường và im lặng suốt 10 năm trời, thật đáng ngạc nhiên,
thầy đã được chăm sóc bởi các tăng nhân và sa-di, cuối cùng thầy Ajahn Chah đã
qua đời vào ngày 16-1-1992, năm 74 tuổi, để lại một cộng đồng lớn gồm những
tu viện và những Phật tử tại gia mộ đạo ở Thái Lan, Anh quốc,
https://thuviensach.vn

Thụy Sĩ, Ý, Pháp, Úc, New New Zealand, Canada và Mỹ. Ở những nơi đó những
giáo lý của vị thiền sư này vẫn là hướng dẫn chính để tu tập. Mặc dù thầy Ajahn Chah đã đi xa từ năm 1992, việc tu tập đã được thiết lập ở Chùa tổ Wat Nong Pah Pong và những chi viện của nó, trong đó có hơn 100 chi viện ở Thái Lan, vẫn đang phát triển tốt lành. Giới luật
thì nghiêm trang, giúp cho người tu sống giản dị và trong sạch một cách hòa hợp
trong cộng đồng nơi mà giới, định, tuệ được tu dưỡng một cách khéo léo và liên
tục. Thường có giờ thiền tập thể hai lần một ngày, có ngày có sư thầy nói chuyện
chỉ dẫn. Cốt lõi của thiền là lẽ sống trong tu viện.
https://thuviensach.vn

Những tăng và ni trong các tu viện tự làm những việc chân tay, tự nhuộm vải, may vá y phục, tự
làm những thứ cần thiết và quét dọn khu chùa để giữ cho nó luôn có được quang
cảnh trong sạch thanh khiết. Họ sống một cách cực kỳ thanh đạm, tuân giữ các
giới tu khất sĩ ăn mỗi ngày một bữa từ bình bát khất thực và chỉ giữ một số đồ
dùng cá nhân thật cần thiết và quần áo. Rải rác trong rừng là những chòi cốc riêng [ kuti] nơi các tăng và ni sống và thiền tập một mình. Đó cũng là nơi họ thực hiện việc đi thiền theo những lối mòn dưới những bóng cây. Trí tuệ là lẽ sống của
các tu sĩ, và thầy Ajahn Chah đã nỗ lực bảo tồn một lối sống xuất gia đơn sơ để
mọi người có thể chuyên chú học và tu tập Giáo Pháp cho đến tận hôm nay.
Phong cách chỉ dạy tuyệt vời của thầy Ajahn Chah có nhiều khi làm dẫn
lệch người nghe. Đôi khi chúng ta phải nghe đi nghe lại nhiều lần điều gì đó, rồi
tâm ta mới bất ngờ bật hiểu, và cái giáo lý đó được nhìn thấy một cách thâm sâu
sắc hơn nhiều. Những phương tiện thiện xảo của thầy là rất hay, thầy sắp xếp những giảng giải Giáo Pháp phù hợp với thời gian và không gian, và hợp với sự
hiểu biết và sự nhạy cảm của những người nghe. Nếu chép những lời dạy của
thầy ra giấy thì ta thấy có chỗ dường như thầy không nhất quán và thậm chí tự
mâu thuẫn! Lúc đó người đọc nên nhớ lại những lời đó đã được ghi lại từ văn nói diễn tả theo kinh nghiệm sống động. Tương tự, đôi lúc những giáo lý thầy dạy có chỗ khác với kinh điển,
lúc đó chúng ta nên nhớ rằng thầy Ajahn Chah nói ra từ cái tâm của mình chứ
không phải từ kinh sách, từ chính kinh nghiệm thiền thâm sâu của thầy.
https://thuviensach.vn
Quý độc giả muốn có thêm thông tin hình ảnh về cuộc đời của thiền sư Ajahn Chah, xin đọc thêm trang web
“Các
băng
hình
video
về
Cuộc
Đời
của
Ajahn
Chah”—
https://thuviensach.vn
Chú thích
[←1]
Tâm ở đây là cái chúng ta tạm gọi là “tâm” như vừa nói trên, đây là cái tâm bình thường của chúng ta, là cái tâm đang bị tác động bởi mọi thứ đối tượng giác quan, là cái tâm hữu vi, là cái tâm chưa giác ngộ. Tâm ở đây khác với cái tâm gốc, “tâm xưa”, chân tâm. Chân tâm là cái tâm vô vi, là Phật tâm.
*Các giải thích và chú thích thường là của người dịch. Các giải thích và chú thích để trong ngoặc vuông [...] là của tác giả.
https://thuviensach.vn
[←2]
[Wat: chùa, tự viện, tu viện. Wat Pah Pong là thiền viện chính của thiền sư Ajahn Chah, được thành lập năm 1954 trong một khu rừng rậm, cách nơi sinh của thiền sư chỉ khoảng 2.5
km.]
https://thuviensach.vn
[←3]
[Ubon là tỉnh phía bắc Thái Lan nơi thiền sư Ajahn Chah đã sống tu nhiều năm, và cũng là nơi sinh của thiền sư Ajahn Mun, sư phụ của Ajahn Chah. Ubon cũng là tên thủ phủ của tỉnh này, cách Wat Pah Pong khoảng 8 km.]
https://thuviensach.vn
[←4]
[Chỗ này Phật dùng chữ Người Chinh Phục (Jinasava), nghĩa gốc là "người đã đạt đến sự chấm dứt mọi ô nhiễm" .]
https://thuviensach.vn
[←5]
Ajahn là danh từ chung trong tiếng Thái có nghĩa là sư, thầy.
https://thuviensach.vn
[←6]
Tudong (tiếng Thái) là lối tu du hành của các nhà sư Phật giáo nguyên thủy. Họ không ở lâu trong một tu viện, họ đi du hành và ở lại trong các khu rừng hoặc ở các nhà mồ (nhà chất xác, xương, đầu lâu của người chết). Họ đi bộ bằng chân trần để khất thực, ghé thăm các thiền sư và các thiền viện trên đường du hành.
https://thuviensach.vn
[←7]
[Giảng vào tháng 9, năm 2521 PL (1978) ở chùa Wat Nong Pah Pong , tên gọi nhanh là Wat Pah Pong].
https://thuviensach.vn
[←8]
[Giảng cho Phật tử tại gia tại chùa Wat Pah Pong năm 1972].
https://thuviensach.vn
[←9]
[Bài giảng này được nói cho các Tăng, Ni, Phật Tử Người Âu Mỹ tạo Tu viện Rừng Bung Wai, tỉnh Ubon, vào ngày 10-10-1977. Đúng hơn, đây là bài nói chuyện thiền sư Ajahn Chah với cha mẹ của một vi tăng người Pháp đang tu ở Thái Lan, khi họ từ Pháp đến thăm con và chùa].
https://thuviensach.vn
[←10]
[Giảng cho các tăng người phương Tây ở Tu viện (chùa) Rừng Bung Wai trong kỳ An Cư Mùa Mưa năm 1977 ngay sau khi có một tu sĩ bỏ y bỏ chùa đi để hoàn tục].
https://thuviensach.vn
[←11]
[Đây là của Đức Phật lịch sử. Còn Phật thì có nghĩa là “Người biết”, “Người giác ngộ”, là chỉ trạng thái Giác Ngộ hay Thức Tỉnh.]
*Trong sách này, các giải thích và chú thích ngoặc vuông [...] là của bản gốc. Các giải thích và chú thích trong ngoặc tròn là của người dịch.
https://thuviensach.vn
[←12]
[Theo Phật giáo có tám nẻo (cảnh giới) mà các chúng sinh sẽ bị/được tái sinh về sau khi chết, tùy thuộc vào những nghiệp xấu tốt của chúng sinh đó. Tám là gồm 3 cảnh giới tiên trời có các cõi chỉ toàn có phúc lành, hạnh phúc. Cảnh giới người có cả khổ đau và hạnh phúc. Cảnh giới quỷ thần A-tu-la, địa ngục, súc sinh, và ngạ quỷ chỉ toàn là khổ đau, đọa đày.
https://thuviensach.vn
[←13]
[Bài thuyết giảng này được nói cho nhóm các tăng sĩ sau lễ đọc tụng Giới Luật Tỳ Kheo (pātimokkha), tức lễ Tự Tứ, ở chùa Wat Pah Pong trong mùa An Cư Kiết Hạ năm 1976].
https://thuviensach.vn
[←14]
Nguyên văn trong câu chuyện: “đó là loài có hai sừng mềm trên ngực”.
https://thuviensach.vn
[←15]
[Ma vương (Mara) trong Phật giáo là hình tượng ma quỷ phá phách cản trở những người đang tu tập đời sống tâm linh thánh thiện bằng cách cám dỗ họ bằng những thứ khoái lạc phàm tục như sắc đẹp và những thứ lừa ảo khác. Thực ra, ‘Ma vương’ là hiện thân của những thói tâm phàm tục, bất thiện, không thiện khéo, chết chóc... cản trở tiến trình tu tập tâm linh của một người. Ma Vương là ‘kẻ’ cố cám dỗ và phá phách Phật ngay trước lúc Phật giác ngộ dưới Cây Bồ-Đề].
https://thuviensach.vn
[←16]
(Nhân tiện, Dhamma (viết Hoa) có nghĩa là: Giáo Pháp, Phật Pháp. Còn dhamma (viết thường) có nghĩa là: pháp, các hiện tượng tự nhiên, lẽ thật, chân lý, sự thật, quy luật tự nhiên của thế gian).
[Pháp thế gian bao gồm tám trạng thái thăng trầm của thế tục: được/mất, vinh/nhục, sướng/khổ, khen/chê.]
https://thuviensach.vn
[←17]
[Con đường “đạo” ở đây là Bát Chánh Đạo, gồm tám phần: Chánh kiến, chánh tư duy; Chánh ngữ, chánh nghiệp, chánh mạng; Chánh tin tấn, chánh định, chánh niệm.]
https://thuviensach.vn
[←18]
[Thực dưỡng để quán xét, chánh niệm; để nuôi dưỡng trí tuệ.]
https://thuviensach.vn
[←19]
[Bài giảng này được nói cho một nhóm tăng ni gốc Âu Mỹ tại chùa Wat Bovornives, thủ đô Bangkok, tháng 3, 1977].
https://thuviensach.vn
[←20]
[Ajahn Mun: có lẽ là vị thiền sư được tôn kính nhất và có ảnh hưởng nhất trong thế kỷ 20 ở Thái Lan. Dưới sự dẫn dắt của ngài, phái Thiền Trong Rừng, tu theo giới khổ hạnh (dhutanga kammatthāna) trở thành một truyền thống quan trọng trong việc chấn hưng việc tu tập thiền Phật giáo ở Thái Lan. Hầu hết những thiền sư vừa mất hoặc những thiền sư hiện tại của Thái Lan đều trực tiếp là đệ tử của thầy Ajahn Mun, hoặc gián tiếp chịu ảnh hưởng từ giáo lý của vị sư phụ này. Thiền sư Ajahn Mun qua đời tháng 11, 1949].
https://thuviensach.vn
[←21]
[Ajahn Sao là sư phụ của Ajahn Mun].
https://thuviensach.vn
[←22]
[ Dukkha: khổ, chỉ về sự bất toại nguyện, sự bất thành, sự không hoàn hảo, sự bất an... là bản chất bên trong mọi hiện tượng có điều kiện (pháp hữu vi), bởi do chúng luôn luôn thay đổi, biến đổi, vô thường, và luôn luôn tạo ra sự khổ.
Dukkha, khổ chỉ về tất cả mọi mức độ khó chịu, không dễ chịu, từ những đau đớn và khổ đau thô tế như già, bệnh, chết, cho đến những cảm giác vi tế như xa hay mất những người và thứ mình yêu quý, gặp phải hay ở gần những người và thứ mình không ưa, cho đến những trạng thái tinh tế của tâm như ngu mờ, đờ đẫn, chán chường, bất an, giận dữ, v.v.
Đây là một trong những khái niệm dễ bị hiểu lầm nhất và hiểu thiếu nhất, nhưng là một khái niệm quan trọng nhất để học hiểu và tu dưỡng tâm linh theo đạo Phật].
https://thuviensach.vn
[←23]
[Bài nói chuyện là những lời dạy cuối cùng thiền sư Ajahn Chah dành cho một nữ Phật tử lớn tuổi người Anh, bà đã đến tu học hai tháng (cuối năm 1978, đầu năm 1979) dưới sự dẫn dắt của thầy].
https://thuviensach.vn
[←24]
[Khổ (dukkha) ở đây là bản chất bất toại nguyện của tất cả mọi pháp hữu vi, chứ không chỉ là sự khổ đối nghĩa với sướng.]
https://thuviensach.vn
[←25]
[Đây là bài nói chuyện không chính thức sau giờ tụng kinh buổi chiều giữa kỳ an cư Kiết Hạ năm 1978, nói cho một nhóm Tỳ kheo vừa mới thọ giới].
https://thuviensach.vn
[←26]
[Trí tuệ ( panna, Bát-nhã) mang ý nghĩ sâu rộng hơn là loại trí tuệ hay trí thức thông thường, đó là sự nhìn thấy thấu suốt (minh sát) vào Giáo Pháp. Mặc dù có lúc được dùng với ý nghĩa đôi chút khác nhau, nhưng ý nghĩa chung là sự hiểu biết tăng dần về Giáo Pháp được tích lũy thông qua quá trình tu tập đến một mức trí tuệ minh sát thâm sâu và giác ngộ.]
Panna: Trí tuệ minh sát; trí tuệ nhìn thấy chân lý, lẽ thật của sự sống; trí tuệ để giác ngộ; trí tuệ giác ngộ, trí tuệ bát-nhã (HV).
https://thuviensach.vn
[←27]
[Trong lần giảng khác về chỗ này, thiền sự Ajahn Chah nói rằng: nếu chúng ta biết phòng hộ tâm của mình thì coi như chúng ta đã tự tuân giữ tất cả số lượng các giới luật].
https://thuviensach.vn
[←28]
[Đây là bài nói chuyện trực tiếp bằng tiếng Lào tại chùa Wat Pah Pong vào ngày đầu tiên của kỳ An Cư Kiết Hạ, tháng 7, 1978, nói với một nhóm Tỳ kheo vừa mới thọ giới].
https://thuviensach.vn
[←29]
Những vấn đáp này được ghi lại trong một số ngày giảng pháp, trong giờ thiền sư trả lời các câu hỏi của các tăng sĩ gốc phương Tây, vào năm 1972.
https://thuviensach.vn
[←30]
Ẩn dụ về hồ nước tĩnh lặng trong rừng và những loài thú kỳ diệu và kỳ lạ xuất hiện đã được thiền sư dùng trong những lần giảng khác để mô tả về các trạng thái thiền định và trí tuệ.
Xem thêm quyển “Mặt Hồ Tĩnh Lặng” của thiền sư Ajahn Chah.
Trong một quyển sách nổi tiếng về thiền (tên tiếng Việt “Thiền Theo Cách Phật Dạy Sẽ Đi Đến Giải Thoát”), thiền sư Ajahn Brahm cũng đã dùng lại ví dụ này của sư phụ mình để mô tả về trạng thái của các tầng thiền định.
https://thuviensach.vn
[←31]
[Bài giảng này đã được dịch và in nhiều lần với tựa đề “Về Cái Tâm Này”].
https://thuviensach.vn
[←32]
[Bài giảng này được nói bằng phương ngữ miền Đông Bắc của Thái Lan (Lào), được ghi lại trong một băng ghi âm sau này mới được phát hiện].
https://thuviensach.vn
[←33]
( Samadhi (định) là trạng thái tâm tĩnh lặng và tập trung, các tâm hội tụ nhất điểm, là trạng thái có được từ việc tu tập thiền định).
https://thuviensach.vn
[←34]
(Xin nói lại, chánh niệm ( sati) là sự chú tâm, thường nhớ, giữ niệm; và sự hiểu biết rõ ràng ( sampajanna) là sự rõ biết, thường biết, tự-tỉnh-giác).
https://thuviensach.vn
[←35]
[Sự thấy hỗ thẹn (thấy sai lỗi) là dựa trên sự hiểu biết về nhân quả, chứ không phải sự hỗ thẹn do cảm xúc].
https://thuviensach.vn
[←36]
[Đây là một bài kết hợp của hai bài nói chuyện vào năm 1979 và 1977 ở Anh Quốc].
https://thuviensach.vn
[←37]
[“Hoạt động bên ngoài”: những hoạt động nhận thức của các giác quan. Chữ này dùng để phân biệt với cái “Bất động bên trong” của trạng thái định-sâu hay tầng thiền định, lúc mà tâm không còn hướng ra những hoạt động nhận thức bên ngoài của các giác quan (như tâm bình thường của chúng ta)].
https://thuviensach.vn
[←38]
[Được giảng bằng phương ngữ vùng Đông Bắc Thái Lan (Lào) cho các Tăng, Ni và Phật tử vào năm 1970].
https://thuviensach.vn
[←39]
(Nói đúng thực là: không chấp “khổ”, không chấp “sướng”, cũng không chấp “không khổ không sướng”: không chấp gì hết—vô chấp, bất chấp, xả).
https://thuviensach.vn
[←40]
[Duyên khởi là sự khởi sinh tùy thuộc, có điều kiện: vì do có cái này nên sinh ra cái kia, hoặc vì không có cái này nên nên không sinh ra cái kia. Lý Duyên Khởi và Vòng 12 Nhân Duyên là một trong những học thuyết căn bản của Phật giáo giải thích về chu kỳ sự sống và mọi sự sinh diệt.]
https://thuviensach.vn
[←41]
[Đây là tóm lược của bài thuyết pháp cho vị bộ trưởng Hội Đồng Cơ Mật Thái Lan, ông Sanya Dharmasakti, tại chùa Pah Nong Pah Pong, năm 1978].
https://thuviensach.vn
[←42]
[Cảm giác, cảm thọ là dịch chữ Pali vedana, ở đây thiền sư nói đó là những trạng thái sướng và khổ của tâm.]
https://thuviensach.vn
[←43]
[Giảng tại chùa Wat Nong Pah Pong cho đoàn Tăng Ni và Sa-di năm 1968].
https://thuviensach.vn
[←44]
[Năm tập hợp hay năm uẩn thuộc vật chất và tâm linh là những thứ tạo nên một ‘con người’, theo Phật giáo. Nói khác, cái ‘con người’ thực ra chỉ là sự kết hợp của năm tập hợp đó, và vì tất cả chúng đều không ngừng biến đổi và sinh diệt, nên bản chất ‘con người’ đó cũng là biến đổi và sinh diệt không ngừng.]
https://thuviensach.vn
[←45]
[Tự nhiên ở đây có nghĩa bao gồm tất cả mọi thứ thuộc thân và tâm chứ không phải chỉ riêng cây cỏ, vạn vật, thiên nhiên...]
https://thuviensach.vn
[←46]
[Đó là sự dính chấp vào những lễ nghi, nghi thức, tục lệ, cũng bao gồm sự mê tín đã có từ lâu trong truyền thống. Ba sự dính chấp đó còn gọi là ba gông cùm. Theo tiến trình tu tập của đạo Phật, khi người phá bỏ được ba gông cùm trói buộc này sẽ trở thành bậc thánh Nhập Lưu, tức đã bước vào dòng Thánh Đạo. Sau đó, nếu tu tập và gỡ bỏ được thêm các gông cùm sẽ lần lượt trở thành các bậc thánh Nhất Lai, Bất Lai. Và khi đã gỡ bỏ hết 10 gông cùm trói buộc trong tâm, người tu trở thành bậc thánh cao nhất là A-la-hán, bậc Giác Ngộ.]
(Đức Phật là chính vị A-la-hán đầu tiên).
https://thuviensach.vn
[←47]
[Đó là những ô nhiễm ( pakkilesa) vi tế có mặt trong tiến trình thiền minh sát ( vipassana)]. Có mười pakkilesa đã được nêu ra trong kinh điển và luận giảng lớn, thường được dịch là
" Mười ô nhiễm" trong thiền minh sát ( vipassanu-pakkilesa)].
https://thuviensach.vn
[←48]
[Ma Vương: kẻ cám dỗ, kẻ xúi giục, ma quỷ. Trong Phật giáo, Ma Vương ( Mara) là hiện thân của sự xấu ác, cám dỗ, đen tối, lừa giả; đó là chỉ về tất cả những thứ chướng ngại và thử
thách đối với người tu hành và người thiền tập.]
https://thuviensach.vn
[←49]
[Những người mới vào tu được khuyên nên ở học tu với sư thầy và sư huynh trong năm năm, sau đó thì có thể ra tự tu.].
https://thuviensach.vn
[←50]
[Mùa Mưa là ba tháng liên tục các Tăng Ni chỉ tu học ở trong chùa, không được ra ngoài. Ở Việt Nam được gọi là Hạ, kỳ Kiết Hạ, ba tháng Hạ. Người có năm Mùa Mưa hay có năm tuổi Hạ là người đã được thọ giới đã năm năm]. (Ở Châu Âu các tăng đoàn có thể chọn ba tháng mùa Đông thay vì ba tháng Hạ như ở Châu Á).
https://thuviensach.vn
[←51]
Anatta: vô ngã, không có cái ta cố định, không phải là ta, lẽ thực là không có cái ta cố định, không có ‘con người’ hay ‘linh hồn’ cố định; sự thật vô ngã.
https://thuviensach.vn
[←52]
[Đây là bài giảng bằng phương ngữ vùng Đông Bắc Thái Lan được chép ra từ một băng thu âm không rõ do ai thu].
https://thuviensach.vn
[←53]
[Việc chạm tay lên đầu người, ví dụ như xoa đầu thân mật ở các nước khác lại là điều không đúng, mang tính sỉ nhục ở Thái Lan và Lào].
https://thuviensach.vn
[←54]
[Ở Thái Lan và Lào, người ta tin sẽ có được may mắn hay điềm lành khi được một bậc chân tu hay thánh nhân chạm tay lên đầu].
https://thuviensach.vn
[←55]
[Sư Jagaro, Tỳ kheo người Úc, là phó trụ trì chùa Wat Pah Nanachat, người đang dẫn đoàn Tăng Ni và Phật tử đến viếng thăm chùa Wat Pah Nah Pong và tất cả đang ngồi nghe thầy Ajahn Chah thuyết pháp bài này.]
https://thuviensach.vn
[←56]
[Giảng cho các Tỳ kheo và sa-di tại chùa Wat Pah Nanachat trong Mùa Mưa Kiết Hạ 1978]
https://thuviensach.vn
[←57]
[Chữ ‘ dhutanga’ có nghĩa là tu sĩ khất thực khổ hạnh; giống chữ ‘ Thudong’ trong tiếng Thái. Tu sĩ dạng này nhận sống tuân giữ theo thêm 13 Giới Tu Khổ Hạnh hay 13 hạnh Đầu-Đà (HV). Họ thường đi du hành nơi này nơi khác (đi bộ) tìm nơi yên tĩnh để thiền tập hoặc tìm học ở nhiều sư thầy, và bản thân sự du hành khổ hạnh cũng chính là sự tu tập.]
Dhuta-: từ bỏ, - anga: trạng thái tâm. 13 điều đó không có nghĩa là hành xác cực đoan, chúng chỉ giúp sống giản dị, giảm thiểu sự ràng buộc, giảm thiểu tính thèm muốn (về những việc ăn, uống, ngủ, nghỉ...). 13 điều này là không bắt buộc và không được ghi trong Giới Luật Tỳ kheo của Luật tạng. Nhưng chính Phật đã đưa ra 13 pháp tu này để các tu sĩ tùy chọn nhằm mục đích kiềm chế nhanh hơn những tham dục của mình và giúp cho sự tu tập mau hiệu quả hơn. (Quý vị đọc thêm riêng về 13 Giới Tu Khổ Hạnh này).
https://thuviensach.vn
[←58]
[Bài này được trích trong bài thuyết giảng của sư Ajahn Chah ở Anh Quốc, nói cho các đệ tử gốc Âu Mỹ vào năm 1977].
https://thuviensach.vn
[←59]
[Bài giảng này được nói cho đoàn Phật tử tại gia đến thăm chùa Wat Pah Pong để cúng dường giúp đỡ cho chùa.]
https://thuviensach.vn
[←60]
[‘Tìm kiếm công đức’, ‘tạo công đức’... là cách nói thông thường ở Thái Lan (và các nước đông Á như Việt Nam); đó là chỉ hành động đi đến các chùa để lễ lạy Đức Phật và cúng dường cho các Tăng, Ni.]
https://thuviensach.vn
[←61]
Tránh làm tất cả điều ác
Nên làm những điều thiện
Làm cho tâm trong sạch
Các vị Phật dạy vậy.
https://thuviensach.vn
[←62]
[Nguyên văn tiếng thái là “con cái như viên đạn”, trong cách nói chơi chữ của người Thái, chũ “look” là con cái, chữ “look bpeun” có nghĩa là con như những viên đạn. Khi bắn đạn ra thì chỉ trúng cha mẹ.]
https://thuviensach.vn
[←63]
[Được giảng tại chùa Wat Tham Saeng Phet (Chùa Hang Động Ánh Sáng Kim Cương) cho đoàn các Phật tử tại gia đến thăm thiền sư Ajahn Chah trong tháng kỳ kiết hạ mùa Mưa năm 1981, ngay trước lúc sức khỏe của thầy bắt đầu suy sụp].
https://thuviensach.vn
[←64]
[Thiền sư thường dùng cách chơi chữ trong tiếng Thái. Chữ krorp krua là gia đình, có nghĩa đen là “khung bếp”, hoặc “khu nướng cháy”. Nghĩa bóng là một nơi để cầm giữ, hoặc là nơi bị cầm giữ.]
https://thuviensach.vn
[←65]
[Thiền sư Ajahn Chah đã đền thăm một vị Phật tử tại gia, bác ấy đã già và đang nằm bệnh. Sư đã giảng giải cho bác và con cháu trong nhà về lẽ thật của sự sống và cuộc đời của chúng ta. Sự hiểu biết về sự thật này sẽ giúp cho người bệnh, già, hoặc người sắp chết có thể buông bỏ mọi lo âu ràng buộc, sống thanh thản với bệnh già, và thanh thản ra đi khi chết].
https://thuviensach.vn
[←66]
Xin nhắc lại, Dhamma (viết Hoa) là chỉ giáo lý hay Giáo Pháp của Phật, Phật Pháp. Chữ dhamma (viết thường) có nghĩa là: thứ khởi sinh, điều gì khởi sinh, sự việc, hiện tượng, lẽ tự
nhiên, hiện tượng tự nhiên ở bên ngoài hoặc bên trong tâm. HV dịch là pháp, các pháp.
https://thuviensach.vn
[←67]
[Các câu kinh này thường được đọc tụng trong các đám tang ở các xứ Phật giáo Nguyên thủy].
https://thuviensach.vn
[←68]
Bài giáo pháp này được thiền sư nói tại Học viện Phật giáo Manjushri ở quận Cumbria thuộc vùng tây bắc nước Anh vào năm 1977.
https://thuviensach.vn
[←69]
Vào lúc in quyển sách này năm 1992 thì tổng cộng đã có hơn 100 chùa (tu viện) là chi nhánh của chùa tổ đình Wat Pah Pong do thiền sư Ajahn Chah sáng lập.
https://thuviensach.vn
[←70]
Chữ dukkha dịch là “khổ”: là không đủ nghĩa, nhưng đó là chữ đã được dịch từ lâu và cũng chưa có một chữ nào ngắn gọn để có thể bao hàm hết ý nghĩa của dukkha, do vậy vẫn tạm dịch là “khổ”.
Dukkha về ngôn từ có nhiều nghĩa như: “không thể chịu được”, “cực khổ”, “đau đớn”, “khó chịu”, “không bền lâu, không chắc chắn”, và theo Phật giáo cũng có nghĩa: “không hoàn hảo”, “bất toại nguyện, bất như ý, không như ý mình”, “không mang lại hạnh phúc bền lâu”, “có rồi mất”.
https://thuviensach.vn
[←71]
[Đó là một trong Bốn Cơ Sở Dính Chấp: (1) kāmupādāna: dính chấp khoái lạc giác quan, dục lạc; (2) sīlabbatupādāna: dính chấp vào những tục lệ, lễ nghi, cúng bái, mê tín; (3) ditthupādāna: dính chấp vào các quan điểm, quan niệm; và attavādupādāna: dính chấp vào ý tưởng về cái ‘ta’, ngã chấp.]
https://thuviensach.vn
[←72]
Ngay sau khi Giác ngộ, Phật đã đi đến xứ Benares (Ba-la-nại) và Phật đã gặp một du sĩ đến và hỏi (đại ý): ''Này đạo hữu, nét mặt của ngài sáng rỡ, phong cách của ngài rất trầm tĩnh...
vậy ai là thầy của ngài?''. Phật trả lời rằng không-ai trên thế gian là thầy của Phật cả. Vị du sĩ đó không tin câu trả lời của Phật, và đã bỏ đi.
https://thuviensach.vn
[←73]
[Giảng tại chùa Hamstead ở Luân Đôn năm 1977].
https://thuviensach.vn
[←74]
(Theo lý Phật giáo, những người nhờ tu tập giới hạnh và tu tập tâm đến một số mức độ trong sạch thì sẽ được tái sinh về những cõi trời thần. Cảnh giới của những cõi tiên thần đó thì chỉ có toàn hạnh phúc, không còn khổ đau như những cảnh giới khác. Họ có thể sống ở cõi tiên với tuổi thọ rất dài... thậm chí bằng hàng triệu năm trái đất. Tuy nhiên, hết những tuổi thọ đó thì họ cũng phải chết và lại tái sinh về những cõi khác, như cõi người đầy khổ đau...).
https://thuviensach.vn
[←75]
[Bài nói chuyện không chính thức tại nhà của một Phật tử cúng dường thức ăn ở tỉnh lỵ Ubon, gần chùa Wat Pah Pong].
https://thuviensach.vn
[←76]
[ Samana: sa-môn, là chỉ người tu khổ hạnh thời Phật, là người xuất gia đi tu; ở đây chỉ những người đã tu tập được những phẩm hạnh thánh thiện. Thiền sư Ajahn Chah thường gọi các sa-môn là những người bình an].
https://thuviensach.vn
[←77]
[ñānadassana: nghĩa là sự hiểu biết và trí tuệ [để nhìn thấu vào sự thật của Tứ Diệu Đế].
https://thuviensach.vn
[←78]
Một trong bốn nền tảng hay cơ sở để tu tập chánh niệm trong bài kinh “Bốn Nền Tảng Chánh Niệm” (tức kinh Tứ Niệm Xứ, HV). Bốn nền tảng để chánh niệm là thân, cảm giác, tâm và những đối tượng của tâm (thân, thọ, tâm và pháp).
https://thuviensach.vn
[←79]
(Theo kinh điển Phật giáo, 32 bộ phận của thân trong phần “Chánh niệm về thân” bao gồm:
• 20 Bộ Phận thuộc nhóm yếu tố đất của thân:
► tóc, lông, móng, răng, da
► thịt, gân, xương, tủy, thận
► tim, gan, cơ hoành, lá lách, phổi
► ruột già, ruột non, toàn bộ bao tử, phân, óc.
• 12 Bộ Phận thuộc nhóm yếu tố nước của thân:
► mật, đờm, mủ, máu, mồ hôi, mỡ
► nước mắt, bạch cầu, nước bọt, chất nhầy, chất nhờn ở các khớp, nước
tiểu.)
https://thuviensach.vn
[←80]
22 [Tham dục (nhục dục, sắc dục) là một trong năm chướng ngại lớn cho việc tu tập cái tâm. Bốn chướng ngại còn lại của việc tu hành là: Ác ý; Nghi ngờ; Buồn ngủ & đờ đẫn; và Lo lắng (mặc cảm, hối tiếc) & bất an].
https://thuviensach.vn
[←81]
[ khandha: uẩn, tập hợp, đống. Năm uẩn tạo nên một ‘con người’ là năm tập hợp sắc, thọ, tưởng, hành, thức. (Sắc thân, cảm giác, nhận thức, ý nghĩ, thức). Sắc là tập hợp tạo nên phần thân thể, bốn tập hợp kia thuộc các phần tâm linh, tinh thần].
https://thuviensach.vn
[←82]
[Giảng ở chùa Wat Tham Saeng Phet trong kỳ An Cư Mùa Mưa năm 1981]
https://thuviensach.vn
[←83]
(Năm Giới Hạnh nói ngắn nhất là: không sát sanh, không trộm cắp, không nói dối, không tà dâm, và không uống rượu hay dùng chất độc hại).
https://thuviensach.vn
[←84]
[Được giảng vào đêm rằm Lễ Giữ Tám Giới (Bát Quan Trai Giới) tại chùa Wat Pah Pong năm 1976.]
https://thuviensach.vn
[←85]
[ Upsatha là Tám Giới (HV: Bát Quan Trai Giới), bao gồm Năm Giới căn bản (không sát sinh, không lấy cắp, không nói dối, không tà dâm, và không uống rượu hay dùng các chất độc hại) cộng thêm ba giới nữa là: không trang điểm, son phấn và không tham gia kịch nghệ, múa hát; không ngồi nằm trên giường cao ghế đẹp xa hoa; và không ăn quá giờ 12 giờ trưa (ngọ).
Những Ngày Upsatha hay dịp Lễ Bát Quan Trai Giới là thời gian các Phật tử thường đến chùa để tu giữ không phạm vào tám giới trên để tâm được trong sạch, lắng nghe Giáo Pháp từ
các sư thầy, và để thiền tập.]
(Việc giữ tám giới được thực hiện bốn ngày trong một tháng Phật lịch là mồng 1 (đầu trăng), mồng 8 (giữa kỳ trăng đầy lên), rằm 15 (trăng tròn) và 23 (giữa kỳ trăng khuyết đi). (Các nước Phật giáo Đại thừa thì chọn sáu ngày trong một tháng, đó là mồng 8, 14, 15, 23 và hai ngày cuối của tháng âm lịch đó).
https://thuviensach.vn
[←86]
(Kusala là thiện, lành, tốt, khéo léo, khôn khéo, thiện xảo. Ngược lại là akusala).
https://thuviensach.vn
[←87]
[ Pariyatti là phần giáo lý được ghi lại trong kinh điển hoặc được truyền thụ từ người này sang người khác. Đây là phần lý thuyết của Phật giáo (Pháp học). Pháp học chỉ dạy về hai phần khác đó là phần thực hành (Pháp hành, Patipatti) và phần chứng ngộ (Pháp giác ngộ, Pativedha). Vậy tất cả có ba phần: Học-Tu-Chứng].
https://thuviensach.vn
[←88]
[ upādinnaka-sankhārā: sinh trạng, sinh vật, chúng sinh có tâm-thức (có thức, có ý thức, hữu thức, hữu tình). aupādinnaka-sankhārā: sinh vật, chúng sinh không có tâm-thức (không có thức, vô thức, vô tình).]
(Chỗ này theo cách giảng bình dân của thiền sư được dịch ra tiếng Anh (mind-attended và not mind-attended) là: “có chú-tâm” và “không có-chú- tâm”, nghĩa là loài sinh vật có tâm thức thì có thể chú-tâm, và dạng không tâm-thức thì không thể có chú-tâm).
https://thuviensach.vn
[←89]
( Samutti sacca: sự thật do quy ước, do cách nghĩ và cái tâm đối đãi so sánh của con người quy định, đó là tục-đế. Ví dụ, cái ‘ly’ chỉ là do cách con người đặt tên để gọi và phân biệt với những thứ khác, nhưng về bản chất thực sự nó không phải là một cái ‘ly’. Ví dụ những dân tộc khác lại gọi nó bằng chữ khác. Đó chỉ là sự thật do quy ước, là tương đối, không phải là sự thật tuyệt đối hay chân-đế ( paramattha sacca).
https://thuviensach.vn
[←90]
[Như chú thích 90].
https://thuviensach.vn
[←91]
[Nhìn sâu, suy xét và buông bỏ năm uẩn dính chấp ‘sắc, thọ, tưởng, hành, thức’]
https://thuviensach.vn
[←92]
[Tipitaka: là Ba Rỗ Kinh, Ba Kho Tàng Kinh, Tam Tạng Kinh, gồm có ba phần Kinh tạng ( Sutta pitaka), Luật tạng ( Vinaya pitaka) và Vi Diệu Pháp tạng ( Abhidhamma pitaka). Phần thứ ba có thể coi là phần cao học của triết học và tâm lý học Phật giáo].
https://thuviensach.vn
[←93]
[Các câu kinh Pali này thường được đọc tụng ở các đạo tràng sau giờ dạy về giới hạnh].
https://thuviensach.vn
[←94]
[Trích bài giảng cho các Tăng và Sa-di tại chùa Wat Nong Pah Pong]
https://thuviensach.vn
[←95]
(Ví dụ khá thú vị. Con rít tên từ tiếng La-tinh là ‘ millipede’, có nghĩa là ‘ một ngàn chân’, nhưng thực ra chúng khác nhau, có con có từ 80-400 chân, có con có đến 750 chân. Có thể
đây là loài sinh vật nhiều chân nhất trên trái đất).
https://thuviensach.vn
[←96]
( Sati: nhớ, niệm. Thường được dịch ở các nước Âu Mỹ là sự chú tâm, sự ý thức, sự tỉnh biết ( mindfulness). Các Phật tử Thái Lan gọi là ‘ ra-luk dai’, có nghĩa là nhớ, niệm, giống như ở
Việt Nam cũng dùng như Việt Nam là nhớ, niệm, thường nhớ, thường biết.
Chữ này được dịch luôn là ‘chánh niệm’, vì ở đây đang hướng dẫn về sự ‘niệm đúng đắn’. Chỗ nào nói về sự niệm sai lạc (tà niệm) thì sẽ ghi rõ).
https://thuviensach.vn
[←97]
[ bhāvanā có nghĩa gốc là ‘tu dưỡng’, ‘phát triển’, nhưng chữ này luôn có nghĩa là ‘phát triển tâm’ hay ‘tu dưỡng tâm’ ( citta-bhāvanā), cũng đồng nghĩa với ‘phát triển trí tuệ’ ( paññā-bhāvanā), quán niệm, chánh niệm]
https://thuviensach.vn
[←98]
[Bài giảng được nói cho các tăng sĩ ngay giờ ôn tụng Giới Luật ( Patimokkha) ở chùa Wat Pah Pong trong kỳ An Cư Mùa Mưa năm 1980].
https://thuviensach.vn
[←99]
[ Vinaya (Giới Luật) là chỉ những giới luật quy định trong Tăng đoàn Phật giáo, đó là giới luật dành cho các tu sĩ (tăng, ni). Vinaya có nghĩa gốc là ‘ dẫn dắt ra khỏi’: ở đây có nghĩa là dẫn dắt ra khỏi những hành động bất thiện, và hơn nữa, khỏi những trạng thái tâm bất thiện; cũng có nghĩa ‘ dẫn dắt ra khỏi’ đời sống tại gia thế tục, và hơn nữa, khỏi những ràng buộc với thế gian].
https://thuviensach.vn
[Ý chỉ quãng thời gian ngài còn là một Tỳ kheo chỉ học và dạy giáo lý trước khi ngài thực sự nỗ lực tu tập thực sự].
https://thuviensach.vn
[Trong ‘ Giới Luật Tỳ Kheo’ ( Patimokkha) có mục giới cấm ‘ Sanghadisesa’ (HV: mục ‘ Tăng tàn’), gồm 13 điều cấm. Điều cấm thứ hai là cấm đụng chạm, tiếp xúc phụ nữ với tâm ý dâm dục].
https://thuviensach.vn
[Trong ‘Giới Luật Tỳ Kheo’ ( Patimokkha) có mục giới cấm ‘ Pācittiya’ (HV: Ưng đối trị) , gồm 92 điều luật loại nhẹ, nếu ai phạm vào nhưng biết tự nhận và tu sửa thì sẽ được gỡ bỏ sai phạm. Nếu ăn trễ hơn nửa-trưa (quá giờ ngọ) là phạm vào điều cấm thứ 36 của mục ‘ Pācittiya’ này].
https://thuviensach.vn
[Tội dukhata (HV: Tác ác) là loại sai phạm nhẹ nhất trong giới luật, gồm có rất nhiều sai phạm dạng nhẹ này. Còn tội pārājika (HV: Bất cộng sự) là tội nặng].
https://thuviensach.vn
[Sư Ajahn Mun có lẽ là vị thiền sư được nổi tiếng và được kính trọng nhiều nhất của trường phái Thiền Trong Rừng ở Thái Lan. Ngài là sư phụ của nhiều vị thầy sau này, trong đó có thiền sư Ajahn Chah. Sư Ajahn Mun qua đời năm vào năm 1949].
https://thuviensach.vn
[Đó là bộ Pubbasikkhā Vannanā (Cẩm Nang Sơ Tu), là hướng dẫn về Giáo Pháp và Giáo Luật của Tăng đoàn Thái Lan, nó vốn được viết dựa theo bộ ‘Thanh Tịnh Đạo’
( Vissudhimagga) của ngài Phật Âm ( Buddhaghosa), bộ giảng luận đồ sộ về Giáo Pháp và Giáo Luật].
https://thuviensach.vn
[ Hiri là sự xấu hỗ, Otthappa là sự sợ sệt làm điều xấu. Hiri và Ottappa là những trạng thái tâm tích cực làm nền tảng cho lương tâm và đức hạnh. Hai tâm tính này khởi sinh dựa trên lòng tôn trọng tự trọng và tôn trọng người/vật khác. Sự kiềm chế (giữ giới) do vậy là điều tự nhiên nhờ sự nhận thứ rõ ràng về nhân quả].
https://thuviensach.vn
[ āpatti là sự phạm giới, sự phạm vào các giới luật].
https://thuviensach.vn
[ Mahā: nghĩa gốc là ‘đại’, ‘lớn’. Chữ này dùng để gọi một vị tăng hay ni đã học tiếng Pali và đã học hết bốn năm hay cao hơn]. (Không thấy có danh từ tương đương ở Việt Nam).
https://thuviensach.vn
[Tiếng Thái Lan, “Luong” có nghĩa là đáng kính, cao quý, “Por” có nghĩa là cha. “Luong Por” tạm dịch là sư phụ, sư cha, hay sư ông. Người Thái thường dùng từ này để gọi những vị
sư thầy thâm niên và đáng kính như Ajahn Chah, các sư trụ trì, bậc hiền tăng].
https://thuviensach.vn
[Khăn nhận là tấm vải các vị sư dùng để cầm nhận những đồ vật cúng dường từ các Phật tử nữ, vì các thầy không được cầm nhận và tiếp xúc trực tiếp các Phật tử nữ. Việc sư Ajahn Pow bỏ tay ra khỏi khăn nhận là để cho thấy thầy ấy không nhận tiền cúng dường].
https://thuviensach.vn
[Có nhiều điều quy định và quy tắc trong việc thọ giới Tỳ kheo. Nếu làm không đúng thì có thể việc thọ giới đó bị coi là vô hiệu].
https://thuviensach.vn
[Ăn đồ ăn bị hôi thúi là bị cấm trong Giới Luật].
https://thuviensach.vn
(Giới Luật của Phật là cấm các Tỳ kheo, nhà sư, người xuất gia nhận của cúng dường bằng tiền bạc. Nhiều rất nhiều sư thầy thời đó và bây giờ vẫn nhận tiền cúng dường. Lại có nhiều sư thầy bề ngoài không nhận chính thức trước mọi người, nhưng họ cũng nhận tiền cúng dường một cách kín đáo).
[Chỗ đoạn này ý nói người ta nói Ajahn Chah là loại thầy như vậy, chỉ giả vờ không nhận tiền theo đúng Giới Luật, nhưng nếu lén bỏ tiền vô túi thì ‘ổng’ sẽ mang về].
https://thuviensach.vn
[ Añjalī: là cách chấp tay để chào, tỏ lòng kính trọng theo truyền thống nhà Phật; ở Ấn Độ gọi là cách chào ‘Namaste’, ở Thái Lan gọi là ‘Wai’].
( Sadhu!: Lành thay!, là cách nói cảm ơn, đồng tình, khen ngợi, ủng hộ... khi thấy ai nói đúng, làm đúng, nói lành, làm lành, tu đúng, thực hành đúng đắn...) https://thuviensach.vn
[Thực ra việc cắt chặt cây cắt cỏ cũng đã phạm vào giới luật...]
https://thuviensach.vn
[ Navakovsāda: là quyển sơ lược (Toát Yếu) về Giáo Pháp và Giáo Luật dùng để hướng dẫn các Tỳ kheo mới và những người sơ tu, ở Thái Lan].
https://thuviensach.vn
[Giảng tại chùa Wat Pah Pong sau kỳ thi sát hạch về Giáo Pháp năm 1978].
https://thuviensach.vn
[Hàng năm có rất nhiều tăng sĩ tham gia kỳ thi Sát Hạch về Giáo Pháp. Thời gian này, theo ý sư Ajahn Chah nói ở đây, ảnh hưởng xấu đến việc tu tập của các tăng, bởi ai cũng chỉ lo học kinh sách để thi chứ không chú tâm đến việc thực hành hay thiền tập].
https://thuviensach.vn
[ Samsara: vòng luân hồi sinh tử, thế giới vô minh].
https://thuviensach.vn
[ Sa-môn là phiên âm chữ ‘ samana’. Sa-môn là chữ dùng vào thời Phật để chỉ những người từ bỏ cuộc sống thế tục để đi tìm mục đích tâm linh hoặc tôn giáo. Sa-môn là danh từ chung để chỉ những người đã bỏ đời đi tu, tạm gọi là ‘người tu hành’, ‘thầy tu’, ‘tu sĩ’, ‘người xuất gia’].
https://thuviensach.vn
28 [Giảng tại chùa Wat Keu-an cho nhóm sinh viên đại học đang thọ giới ngắn hạn ở đây trong mùa nóng năm 1978]. (Ở Thái Lan, nhiều người vô chùa để tu một thời gian như là một nghĩa vụ. Có nhiều trường tiểu học trung học ở Thái Lan, các học sinh cũng đến chùa ăn cơm một lần mỗi tuần).
https://thuviensach.vn
[Chùa Wat Keu-an có nghĩa là chùa Đập (gần đập nước thuộc khu bảo tồn thiên nhiên mang tên một công chúa Thái Lan là Sirindhorn). Nó còn gọi là chùa Wat Koh, có nghĩa là chùa Đảo vì nó nằm trên một bán đảo của khu bảo tồn này. Khu bảo tồn này nằm gần giáp biên giới phía đông với Lào. Đây là một trong những chi nhánh của chùa tổ Wat Pah Pong của dòng Tu Thiền Trong Rừng của Thái Lan của thiền sư Ajahn Chah].
https://thuviensach.vn
[Khái niệm là khái niệm thế gian, là thực tại do quy ước, là pháp thế gian ( sammuti). Sự chuyển hóa là không còn ràng buộc với mọi thứ thế gian, đó là sự giải thoát, pháp giải thoát ( vimutti). Ở đây ý nói những thứ ô nhiễm vẫn đang tồn tại cùng lúc với những nỗ lực tu tập, cũng giống như vỏ dừa cùng đang dính với nước dừa cơm dừa. Đến lúc nào đó buông bỏ
được chúng ta thì giải thoát khỏi chúng, hoặc khi nào đạt đến giải thoát là đã buông bỏ được chúng].
https://thuviensach.vn
[Ma Vương (Mara) là cách gọi ‘nhân cách hóa’ những thứ gây ô nhiễm hay tội lỗi trong tâm, những thứ làm cản trở sự tu tiến tâm linh của người tu. Những thứ cản trở như là: tham, sân, si, nhục dục, sắc dục, sợ hãi, lo lắng, quan niệm về cái ‘ta’ (ngã chấp), tà kiến, mê tín, dị đoan...]
https://thuviensach.vn
[Đây là cách nói chơi chữ bằng tiếng Thái của thầy. " Phatibut (tu tập) không phải là wibut (tai nạn)"].
https://thuviensach.vn
[Đó là hai cực đoan cần nên tránh, Đức Phật đã nói rõ trong bài kinh đầu tiên (kinh Chuyển Pháp Luân). Chạy theo khoái lạc giác quan hoặc ngược lại hành khổ bản thân đều là hai cực đoan tiêu cực, người tu theo Phật phải tránh rơi vào hai điều này... ngay cả trong từng ý nghĩ.].
https://thuviensach.vn
[pa-kow là một Phật tử tu giữ Tám Giới đến ở tu chung với các Tỳ kheo. Ngoài việc học tu và thiền tập ở đó, Phật tử đó làm những việc khác để giúp các Tỳ kheo, ví dụ như những việc mà các Tỳ kheo không thể làm được theo Giới Luật.
Còn sa-di là người tu xuất gia trẻ giữ 10 giới, tức thêm hai giới (như các Tỳ kheo) là "Không ăn phi thời (quá giờ ngọ)" và "không cất giữ vàng bạc, đồ quý giá..."].
https://thuviensach.vn
[Giảng cho các Tỳ kheo tại chùa Wat Pah Pong trong kỳ an cư Mùa Mưa năm 1977].
https://thuviensach.vn
[Kinh điển ghi lại: khi tu học với vị thầy này, Phật đã chứng đắc đến tầng thiền định thứ bảy, tức tầng thiền định vô sắc thứ ba: Xứ Trống Không (Vô sở hữu xứ)].
https://thuviensach.vn
(Tầng thiền định thứ tám, hay tầng thiền định vô sắc thứ tư: Xứ Không Có Nhận Thức Cũng Không Phải Không Có Nhận Thức (Phi tưởng phi phi tưởng xứ).
https://thuviensach.vn
[Bimba là tên công chúa Yasodhara, là vợ của Phật thời còn là thái tử trong cung điện ; và Rahula là con trai].
https://thuviensach.vn
(Cách giảng giải về vitakka và vicara là theo ngôn ngữ thông thường và theo kinh nghiệm cá nhân của vị thiền sư này. Cách diễn tả từ trải nghiệm riêng của một người sẽ khác ít nhiều với cách diễn tả trong kinh sách.
(Tạm dịch vitakka: tư tưởng ban đầu, tư tưởng đi trước, tư tưởng được áp dụng. Vicara: tư tưởng được duy trì, tư tưởng suy lý. Ví dụ: khi đang thiền ở giai đoạn Nhất Thiền, người thiền chọn tư tưởng Tâm Từ làm đối tượng quán xét. Hành động đó gọi là tầm ( vitakka). Sau đó tư tưởng tâm từ đó được duy trì, được bám chặt để quán xét, nên hành động đó gọi là tứ
(nghĩa là cứ bám quanh hay duy trì tư tưởng đó, tức vicara).
(Mời quý độc giả đọc thêm phần giải thích trong quyển "Chánh Định, giảng bằng ngôn ngữ thông thường" của thiền sư B. Gunarantana, Chương 10, phần " Năm Yếu Tố Của Tầng Thiền Định".)
https://thuviensach.vn
[ rūpa và nāma: sắc và danh (HV): là những thứ vật chất (thuộc thân) và những thứ phi vật chất (thuộc tâm linh). Chỗ này chỉ những thành tố cấu thành một ‘con người’. Ví dụ, tập hợp các yếu tố vật chất (sắc uẩn) và bốn tập hợp các yếu tố thuộc tinh thần là tập hợp cảm giác, nhận thức, ý nghĩ, và thức (thọ uẩn, tưởng uẩn, hành uẩn và thức uẩn) kết hợp tạo nên ‘con người’, theo cách nhìn của Phật giáo].
https://thuviensach.vn
[Giảng cho Tăng đoàn tại chùa Wat Pah Pong sau lễ ôn tụng Giới Luật Tỳ Kheo ( Patimokka) trong kỳ an cư Mùa Mưa năm 1978].
https://thuviensach.vn
[ Kāmogha: Ngũ dục, chỉ năm thứ mà con người luôn tham muốn có được để thỏa mãn dục vọng giác quan (nhục dục) của mình, để mang lại khoái lạc giác quan (dục lạc) cho mình. Đó là: tiền, sắc đẹp, danh phận địa vị, đồ ăn thức uống, và sự ngủ nghỉ. (Tài, sắc, danh, thực, thùy)].
https://thuviensach.vn
[Nibbāna: Niết-bàn, sự giải thoát, trạng thái giải thoát khỏi tất cả mọi điều kiện hữu vi, không còn tùy thuộc vào các pháp nhân duyên].
https://thuviensach.vn
[ Vatta: (a) Vòng nhân duyên tái sinh, thập nghị nhân duyên = paticcasamuppāda (b) Vòng luân hồi sinh tử = samsara].
https://thuviensach.vn
[Thường khi bắt đầu buổi giảng Pháp hoặc khi bắt đầu một nghi thức Phật giáo nào, người ta thường đọc câu chào (đảnh lễ) Đức Phật: “Namo Tassa Bhagavato, Arahato, Samma
Sambuddhassa". Tạm dịch: " Con xin kính lễ Đức Thế Tôn, Bậc A-la-hán, Bậc Toàn Giác".
Còn " Evam" là chữ đọc khi kết thúc buổi giảng pháp].
https://thuviensach.vn
[Giảng tại chùa Wat Pah Pong vào một ngày Rằm (dịp các Phật tử đến chùa tu giữ tám giới) vào khoảng năm 1968 hay 1969].
https://thuviensach.vn
[ Glot (tiếng Thái) có khung giống như khung dù, có móc treo trên cây và thả lưới ngăn muỗi xuống. Đó là mùng dùng để người tu ngủ hoặc ngồi thiền ở những nơi có nhiều muỗi].
https://thuviensach.vn
[Đó là câu cuối trong câu kinh Phật nói về 6 phẩm chất của Giáo Pháp.
Nguyên câu là: “1Svakhato Bhagavata Dhammo, 2Sanditthiko, 3Akaliko, 4Ehipassiko, 5Opanayiko, 6Paccattam Veditabbo Vennuhi ti.” ].
(Dịch Việt: “1Giáo pháp được Đức Thế Tôn giảng bày khéo léo, 2dễ nhìn thấy, 3có tác dụng tức thì, 4mời người đến và thấy, 5dẫn dắt hướng thượng, 6được chứng ngộ bởi người có trí.” )
https://thuviensach.vn
[Đây là hai chi phái của Tăng đoàn Phật giáo Nguyên thủy ở Thái Lan].
https://thuviensach.vn
[Câu này trong ngạn nữ Thái có nghĩa là đừng cố quá, đừng làm gì thái quá].
https://thuviensach.vn
(Lưu ý, 13 giới kiêng khổ được gọi là pháp tu khổ hạnh ( dhutanga) này là: (a) không thuộc Giới Luật Tỳ Kheo, nhưng (b) cũng do chính Phật đưa ra để người tu có thể tự chọn thêm để
tu tập và diệt trừ nhanh các ô nhiễm tham ăn, tham ngủ, và phóng dật của mình.
(13 giới Đầu-đà này không liên quan gì đến sự tu khổ hạnh hành xác của những người ngoài đạo Phật; Phật cũng đã từng tu hành xác như vậy trong nhiều năm và cuối cùng Phật đã chỉ
trích những cách tu hành xác ép xác đó là một cực đoan cần phải tránh).
https://thuviensach.vn
(Đây là phần trong bài kinh tụng cho người chết. "Tất cả mọi thứ đều là vô thường, Là thuộc bản chất sinh và diệt...". Coi bài giảng 63).
https://thuviensach.vn
[Giảng cho các tăng tại chùa Wat Pah Pong sau lần ôn tụng Giới Luật Tỳ kheo trong kỳ An Cư Mùa Mưa năm 1978]
https://thuviensach.vn
[Ở đây thầy vẫn dùng chữ sāmanera ( sa-môn) để chỉ chung các sa-di].
https://thuviensach.vn
(Như đã nói trước đây, chữ dhamma (pháp) viết thường là chỉ sự việc, hiện tượng, sự thể, một điều nào đó... Còn Dhamma khi viết hoa là chỉ Giáo Pháp, Phật Pháp, sự thật, chân lý).
https://thuviensach.vn
[Kinh điển chép lại rằng, sau khi nghe ngài Assaji nói, tâm ngài Xá-lợi-phất khởi sinh trí tuệ giác ngộ và ngài đã chứng ngộ thánh quả Nhập Lưu ( sotāpatti) khi còn chưa gia nhập tăng đoàn].
https://thuviensach.vn
[Đó là nibbidā: sự chán bỏ; chán ngán những thứ khoái lạc trần tục, từ bỏ cái ý niệm về cái ‘ta’, sự chán bỏ sự sống thế tục để tìm cách giải thoát theo tinh thần đạo Phật dựa trên chánh kiến và trí tuệ].
https://thuviensach.vn
[Vào những ngày lễ này, thường diễn ra hai tuần một lần, đó là dịp các Tỳ kheo tự mình thú nhận những sai phạm của mình và cùng nhau ôn tụng Giới Luật Tỳ kheo ( Patimokka)].
https://thuviensach.vn
[Ở Thái Lan ngày trước, các tu sĩ thường nấu lõi gỗ cây mít để ra chất màu vừa làm chất nhuộm y, vừa dùng làm chất tẩy giặt quần áo]. (Ở Việt nam trước kia các Tăng cũng nấu vỏ trái măng cụt để lấy nước màu đó nhuộm y màu nâu sòng).
https://thuviensach.vn
[Bảy Yếu Tố Giúp Giác Ngộ bao gồm: chánh niệm (sati), điều tra mọi sự ( dhamma-vicaya), nỗ lực tinh tấn ( viriya), sự hoan hỷ ( pīti), sự bình an ( passaddhi), chánh định ( samādhi) và sự buông xả ( upekkhā)]. (HV dịch là Thất Giác Chi).
https://thuviensach.vn
[Đây là một cuộc nói chuyện không chính thức của thầy Ajahn Chah ngay tại cốc của mình với một số Tỳ kheo và sa-di trong một buổi tối năm 1980].
https://thuviensach.vn
[Năm uẩn hay năm tập hợp sắc thân, cảm giác, nhận thức, ý nghĩ và thức [ rūpa, vedanā, saññā, sankhārā và viññāna = sắc, thọ, tưởng, hành, thức]. Năm tập hợp này tạo nên trải-nghiệm về thân-tâm như là một cái ‘ta’ vậy]. (Chúng ta đều nghĩ thân năm uẩn đó là ‘ta’, là ‘ con người’ ta).
https://thuviensach.vn
[ Pārājika: gồm 4 tội bại hoại (HV: bất cộng trụ, ba-la-di), đó là 4 trọng tội ( garukāpatti) nếu vi phạm coi như sự tu hành đã bại hoại, tội này là không thể sửa chữa được ( atekicchā), và người vi phạm sẽ bị loại bỏ khỏi Tăng đoàn. Đó bao gồm các tội: (1) Có quan hệ tính dục, (2) ăn cắp, (3) sát sanh, (4) chưa chứng đắc thánh quả nhưng tuyên bố mình chứng đắc.
Sanghādisesa: gồm 13 tội vi phạm (HV: tăng tàn, tăng-già-bà-thi-sa) cũng là tội nghiêm trọng ( garukāpatti), nhưng có thể được sửa chữa ( satekicchā); người vi phạm sẽ bị Tăng đoàn khép vào thực hành những khuôn khổ nghiêm khó để người đó có thể như ‘lập công sửa tội’ và khôi phục tư cách của mình ở trong Tăng đoàn].
https://thuviensach.vn
[Bất Lai ( anāgāmī) là thánh quả thứ ba, người chứng đắc thánh quả Bất Lai đã dẹp bỏ được 5 gông cùm nhẹ hơn [trong 10 gông cùm] trói buộc tâm trong vòng luân hồi sinh tử.
Hai tầng thánh quả thấp hơn là Nhập Lưu ( sotāpanna) và Nhất Lai ( sakadāgāmī), còn thánh quả cao nhất là A-la-hán ( arahant)].
https://thuviensach.vn
[“Tỳ kheo” nghĩa chung là người khất thực hay khất sĩ, chữ này dùng để gọi chung những tu sĩ du hành từ thời Đức Phật].
(Đối với đạo Phật, “Tỳ kheo” là chữ gọi các tu sĩ xuất gia đã thọ giới vào Tăng đoàn. Về mặt thực nghĩa, Phật đã định nghĩa Tỳ kheo là người nhìn thấy mối hiểm nguy của vòng luân hồi sinh tử ( samsara), do đó họ mới xuất gia đi tu để có ngày thoát ra khỏi mối hiểm họa đó).
(Theo hòa thượng W. Rahula, Đức Phật cũng đã dùng chữ “Tỳ kheo” ( bhikkhu) để gọi chung những người đang lắng nghe Phật thuyết Pháp, chứ không phải chỉ gọi riêng những Tỳ
kheo trong Tăng đoàn. (Xem quyển “Những Điều Phật Đã Dạy”, chương 1).
https://thuviensach.vn
[Lúc này là năm 1979, tức năm 2522 Phật lịch]
https://thuviensach.vn
[Bài nói chuyện được nói vào một đêm Rằm lễ Bát Quan Trai Giới ở chùa Wat Pah Pong, năm 1975.]
https://thuviensach.vn
[Đó là nhóm ngài Kokonna (Kiều-trần-như) cùng tu chung thời Phật còn tu hành xác và chưa giác ngộ.]
https://thuviensach.vn
(Giảng cho các tăng trong chùa Wat Pah Pong).
https://thuviensach.vn
[ Samana: sa-môn, bậc sa-môn, bậc xuất gia. Chữ này dùng để gọi các ẩn sĩ, tu sĩ hay các bậc thánh nhân...đó là những người đã từ bỏ đời sống thế tục tại gia để đi theo đời sống thánh thiện thanh cao hơn.]
https://thuviensach.vn
[ ārammana: đối tượng của tâm, đối-tượng-tâm, đó là đối tượng được thể hiện đến tâm ( citta) trong từng giây khắc. Đối tượng này có từ năm giác quan hoặc có trực tiếp từ cái tâm [như
ký ức, trí nhớ, ý nghĩ, những cảm giác]. Đây không phải là đối tượng bên ngoài [thế gian, trần cảnh], mà đó là đối tượng đã được chế biến bởi những tiền quan niệm và những khuynh hướng (thói nghĩ) của một người.]
https://thuviensach.vn
[ Bhikkhu: Tỳ kheo, tu sĩ Phật giáo, khất sĩ]
https://thuviensach.vn
[ Magga-phala: đạo-quả. Đó là bốn chặng đường giải thoát và giác ngộ, hoặc có thể gọi là một con đường gồm bốn chặng và bốn tầng thánh quả--dẫn đến sự thánh thiện ( ariya) hay sự
chấm dứt khổ đau: Đó là trí tuệ hiểu biết xuyên phá những gông cùm ( samyojana) trói buộc. Và bốn thánh quả tương ứng khởi sinh theo bốn chặng thánh đạo đó: Đó là chỉ về trạng thái tâm, sự xuyên phá gông cùm để lập tức và lần lượt chứng đắc những chặng thánh đạo đó.]
https://thuviensach.vn
("Hãy lên đường, này các Tỳ kheo, vì sự tốt lành của quần chúng, vì hạnh phúc của quần chúng, vì lòng bi mẫn dành cho thế gian, vì ích lợi, vì sự tốt lành, vì hạnh phúc của chư thiên và loài người. Mỗi người đi một ngã. Hãy thuyết giảng giáo lý đẹp khi bắt đầu, đẹp ở phần giữa, và đẹp ở phần cuối. Tuyên thuyết đời sống thánh thiện là sự trong sạch của nó, về cả
hai mặt tâm linh và chữ nghĩa.")
(Trích trong bộ Đại Phẩm ( Mahavagga), thuộc Luật Tạng)
https://thuviensach.vn
[Coi chú thích thứ hai của bài giảng này: đối-tượng-tâm: ārammana].
https://thuviensach.vn
(Xin nhắc lại như hai chú thích kế trên: đối tượng tâm ở đây là những đối tượng khởi sinh bên trong tâm ( ārammana) chứ không phải những đối tượng bên ngoài như các pháp ( dhamma) bên ngoài trần cảnh).
https://thuviensach.vn
[ pāramī: sự hoàn thiện, phẩm hạnh hoàn thiện, ba-la-mật; chỉ 10 phẩm hạnh hoàn thiện: Bố thí, giới hạnh, từ bỏ, trí tuệ, nỗ lực, kiên nhẫn, chân thật, quyết tâm, tâm từ, tâm buông xả.]
https://thuviensach.vn
[ upba- pāramī: ba-la-mật bậc trung, hoàn thiện bậc trung. Còn paramattha- pāramī: ba-la-mật bậc cao, hoàn thiện bậc cao; ba-la-mật rốt ráo, tối thượng.]
https://thuviensach.vn
( Jhana: trạng thái đạt định sâu, tầng thiền định. Có nhiều cấp/tầng thiền định (như Nhất thiền, Nhị thiền, Tam thiền...). Năm yếu tố của tầng thiền định đầu tiên bao gồm: Tư tưởng ban đầu (tầm) và tư tưởng áp dụng (tứ) của tâm, sự vui mừng hoan hỷ (hỷ), sự sung sướng hạnh phúc (lạc), sự quy tụ nhất điểm của tâm (tâm nhất điểm)).
https://thuviensach.vn
[ Dhātu: những yếu tố, thành tố, thể chất tự nhiên, bản thể tự nhiên; (HV: giới). Đó là những yếu tố (thể chất) tạo nên cái cảm nhận bên trong của thân và tâm bao gồm: đất (thể cứng), nước (thể dính), lửa (thể nhiệt) và gió (thể khí), không gian và thức].
https://thuviensach.vn
[ Gotrabhū citta: (nghĩa đen) sự thay đổi dòng tộc. Ở đây chỉ trạng thái tâm thức đang biến-chuyển ngay trước lúc chứng đắc tầng thiền định [ jhana] hoặc đang nhập vào dòng thánh Đạo].
(Chữ “Gotrabhū citta” tạm dịch là: “tâm thức Gotrabhū”, thức chuyển-độ. Có lẽ Phật đã dùng tên riêng của một vị đệ tử để gọi tên loại thức này. Dịch nghĩa thì đây là: sự chuyển-loại tâm thức, đó là lúc có sảy ra sự biến-chuyển từ tâm thức của người thế tục chưa giác ngộ qua tâm thức của bậc thánh nhân giác ngộ). (Thấy HV thường dịch là sự ‘chuyển tộc’ hay
‘chuyển tánh’).
(Theo tự điển Wisdom Dictionary thì “Gotrabhū citta” là: khoảng khắc hay sát- na tâm chín muồi: đó là một trong bốn sát-na tâm xung động cuối cùng ngay trước khi chứng nhập vào tầng thiền định hoặc chứng nhập vào dòng thánh Đạo siêu thế... Ngay sát-na này của tâm thức là trạng thái chuyển độ trong- một-cái-chớp từ trạng thái thế tục sang trạng thái siêu thế
của dòng thánh đạo [tức trạng thái Nhập Lưu ( Sotāpanna)]; ngay lúc đó: người thế tục ( puthujjana) chuyển thành bậc thánh nhân ( ariya- puggala).) https://thuviensach.vn
[ yogāvacara: người tu hành, người tu tập tâm linh, hành giả, thiền giả, người đi theo con đường đạo, tu sĩ].
https://thuviensach.vn
(Giảng cho Phật tử tại gia đến tham dự khóa thiền ở chùa Wat Pah Pong, có nhiều vị Tăng cũng cùng lắng nghe).
https://thuviensach.vn
[ nimitta: một dấu hiệu, hay một hiện thị, hay một hình ảnh xảy ra với dạng mà người tu có thể nhìn thấy, nghe thấy, ngửi thấy, nếm thấy, chạm thấy, hoặc đó là một nhận thức của tâm (tâm tưởng), và nó khởi sinh trên ‘nền’ tâm thức ( citta) chứ không khởi sinh từ một giác quan liên quan. (Tức nhìn thấy nhưng không phải bằng mắt, nghe thấy những không phải bằng tai...). Những ví dụ về nimitta bao gồm cả hiện tượng: nhìn thấy hoặc nghe thấy những chúng sinh ở cõi khác, nhìn thấy trước hoặc tiên tri về điều gì.]
https://thuviensach.vn
(Các Tỳ kheo hỏi, thiền sư Ajahn Chah trả lời).
https://thuviensach.vn
[Bài giảng được nói cho một nhóm thiền sinh Phật tử tại gia tại Bangkok năm 1979].
https://thuviensach.vn
[ Buddho: là chữ niệm, là một parikamma (chữ chuẩn bị, chữ niệm) dùng tưởng niệm Đức Phật. Nếu niệm đều đặn thì được dùng như đối tượng thiền ban đầu để thiền tập cho tâm đạt định].
Ví dụ như khi mới thiền tập chú tâm vào hơi thở vào-ra, người tu niệm chữ Bud-dho [Đức-Phật] theo nhịp vào-ra của hơi thở.
https://thuviensach.vn
[ Asubha: chỉ về tính chất dơ bẩn, gớm ghiếc, không hấp dẫn của thân. Những tính chất thực này có thể được dùng làm đối tượng thiền để phát triển sự tĩnh lặng và trí tuệ của tâm].
https://thuviensach.vn
[ kammatthāna: nền tảng của hành động, nền tảng của nghiệp, (HV) nghiệp xứ. Kamma: nghiệp, hành động; atthāna: nền tảng, (HV) xứ. Chữ này dùng để chỉ đối tượng thiền/đề mục thiền giúp người thiền đạt đến sự tĩnh lặng và trí tuệ. Từ này được dùng để chỉ toàn thể lối sống tu hành của một người tu để đạt đến định và tuệ.]
(Theo thiền sư Bhante Gunarantana, trong bốn mươi (40) nền tảng nghiệp (đối tượng/đề mục thiền), chỉ có mười (10) thứ là có thể dẫn người thiền đạt đến cận định ( upacāra samādhi).
Độc giả coi thêm quyển “Con Đường Thiền Chỉ và Thiền Quán” của dịch giả Pháp Thông, Chương II).
https://thuviensach.vn
[Mười sự ba-la-mật tâm linh cần phải hoàn thiện là: Bố thí, giữ giới, từ bỏ, trí tuệ, nỗ lực, kiên nhẫn, chân thật, quyết định, từ ái, buông xả.]
https://thuviensach.vn
(Đoạn trong ngoặc vuông này về mặt câu chữ thì rất rõ rệt, nhưng về mặt ngữ nghĩa là không rõ ràng lắm).
https://thuviensach.vn
[Bài nói chuyện với nhóm Tỳ kheo chuẩn bị rời khỏi chùa Wat Nong Pah Pong để tự thân đi tu khắp nơi, sau 5 năm tu học dưới sự dẫn dắt của thiền sư Ajahn Chah.]
https://thuviensach.vn
(Một nguồn sách khác ( dhamma wheel.com) cho rằng sư Ajahn Mun và Ajahn Chah gọi ‘nhân chứng bên trong’ bằng chữ thitibhutam, thay vì chữ sakkhibhuto này. Dường như cả hai là đồng nghĩa trong ngữ cảnh này).
https://thuviensach.vn
[ Thudong trong tiếng Thái là chỉ cách tu du hành khổ hạnh. Chữ này là từ chữ dhutanga, trong tiếng Pali có nghĩ là cách tu khổ hạnh. Người tu tuân giữ theo 13 Giới khổ hạnh (đầu-đà) do chính Đức Phật đề ra nhằm giảm thiểu các tham dục của người tu, để tu tập tính biết hài-lòng, tính từ-bỏ, tính chịu-khổ, năng lực tinh tấn, và một số phẩm chất thiện lành khác của người tu. Các tu sĩ có thể nguyện kiêng giữ theo một, hoặc nhiều, hoặc tất cả 13 giới khổ hạnh đó. 13 giới đó bao gồm: (1) mặc y làm từ vải rách lượm về may lại, (2) không được có quá ba y, (3) phải đi khất thực (đi xin) thức ăn, (4) không bỏ sót nhà nào trên đường đi khất thực, (5) ngồi tại một chỗ khi ăn, (6) ăn trực tiếp từ bình bát khất thực, (7) không nhận thêm hay để dành thức ăn sau khi đã ăn xong, (8) sống trong rừng, (9) sống dưới gốc cây, (10) sống ngoài trời, (11) sống ở nghĩa địa, (12) hài lòng với bất cứ chỗ nào dừng chân nghỉ lại, và (13) ngủ với tư thế ngồi.]
https://thuviensach.vn
[Thường trong những tu viện ở làng hay ở thành thị thì họ tập trung dạy học nhiều về tiếng Pali và kinh điển. Ngược lại, những người tu du hành hay khổ hạnh thì nhấn mạnh việc giới hạnh và thiền tập, giống như phái Thiền Trong Rừng của Ajahn Chah].
(Ở Việt Nam và nơi khác có lẽ cũng vậy, những người tu thiền nhấn mạnh việc giới hạnh và thiền tập hơn việc giao lưu xã hội và tụng đọc kinh kệ như ở các chùa làng và các chùa trong thành thị).
https://thuviensach.vn
[Có bốn loại ô nhiễm (lậu hoặc) là: ô nhiễm do nhục dục (kāmāsava), ô nhiễm do muốn được sống lâu (bhavāsava), ô nhiễm do tà kiến (ditthāsava), và ô nhiễm do vô minh (avijjāsava).]
https://thuviensach.vn
[Đây là bài giảng pháp giảng cho một nhóm nhà sư học giả đến kính thăm thiền sư Ajahn Chah tại chùa Wat Pah Pong].
[Đây cũng là bài giảng đã được in và phát hành với một tên sách khác là “Chìa Khóa Đi Đến Giải Thoát”.]
https://thuviensach.vn
[ Sila: Giới Hạnh có nghĩa rộng bao hàm cả những việc như: sống lối sống có đạo đức, tuân theo những giới luật, và cư xử theo tư cách có giới hạnh là không làm hại người và hại mình.
Trong ngữ cảnh này, sila cũng có thể dịch là Đức Hạnh.]
https://thuviensach.vn
[Không thừa khi nhắc lại, những ô nhiễm ( kilesa) là những tính chất làm ô nhiễm, làm ô uế, hay gây độc hại cho cái tâm. Đó là những tính tham, sân, si, và bất kỳ trạng thái bất thiện nào của tâm từ tham, sân, si mà ra.]
https://thuviensach.vn
(Nhất thiền, Nhị thiền, Tam thiền, Tứ thiền... những tầng định tâm sâu).
https://thuviensach.vn
(Có lẽ thiền sư đang tả thực về trạng thái định mà giáo lý gọi là Nhất thiền).
https://thuviensach.vn
(Có lẽ thiền sư đang tả thực trạng thái định mà giáo lý gọi là Nhị thiền).
https://thuviensach.vn
(Có lẽ đây là trạng thái Tam thiền).
https://thuviensach.vn
[Tóc, long, móng, răng, da là năm bộ phận đầu tiên của thân là các đối tượng để quán xét (quán thân) mà các sư thầy thường dạy ngay cho các Tăng ngay sau khi họ mới được thọ giới.]
https://thuviensach.vn
[Như đã giải thích trong cách chú thích trước đây, giới khổ hạnh gồm 13 điều giới giúp người tu tu tập tính biết hài lòng, sự từ bỏ, và sức chịu khó để tu tập].
https://thuviensach.vn
[Ma Vương ( Mara) là hình tượng nhân cách hóa trong Phật giáo, chỉ những thứ cản trở người tu tu tập và đi đến giác ngộ.]
https://thuviensach.vn
(Giảng cho các Phật tử tại gia).
https://thuviensach.vn
[Phần lớn bài giảng này trước đây đã được in thành sách với tên “Không Còn Nghi Ngờ”].
https://thuviensach.vn
[Vô minh và Rắc rối là chữ thiền sư hay dùng. Chữ Woon Wai trong tiếng Thái có nghĩa là rắc rối, phiền rối].
https://thuviensach.vn
[Ở Thái Lan cũng giống như các nước Á Châu, thậm chí ở các thành thị Nhật Bản, nhiều người bán dạo dùng loa phát thanh đi rao bán đủ thứ thuốc thang và vật dụng.]
https://thuviensach.vn
[Năm chướng ngại cản trở sự tu tập đó là: Tham dục, sân giận, bất an và lo lắng, buồn ngủ và đờ đẫn, và nghi ngờ. Trước kia (HV) dịch là năm triền cái hay ngũ cái].
https://thuviensach.vn
[Trong kinh điển ghi là: "Với sự phai biến của (yếu tố) hoan hỷ”]
https://thuviensach.vn
(Giai đoạn (i), (ii), (iii) và (iv) với các yếu tố ở nó có thể tưởng ứng được gọi là các tầng thiền định là Nhất thiền, Nhị thiền, Tam thiền, và Tứ thiền).
https://thuviensach.vn
(Chuyện này đã ghi ở bài giảng số 39, Phần 6, Quyển I của bộ sách này).
https://thuviensach.vn
(Giảng cho nhiều Phật tử tại gia, có cả các tăng, nhân dịp lễ chùa họ đến để tu tập, giữ giới và nghe giảng pháp).
https://thuviensach.vn
(Chuyện này đã được ghi trong bài giảng số 9, Quyển I của bộ sách này).
https://thuviensach.vn
[Đó là người rất được kính trọng trong phái Tu Thiền Trong Rừng ở Thái Lan, được cho là một người đã giác ngộ thành A-la-hán. Sư ông là sư phụ của Ajahn Mun. Ajahn Mun lại là sư phụ của Ajahn Chah].
https://thuviensach.vn
(Chỗ này có ghi một phần trong bài giảng số 23, Quyển I của bộ sách này).
https://thuviensach.vn
(‘Câu chuyện câu cá’ này là một phần của bài giảng số 14, Quyển I của bộ sách này).
https://thuviensach.vn
Ajahn là danh từ chung trong tiếng Thái có nghĩa là sư, thầy.
https://thuviensach.vn
[Bài giảng này đã từng được in thành một quyển sách riêng có tên là “Đi Tìm Nguồn Gốc Sự Thật”]. (Bài giảng này được thiền sư giảng cho các tăng ni).
https://thuviensach.vn
[Chữ arom trong tiếng Thái. Đó là tất cả mọi trạng thái [hay đối tượng] của tâm, bao gồm tất cả trạng thái sướng, khổ, bên trong, bên ngoài]. (Đó là những hiện tượng của tâm, giống như chữ ‘pháp’ trong tiếng Hán-Việt).
https://thuviensach.vn
[Nguyên văn: “đừng đếm”, “đừng đếm theo”].
https://thuviensach.vn
[Bởi vì tất cả ngôn ngữ chữ nghĩa đều vẫn còn nằm trong phạm vi khái niệm. Đó chỉ là những cách diễn đạt theo quy ước và tục đế].
https://thuviensach.vn
[Giảng cho một số sư thầy và Phật tử ở Anh Quốc]
https://thuviensach.vn
(Một phần vấn đáp này có ghi trong bài giảng thứ 22, Quyển I, của bộ sách này).
https://thuviensach.vn
(Chỗ này được ghi trong một phần của bài giảng số 40, Quyển I của bộ sách này).
https://thuviensach.vn
(Chuyện này có ghi trong bài giảng số 40, Quyển I của bộ sách này).
https://thuviensach.vn
[Thầy đang nói về chuyến đi giảng pháp ở Anh, Pháp và Mỹ năm 1979].
https://thuviensach.vn
(Thái Lan những năm thời thiền sư cũng còn nghèo và lạc hậu. Sau nhiều chục năm, Thái Lan bây giờ khá phát triển, điều kiện sống khá giả hơn nhiều. Nhưng người Thái ngày trước và người Thái bây giờ luôn thấy sẽ tốt hơn nếu có điều kiện được sống ở các nước phát triển hơn ở Âu, Mỹ. Ý của thiền sư chỗ này là vậy).
https://thuviensach.vn
(Ý trong kinh Pháp Cú, 171)
https://thuviensach.vn
[Kỳ thi thứ ba và cao nhất về Giáo Pháp và Giới Luật đối với các Tỳ kheo ở Thái Lan].
https://thuviensach.vn
[Giảng cho các tăng sĩ người Âu Mỹ mới đến tu ở Anh Quốc năm 1979].
https://thuviensach.vn
[Nghĩa của chữ ‘mặn’ ở đây là trực tiếp, thẳng thắn].
https://thuviensach.vn
[Đây là thư thiền sư Ajahn Chah gửi cho các vị đệ tử ngài ở tu viện bên Anh Quốc. Lúc này thiền sư đang ngụ tại một tu viện mang tên “Hang Động Ánh Sáng Kim Cương” trước ngay lúc sức khỏe của ngài sa sút trầm trọng trong kỳ Mưa Kiết Hạ (vassa) năm 1981.
https://thuviensach.vn
[Thư này đã được in trước đây trong tập “Nhìn Thấy Con Đường”, gồm những bài viết của các đệ tử gốc Âu Mỹ của thiền sư Ajahn Chah].
https://thuviensach.vn
Đó là các bài giảng: '' Hiểu Biết Về Thế Giới'', '' Hiểu Biết Về Khổ'', và '' Chùa Vô Minh''.
https://thuviensach.vn
Đó là các bài giảng: '' Kiêng Cữ Đúng Đắn'' và '' Một Chữ Cũng Là Đủ''.
https://thuviensach.vn
(Chỗ này bản dịch Việt dịch theo nghĩa tiếng Anh dịch là “Sự mê đắm theo khoái lạc” và “Sự dấn thân vào khổ đau” hoặc “Sự chạy theo khoái lạc giác quan” và “Sự dấn thân vào khổ
hạnh”, hoặc tương tự như vậy.)
https://thuviensach.vn
Phần chú thích dưới các trang đầu của các bài giảng có ghi thời gian, nơi chốn, và người nghe là tăng ni xuất gia, hay Phật tử tại gia, hoặc có khi là cả hai.
https://thuviensach.vn
Table of Contents
6 Nhìn Thấy Mọi Sự Đúng Thực Như Nó Là
11 Đặt Tâm Dưới Sự Chỉ Thị Của Mình
13 Chẳng Có Gì Thường Hằng Chẳng Có Gì Chắc Chắn
15 Một Thiền Giả Rối Trí Đến Gặp Đức Phật
23 Tu Tập Như Bốn Yếu Tố Tứ Đại
25 Không Phải Ta Không Phải Của Ta
https://thuviensach.vn
27 Răng của tôi, Gối của tôi Xơ Dừa của tôi
PHẦN 5 MỘT SỐ ĐIỀU VỀ THIỀN TẬP
29 Nước Tĩnh Lặng Mà Chảy Nước Chảy Mà Tĩnh Lặng
34 Đừng Quá Quan Trọng về Sự Tĩnh Lặng
36 Trèo Cao Té Đau Kỳ Vọng và Thất vọng
44 Bản Chất Tự Nhiên của Giáo Pháp
54 Con Đường Trung Đạo Bên Trong
https://thuviensach.vn
57 Quy Ước Thế Gian & Sự Giải Thoát
63 Ngôi Nhà Thực Sự Của Chúng Ta
66 Sống Trong Thế Gian Bằng Giáo Pháp
67 Tuccho Pothila: Vị Thầy Kinh Sách Suông
74 Sammā Samādhi - Chánh Định Sự Lánh Trần Bên Trong Trần
77 Tiếp Xúc Giác Quan- Nguồn Suối Trí Tuệ
78 “Không Chắc Chắn!”– Tiêu Chí Của Bậc Thánh Nhân
Quyển 7 SỰ RÕ SÁNG CỦA TRÍ TUỆ
84 Những Khó Khổ Trên Đường Tu
Quyển 8 SỰ BÌNH AN KHÔNG LAY CHUYỂN
85 Sự Bình An Không Lay Chuyển
Quyển 9 MỌI THỨ ĐỀU DẠY CHÚNG TA
https://thuviensach.vn
III VỀ CÁC BÀI GIẢNG CHO TĂNG NI
IV TIỂU SỬ THIỀN SƯ AJAHN CHAH
https://thuviensach.vn
Document Outline
Table of Contents
PHẦN 1 CHÁNH KIẾN
1 Hiểu về Tâm
2 Hiểu về Các Hiện Tượng
3 Đúng Như Lẽ Thường
4 Nhìn Xuyên Qua Mọi Sự
5 Phật và Bồ-Tát
6 Nhìn Thấy Mọi Sự Đúng Thực Như Nó Là
7 Như Vậy Cũng Tốt
8 Tâm Nguyện Của Đức Phật
9 Tùy Theo Cách Nhìn Nhận
10 Sự Tìm Kiếm Của Đức Phật
PHẦN 2 VÔ THƯỜNG
11 Đặt Tâm Dưới Sự Chỉ Thị Của Mình
12 Còn Nhiều Ô Nhiễm
13 Chẳng Có Gì Thường Hằng Chẳng Có Gì Chắc Chắn
14 Chuyện Câu Cá
15 Một Thiền Giả Rối Trí Đến Gặp Đức Phật
PHẦN 3 KHỔ
16 Hiểu về Khổ
17 Khai Thị Đệ Tử
18 Sinh và Trở Thành
19 Phôi Phai
20 Niềm Yên Ủi Khi Bị Sốt Rét
21 Đức Phật Đã Không Chết
22 Sinh, Tử, và Giác Ngộ
PHẦN 4 VÔ NGÃ
23 Tu Tập Như Bốn Yếu Tố Tứ Đại
24 Vô Minh
25 Không Phải Ta Không Phải Của Ta
26 Đừng Làm Một Vị Phật
27 Răng của tôi, Gối của tôi Xơ Dừa của tôi
PHẦN 5 MỘT SỐ ĐIỀU VỀ THIỀN TẬP
28 Sự Tĩnh Lặng và Trí Tuệ
29 Nước Tĩnh Lặng Mà Chảy Nước Chảy Mà Tĩnh Lặng
30 Làm Thiệt, Tu thiệt
31 Những Đệ Tử Nghiêm Túc
32 Những Chỉ Dạy Về Thiền
33 Đó Là Gì Vậy?
34 Đừng Quá Quan Trọng về Sự Tĩnh Lặng
35 Tu Liên Tục
36 Trèo Cao Té Đau Kỳ Vọng và Thất vọng
PHẦN 6 ĐI HẾT CON ĐƯỜNG ĐẠO
37 Chấm Dứt Mọi Khó Khổ
38 Tầm Sư Học Đạo
39 Con Cua Thông Thái
40 Vài Lời Khuyên Cuối Cùng
41 Học Cách Lắng Nghe
42 Những Mảng Rời Của Giáo Lý
43 Món Quà Giáo Pháp
44 Bản Chất Tự Nhiên của Giáo Pháp
45 Hai Mặt Của Hiện Thực
46 Việc Tu Tập Cái Tâm
47 Sống Chung Rắn Hổ Mang
48 Hiểu Được Cái Tâm Tự Nhiên
49 Cứ Làm Như Vậy!
50 Hỏi và Trả Lời
51 Tu Tập Tâm Này
52 Về Thiền Tập
53 Con Đường Hòa Hợp
54 Con Đường Trung Đạo Bên Trong
55 Sự Bình An Là Trên Hết
56 Mở Con Mắt Giáo Pháp
57 Quy Ước Thế Gian & Sự Giải Thoát
59 Chánh Kiến—Nơi Mát Lành
60 Vài Lời Cuối
61 Làm Cho Tâm Thiện Lành
62 Tại Sao Chúng Ta Ở Đây
63 Ngôi Nhà Thực Sự Của Chúng Ta
64 Bốn Chân Lý
65 Thiền Tập
66 Sống Trong Thế Gian Bằng Giáo Pháp
67 Tuccho Pothila: Vị Thầy Kinh Sách Suông
68 Nước Tĩnh Lặng Mà Chảy
69 Đi Về Phía Vô Vi
70 Giáo Pháp Chiến Đấu
71 Hiểu Về Giới Luật
72 Duy Trì Chuẩn Mực
73 Tu Đúng Đắn, Tu Đều Đặn
74 Sammā Samādhi - Chánh Định Sự Lánh Trần Bên Trong Trần
75 Chìm Trong Biển Dục Lạc
76 Cái Chết Trong Đêm
77 Tiếp Xúc Giác Quan- Nguồn Suối Trí Tuệ
78 “Không Chắc Chắn!”– Tiêu Chí Của Bậc Thánh Nhân
79 Chuyển Hóa Vượt Lên Trên
80 Đường Đi Đến Bình An
81 Ngồi Thiền Buổi Tối
82 Vài Câu Hỏi & Trả Lời
Quyển 7 SỰ RÕ SÁNG CỦA TRÍ TUỆ
83 Sự Rõ Sáng Của Trí Tuệ
84 Những Khó Khổ Trên Đường Tu
Quyển 8 SỰ BÌNH AN KHÔNG LAY CHUYỂN
85 Sự Bình An Không Lay Chuyển
Quyển 9 MỌI THỨ ĐỀU DẠY CHÚNG TA
86 Về Tính Cẩn Trọng
87 Điều Đó Có Thể Làm Được
88 Chùa Vô Minh
89 Hiểu Biết Về Khổ
90 Tu Tập Tận Tâm
91 Hiểu Biết Thế Gian
92 Giáo Pháp Đi Đến Trời Tây
93 Lắng Nghe Trên Cả Ngôn Từ
94 Kiêng Cữ Đúng Đắn
95 Một Chữ Cũng Là Đủ
96 Lời Nhắn Gửi Từ Thái Lan
I CÁC PHẦN CỦA BỘ SÁCH NÀY
II ĐÔI ĐIỀU VỀ CHỖ BIÊN DỊCH
III VỀ CÁC BÀI GIẢNG CHO TĂNG NI
IV TIỂU SỬ THIỀN SƯ AJAHN CHAH