
1 

 

      

  

TINH HOA CÁC ĐẠO GIÁO 
Nhân Tử Nguyễn Văn Thọ 

 

MỤC LỤC 

  

 Chương 1:     Tinh Hoa Thiên Chúa Giáo (Phần Mật Truyền). 

 Chương 2:      Sơ lược về Bà La Môn giáo. 

 Chương 3:      Từ Veda đến Bhagavad-Gita. 

 Chương 4:      Các môn phái Triết Học Ấn Độ Giáo 

 Chương 5:      Tinh Hoa Bà La Môn Giáo 

 Chương 6:      Lão Giáo - Đạo Đức Chân Chuyên. Đạo đức là gì 

 Chương 7:      Vũ Trụ Thám Vi. Tìm hiểu Huyền Cơ Vũ Trụ 

 Chương 8:      Nhân Sinh Phát Diệu. Vi Diệu Cuộc Đời 

 Chương 9:      Dịch Kinh Yếu Chỉ - Cốt Tủy Kinh Dịch 

Chương 10:    Thân Học Minh Tuyên – Tìm Hiểu Về Con Người 

Chương 11:    Tính Mệnh Song Tu – Tu Thể Xác Lẫn Thần Hồn 

Chương 12:    Đơn Đạo Mạn Đàm – Bàn Về Luyện Đơn 

Chương 13:    Quần Kinh Diệu Tuyển - Kinh Sách Đạo Lão 

 



2 

 

Chương 15:    Quy Nguyên Phản Bản. Trở Về Nguồn Gốc 

Chương 16:    Điều Kiện Tiên Quyết Để Khảo Cứu Phật Giáo Cho Có Hiệu Quả 

Chương 17:    Siêu Hình Học Phật Giáo 

Chương 18:    Tối Thượng Thừa Phật Giáo 

Chương 19:    Đạo Khổng – Chân Dung Khổng Phu Tử 

Chương 20:    Tinh Hoa Khổng Giáo Theo Tứ Thư, Ngũ Kinh 

Chương 21:    Vũ Trụ Quan (Theo Trung Dung Và Dịch Lý) 

Chương 22:    Nhân Sinh Quan (Theo Trung Dung Và Dịch Lý) 

Chương 23:    Sử Quan (Theo Trung Dung Và Dịch Lý) 

Chương 24:    Hai Chữ Tính Mệnh Theo Khổng Giáo 

Chương 25:    Tiểu Nhân, Quân Tử, Thánh Nhân 

Chương 26:    Thuyết Thiên Nhân Tương Dữ Và Thiên Nhân Hợp Nhất Trong Nho Giáo 

Chương 27:    Quan Niệm Tu Thân Theo Nho Gia 

Chương 28:    Con Đường Huyền Nhiệm Trung Dung 

Chương 29:    Tinh Hoa Cao Đài Giáo 

Chương 30:    Tinh Hoa Hồi Giáo 

Chương 31:    Tinh Hoa Do Thái Giáo: Kabbala 

Chương 32:    Tinh Hoa Phật Giáo Hòa Hảo 
  

  

  

CHƯƠNG I 

TINH HOA THIÊN CHÚA GIÁO. 

(PHẦN MẬT TRUYỀN TRONG THIÊN CHÚA GIÁO). 

  
  
(Một phần tài liệu này đã được trích ra từ bộ LA DOCTRINE ESOTERIQUE À 

TRAVERS LES ÂGES, gồm 2 cuốn của Ernest Bosc, Chamuel Editeur, Paris 1889, 
nơi các trang 22-44, Tập II, thuộc Chương XXVII, nhan đề ÉSOTÉRISME 
CHRÉTIEN). 

* 
* * 

Đã từ lâu, tôi để tâm suy cứu về những đoạn Thánh Kinh Thiên Chúa Giáo, có thể 
nói là TINH HOA. Cách đây khoảng 20 năm, nhân đọc bộ La Doctrine ésotérique à 



3 

 

travers les âgescủa Ersnest Bosc, tôi thấy nên đúc kết lại, hệ thống hoá lại, xiển minh 
lại bằng các lời trích dẫn trong các sách Phúc Âm, và Thánh Thư, để thân tặng những 
ai có lòng thành khẩn và tha thiết tìm cầu Chân, Thiện, Mỹ. 

Nói rằng Công Giáo có phần Mật Truyền, ắt nhiều người sẽ bỡ ngỡ. Nhưng thực 
tế, có như vậy. Vả lại, không phải cứ theo Đaọ là nắm được tinh hoa của Đạo, là biết 
được điều thâm sâu của Đạo. 

Chính thánh Paul đã viết: “Hỡi Anh Em, phần tôi, tôi đã không thể nói với Anh 
Em, như nói được với những người có linh cơ siêu thoát, mà là nói như thể với những 
người phàm tục, với những trẻ thơ trong đấng Kitô. Tôi đã cho Anh Em ăn sữa, chứ 
không cho những của ăn rắn đặc vì Anh Em không chịu nổi...(I Cor. 3,1) 

Vậy phần Mật Giáo nội truyền đó có thể được trình bày như sau: 
1. Con người có Thiên Tính hay Thiên Chúa hằng ngự trị trong tâm hồn 

mọi người. 
2. Nước Trời đã ở ngay trong tâm khảm con người. 
3. Mọi người đều có đấng Kitô trong tâm khảm. 
4. Hai phương diện một con người: TÂM và THẦN. 
5. Ý nghĩa cuộc tiến hoá quần sinh: 

-Từ phàm phu con người sẽ trở thành Thần Linh. 
-Từ phàm phu, con người sẽ tiến hoá, sẽ triển dương tới tuyệt đỉnh, 

để trở nênnhững con Thiên Chúa, để đạt đúng tầm kích như Chúa Kitô. 
6. Đại Đạo chân truyền: 

-Đi vào Tâm mà tìm Đạo, tìm Trời. 
-Tỉnh giảm mọi lễ nghi, hình thức. 
-Tìm cho ra luật lệ Trời ghi tạc trong tâm can. 
-Sống kết hợp với Thiên Chúa. 

I. Con người có Thiên Tính hay Thiên Chúa hằng ngự trong tâm hồn mọi người. 
Thánh Paul viết:”Chỉ có một Thiên Chúa là cha chung mọi loài. Ngài ở trên mọi 

loài, xuyên thấu mọi sự, mọi loài, và ở trong mọi người chúng ta”[1] 
Ngài lại nói:” Nhưng cũng chỉ là một Thiên Chúa tác động mọi sự trong mọi 

người. Mọi người đều được một phần hiển dương của Thần Chúa để góp phần vào ích 
chung.”[2] 

Ngài cũng nói: “Anh Em há chẳng biết Anh Em là đền thờ. Chúa và Thần Chúa ở 
trong anh em sao?”[3] 

Ngài viết thêm:”Anh em chẳng phải sống bằng xác mà bằng Thần, vì Thần 
Chúa ở trong anh em.”[4] 

2. Nước Trời đã ở ngay trong tâm khảm con người. 
“ Nước Trời kề cận. [5] 
“ Nước Trời không đến một cách lộ liễu, và không thể nói được: Nước Trời ở đây, 

nước Trời ở đó, vì anh em hãy biết: Nước Trời ở trong anh em.” [6] 



4 

 

Tiếc thay những câu đó xưa nay được hiểu như là Nước Trời đã gần tới...Nước 
Trời ở giữa Anh em. 

Vả lại niềm tin rằng nước Trời ở ngay trong tâm khảm mỗi người, chỉ là một hệ 
luận tự nhiên của niềm tin rằng: Chúa, Thần Chúa đã ngự trị trong tâm khảm mỗi 
người, như đã chứng minh ở trên. 

3. Mọi người đều có đấng Kitô trong tâm khảm. 
Ernest Bosc gọi đó là Huyền Nhiệm Đấng Kitô (le mystère du Christ) hay là 

Huyền Nhiệm Phúc Âm (mystère de l’évangile)[7] 
Như vậy, theo Ernest Bosc, hiểu được huyền nhiệm đấng Kitô, nghĩa là linh cảm 

được rằng mình có Chúa Kitô trong lòng mình, là sẽ hiểu được tinh hoa Phúc Âm, nắm 
được cốt tuỷ Phúc Âm. 

Ernest Bosc cho rằng: không nên hiểu Đấng Kitô là Ngôi Hai chỉ giáng trần một 
lần duy nhất trong Chúa Giêsu, mà phải hiểu đó chính là Ánh Linh Quang tiềm ẩn sẵn 
trong lòng mọi người, Ánh Linh Quang phát xuất từ Đại Linh Quang bao quát toàn thể 

vũ trụ. Như vậy trong mỗi người đều có sẵn đấng Kitô, 
mỗi con người đều là một Tiểu Linh Quang, một phần 
tử bất khả ly của Đại Linh Quang.[8] 

Thánh Paul viết: “Anh em há chẳng biết thể xác anh 
em là thân thể đấng Kitô...Anh em hãy ngợi khen 
và mang Thiên Chúa trong thể xác anh em.”[9] Câu 
Kinh Thánh trên là dịch nguyên văn từ Thánh Kinh 
Vulgate, nguyên bản Latinh. Trong các bản Thánh 
Kinh sau này, bất kỳ bằng tiếnh Anh, Pháp hay Việt, 
đều bỏ không dịch mấy chữ hãy mang thiên chúa trong 
thể xác anh em. 

Thánh Paul cho rằng: Cái điều huyền diệu trên đây, 
từ bao thế kỷ trước ngài, người ta đã quên khuấy mất, và 
Ngài có trách nhiệm tuyên xưng lại điều ấy. Đó là: Đấng 
Kitô ở trong Anh Em.[10] 

Chính là vì trong mỗi người chúng ta, có cái Mầm 
Mộng Kitô đó, cho nên thánh Paul mới chủ trương rằng 

chúng ta có thể triển dương tới viên mãn, để thực sự đạt tới tầm kích của đấng Kitô. [11] 
Như vậy, cái điều huyền diệu, cái điều bí ẩn của Phúc Âm chính là chỉ vẽ cho mọi 

người biết rằng: Trong lòng họ có Thượng đế hiện diện. Hồng ân này không rành 
riêng cho ai. Người Do Thái hay người muôn phương cũng được diễm phúc đó đồng 
đều như nhau. [12] 

Thánh Paul cho rằng: Ngài đã chịu đau khổ, chịu vất vả để cho đấng Kitô được 
hình thành trong tâm hồn các giáo hữu.[13] 

Như vậy lúc thì Phúc Âm nói: Trong ta có Thiên Chúa, lúc thì nói trong ta có đấng 
Kitô, lúc thì nói trong ta có Thần Chúa . Như vậy, Ba Ngôi Thiên Chúa há đã chẳng 
mãi mãi ngự trị trọn vẹn trong tâm hồn ta hay sao? 



5 

 

Đây là lời Thánh Paul về Thần Chúa hiện diện trong ta: “Chính vì chúng ta có 
Thần Chúa, nên chúng ta mới có thể gọi Chúa là Cha. [14] và mới có thể cộng hưởng gia 
nghiệp Thượng Đế như Chúa Giêsu.” [15] “Chính vì chúng ta có Thần Chúa, nên chúng 
ta mới có sự hiểu biết về Chúa.”[16] 

Thánh John cũng chủ trương: “Chúng ta biết được rằng: ta ở trong Chúa và 
Chúa ở trong ta, chính là vì Ngài đã cho chúng ta Thần Chúa.” [17] 

Riêng tôi, từ lâu đọc Thánh Kinh, tôi thấy rằng, nếu Phúc Âm là một Tin Mừng, 
thì Tin Mừng ấy sẽ là như sau: 

*Anh em chẳng phải là nhửng kẻ phàm hèn, chẳng phải là con nuôi, con nhặt, con 
đòi, mà anh em cũng y thức như tôi, chúng ta là con một Cha Chung. Vì thế mà Ngài 
mới lập ra Kinh Lạy Cha Chúng Tôi. [18] 

*Nước Trời đã ở ngay trong lòng chúng ta.[19] 
*Nếu Nước Trời ở trong ta, thì dĩ nhiên Vua Nước Trời không thể sống lưu vong 

ngoài nước Ngài, mà chắc chắn là phải sống động trong lòng chúng ta. 
*Như vậy anh em chính là đền thờ của Ngài. [20] 
*Như vậy, việc gì phải xây cất những đền đài, những thánh đường, thánh thất nguy 

nga cho Ngài ở, vì Ngài đâu có thèm ở trong những đền đài đó. Thánh Stephen, vị 
thánh tử đạo đầu tiên, và Thánh Paul, một trong những vị sáng lập ra Đạo Thiên Chúa 
đã long trọng tuyên xưng: Chúa Trời Đất chẳng bao giờ ở trong những đền đài do tay 
người tạo dựng nên.[21] 

*Nếu Chúa ở trong mọi người, thì dĩ nhiên yêu người là mến Chúa. Cho nên 
Chúa Giêsu chung qui, chỉ dạy mến Chúa và yêu người, và bao giờ cũng chủ 
trương yêu người là mến Chúa.[22] 

*Hơn thế nữa, con người chẳng bao giờ có thể tách rời Thiên Chúa dù là một phút, 
một giây. [23] 

4. Hai phương diện trong một con người: Tâm và Thần. 
Bí quyết này xưa nay chưa hề được giảng giải. Ernest Bosc tuy có đề cập đến vấn 

đề này, nhưng giải thích chưa được rõ ràng. [24] 
Tôi cảm thấy có bổn phận làm sáng tỏ lại vấn đề. 
Giáo lý Công Giáo công truyền chấp nhận rằng con người chỉ có 2 phần: 

XÁC VÀ HỒN ( Công đồng LATRAN IV, 1215.-VATICAN I, 1870), còn Thánh 
Kinh Công Giáo thì trái lại chấp nhận con người có 3 phần: Thần, Hồn, Xác. [25] 

Thần và Hồn hoàn toàn khác biệt nhau. [26] 
Thánh Paul và thánh Jude phân biệt 2 hạng người: 
1.-Một hạng phàm phu, tục tử, sống lệ thuộc vào thất tình, lục dục. Đó là những 

ngưởi sống bằng Tâm Hồn (Êtres psychiques). 
2.-Một hạng người sống bằng Thần (Êtres Spirituels) 
Những hạng phàm phu, tục tử sống theo thất tình, lục dục (theo xác thịt), là 

những hạng người hay chia rẽ, [27] đĩ thoã, dâm tà, tin vơ thờ quấy, ghen ghét, chia rẽ, 
hay ghen, hay giận, hay cãi cọ, tham ăn, tục uống, chè chén, say sưa . [28] 

Họ không sao hiểu được những gì siêu linh. [29] 



6 

 

Những con người như thế làm sao mà được nước Trời? [30] 
Còn những con người siêu linh, tức là những người sống bằng Thần sẽ: nhân 

từ, vui tươi, khoan quảng, thích giúp người, có từ tâm, tin cậy nơi người khác, hiền từ, 
biết tự chủ, [31] và tùy nghi, những người đó, vì công ích, có thể trở nên khôn ngoan, 
hiểu biết, làm được phép lạ, chữa được bệnh tật, nói được tiên tri. [32] 

Chỉ những người đó mới thông thần, mới hiểu được những điều huyền diệu của 
Chúa, biết được ý Chúa. [33] 

Và quan trọng nhất là chỉ có những hạng người siêu linh ấy mới được TRƯỜNG 
SINH VĨNH CỬU. [34] 

Trong thư viết cho bổn đạo thành Corinth, [35] thánh Paul có một đại luận “thần 
sầu, quỉ khốc” về hai phần Tâm (Hồn= corps psychique) và Thần (Corps spirituel). 

Nhưng tiếc vì nó quá cao siêu, nên xưa nay chẳng mấy ai hiểu nổi, chẳng mấy 
ai để ý tới, chẳng mấy sách dịch được cho ra hồn. 

Ngài cho rằng: phần Tâm (Hồn) hiện ra trước, phần Thần hiện ra sau. [36] 
Ai có một chút kinh nghiệm đời sống tâm linh sẽ hoàn toàn đồng ý. Khi chưa giác 

ngộ, thì cái Thần trong con người chưa hiện, chưa hoạt động. Lúc ấy, Thần trong ta còn 
ngủ, chỉ mới có cái hồn là sống động. 

Cái Hồn đó chẳng qua là phần bao bì, phần Địa, biến thiên, sinh tử. Như vậy, dĩ 
nhiên, nó không thể nào hưởng được Nước Trời, không thể nào được trường sinh 
vĩnh cửu, không thể nào trở nên bất hủ.[37] 

Nó chẳng khác nào như những phần tuỳ thuộc của hạt lúa mì, cốt là để hỗ trợ cho 
cái mầm sống trong hạt lúa mì nảy nở ra cây lúa mì. Cũng như vậy, nó sẽ đóng vai hỗ 
trợ để cho cái phần Thần được trở nên sống động, triển dương. 

Thế tức là gieo giồng cái Tâm Hồn, mà sẽ nảy nở ra cái Thần Linh. Gieo giồng cái 
biến thiên, sinh tử, để sản sinh ra cái trường sinh; gieo giồng cái yếu hèn, ti tiện, sẽ nảy 
nở ra cái huy hoàng và mãnh liệt. [38] 

Thánh Paul tha thiết khuyên ta rằng: 
Đã biết sống bằng Tâm Hồn, còn phải biết sống bằng Thần Linh nữa. 
Cái phần Hồn chẳng qua là cái phần Đất, sẽ bị huỷ hoại. [39] 
Cái phần Thần mới là cái phần Trời, siêu linh, vĩnh cửu. [40] 
Tôi toát lược phần trình bày về Tâm và Thần của thánh Paul như sau: 

THÁNH, PHÀM hai nét ghép thành NHÂN, 
Phàm: ấy Nhân Tâm; Thánh: ấy Thần. 
Tâm hình hiện trước, Thần kế tiếp, 
Thần: Trời; Tâm: Đất, nhẽ tương phân. 
Tâm, Đất dĩ nhiên vương sinh diệt, 
Thần, Trời nên mới thoát chuyển luân. 
Tâm, Đất tử vong, đành số kiếp, 
Bất tử, trường sinh, chỉ có Thần. 



7 

 

5. Ý nghĩa cuộc tiến hoá quần sinh. 
*Từ phàm phu con người sẽ tiến tới Thần Linh. 
*Từ phàm phu con người sẽ tiến hoá, sẽ triển dương tới tuyệt đỉnh để trở nên 

Những Con Thiên Chúa, để đạt đúng Tầm Kích của Chúa Kitô. [41] 
Cả vũ trụ, quần sinh như đang chờ sự hiển dương của những Con Thiên Chúa. [42] 
“Cho tới ngày ấy, vạn vật như quằn quại trong cơn đau đẻ. Và không phải chỉ tạo 

vật mới như thế. Ngay đến như chúng ta, vì có Mầm Mộng Thần Linh, chúng ta cũng 
như thấy thâm tâm đang rên rỉ chờ ngày được nhận là Con Thiên Chúa. “[43] 

Tiến hoá như vậy chính là lột bỏ đời sống phàm phu, đời sống theo thất tình, lục 
dục. Tức là rũ bỏ con người cũ, sống theo con người mới, lề lối mới, đạt dần tới sự hiểu 
biết chân thực, khuôn dần theo được đúng như chân tướng của Hoá Công. [44] 

Muốn tiến hoá trên bình diện tinh thần, trước hết phải rũ bỏ cái lốt phàm phu, 
tục tử, phải rũ bỏ cái Hồn đầy thất tình, lục dục. Ôm ấp nó, o bế nó, muốn cưu mang, 
cứu chuộc nó thì làm sao mà mong được cứu rỗi. Chúa Giêsu đã nói rõ ràng 
trong Matthew II, 39: “Ai muốn cứu linh hồn mình, thì sẽ mất; ai mà mất linh hồn 
mình vì ta, thì sẽ được nó.” [45] 

Lão giáo nói: Tâm tử, Thần hoạt. Phật giáo dạy: 
Diệt Tiểu Ngã, trở về với Đại Ngã cũng tương tự như vậy. Ý nói: Hồn có chết đi, 

thì Thần mới sống động được. Tiểu Ngã có chết đi, thì Đại Ngã mới triển dương 
được. 

Cái tâm hồn phàm tục ấy cần phải chết đi, để chúng ta được sống lại một lần nữa, 
sống lại bằng Thần. [46] 

*Vì Chúa là Thần, cho nên chúng ta không thờ Chúa bằng môi miệng, [47] cũng 
không phải bằng Hồn, vì Hồn đầy thất tình lục dục, không hiểu nổi được Chúa,[48] mà 
phải thờ Chúa bằng Thần.[49] 

Lạ lùng thay trong Cựu Ước có nhiều nơi chép rõ rằng Hồn không bất tử. [50] 
Charles Herbert, một tác giả thuộc Cơ Đốc Phục Lâm, một giáo phái thành lập 

năm 1862, trong quyển Le Chemin du Salut của Ông, đã cho thấy: 
Chữ Thần được nhắc 827 lần trong Thánh Kinh. 
Chữ Hồn được nhắc 873 lần trong Thánh Kinh.[51] 
Sống bằng Thần, siêu phàm, thoát tục, mới có thể hợp nhất với Thiên 

Chúa, [52] mới có thể có cùng một Thần với Thiên Chúa. [53] 
Chúng ta chẳng cần đợi tới lai sinh mới được hưởng nước Trời siêu việt ấy, mà 

ngay từ khi còn ở gian trần này. [54] 
Có như vậy, sau này mới đáng được ngồi cùng một toà với Thiên Chúa. [55] 
Ta cũng có thể mượn lời linh mục Henry Le Saux khi ông bình câu I Cor 15, 14 và 

tiếp theo để bàn về cuộc tiến hoá con người như sau: 
Cũng là một sinh linh mà trước kia thì là: 
Phàm phu, tục tử; phàm tâm, phàm thể. 
Nhưng ngày nay, và mãi mãi về sau, sẽ là Thần Linh, là Thiên Thể, sẽ là Siêu 

Phàm. [56] 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



8 

 

6. Đại Đạo chân truyền. 
* Đi vào tâm mà tìm Đạo, tìm Trời. 
Phúc Âm gọi thế là “khi cầu nguyện, hãy vào buồng, đóng cửa lại, cầu cùng Cha 

ở đó, ở trong nơi thầm kín, và Cha ngươi, nhìn thấu nơi thầm kín, sẽ trả công cho 
ngươi.” [57] 

Ernest Bosc chủ trương rằng: Thiên Chúa nói cùng mỗi người chúng ta, trong 
buồng thầm kín của tâm hồn, chẳng cần qua trung gian; trung gian chỉ làm giảm tia 
sáng giữa tạo vật và tình yêu Ngài.[58] 

* Tỉnh giảm lễ nghi hình thức bên ngoài. 
Chính Chúa Giêsu đã khuyên: Đọc kinh làm chi cho nhiều. Đừng bắt chước lối 

ngoại giáo. [59] 
Đừng quá chú trọng những lễ nghi, hình hạc, giả tạo bên ngoài, những lời giảng 

giáo, nhân vi, nguỵ tạo. [60] 
“Những linh mục ngày nào cũng đứng cầu kinh, dâng lễ, làm đi, làm lại một lễ 

hiến dâng, nào có xin tha được tội lỗi cho ai?” Đó chính là nguyên văn lời thánh Paul 
trong thư cho người Do Thái. [61] 

* Tìm cho ra lề luật Trời ghi tạc trong tâm can. 
Như vậy, tinh hoa đạo giáo không cốt tại những lễ nghi, hình thức bên ngoài, 

những lễ dâng để xin xá tội. [62] 
Mà chính là để tìm cho ra luật Trời đã ghi tạc sẵn trong tâm can mình, [63] để tìm 

cho ra Thiên Ý, để mà theo, mà giữ. [64] 
* Sống kết hợp với Thiên Chúa. 
Sống kết hợp với Thiên Chúa chính là phần thưởng dành cho những người đã biết 

sống siêu phàm, thoát tục, đã rũ bỏ được phần Nhân, phần Hồn đầy thất tình, lục dục, 
đã sinh lại được bằng Thần, [65] đã đọc được Thiên Ý, [66] đã nói được như Thánh Paul: 
“Tôi sống, chẳng còn là tôi sống, mà là Chúa sống trong tôi.” [67] “Tôi có Thần 
Chúa” [68] “Tôi đã nắm được tư tưởng chúa Kitô.” [69] “Tôi cũng có một Thần như 
Chúa.”[70] 

Tóm lại, Chân Đạo trước sau chỉ có một chủ trương: “Hãy bỏ lề thói sống của con 
người cũ, điêu tàn theo đà thời gian, với muôn nghìn dục vọng hoàng lương, hãy 
sống một đời sống Thần Linh mới, hãy mặc lấy con người mới, con người đã được 
tạo dựng nên đúng theo Thiên Ý, trong công chính, trong thánh thiện của Chân 
Lý.” [71]. 

 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1] Unus et Deus et Pater omnium, qui est super omnes, et per omnia, et in omnibus 
nobis. Eph. IV, 4,5,6. 
[2] Mais c’est le même Dieu qui opère tout en tous. À chacun, la manifestation de Dieu 
est donnée en vue du bien commun. I Cor. XII 6,7. 

ADMIN
Highlight



9 

 

[3] Ne savez-vous pas que vous êtes un temple de Dieu et que l’Esprit de Dieu habite en 
vous? I Cor. III,16. 
[4] Vous, vous n’êtes pas dans la chair, mais dans l’Esprit, puisque l’Esprit de Dieu 
habite en vous?Rom. VIII, 9 
[5] Le Royaume de Dieu est tout proche. Mc I, 15. Mat. 3, 2. 
[6] Lk 17, 21 
[7] Ernest Bosc, La Doctrine Ésotérique, tome 2, trang 26, 34-44. 

[8] On désigne sous cette expression, la présence en l’homme de ce Rayon du 
Verbe, de cette étincelle de L’Esprit de Dieu qui est dénommé Christ. Le Christianisme 
et la Théosophie ne donnent pas à ce terme, la même signification; celle-ci prétend que 
l’échelle des  êtres est infinie, que de l’homme à l’émanation première de l’Absolu, 
nous venons de le voir, de l’homme au Logos (Christ Universel), il existe un nombre 
considérable de degrés de développement et que cette énorme distance ne saurait être 
franchie d’une facon arbitraire. Le corps du Logos (du Christ) c’est l’univers tout entier 
et toutes les qualités de cet Univers, toutes les potentialités de matières (visibles et 
invisibles), que nous nommons des êtres qui ont pour cause cet ESPRIT UNIVERSEL, 
dans lequel nous vivons,et nous nous mouvons... 

Ernest Bosc, La Doctrine Ésotérique, p. 34-35. Xem thêm I Cor.XII, 6-
11. Acts 17-28. 
[9] Nescitis quoniam corpora vestra membra sunt Christi...Glorificate et portate 
Deum in corpore vestro. I Cor VI, 15-20 
[10] Col. I, 25-27. 
[11] Eph. IV, 13. 
[12] Eph. III, 3-6.-Rom. III, 29. 
[13] Ga IV, 19. 
[14] Rom VIII, 14, 17. 
[15] Rom VIII, 8, 17. 
[16] I Cor 2, 12. 
[17] I John, IV, 12-13. 
[18] Mat 5, 45 và 9, 14. 
[19] Lk 17, 21 
[20] I Cor, 3, 16-17 
[21] Ac 7, 48-49.-Ac 17, 24.-He 9, 24. 
[22] Mat 5, 43.-Mat 22, 37-40.-Mk 9, 37.-Mk 12, 29-34. 
[23] Jn 15, 5. 
[24] Ernest Bosc La Doctrine ésotérique II, trang 31-40. 
[25] I Th, 5, 22. 
[26] He 4, 12. 
[27] Ga 5, 18-25.-I Cor 2, 13-14.-Jd 19. 
[28] Ga 5, 19-21. 



10 

 

[29] L’Homme psychique n’accueille pas ce qui est de l’Esprit de Dieu: C’est folie 
pour lui et il ne peut le connaitre. I Cor 2, 14. 
[30] Ga 5, 21. 
[31] Ga 5, 22-23. 
[32] I Cor 12, 4-7. 
[33] I Cor 2, 1-16. 
[34] Ga 6, 7-9. 
[35] I Cor 15, 35-53. 
[36] I Cor 15, 46. 
[37] I Cor 15, 50. 
[38] I Cor 15, 35-44. 
[39] I Cor 15, 50. 
[40] I Cor 15, 49-53. 
[41] Eph 4, 13 
[42] Rom 8, 19. 
[43] Rom 8, 23. 
[44] Co 3, 6-16 

[45] Qui enim voluerit animam suam salvam facere, perdet eam; qui 
autem perdiderit animam suam propter me, inveniet eam. Mat. 2, 39.-Mat. 16, 25. 
[46] Jn 3, 7-8.-Mat 2, 38.-Mat 16, 25. 
[47] Mk 7, 6-7. 
[48] L’Homme psychique n’accueille pas ce qui est de L’Esprit de Dieu. 

    La Sainte Bible (Bible de Jérusalem. ) I Cor 2, 14 
[49] Jn 4, 24. 
[50] * L’âme qui pèche, c’est elle qui mourra. Ez 18-4. 

* C’est pourquoi je lui assignerai une part avec les grands. parce qu’il aura livré 
son âme à la mort. Isaie 53, 10-12, La Sainte Bible par J. N. Darby. 

Vulgate dịch như sau: Pro eo quod tradidit in mortem animam suam. 
*Puisque le Fils de l’homme n’est pas immortel. Si 17, 20. 

[51] L’Esprit (Ruah en Hébreu, Pneuma en Grec, mot qui se rencontre 827 fois dans la 
Bible) c’est le souffle de vie qui est communiqué par Dieu... 

 L’âme (Néphesh en Hébreu, Psuché en Grec, mot mentionné 873 fois dans la 
Bible)désigne avant tout la vie individualisée, la vie passagère... 

Charles Gerber, le Chemin du Salut, Chapitre: L’Homme est-il immortel? 
[52] Jn 17, 21.-I Jn 4, 12. 
[53] I Cor 6, 16-17. 
[54] Mat 16-28. 
[55] Rev 3, 21-22. 



11 

 

[56] Ce fut le même être qui fut-Animalis, psychikon, “psychique” , “naturel”-qui 
maintenant est, et à jamais sera spiritualis, pneuma-tikon, spirituel. 

I Cor 15, 44 and ss.-Henri le Saux, La Rencontre de l’Hindouisme et du 
Christianisme, Édition du Seuil, Paris, 1966, p. 29. 
[57] Mat 6,6. 
[58] Le Maitre Divin parle à chacun de nous dans la chambre secrète du coeur, sans qu’il 
soit nécessaire d’intermédiaire oblitérateur de son rayon entre sa créature et son amour. 

 Ernest Bosc, La Doctrine ésotérique II, p. 43. 
[59] Mat 6, 7. 
[60] Mk 7, 6-7. 
[61] He 10, 11. 
[62] He 10, 5-7. 
[63] He 10, 16. 
[64] He 10, 10. 
[65] Jn 3, 5. 
[66] I Cor 2, 16. 
[67] Ga 2, 20 
[68] I Cor 7, 40. 
[69] I Cor 2, 16. 
[70] I Cor 6, 16-17. 
[71] Eph 4, 24. 

Cựu Ước. 
Ecclesiasticus (Sirach) Si. 
Ezekiel  

  

CHƯƠNG II. 

SƠ LƯỢC VỀ BÀ LA MÔN GIÁO 

  

A. ÍT NHIỀU NHẬN ĐỊNH VỀ ẤN ĐỘ. 
Ấn độ xưa nay đối với chúng ta luôn luôn khoác một vẻ huyền bí với những danh 

từ Tây Thiên, Tây Trúc, với những hình ảnh các vị thần linh thiên thủ, thiên nhãn, 
nhựng đạo sĩ lang thang không nhà, với những Fakirs chôn sống không chết. 

Mà thực Ấn Độ là một xứ lạ lùng. 
Ấn Độ xưa chia xã hội làm bốn thành phần chính: 

1.Giai cấp tăng lữ (Brahmana) coi về tế tự, giáo hoá. 
2.Giai cấp chiến sĩ (Kshatriya), làm vua, làm quan, làm tướng. 



12 

 

3.Giai cấp thương nhân (Vaishya) làm nông, thương. 
4.Giai cấp công nhân (Shudras) làm công việc tay chân. 

Ngoài bốn giai cấp chính ấy ra, còn có những người sống ngoài lề xã hội. Đó là: 
-Những tu sĩ không nhà (Sanyasins) 
-Những người cùng tiện (Paria) 
-Những người ngoại quốc (Mlecchas) 

Gandhi, lúc còn sinh thời, hết sức bênh vực những người cùng tiện. Hiến pháp Ấn, 
năm 1949, đã bỏ lệ phân giai cấp, và cho nam nữ bình quyền. 

Ấn Độ chia cuộc đời con người thành bốn thời kỳ: 
-Thời kỳ thanh khiết và học tập (Brahmacharya). 
-Thời kỳ lập gia đình (Garhasthya) 

Kiếm tiền (Arthra) 
Hưởng tình (Kama) 
Sống hẳn hoi, đạo đức (Dharma) 

-Thời kỳ vào rừng ẩn cư (Vanaprasta) 
-Thời kỳ thoát tục, vô gia cư (Sannyassa) 

Trong thời kỳ này, con người rũ bỏ hết mọi dây rợ gian trần, sống khất thực, vô vi, 
vô trụ. Họ sống, nhưng sống kết hợp với Đại Ngã Thường Trụ. [1] 

Heinrich, trong quyển Les Philosophes de L’Inde, còn cho rằng Ấn Độ có 4 môn 
học: 

Ba môn đầu dạy làm người (Trivarga). 
1. Môn học cầu danh, tranh lợi (Arthacastra), mục đích tìm tài lợi, công 

danh. (Philosophie du Succès). 
2. Môn học Ái tình (Kamacastra), mục đích hưởng thụ khoái lạc thể chất. 

(Philosophie du Plaisir) 
3. Môn học làm người (Dharmacastra) sống theo nhân luân. (Philosophie 

du Devoir) 
4. Môn học cầu giải thoát. (Moksa) 

Đó là mục đích của Triết Học Ấn Độ. Minh Triết tức là học để biết mình có 
Bản Thể Thần Minh, và Hành là để trở thành Thần Minh.[2] 

B. Tôn Giáo Ấn Độ. 
Tôn giáo Ấn Độ là Bà la Môn (Brahmanism) hay Ấn Độ Giáo (Hinduism). Ấn 

Giáo rải rắc khắp hoàn cầu. Tổng số theo thống kê nay là: 689.205.100.[3] 
Tôn giáo Ấn thật là đa diện. 
Thấp thì đi dâng hương cúng thần, tắm cho thần, mặc cho thần, hoặc đi hành 

hương Benares, đi tắm sông Hằng (Gangus). 
Cao thì vào rừng ẩn tu, sống siêu thoát, vượt lên trên các lễ nghi, chiêm bái, mà chỉ 

còn chuyên chú, tĩnh tâm, suy nghiệm cầu giải thoát. 
Quan niệm về thần minh cũng muôn sắc thái, đi từ chỗ thấp nhất, đến cao nhất. 



13 

 

Khi thì nó đa thần, thờ vô số thần, coi như có quyền lực ngang nhau. (Polytheism) 
Khi thì nó cho các thần luân phiên nhau giữ ngôi bá chủ (henotheism hay 

Kathenotheism). 
Khi thì nó chủ trương độc thần (Monotheism). 
Khi thì nó chủ trương Nguyên Lý Sáng Tạo Vô Ngã (Impersonal Monism). 
Đối với Ấn Độ, các chủ trương trên đều hữu lý vì: 
-Nó phản ảnh mọi trình độ tiến hoá từ ngu si đến minh triết của dân gian. 
-Thần minh dù là đa tạp, hay đơn thuần, cũng chỉ là những hiển dương của 

một nguyên lý tối sơ. 
Ấn Độ cho rằng mình có 330.000.000 vị thần. Dưới đây là ít nhiều vị thần chính: 

1. Trước hết là Tam Vị Thượng Thần: Brahma, Vishnu, Shiva. 
Brahma là thần sáng tạo, có bốn đầu, ngự trên đỉnh núi huyền thoại Meru (Tu Di), 

với vợ là nữ thần văn nghệ Sarasvati, thường cưỡi con công thần. 

 

Brahma 

Vishnu là thần bảo trì vũ trụ, thường nằm trên mình con rắn chín đầu Ananta. 
Ngài thường với vợ là Laksmi, sống trên thiên đỉnh Meru. Ngài thường cưỡi con nhân 
điểu Garuda, trong khi vân du thượng giới. 

Vishnu có tất cả 10 hoá thân: Cá, rùa, lợn rừng, người, sư tử, người lùn Vanana, 
Parashu-Rama, Ông hoàng Rama, ông hoàng Krishna, đức Phật và thần Kalki trong 
tương lai. 

Krishna có người tình là Radha. 



14 

 

Rama có vợ là Sita, và có thần khỉ Hanuman phụ tá. 

 

Vishnu 

Shiva là thần phá huỷ, sống trên núi Kailas. Ngài hay cưỡi bò, và có nhiều vợ như 
Parvati, Uma, Durga, Kali, Shakti v. v... 

Con ngài là Karttikaya, thần chiến tranh và Ganesha, thần đầu voi. 



15 

 

 

Shiva 

2. Thứ đến, là những trung đẳng thần, như: 
*Ashvin, song thần, y sĩ của chúng thần. 
*Usha, nữ thần bình minh, cưỡi xe có bảy con bò kéo, tượng trưng cho bảy ngày 

trong tuần. 
*Surya, thần mặt trời, cưỡi trên cỗ xe, có bảy con ngựa kéo. 
*Agni, hoả thần. 
*Indra, thần thinh không và bầu trời, thần sét, thần chiến tranh. 
*Chadra, thần mặt trăng. 
*Varuna, thần trời, cưỡi trên lưng con quái thú Makars. 
*Vayu, thần gió. 
*Maruts, thần phong ba. 

3. Cuối cùng là những hạ đẳng thần, như: 
*Yakshinis và Yakshas các tiểu quỉ, hầu hạ thần phú quí Kabera. 
*Ravana, quỉ vương đã cướp đoạt vợ Ông hoàng Rama, và đã cùng chúng yêu là 

Rahshasas, chống lại Rama. 
*Manu, đã được một con cá thần cứu thoát khỏi Hồng Thuỷ. 
*Soma, tửu thần. 
*Yama, tử thần. 



16 

 

*Kinnaras, các nhạc thần trên trời. 
*Apsarases, nữ thuỷ thần và Nagas, xà thần v.v... 
Với những quan niệm tiên khởi trên, thiết tưởng chúng ta đã được chuẩn bị để đi 

vào triết học và đạo giáo Ấn Độ. 
  

 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1] Vit s’identifiant au Soi éternel et ne considère rien d’autre. Heinrich Zimmer, Les 
Philosophes de L’Inde, Payot, Paris, 106, Boulevard St Germain, 1953, p. 129. 
[2] Heinrich Zimmer, Les Philosophes de L’Inde, p. 35. 
Les 4 buts de la vie: 
La Philosophie s’achève par l’accession à un état divin, en ce monde et dans l’autre. 
(ib. p. 52). 
Le Philosophe est quelqu’un dont la nature a été transformée, re-formée en un 
type de nature vraiment surhumaine du fait qu’il a été traversé par le pouvoir 
magique de la vérité . (ib. p. 52). 
[3] Britannica Book of the Year, 1990, p. 375. 

  

  

CHƯƠNG III. 

TỪ VEDA ĐẾN BHAGAVAD-GITA. 

  

  

Trước khi học về các Thánh Kinh Bà La Môn giáo, tưởng cũng nên nói đại lược về 
Bà La Môn giáo. 

Bà La Môn giáo (Brahmanism) hay Ấn Độ Giáo (Hinduism) là một tôn giáo lớn 
mà đa số người Ấn Độ tôn sùng. Nó là một đạo giáo cổ nhất còn tồn tại tới ngày 
nay. 

Họ tôn thờ Thượng Đế Nhất Thể Tam Vị. Đó là: 
*Brahma, đấng sáng tạo vũ trụ. 
*Vishnu, đấng bảo tồn. 
*Shiva, đấng phá huỷ. 
Vishnu đã giáng trần nhiều lần để cứu độ nhân quần. Rama, Krishna, Đức Phật là 

vài vị trong những hiện thân của Ngài. 



17 

 

Thần Shiva có vợ là Kali. Hai vị này còn được thờ dưới những hình tượng Lingam 
(Dương) và Yoni (Âm). 

Ngoài ra, dân Ấn còn thờ nhiều vị thần khác, như đã đề cập ở chương trước. 
Dân Ấn không giết bò, không ăn thịt bò, và rất trọng bò. Bò có thể đi nhởn nhơ 

trong các thành phố lớn, làm cản trở lưu thông mà vẫn không sao... 
Đạo Bà La Môn ngày nay được thế giới chú ý tới nhiều, không phải vì những 

hình thức, lễ nghi bên ngoài, mà chính vì những bộ Thánh Kinh của họ, và 
phương pháp Yoga. 

Thánh Kinh Ấn Giáo gồm có: 
1/ Veda (Samhita hay Mantra) (Các thế kỷ từ 15 đến 10 trước Công Nguyên), với 

các bộ kinh: 
-Rig Veda (Độc Tụng Vệ Đà). 
-Sama Veda (Ca vịnh Vệ Đà). 
-Yajur Veda (Tế Tự Vệ Đà) 
-Yajur trắng (Lời Kinh). 
-Yajur đen (Lời Kinh và chú giải). 
-Atharva Veda (Nhương tai Vệ Đà-Bùa chú khẩu quyết) 
-Brahmana (10 quyển. Từ thế kỷ 10 đến thế kỷ 7 trước C.N). 
-Aranyaka (Lâm Tuyền Ca) (Bộ này không mấy đặc sắc, nên ít được bàn 

tới) . 
2/ Upanishads (Áo nghĩa thư) (Khoảng thế kỷ 7 đến 5 trước C.N.). 
3/ Bhagavad Gita (Thế Tôn Ca), rút ra từ bộ Anh Hùng Ca Mahabharata. 
Người Âu Châu đã dịch và khảo sát rất nhiều về các Thánh Thư nói trên. 

Trong quyển Triết Sử Ấn Độ I của L.M. Hoàng Sĩ Quý (Hưng Giáo Văn Đông Xuất 
Bản, 161 Yên Đổ, Saigon), chúng ta có một thư mục rất đày đủ về các công trình phiên 
dịch và sưu khảo Thánh Thư Ấn Độ (Xem các trang 158-162 sách trích dẫn). 

Sau đây là sơ lược và nhận định về các Thánh Thư nói trên. 

A/ VEDA. 
Trong 4 bộ Veda, bộ Rig Veda là quan trọng nhất. 

1/ Rig Veda: 
chia làm 10 quyển, có tất cả 1017 bài thơ gồm 20.000 câu thơ. 
Các bài thơ trên đại khái tán tụng, cầu khẩn các thần minh, như thần: 

-         INDRA (thần mưa, thần sét, thần chiến tranh, thần tổ của dân 
Aryen) 

-         AGNI (thần lửa), (200 bài thơ). 
-         VISHNU, SURYA, PUSAN, MITRA ( Các thần mặt trời). 
-         USHA (thần bình minh). 
-         VARUNA (thần trời). 

ADMIN
Highlight



18 

 

-         SOMA (tửu thần), (cả quyển IX). 
Ngoài ra, còn mấy bài thơ rất quan trọng, nói về khởi nguyên của vũ trụ. Đó là: 
Vô Hữu Tán Ca (Rig Veda X, 129). 
Sinh Chủ Thần Tán Ca (Rig Veda X, 121). 
Nguyên Nhân Tán Ca (Purusa Sukta) (Rig Veda X, 90).[1] 
Rig Veda phản ánh lại sự cố gắng của con người đi tìm Chân Thể của vũ trụ, 

qua mọi dạng thức thần minh (Đa thần, độc thần). 
Nhờ quan sát, họ nhận thấy rằng các hiện tượng thiên nhiên như mặt trời, mặt 

trăng, gió, mưa, sấm, sét, bão táp, rượu, lửa v.v...đều có một động lực, một năng lực, 
một thứ sức mạnh, có thể làm ích hay làm hại mọi người. 

Sức mạnh ấy do đâu phát sinh? 
Mới đầu, họ cho rằng nguồn năng lực, nguồn sức mạnh ấy do nơi chư thần phát 

sinh(Indra, Mitra, Varuna, Agni, Soma, Pudra v.v...) 
Dần dà, họ cho rằng nguồn năng lực thiên nhiên ấy do một vị thần, do một vị 

Hoá Công sinh xuất ra. (Vị Hoá Công đó có thể có nhiều tên như Prajapati, 
Brahmanaspati, Visvakarman v.v...). 

Cuối cùng họ cho rằng nguồn năng lực đó do Chân Bản Thể Duy Nhất của Vũ 
Trụ phát sinh. 

Họ tạm gọi Chân Bản Thể Vũ Trụ đó là: 
-         Brahman (Thượng Đế Vô Ngã, khác với Brahma, Thượng đế 

Hữu Ngã). 
-         Cái Ấy (Giá Cá) 
-         Bỉ Nhất (Cái Nhất ấy, Cái Một ấy). 
-         Bỉ (Ấy). 

Chỉ có Chân Thể này mới chân thường, hằng hữu, mới là: 
Chân Thể (Sat). 
Chân Trí (Cit). 
Chân Phúc (Ananda). 

Còn các hiện tượng bên ngoài, và cả đến chư thần, đến độc thần, vẫn còn nằm 
trong vòng HÌNH, DANH, SẮC, TƯỚNG, khả hình, khả danh, khả tư, khả nghị, và vì 
vậy, còn ở trong vòng luân hồi, sinh tử, biến thiên, khổ não. 

Nếu ta gọi thế giới hữu hình, hữu tướng này là THỬ (cái này), và Chân Thể là BỈ 
(cái kia), ta sẽ hiểu được tinh hoa Bà La Môn, khi họ nói Con là Cái Đó’ (TAT TVAM 
ASI), và tinh hoa đạo Phật khi họ gọi Giác Ngộ là Bỉ Ngạn, hoặc gọi Luân Hồi là Thử 
Ngạn, Niết Bàn là Bỉ Ngạn. 

Vũ trụ quan, theo Rig Veda cũng đa tạp. Có thể đưa chúng về 2 đề mục sau: 
A. Nhất nguyên Thuyết: 
Vũ trụ này đã từ một Nguyên Thể xuất sinh. Nguyên thể ấy là: 

-         Nước (Rig Veda X, 190). 
-         Khí (Rig Veda X, 168) 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



19 

 

-         Vô Hạn (Aditi) (Rig Veda X, 72). 
-         Hoặc do Thượng Đế phân thân để sinh ra vũ trụ. (Rig Veda, X, 

90). 
Đọc Thánh Thư Ấn Độ, ta càng ngày càng thấy thuyết THIÊN ĐỊA VẠN VẬT 

ĐỒNG NHẤT THỂ, hoặc NHẤT THỂ TÁN VẠN THÙ, VẠN THÙ QUI NHẤT 
THỂ, ngày một hiện rõ ra, hoặc nói bằng Huyền Thoại: (Lửa sinh tàn, nhện sinh 
tơ v.v...), hoặc bằng Thần Thoại: (Purusa phân thân thành vũ trụ). 

B. Nhị Nguyên thuyết: 
Vũ trụ này đẵ được Thượng Đế (Rig Veda X, 121), hoặc chư thần tạo ra, từ một 

chất liệu sẵn có. (Rig Veda VII, 86; III, 32, 80; X, 81, 2; X, 72,2; X, 121, 1). 
Rig Veda tin rằng vũ trụ này đã được chi phối bởi những định luật vĩnh cửu, mà họ 

gọi là Rita hay Dharma. 
Về lai sinh, Rig Veda mới đề cập đến Thiên Đàng, Địa Ngục. (Rig Veda, VI, 10; 

XI, 1, 2 ; I, 25, 6; X, 132; IV, 5, 5; IX, 73, 8; X, 152, 4). 
Các quan niệm Luân Hồi, Nghiệp Báo chưa rõ rệt (Rig Veda IV, 2, 10; IV,26, 1; 

IV, 27, 1; X, 16, 3). 

2/ Sama Veda 
Sama Veda gồm những bài hát để các thày chủ tế (Urgart) hát khi hành lễ. 

3/ Yajur Veda 
Yajur Veda trắng và đen gồm các kinh kệ, các khẩu quyết, các lời chỉ dẫn cho các 

thày phó tế (Hort hay Adhvaryu) trì tụng khi đang hành lễ. Ví dụ các lời kinh đọc khi 
nhóm lửa, khi ép rượu, dâng rượu Soma, hoặc khi giết các sinh vật để hiến tế. 

4/ Atharva Veda 
Atharva Veda là một quyển sách dạy các bài thần chú, các bùa phép ma thuật, y 

như quyển Vạn Pháp Qui Tông của Lão giáo. 
Ví dụ: Thần chú chữa ho . (Sacred books of the East, t. 2, p. 8), Thần chú mọc tóc 

(Charles Braden, les livres sacrés de l’humanité, p. 85), thần chú cầu lấy được chồng 
(Như trên. 2, 3), cầu vợ (6, 82), thần chú cho được trai yêu (7, 38), gái yêu (6, 8) 
v.v.. [2] 

Shri Aurobindo nhận định về Veda như sau: 
“...và đây là tư tưởng sâu sắc nhất của những bậc hiền thánh đã soạn nên bộ 

Veda: 
“ Con người sống trong lòng đất mẹ, và thường chỉ biết có cái thế giới chết chóc 

này. Nhưng ngoài cuộc sống đó, còn có Siêu Thức chứa đựng các thế giới thần 
minh, trong một bí ẩn sáng láng. Và dưới bộ mặt phiến diện của những ấn tượng khi 
tỉnh thức, còn có Tiềm Thức hay Vô Thức. Từ đêm tăm Vô Thức ấy, đã sinh ra vũ 
trụ mà con người thấy được...Con người luôn luôn có những liên lạc thầm kín với các 
thế giới đó. Con người nếu muốn, có thể minh giác mà vào trong những thế giới đó, 
sinh ra trong những thế giới đó... 

ADMIN
Highlight



20 

 

Con người có thể lên cho tới những thế giới quang minh chân lý, vượt qua những 
cánh cửa Siêu Thức, để bưởc vào ngưỡng cửa Siêu Việt. Các cửa trời sẽ mở ra, đón 
chào các tâm linh đang đà triển dương. Sự Siêu Thăng đó của con người có thể thực 
hiện được, vì mọi người đang mang sẵn trong mình, tất cả những gì mà con mắt 
giác quan nhìn thấy được như là ở bên ngoài mình. 

“...Và nếu các Thần minh đã xây dựng ra được một hệ thống vũ trụ, thì các Ngài 
cũng đã xây dựng ra trong tâm thức con người một hệ thống đẳng cấp, thứ bậc hẳn 
hoi, triển dương từ thân phận tử vong, cho đến bất tử viên mãn. 

“Sự tương phản giữa tử vong và bất tử mà ta có thể vươn lên tới được, chính là 
chìa khoá, giúp ta hiểu biết tư tưởng, và hành động của Veda. 

“Veda là Phúc Âm cổ sơ nhất cho biết về sự bất tử của con người. Những ca 
khúc của nó chứa đựng tâm thuật của những bậc minh giác đã khám phá ra được 
con đường trường sinh bất tử... 

“Hiểu Veda cho đứng đắn, nó sẽ không còn là một tập bài ca tối tăm, hỗn loạn, 
man rợ, mà nó sẽ trở thành một bài ca ca lên những nguyện vọng cao siêu nhất của 
nhân loại. Các bài ca của nó là những giai đoạn trong bản hùng ca rạt rào tình tứ của 
tâm hồn nhân loại, trên con đường tiến tới bất diệt. 

“Ít nhất, nó là thế. Ngoài ra, ta còn có thể tìm thấy những gì nó chứa đựng về 
khoa học cổ xưa, về những kiến thức đã mất, và về những truyền thống tâm lý, vật lý xa 
xưa...” [3] 

Radhakrishnan, trong quyển Indian Philosophy I, nơi phần kết luận về Veda, đã 
nhận định đại khái rằng: 

“Veda, vì nói về Tế Lễ, nên Brahmana đã được viết ra. 
Vì có phần triết học, nên đã sinh xuất ra Áo Nghĩa Thư. 
Vì nói về thần Trời Varuna, nên đã gợi cảm cho Bhagavad Gita với chủ trương 

Độc Thần. Vì nói đến RITA, đến định luật đất trời, nên đã sinh xuất ra quan niệm Quả 
Báo sau này (làm hay, sẽ gặp quả tốt, làm dở, sẽ gặp quả xấu). 

Vì có quan niệm Nguyên Thần Hyranyagarbha bềnh bồng trên mặt Nước Nguyên 
Thuỷ, nên đã đưa tới Nhị Nguyên Luận (Thần-Vật; Purusa-Prakiti) của triết phái 
Samkhiya sau này. 

Vì đề cập đến ảnh hưởng của lời kinh, tiếng hát, của rượu thần Soma có thể làm 
cho con người xuất thần, nên có liên quan đến các vấn đề xuất thần sau này của môn 
phái Yoga.[4] 

5/ Brahmanas. 
Brahmana là sách nặng về các lễ nghi, hình thức, nên cũng đại loại như Yajur 

Veda, Sama Veda. 
Ở Rig Veda, thì đạo giáo còn hồn nhiên, đầm ấm, rạo rực tình người. Đến thời đại 

Brahmanas (1000-700 trước C.N.) đạo giáo trở nên lạnh lẽo, khô khan, và bị gò bó 
trong những lễ nghi, hình thức cố định, phức tạp, phiền toái. 

Và đây là những chủ trương chính yếu của Brahmanas: 



21 

 

-         Vishnu, Shiva bắt đầu xuất hiện (Kausitaki Brahmana VI, 1, 
9) 

-         Brahman là Nguyên Lý vũ trụ (Satapatha Br. XI, 2,3). 
-         Kinh kệ, lễ nghi trở nên quan trọng, cần yếu (Satapatha Br. 

III, 1, 4, 3 -Aiterya Br. II, 1, 1). 
-         Giới tăng lữ trở thành trọng yếu, trở thành siêu phàm 

(Satapatha Br. II, 2, 2, 6 -II, 4, 3, 14). 
-         Veda trở thành Thiên Thư (Aiterya Br. VII, 9). 
-         Brahmanas đề cao đời sống nhân luân: không tà dâm (Sat Br. 

II, 5, 2, 20), không nói dối (Sat. Br. I, 2, 4). Con người có bổn phận với thần linh, 
với tổ tiên, với thánh hiền, với tha nhân, với loài vật. [5] 

-         Xã hội thời Brahmanas được chia thành giai cấp (Atharva 
Veda V, 17, 8 -RV VII, 103, 1.7. và 8. Sat. Br. VIII,1, 4, 10). 

-         Đời sống xã hội được chia thành bốn thời kỳ (Brih. Up. III, 5, 
1 -Apastamba Sutras II, 9. 21. 1 -Gautama Sutras III, 2 -Bodhanya II, 6, 11, 12 -
Manu V. 137 -Vasistha VII, 2-A. Veda V, 17, 8 -RV. VII, 103, 1,7 và X, 88, 19-
Sat. Brah. VIII, 1, 4,10 ). 

-         Lành, dữ đều được tái sinh để hưởng thụ quả kiếp trong thế 
giới này và thế giới khác. [6] 

-         Vấn đề Luân Hồi chưa được bàn cãi rõ rệt. [7] 
  
Có thể nhận định chung về Brahmanas, Yajur Veda và Atharva Veda như sau: 

Brahmanas, Yajur Veda, tuy nặng về hình thức lễ nghi, Atharva Veda tuy nặng về bùa 
chú, ma thuật, nhưng đã đánh dấu một sự suy tư lớn của con người muôn thủa, đó là: 

Làm sao để XU CÁT, TỊ HUNG; CẦU PHÚC, NHƯƠNG TAI ? 
Muốn được vậy con người phải dựa vào tha lực, dựa vào thần linh (Cầu khẩn, bùa 

chú, cúng lễ, ma thuật), hoặc vào tự lực (ma thuật, bùa chú), hay là cố quan sát các 
hiện tượng để tìm ra nhữngđịnh luật tự nhiên, vĩnh cửu chi phối các hoạt động con 
người; nghiên cứu phong tục, dể tìm ra đường lối lý tưởng phải theo, phải giữ. Chính 
những định luật tự nhiên ấy (Ritadharma) mới giải thích được tại sao con người được 
phúc (xử sự theo đúng định luật tự nhiên, giải quyết sự việc theo đúng đường lối khoa 
học), hoặc bị hoạ, bị tai (Suy luận sai, nhận định sai, hành động sai). 

B. UPANISHADS. 
Upanishads có rất nhiều bộ. Đây chỉ xin nói sơ lược nội dung chính yếu của 13 

quyển chính. 

1. Isa Upanishad. 
Bàn về phong thái vô tất, vô cố của người đạo sĩ. 

2. Kena Upanishad. 
Ai thực sự điều hành vũ trụ? 

ADMIN
Highlight



22 

 

Thưa đó là Atman = Brahman. 

3. Katha Upanishad. 
Chân Ngã Bất tử, không thể biết được bằng Lý Trí mà bằng Trực Giác. Xác thân 

là xe tải Chân Ngã. 

4. Prasna Upanishad. 
Đưa ra 6 câu hỏi về vũ trụ, về cá tính, về nhân bản con người. (căn cơ, gốc gác con 

người). 

5. Mundaka Upanishad. 
Con người có 2 thứ biết: 

-Cao (biết về Bản Thể). 
-Thấp (biết về Hiện Tượng). 

Tu tâm quan trọng hơn tế lễ, công quả bên ngoài. 

6. Mandukya Upanishad. 
Bốn bình diện, bốn trạng thái của một con người: 

-Trạng thái thức. 
-Trạng thái ngủ. 
-Trạng thái ngủ không mơ. 
-Trạng thái siêu việt (Turita). 

7. Taittitya Up. 
Bàn về năm tầng lớp nơi con người: 

-Vỏ áo cơm (Food): Nhục thể, thô thân. (trạng thái thức). 
-Vỏ khí (breath): Tế thân (Subtil body). 
-Vỏ tâm tư (mind): hồn. Trạng thái ngủ mơ. 
-Vỏ lý trí (intellect): Duyên thân, nhân thân. 
-Vỏ Hạnh Phúc: Trạng thái ngủ không mơ. Vô minh (Avidya). 

Sau 5 lớp vỏ áo đó, mới tới cốt lõi Atman, AUM.[8] 

8. Aitareya Up. 
Bàn về lai sinh. 

9. Chandogya Up. 
Cho rằng Chân Ngã nơi con người, Atman là Chân Ngã Vũ Trụ 

Brahman. Atman=Brahman. 
Đưa ra công thức Tat Tvam Asi (Con là cái đó; Con là Bản thể Vũ Trụ). 
Bàn về chữ Om. 

Om = Aum. 
A (Thức). 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



23 

 

Aum = Turiya:            U (Mộng). 
M (ngủ không mơ). 

OM (Aum) là tinh hoa của Thanh Âm, Từ Ngữ. Và Thanh Âm, Từ Ngữ là Tinh 
Hoa con người. Con người là Tinh Hoa Vạn Hữu. Vậy OM là tinh hoa con người và 
vạn hữu... 

Chandogya là 1 Upanishad rất nên đọc. 

10. Brihah Aranyaka Up. 
Bàn về Chân Ngã Atman, siêu vi, phổ quát, duy nhất, bất phân. 

11. Kaushitaki Up. 
Bàn về Luân Hồi và Giải thoát. 

12. Svetasvara Up. 
Bàn về Tuyệt Đối Thể lồng trong vạn hữu và trong con người. 

13. Maitri Up. 
Điều nguyện ước cao siêu nhất là ao ước Hiểu Biết Chân Ngã. 
Yoga là phương pháp đưa tới sự phối hợp với Chân Ngã. 
  

Tổng luận về Upanishads. 
  

A.     Chủ đề của Upanishads là Chân Ngã, là Bỉ Nhất (Brahman). 
B.     Upanishads đưa ra 2 phương pháp đi tìm Chân Ngã. Phương pháp ngoại 

quan (Quan sát ngoại giới) và phương pháp nội quan (Quán chiếu nội giới). 
C.     Dùng mọi phương pháp mô tả Brahman: 

-Phương pháp khẳng định (Affirmative Method): Brahman là mặt trời, là 
mặt trăng, là không gian, là trí, là khí, là thần chủ trì trong các hiện tượng thiên nhiên. 

-Phương pháp phủ định: (Negative Method): Neti, Neti, không phải vậy, 
không phải vậy. 

-Phương pháp mâu thuẫn (Paradoxical Method): Brahman vừa to, vừa 
nhỏ, vừa xa, vừa gần, vừa tĩnh, vừa động... 

-Phương pháp ngậm miệng, làm thinh: Lặng thinh, vì Brahman bất khả tư 
nghị. 

D. Upanishads chủ trương vũ trụ cũng như con người, đều từ một Nguyên Thể 
phóng phát, sinh xuất ra. 

Vạn hữu này đã từ Bất Tử xuất sinh, 
Như tơ nhện nhả ra từ lòng nhện, 
Như cây cối từ đất đai xuất hiện, 
Như tóc lông từ thân xác trổ ra, 
Như tia lửa, phát từ đám lửa chói loà. 

ADMIN
Highlight



24 

 

Ngàn muôn tia, vẫn lửa hồng không chi khác. 
Vạn hữu tuy ngàn muôn sai khác, 
Đều từ lòng Bất Tử xuất sinh, 
Rồi lại về đó khi hết giai trình biến hoá... [9] 

  
Atman, Chân Ngã lúc nào cũng tiềm ẩn sẵn trong con người, chẳng khác nào như 

BƠ vẫn tiềm ẩn sẵn trong SỮA. [10] 
Đó chính là Chủ Trương Thiên Địa Vạn Vật Đồng Nhất Thể. 
E.  Con người có nhiều tầng lớp, nhưng cốt lõi vẫn là Chân Ngã Atman vô đối. 
F.  Như vậy trong chúng ta, có 2 con người: 

-Con người hữu hạn, sinh tử, khổ đau. 
-Con người, vô hạn, bất biến, thường lạc. 

Và hai thứ hiểu biết: 
- Huệ (Intuition), và Trí (Intellect). 

G. Upanishads dạy con người cố gắng tìm cho ra Chân Ngã, Chân Thể ấy. Thế là 
Trí Tri, là Cái Biết cùng Tột. Nó cũng dạy ta tu luyện để thực hiện Chân Thể ấy. 
(Yoga). 

H.  Upanishads coi nhẹ lễ nghi, hình thức, và tin có Luân Hồi, Nghiệp Báo. 
I. Upanishads là tinh hoa của Veda. Và vì nó là phần sau chót trong bộ Veda, nên 

còn được gọi là Vedanta. (Vedanta sau này cũng còn là tiếng để chỉ môn phái triết học 
của Samkara, hay Nhất Nguyên Tuyệt Đối Luận.) 

Upanishads như vậy chứa đựng một Mật Giáo. 
Bí mật huyền diệu này, trước kia không được truyền cho ai ngoài đệ tử, ngoài con 

cái, cũng không được truyền cho kẻ nào mà lòng chưa định tĩnh. [11] 
Anquetil Duperron là người đầu tiên dịch Upanishad từ tiếng Ba Tư sang tiếng 

Latinh năm 1775, và cho xuất bản sách năm 1801-1802. Anquetil toát lược Upanishads 
bằng 1 câu bất hủ như sau: “Ai biết Chúa, sẽ trở thành Chúa.” [12] 

Schopenhauer, đại triết gia Đức, sau khi đọc bản dịch trên đã hết lời xưng tụng. 
Ông nói: 

“Hàng, hàng lời lẽ đều cao đẹp, câu câu tư tưởng rất cao siêu, toàn sách tràn 
ngập 1 tinh thần cao siêu, thánh thiện, đứng đắn...Trong cả thế giới này, không có cái 
học nào cao siêu hơn, lợi ích hơn là cái học Oupanikhat (trừ bản văn nguyên thuỷ ra). 
Oupanikhad là nguồn yên ủi tôi khi sống và là nguồn yên ủi tôi khi chết...” [13] 

Giáo Sư Deussen, giáo sư triết học Đại Học Kiel rất sung sướng vì đã khảo sát 
xong Upanishads và Vedanta. Ông thấy chúng rất lý thú. Trong 1 bài diễn văn tại 
Bombay Branch of The Royal Asiatic Society, trước khi từ giã Ấn Độ, ông nói: 
“Vedanta, nếu dịch cho đứng đắn, sẽ bảo vệ luân lý, sẽ yên ủi ta khi sống và khi chết. 
Dân Ấn hãy giữ lấy nó.” [14] 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



25 

 

C. BHAGAVAD GITA. 
Bhagavad Gita là một tập sách nhỏ gồm 18 chương, rút từ thiên Anh Hùng Ca 

Mahabharatha của đạo sĩ Vyasa, ghi những lời lẽ của thần Krishna, hiện thân của thần 
Vishnu, đối thoại với vương tử Arjurna. 

Về phương diện đạo giáo, Bhagavad Gita chủ trương bao dung, phổ độ. 
Thực vậy, trong khi Upanishad thiên về chủ trương Nhất Nguyên Vô Ngã, thì 

Bhagavad Gita chủ trương Thượng đế vừa Vô Ngã, vừa Hữu Ngã. Upanishad đề cao 
Giác Ngộ như là một phương tiện giải thoát, thì Bhagavad Gita cho rằng con người có 
thể giải thoát bằng: 

-Giác Ngộ. 
-Lòng sốt mến, kính thờ. 
-Hành động vô cầu. 

Bhagavad Gita dung hoà mọi khuynh hướng đạo giáo, tu trì của Ấn Độ Giáo: 
-Không chê phương pháp lễ nghi, trì tụng của Veda. 
-Chủ trương Thượng đế vừa Vô Ngã như Upanishad, vừa Hữu Ngã. 
-Vừa chủ trương Thiên Địa Vạn Vật Nhất thể, nhưng cũng không chê 

Chủ trương Vũ Trụ Nhị Nguyên của triết học Samkhya (Purusha -Prakriti tinh thần và 
vật chất đều hằng cửu.) 

-Dung hoà Samkhya với Yoga, đồng thời đề cao phương pháp tu trì của 
Yoga. Chính vì thái độ bao dung, cởi mở đó mà Bhavagad Gita được mọi tầng lớp mến 
yêu, xưng tụng. 

Swami Pavitrananda viết: “Chỉ cần thay tên Khrishna bằng chữ Thượng Đế, là tác 
phẩm Gita sẽ trở thành cuốn thánh kinh của nhân loại.” [15] 

Ước gì 2 bộ Upanishad và Bhadgavad Gita được dịch ra tiếng Việt, và được nhiều 
người tìm đọc. Hiện ở Việt Nam có bản dịch 3 Upanishads Isha, Kena và Mundaka và 
bản dịch Bhagavad Gita của Thạch Trung Giả. 

  
  

 

CHÚ THÍCH 
[1] Charles S. Braden, Les Livres Sacrés de l’Humanité, Payot, Paris, 1955, tr. 79-81. 

 Hoàng Sĩ Quí, Triết Sử Ấn Độ I, tr. 102-103. 
 Hoàng Sấm Hoa, Ấn Độ Triết Học Sử Cương, Chân Thiện Mỹ xuất bản, 1966, tr. 

17) 
[2] Charles S. Braden, Les livres Sacrés de l’humanité, p. 86. 
[3] Dịch từ Hymns of the Atris (Arya, II, 45-47, và 97-112). 

  Xem J. Herbert, La Spiritualité Hindoue, p. 294). 
[4] Rhadakhrisnan, Indian Philosophy I, p. 116. 
[5] Radhakrishnan, Indian Philosophy I, p. 131 

ADMIN
Highlight



26 

 

[6] Như trên. I, p. 134. 
[7] Như trên. I. p. 135-136. 

[8] Taitt. Up. II, 5 -Taitt. Up. Baysa, Sankara II, 1. 
Heinrich Zimmer, Les Philosophies de L’Inde, p. 136. 

[9] Mundaka Up. I, 1, 7.-Brihad-Upa. 2.1.20-The thirteen Principal 
Upanishads, Robert Ernest Hume, Second Edition Rivised, 1887, p. 31, p. 22, p. 37, p. 
39 etc... 
[10] Mundaka Up. I, 1, 7.-Brihad-Upa. 2.1.20-The thirteen Principal 
Upanishads, Robert Ernest Hume, Second Edition Rivised, 1887, p. 31, p. 22, p. 37, p. 
39 etc... 

[11] Mundaka Up. I, 1, 7.-Brihad-Upa. 2.1.20-The thirteen Principal 
Upanishads, Robert Ernest Hume, Second Edition Rivised, 1887, p. 31, p. 22, p. 37, p. 
39 etc...11 With the illustration at hand of a man awaking from sleep, that into which 
one goes to sleep and from which one wakes again. The conclusion is: “As a spider 
might come out with his thread, as small sparks come forth from fire, even so from this 
Soul come forth all vital energies, all worlds, all gods, all beings. The Mystic meaning 
(upanishad) thereof is “The REAL of the real”. 

The thirteen Principal Upanishads, Robert Ernest Hume, 1887, p. 18. 
[12] Maitri Up. VI, 29 -Svet. Up. VI, 22.13. In the title to his Latin translation 
‘Oupnekhat’, Anquetil Duperron set this sentence as the summary of the contents of the 
Upanishads : ‘Quisquis Deum intelligit, Deus fit’ ‘Whoever knos God, becomes 
God.’ 
[13] How does every line display its firm, definite and throughout harmonious meaning. 
From every sentence deep, original, and sublime thoughts arise, and the whole is 
pervaded by a high and holy and earnest spirit...In the whole world, there is no study 
except that the original, so beneficial and so elevating as that of the Oupanikhat. It has 
bên the solace of my life, it will be the solace of my death...” 

Dasgupta Surendranath, A History of Indian Philosophy, London Cambridge 
University Press, Vol I, 1922, p. 40. 

Robert Ernest Hume, The Thrirteen Principal Upanishads. 1887, p. 3-4. 
[14] Robert Ernest Hume, The Thirteen Principal Upanishads, p. 4. 
[15] Enseignement de la Gita, France-Asie No 14, Saigon Novembre, 1949. 

Lê Xuân Khoa, Nhập môn triết học Ấn Độ, tr. 172. 

CHƯƠNG IV 

CÁC MÔN PHÁI TRIẾT HỌC ẤN ĐỘ GIÁO 

  
  
Triết học Ấn Độ có: 

6 chính phái (Orthodox systems). 
3 biệt phái (Heterodox systems) 



27 

 

6 chính phái. 
Gọi là chính phái vì đều công nhận: 

-         Giá trị của Veda. 
-         Xã hội được chia làm 4 giai cấp. 
-         Đời người có 4 giai đoạn. 
-         Đời người có 4 mục tiêu: 

-Công danh, tài lợi. 
-Tình ái. 
-Sống một đời sống hẳn hoi. 
-Tìm cầu giải thoát. 

  
Có 6 chính phái (khoảng từ thế kỷ 2 đến thế kỷ 5) 

-NYASA: Nhân minh luận (Chính luận). 
-VAICESIKA: Thắng luận (Vệ thế sư luận, Tỳ thế sư luận). 
-SAMKHYA: Số luận. 
-YOGA: Du Già Luận. 
-MIMAMSA: Thanh thường trú luận. 
-VEDANTA: Thánh kinh huyền nghĩa luận. 

3 Biệt phái: 
Gọi là Biệt phái vì: 

-Không chấp nhận Hoá Công, tách biệt khỏi vũ trụ, tạo nên vũ trụ. 
-Không công nhận giá trị của Veda. 
-Không chấp nhận lễ nghi, kinh kệ. 
-Không chấp nhận lối phân chia giai cấp. 

3 Biệt Phái là: 
-Triết học Duy Vật Carvaka. 
-Kỳ Na Giáo (Jainism). 
-Phật giáo (Buddhism). 

Trừ phái Duy Vật Carvaka ra, ta thấy triết học Ấn Độ (Phật, Ấn, Kỳ Na) có những 
điểm tương đồng sau đây: 

-Vũ trụ này được chi phối bởi những định luật vĩnh cửu. 
-Đạo nào cũng chủ trương không nên mê luyến ngoại cảnh gian trần. 
-Chủ trương sống cho hẳn hoi. 
-Cần tu luyện để thoát vòng luân hồi, nghiệp chướng. 

SÁU CHÍNH PHÁI. 
6 Chính Phái đều đề cao sự hiểu biết, vì chỉ có sự hiểu biết mới khai phóng được 

con người, và giúp con người thoát mê lầm, giác ngộ, giải thoát. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



28 

 

1. Nyaya (Nhân minh luận, chính luận phái): 
Nyaya dạy cách suy luận, hiểu biết cho đúng đắn, hẳn hoi. Nó tương đương với 

Luận Lý Học (Logic) Tây Phương. 

2. Vaicesika (Thắng luận phái): 
Vaicesika khảo sát về các yếu tố, cấu tạo nên vũ trụ hữu hình. Người ta thường gọi 

phái này là Nguyên Tử Đa Nguyên Phái. Gọi là Đa Nguyên vì Kanada, người sáng lập 
ra môn phái cho rằng vũ trụ này đã do 9 yếu tố vĩnh cửu sáng tạo nên. 9 yếu tố đó là: 

Địa (đất), thuỷ (nước), hoả (lửa), phong (khí), không (thái hư), thời (thời gian), 
phương (không gian), Thần (Thượng Đế và các hồn thiêng. Thực ra, môn phái này, 
thoạt đầu chỉ chấp nhận có các hồn thiêng vô số kể, nhưng không chấp nhận có Thượng 
Đế. Ý niệm Thượng Đế dần dà mới được thêm vào.)[1] Cuối cùng là Ý (cơ quan suy 
tưởng, mana, organ of thought). 

Chín yếu tố đó vĩnh cửu, như vậy đối với Vaicesika, vũ trụ này là thật chứ không 
phải là giả. 

Vaicesika tức là Nguyên Tử Luận của Âu Châu. 
Tóm lại phái Vaicesika chủ trương: 

-Vũ trụ này được cấu tạo bằng 9 yếu tố vĩnh cửu. 
-Các nguyên tố ấy hợp thì thành vũ trụ, tan thì huỷ vũ trụ. 
-Các linh hồn vĩnh cửu. 
-Thượng đế (nếu có) thì chỉ điều khiển cho các nguyên tố ấy ly hợp cho 

phải phép, chỉ trông coi cho các duyên nghiệp được hoạt động đứng đắn, chứ không tạo 
nên các nguyên tố, cũng như không dựng nên các linh hồn. 

-Muốn giải thoát khổ đau, phải biết cho đúng, hành cho phải, và rũ sạch 
duyên nghiệp. 

3. Samkhya. 
Samkhya bàn về các yếu tố cấu tạo nên các thế giới tinh thần và vật chất, và phân 

biệt 2 bình diện vũ trụ: 
-Một bình diện hiện tượng của Prakriti. 
-Một bình diện siêu việt của Purusa. 

Sáng lập viên là Kapila. 
Vaicesika là Đa Nguyên Vô Thần Luận, còn Samkhya là Nhị Nguyên Vô Thần 

Luận, hay Nhị Nguyên Nhị Thập Tam Đế Luận. 
Tại sao Samkhya là vô thần? Thưa vì không đề cập đến Thượng Đế trong học 

thuyết. 
Tại sao gọi là Nhị Nguyên? Thưa vì chủ trương vạn hữu này đã được tạo dựng nên 

từ 2 Nguyên Lý Vĩnh Cửu. Đó là: 
Purusa = Thần Ngã. 
Prakriti = Tự Tính. 

Thần Ngã là những linh hồn cá thể (nhiều vô số), không trực tiếp tạo thành vũ trụ. 



29 

 

Prakriti thực ra không đơn thuần, nhưng gồm có 3 hợp chất, ba tính: 
-Tuệ Tính (Sattva) (khinh thanh, vi tế, quang minh). 
-Động tính (Rajas) (Động tính, hoạt lực, năng lực). 
-Hôn Tính (Tamas) (Trọng trọc, thô thiển, hôn ám) 

Nếu ba tính đó (Gunas) ở thế quân bình, thì Prakriti ở trạng thái tĩnh, lúc ấy không 
có vũ trụ. 

Nếu ba tính đó mất quân bình, tác dụng lẫn nhau, thì Prakriti dần dần sinh thêm 23 
yếu tố mới, đi từ tế vi, đến trọng trọc, thô thiển để tạo thành vũ trụ. 

23 yếu tố mới hay Nhị Thập Tam đế là: 
1. Purusa. 
2. Đại hay Giác (Mahat, Buddhi) 
3. Ngã mãn, ngã chấp (Ahamkara) 
4. Ý Căn (Mana) 
5-9 Ngũ Tri Căn (5 Buddhindryas): Nhãn, nhĩ, tị, thiệt, thân, ý. 
10-14 Ngũ tác căn (5 Kormendrya): Thiệt, thủ, túc, cơ quan sinh dục, cơ 

quan bài tiết. 
15-19 Ngũ Duy (5 Tanmatras) là: Sắc,Thanh, Hương, Vị, Xúc. 
20-24 Ngũ Đại (5 Mahabhutas) là: Không, phong, hoả, thuỷ, địa. 

Ngũ tri căn, ngũ tác căn thuộc nội giới. 
Ngũ duy, ngũ đại thuộc ngoại giới. 
Theo Samkhya, thì con người được phác hoạ như sau: 
A. Purusa: Phần thần, vĩnh cửu, bất biến 
B. Phần Nhân Tâm gồm: 

-         Giác (Buddhi). 
-         Ngã mạn (Ahamkara). 
-         Mana 
-         Ngũ tri căn + Ngũ tác căn. 

Phần Nhân Tâm này còn được gọi là Tế Thân (subtil body), hay phần Hồn 
(Soul) theo từ ngữ Âu Châu, hay Hồn Phách theo từ ngữ Trung Hoa. 

C. Phần Xác (Thô Thân, Nhục Thể) tương ứng với Ngũ Đại. 
Tóm lại: 
-Giác, Ngã Mạn, Ngũ Tri Căn, Ngũ Tác Căn, Ngũ Duy, Ngũ Đại hợp lại thành Nhị 

Thập Tam Đế, do Prakriti biến hiện ra. Chúng tạo thành toàn thể hiện tượng biến 
thiên. 

-Như vậy, Luân Hồi là khi Tam Tính (3 gunas) loạn động, tạo duyên, tạo nghiệp, 
làm ta luẩn quẩn trong vòng hiện tượng biến thiên. Chỉ có Phần Nhân Tâm bị Luân 
Hồi; phần Thần không bị Luân Hồi. 

-Buddhi là Giác, nhưng Giác được là nhờ ảnh hưởng Purusha. Giác này nếu thuần 
là Sattva, thì sẽ tĩnh lãng, trong trẻo. Nhưng nếu bị Rajas (Động tính) Tamas (trọng 



30 

 

tính, hôn tính) pha phách, trộn lộn vào, sẽ làm cho loạn động, ám hôn. Tu trì là cốt gột 
rửa cho Buddhi khỏi mọi hôn ám, định tĩnh cho buddhi được hết loạn động. 

-Giải thoát là khi tam tính quân bình, Thần Ngã (Purusha) tách rời khỏi Tự Tính 
(Prakriti), khỏi Buddhi. 

Samkhya chủ trương Nhị Nguyên chẳng khác nào Trung Hoa chủ trương ÂM 
DƯƠNG tạo thành Vũ trụ. 

Tam Tính (3 Gunas) cũng giúp ta hiểu thuyết Tam Tài: Thiên, Địa, Nhân Trung 
Hoa. 

Nó giúp ta trông rõ đâu là Thần, đâu là Hồn, cái gì là Tế Thân, cái gì là Thô Thân 
V. V... 

Bồ Đề (Buddhi) của Samkhya tương ứng với Bồ Đề Tâm của Phật Giáo. 
Mạt Na (Ý Căn) là Mạt Na thức của Phật giáo. 
Ngũ Tri Căn (Nhãn, nhĩ, tị, thiệt, thân, ý) sau này được Phật Giáo gọi là Ngũ Căn. 
Ngũ Đại sau này Phật Giáo gọi là Ngũ Cảnh, hay Ngũ Trần. 
Phái Samkhya có nhiều điểm tương đồng với Phật Giáo, ví dụ: 

-Coi cuộc sống là khổ đau. 
-Không trọng lễ nghi, hình thức. 
-Không tin có Thượng đế chủ trì, chủ trương như Veda. 
-Tin vũ trụ biến thiên. 
-Coi hành hạ xác thân quá lẽ là vô lý. [2] 

  

4. Yoga (Du già phái). 
Do Patanjali sáng lập. 
Yoga áp dụng các khám phá của Samkhya vào công cuộc tu thân, và dạy con 

người cách thức chế ngự xác thân, tâm chí, để vươn vượt từ bình diện hiện tượng lên 
tới bình diện siêu việt.[3] 

Yoga phái, ngoài nhị thập ngũ đế ( như Samkhya), còn tin có Thượng Đế mà họ 
gọi là Isvara. 

Yoga phái chủ trương rằng Thần Ngã (Purusha) bị giam cầm trong màng lưới xe 
bằng ba sợi dây Tam Tính (Gunas: Sattva, Raja, Tama) của Prakriti, bị giam trong vòng 
tâm tư, xác thân, ngoại cảnh. 

Mục đích của Yoga là làm sao cho Thần Ngã thoát khỏi những mối dây phiền 
trược đó. 

Như vậy, muốn giải thoát, trước hết phải xác tín rằng trong thân mình, có Thần 
Ngã Cao Cả, Vĩnh Cửu, Trường Tồn, Khinh Khoát, Thảnh Thơi, Tự Tại. 

Sau đó, phải biết những phương pháp, để chế ngự xác thân, chế ngự tâm tư, định 
thần, phát huệ. 

Khi đạt tới trạng thái xuất thần (Thần thoát khỏi sự vấn vương Tâm và Cảnh), con 
người sẽ đạt tới cảnh giới THẦN LINH, SIÊU VIỆT, HUYỀN DIỆU, đồng thời 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



31 

 

cũng thoát khỏi những khuôn sáo lý luận thông thường, gác bỏ mọi thị phi, thiện ác, để 
sống hồn nhiên, tiêu sái, thanh thản. 

Trước hết Yoga nhận định rằng: Sở dĩ con người không được tự do, tự tại, thoải 
mái vì không nhận ra Chân Tướng, Chân Thể của mình. Khi ấy, Tâm Thần bị mê 
hoặc (Blundered), loạn động (turbulent), tản mác (dissipated), bị ngoại cảnh trói buộc, 
tù túng. 

-         Loạn động, mê hoặc chính là vì Tam cách, Tam Đức (Gunas) trong con người 
mất quân bình. Raja, Tama quấy nhiễu, bức bách Sattva. 

-         Mê hoặc bởi ngoại cảnh, cho nên không nhận ra được Thần Ngã nơi mình. 
-         Tâm hồn bị tản mạn, phiền trược vì: 

-Vô minh (ngu dốt) : (Avidya). 
-Chấp Ngã ( Asmita) : lấy tiểu ngã làm trọng. 
-Ái (Raja) : Yêu sắc tướng bên ngoài (Attraction). 
-Ố (Dvesa): Ghét sắc tướng bên ngoài (Repulsion) 
-Ham sống (Adhinivrca) 

  
Yoga còn đưa ra 8 phương pháp sau đây để diệt trừ phiền trược, thanh tâm, tĩnh trí, 

điều thần, mà người Trung Hoa dịch là Bát Chi Hành Pháp, mà tôi dịch là Bát Đại 
huyền Công. 

Bát Đại Huyền Công là: 
1. Ngũ Giới (Yama): 
Không sát sinh, không trộm đạo, không tà dâm, không nói dối, không tham lam. 
2. Ngũ luật (Niyama), Năm điều khuyên: 

-Sạch sẽ thể xác (Sauca), Thanh tịnh. 
-Tri túc (Samtosa = Contenment). 
-Khổ luyện, tu luyện để gia tăng nội lực (Tapas). 
-Học tụng (Svadyaya). Học tập, trì tụng Veda. 
-Kính mến Thượng đế (devotion to God): Isvara-Pranidhana. 

3. Toạ pháp (Asana) Posture: 
Thực hành ít tư thế ngồi để định thần. 
4. Điều tức (Respiration control). 
Điều hoà hơi thở. 
5. Chế cảm (Withdrawal of senses organs from the objects): Lục căn thu nhiếp, để 

tâm thần khỏi bị ngoại cảnh quấy nhiễu. 
6. Chấp trì = Bất động tâm (Fixation of thoughts): Chuyên tâm, chú ý về một vấn 

đề gì, hay về một điểm gì trong ngoài con nguời. 
7. Tĩnh lự (Dyana = Meditation): Thiền na, thiền định, quán tưởng, tham thiền. 
Tinh thần càng ngày càng tập trung, càng ngày càng định tĩnh. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



32 

 

8. Đẳng trì (Xuất thần = Samadhi): Chỉ quán, Tam muội, Tam ma địa, định huệ, 
thiền định. 

Thần hoàn toàn được tập trung và thoát ly khỏi vòng kiềm toả của thân tâm. 
Về phương diện Sinh Lý Học, Yoga đã hết sức chú trọng đến: 

 
-Xương Sống, đến Tuỷ Xương Sống, nhất là đến đường kinh chạy qua Tuỷ Xương 

Sống (Sudhuma Nadi). 
-Đường kinh chạy qua tuỷ xương sống được gọi là Brahma nadi = Con đường dẫn 

tới Tuyệt Đối Thể.[4] 
-Cuối xương sống (huyệt Vĩ Lư) được gọi là Cánh Cửa của Brahma 

(Brahmadvara: Brahma gate, la porte de Brahma [5] 
-Chung quanh tuỷ sống có 2 đường thần kinh Âm Dương, Ida (Dương) và Pindala 

(Âm) quấn quanh. 
-Đường thần kinh giữa tuỷ sống lên cho tới Luân Xa Sahasrara (Não thất Ba = 

Third Ventricle). Sahasrara, hay bông hoa sen nghìn cánh, chính là nơi mà nhà đạo sĩ 
Yogi sống kết hợp với Thượng Đế. [6] 

Thóp nơi đỉnh đầu được gọi là Thượng Đế Huyệt (Trou de Brahman, Brahma’s 
cave = Brahmarandhra)[7] 

Từ Xương Cùng cuối xương sống, lên tới Não thất Ba, có tất cả bảy Luân Xa 
chính. Luân Xa là những tụ điểm của Chân Khí qui tụ về để vào tuỷ xương sống. [8] 

ADMIN
Highlight



33 

 

 
Nhà Đạo Sĩ Yogi, phải biết cách vận chân khí qua tuỷ xương sống, để đưa lên đỉnh 

não. Âu Châu, Ấn Độ gọi là Đánh thức Con Hoả Xà, Trung Hoa gọi là Đả Thông 
Nhâm Đốc. [9] 

7 Xa Luân đó có vị trí, hình dáng, và tên gọi như sau: 
1. Muladhara (Soutien de la Base, bulbe de la Base; Mula means 

root, adhara support.) Nó tương ứng với Thổ Đại. Có hình hoa sen 4 cánh. Nó ở cuối 
xương sống, tương ứng với huyệt Vĩ Lư Trung Hoa). 

 
2. Svadhistana (Siège de Soi; Sva means “that which is its self; which belong to 

which self”, and Dhistana means “its actual place”. Hình bông sen 6 cánh. Giữa đốt 
xương cùng và thắt lưng. Tương ứng với Thủy Đại, và huyệt Khí Hải. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



34 

 

 
3. Manipura (Abondance de joyau; city of jewels), hình bông sen 10 cánh. Tương 

ứng với Hoả Đại, tương ứng với huyệt Trung Uyển. 

 
4. Anahata (intact; unbeater). Hình sen 12 cánh. Ngang Tim. Tương ứng với Khí 

Đại, và Huyệt Chiên Trung. 

 
5. Visuddha (le purifié à la gorge; pure). Hình bông sen 16 cánh. Ngang cổ. 

Tương ứng vớiKhông Đại và huyệt Thiên Đột. 

 
6. Ajna (commandement au palais; command). Hình bông sen hai cánh. Giữa trán. 

Tương ứng với Thức Đại và Huyệt Ấn Đường. 

 



35 

 

Sáu huyệt trên tổng cộng có 50 cánh sen. Mỗi cánh có một chữ trong mẫu âm tiếng 
Phạn. Như vậy gồm đủ các mẫu âm. 

7. Sahasrara (mille pétales; Thousand -petaled lotus). Hình bông sen nghìn cánh. 
Khoảng Não Thất Ba, giữa các xoang não). Đó chính là Nê Hoàn Cung của Đạo Lão. 
Sahasrara tương ứng với Kiến Đại. 

 
Bông sen nghìn cánh là tượng trưng cho óc não con người. Mà Luân Xa này nằm ở 

giữa bông sen nghìn cánh. Đó chính là nơi Thần Trời và Thần người kết hợp, như đã 
đề cập tới ở trên. Và 1000 cánh sen tức là gấp 20 lần tổng số cánh sen của sáu Luân Xa 
trước (20 x 50 =1000).[10] 

7 Chakras trên, xếp từ dưới lên trên, theo tỉ trọng từ nặng đến nhẹ, từ trọng trọc 
đến khinh thanh. Đất >Nước>Lửa> Khí>Không>Thức> Kiến. Thật là khéo léo. 

 
Về phương diện đạo giáo, Yoga có thể được coi như là đường đưa tới Phối Thiên, 

kết hợp với Thượng Đế, hay là con đường tìm lại Bản Thể Thần Minh của Con 
Người, qua các tầng lớp Thân, Tâm ... 

Như vậy, Giải Thoát, đối với Yoga, chính là: 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



36 

 

Sống phối kết với Thượng Đế, hay là sự Thoát Ly của Thần Ngã nơi con 
người, ra khỏi sự phiền trược, ám chướng của vật thể, của Tâm, Thân, nói tóm lại 
của màng lưới tam tài Prakriti... 

Yoga áp dụng các định luật tự nhiên vào công cuộc tu thân. 
Người thường thì Hướng Ngoại, tâm thần bị ngoại vật làm hôn mê, ô trọc, tán 

loạn, động dao. 
Đạo sĩ Yogi thì Hướng Nội, tâm thần thoát khỏi vòng kiềm toả của ngoại cảnh, 

thanh sảng, định tĩnh, tĩnh lãng... 
Yoga muốn phát huy con người toàn diện, nên có nhiều hình thức Yoga: 
A. Hatha Yoga: Phương pháp điều hoà thân xác. 
B. Laya Yoga: Phương pháp điều hoà tâm tư. 
C. Raya Yoga: Phương pháp tập trung thần trí. 
Tóm lại, muốn phát huy con người toàn diện, phải biết định thần, điều khí, giữ gìn 

thân xác khoẻ mạnh, tâm hồn thanh sảng, tinh thần khinh khoát. 
Yoga chỉ cho ta con đường giải thoát và hạnh phúc, đó là sống phối kết với 

Thượng Đế, hay sống bằng Thần Ngã. 
Yoga là thuỷ tổ của Thiền Tông. Các tư thế ngồi Thiền, cách điều tức, định Thần 

của Yoga, Thiền Tông đều lấy. 
Chữ Dhyana (tịnh lự) sau này được Phật Học Tự Điển dịch là Thiền Na, Thiền 

Định, Quán Tưởng, Toạ Thiền. 
Phép vận chân khí qua tuỷ xương sống của Yoga rất giống với phương pháp vận 

chân khí qua mạch Nhâm, Đốc của Đạo Lão. 
Yoga cho rằng nơi Xa Luân Sahasrara (Nê hoàn cung) là nơi Trời, Người phối kết, 

thì Đạo Lão cũng chủ trương y thức như vậy. 
Nhập Dược Kính, đạo Lão có thơ: 

Nê hoàn nhất khiếu đạt Thiên Môn, 
Trực thượng Hư Hoàng, Ngọc Đế Tôn. 
Thử thị Chân Nhân lai vãng lộ, 
Thời thời khoá hạc khứ triều nguyên. 

Nhập dược Kính, tr. 108. 
Dịch: 

Nê Hoàn một khiếu đạt Thiên Môn, 
Thẳng tới Hư Hoàng, Ngọc Đế Tôn. 
Ấy chính Chân Nhân lai vãng lộ, 
Thời thời cưỡi hạc để triều nguyên. 

  
Yoga chủ trương thu nhiếp, định tĩnh, thì Đạo cũng chủ trương y thức như vậy. Và 

khi giảng về Đạo Lão, tôi thường nhắc đến bài thơ sau: 
Hướng tiền, Thần tụ, đồng Vô Cực, 
Kim tán, trần ai mãn thế đồ, 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



37 

 

Dục qui Chính Vị Hoàng Trung Lý, 
Nê Hoàn vạn vựng, tốc hồi qui. 

Đạo Học Cầu Chân, Chương X. 
Dịch: 

Xưa kia, Thần tụ đồng Vô Cực, 
Nay tán: trần ai mãn thế đồ, 
Muốn về Nguyên Vị, Hoàng Trung Lý, 
Nê hoàn, vạn tượng kíp hồi qui. 

  
Có so sánh như vậy ta mới thấy lẽ Nhất Quán của các đạo giáo. 

5. Mimansa (thanh thường trụ phái) 
Mimansa do Jamini sáng lập. Mimansa có muc đích: 
A. Giải thích, bảo vệ Veda. 
B. Giải thích, tìm hiểu vi ý của lễ nghi trong Veda. 
C. Tìm tòi những định luật nhân sinh đã được Veda đề cập tới. 
D. Cho rằng tiếng Sanscrit dùng để viết nên Veda đã được phát sinh từ những âm 

thanh vĩnh cửu của Bản Thể từ muôn thủa phát ra, vì thế những lời chú trong Veda có 
một huyền lực đặc biệt. Chính vì chủ trương này mà Mimamsa được gọi là phái Thanh 
(Thanh Âm) Thường Trụ (Vĩnh Cửu). 

E. Chủ trương muốn được giải thoát, phải làm những gì Veda dạy làm, lánh những 
gì mà Veda cấm. 

G. Giải thoát là lên đến cảnh giới Thần Linh. 
Cố gắng của Mimamsa là đi tìm những định luật tự nhiên chi phối các hành vi 

con người, qua các lễ nghi, phong tục, cũng y thức như cố gắng của Đạo Nho, trong 
công cuộc đi tìm các lễ nghi.Mà Lễ chính ra đối với Đạo Nho cũng như Mimamsa, 
cần phải là những hoạt động lý tưởng, những đường lối lý tưởng, mà con người 
phải theo, phải giữ, để mà tinh tiến. 

Không biết định luật đất trời thì làm sao mà biết tu trì tinh tiến? 
Trời đất đã được chi phối bởi những định luật vĩnh cửu mà hai định luật lớn nhất là 

VÃNG (TÁN = PRAVITI) và LAI (TỤ= NIVRITI). 
Có biết đi vào con đường Lai, mới đi vào được con đường giải thoát. 
Mimamsa gọi những định luật vĩnh cửu đó là Dharma. 
Dharma chính là vòng tuần hoàn của vũ trụ. Nó có chiều đi ra và chiều đi vô. 

Chiều đi ra là chiều phát tán sinh hoá ra muôn vật, chiều đi vô, mới là chiều qui 
nguyên, phản bản, sinh Thánh, sinh Thần. Đi theo chiều ra và chiều vô chính là theo 
định luật trời đất. Nhưng đi theo được chiều vô cho tới kỳ cùng, là Tham Tán Tài 
Thành cùng Trời Đất. Theo Dharma, như vậy là sẽ tìm thấy hạnh phúc chân thực. Xin 
đọc thật kỹ lời chú giải sau đây, sẽ hiểu rõ Dharma.[11] 

Hiểu Mimamsa là một cố gắng đi tìm định luật của đất trời là vạch ra cho 
nhân quần hiện tại và mai hậu một con đường lớn để khoa học hoá đạo giáo... 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



38 

 

6. Vedanta. 
Phái này chủ trương phát huy tinh hoa và huyền nghĩa của Veda và Upanishads. 
Phái này vạch rõ đích điểm (Anta: cùng đích) của Veda, là tìm hiểu về Brahman, 

bản tính của Brahman, nhờ đó đạt tới Brahman và được giải thoát. 
Theo phái này, thì chỉ có Brahman hay Atman là thực thể duy nhất; còn tâm tư, 

tiểu ngã, vũ trụ biến thiên bên ngoài, chỉ là những áo, những vỏ bên ngoài, hay nói một 
cách mạnh mẽ hơn, chỉ là những phóng ảnh, hay ảo ảnh (Maya) của Brahman mà thôi. 

Brahman hay Atman được che lấp nơi con người bằng 5 lần vỏ: 
1.Vỏ ngoài cùng là Vỏ Thức Ăn (Annamayakoca. Anna = thức ăn; Maya 

= làm bằng; Koca = vỏ). 
2.Vỏ Sinh khí (Pranamayakoca. Prava= Sinh Khí.) 
3.Vỏ Tâm Tư (Manamayakoca. Mana= Tâm trí.) 
4.Vỏ Trí Tuệ (Vijnanamayakoca. Vinana= Trí Tuệ) 
5.Vỏ hạnh phúc (Anandamayakoca. Ananda = hạnh phúc). 

Trong cùng là Đại Ngã nằm khuất sau bức màn Vô Minh (Avidya).[12] 
Vedanta cũng còn phân biệt nơi con người; 
A. Atman hay Brahman, Ngã Tuyệt đối, Bất biến, Hằng cửu nơi con người 

(Absolute Self, Metaphysical subject). 
Atman ở trong con người, Brabman ở ngoài con người. Nhưng 2 đằng là một. Nên 

ta viết Atman=Brahman. 
Atman hay Brahman vừa là căn cốt, vừa là Bản Thể con người, vừa là bản thể 

vạn hữu. Ngài là đấng chứng giám (Witness self). 
B. Jiva hay Nhân tâm, gồm thất tình, lục dục. Đó là con người tâm tư 

(Psychological Self), con người hoạt động, thụ hưởng (Active and enjoying individual), 
biến thiên tương đối. [13] 

Như vậy càng đi ra bên ngoài, thì càng ngày càng đi xa Atman. Càng tiến sâu vào 
nội tâm, thì càng gần tới Atman. Giải thoát là đạt tới Atman nội tại. 

Cũng một lẽ, vũ trụ này chẳng qua là do một Căn Nguyên Duy Nhất, Brahman vô 
ngã phát sinh, biến hoá ra. Chính vì thế mà vũ trụ này được coi là một hiến tế 
(sacrifice) vĩ đại, mà chủ tế và lễ hiến dâng đều là Brahman. (Trong cuộc tế lễ, vật hi 
sinh tế thần, đã được cắt chặt ra để dâng thần, thìtrong cuộc tạo dựng, Brahman 
chính đã như phân thân, xả thân để phóng phát, xuất sinh ra vũ trụ, vì thế vũ trụ 
được coi như là một cuộc hiến tế.) 

Brahman căn nguyên vũ trụ thời siêu không gian, thời gian. Còn vũ trụ hữu 
hình này thì nằm trong không gian, thời gian, và định luật nhân quả. 

  
Vedanta đại cương là như vậy, và ta thấy Vedanta phản ảnh lại thuyết Thiên Địa 

vạn vật đồng nhất Thể với các cách suy luận, các phương thức áp dụng của nó vào công 
cuộc tìm hiểu vũ trụ và con người. Nhất Thể Tán Vạn Thù là phương trình tạo 
dựng. Vạn Thù Qui Nhất Thể là phương trình giải thoát. Đó là Đạt Đạo của 
Vedanta và Upanishads. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



39 

 

Tuy nhiên Vedanta không đồng nhất về chủ trương như ta tưởng. Có 4 môn phái 
với tư tưởng khác nhau ít nhiều: 

a. Sankara (788-820) chủ trương Nhất Nguyên Thuần Tuý, hay Nhất Nguyên 
Vô Biệt (Monisme Absolu). Đó chính là thuần tuý chủ trương Thiên Địa Vạn Vật 
Nhất Thể của Upanishads, mà Gaudapada khoảng năm 600 đã bắt đầu xiển minh, chủ 
xướng. Ấn Độ gọi thuyết này là Avisista-advaita). 

Nếu như vậy, thì Brahman hoàn toàn đơn thuần, không có gì phân biệt nơi 
Brahman, mà cũng không có gì ở ngoài Brahman. Cho nên sự vật, con người, vũ trụ, 
vạn hữu, xét cho cùng chỉ là ảo ảnh giả tạo, chỉ khác nhau ở chỗ hình danh, sắc tướng. 

Đối với Sankara, giải thoát là đồng nhất với Brahman, không còn cái tiểu ngã 
nhỏ nhoi nữa. 

Theo tôi, chủ trương của Sankara là cao siêu và hay nhất. Sankara là một người 
đắc đạo sớm nhất. Trên 10 tuổi đã đi giảng đạo... 

b. Ramanuja (1017-1137) chủ trương; Cục hạn Nhất Nguyên. Nghĩa là Brahma 
tuy là nhất thể, tuy thể hiện trong lòng vạn hữu, nhưng tâm hồn con người, vạn hữu chỉ 
là ngoại thân của Thượng Đế, của Brahman. Và như vậy, tâm hồn con người cũng như 
vạn vật vừa đồng nhất, vừa khác biệt với Brahman. 

Khi giải thoát, linh hồn sẽ được bản tính Chúa làm bản tính mình, nhưng 
không tan biến hoàn toàn vào Chúa. Tóm lại, lúc ấy tuy được kết hợp với Chúa 
nhưng cái Ta vẫn còn. 

c. Madhava chủ trương Chúa, Hồn, Chất hoàn toàn khác biệt. Thế là ông chủ 
xướng Tam Nguyên. 

Chủ thuyết của Ông là Duy Phân: Theo đó thì các hồn và vạn vật đều phân biệt với 
Chúa và với nhau.Tất cả đều có Bản Thể riêng biệt, nhưng đều dựa vào Chúa. 

d. Vallaba (1481-1553) cho rằng: Chỉ có Chúa là viên mãn, còn vạn hữu đều 
bất toàn. Chúa thì gồm đủ Chân (sat), tri (cid), hạnh (ananda). Vật chất chỉ có Sat; con 
người chỉ có Sat, Cid. 

BA BIỆT PHÁI. 
Sau khi đã trình bày sáu Chính Phái, đáng lẽ phải trình bày luôn cả Ba Biệt Phái là 

Carvaka, Kỳ Na giáo và Phật giáo. Nhưng vì chương VI sách này sẽ dài giòng trình bày 
về Phật giáo, nên nơi đây chỉ nói sơ lược về Carvaka và Kỳ Na giáo mà thôi. 

A. Phái Carvaka (Duy Vật). 
Chủ thuyết của phái này là Lokayata. Chỉ có vũ trụ này mà thôi (Loka); ngoài ra 

không còn gì khác. Phái này không tin có lai sinh, cho rằng con người biết được là nhờ 
tri giác (perception), còn suy luận thời không có giá trị. 

Cơ cấu rốt ráo của Vũ Trụ này là Tứ Đại: Thuỷ, Hoả, Khí, Địa. 
Hồn con người chỉ là những biến hoá do các nguyên tố này tạo nên, khi kết hợp 

với nhau. Cho nên, khi các nguyên tử này chia lìa nhau, thì hồn cũng tan biến. Học phái 
này chia làm 4 chi, tuỳ theo nhận định về linh hồn. 

-Chi thì cho rằng: Hồn chỉ có xác, có trí khôn. 



40 

 

-Chi thì cho rằng: Hồn là Giác quan. 
-Chi thì cho rằng: Hồn là hơi thở. 
-Chi thì cho rằng: Hồn là cơ quan suy tư. 

Đối với phái này, thì Thượng Đế, đạo giáo, tự do, trường sinh, bất tử chỉ là ảo 
tưởng vu vơ, tính con người chẳng tốt cũng chẳng xấu. Sống ở đời cốt sao thoát khổ và 
được sung sướng. 

Dĩ nhiên là phái Carvaka cũng không tin rằng Veda là có giá trị. Đó cũng là chủ 
trương của Kỳ Na giáo và của Phật Giáo. 

B. Kỳ Na Giáo (Jainism). 
Giáo chủ là Mahavira. 

 
Tượng Giáo Chủ Mahavira 

Đối với Kỳ Na Giáo thì Mahavira là một trong 25 vị Tirthankara (Hướng Đạo 
nhân loại; Faiseuse de passage) đã có từ trước tới nay. 

Mahavira không nhận có Thượng Thần nào làm chủ tể vũ trụ, cấm nói về Thần 
minh, cấm cầu xin, tế tự, kinh kệ. 

Theo Kỳ Na Giáo, vũ trụ này là do một Đại thể Duy Nhất đã phóng phát ra từ 
muôn thủa, và Con Người Vũ Trụ ấy, Đại thể ấy với vũ trụ là Một, nên phi bác 
các quan niệm về sự khởi nguyên cũng như về chung cuộc của vũ trụ. 

ADMIN
Highlight



41 

 

Quần sinh cũng là những cá thể thiêng liêng (monade) nằm trong những vỏ tế vi, 
bị duyên nghiệp chi phối. 

Tuỳ theo làm lành hay làm dữ, mà cái vỏ vi tế của mỗi người đổi màu: Trắng, 
vàng, hay hồng, đỏ thẫm, xám, xanh thẫm, đen. 

Càng trong trẻo thì càng khinh thanh, và càng nổi lên cao trong thân đại vũ trụ. 
Càng đen đủi, thì càng trọng trọc, và càng sa xuống các tầng lớp dưới trong thân hình 
đại vũ trụ. 

Vũ trụ này chẳng qua là một lò cừ để vạn vật tự thanh lọc mình để đi từ thô 
đến tinh. Giải thoát là thoát số kiếp con người, trở thành thần minh, trở về với 
Bản Thể Nguyên Thuỷ, thanh cao, thuần tuý của mình. 

Mỗi hành vi con người lập tức có ảnh hưởng đến vi thể, không cần là có ý hay 
không có ý. Ví dụ, một tu sĩ ăn nhầm phải một miếng thịt, thì lập tức vi thể bao quanh 
nguyên thể bị ô uế, không cứ là phải minh tri, cố phạm. Gosala, một triết gia Kỳ Na 
Giáo đã có lần chủ trương muôn loài trước khi được giải thoát đều phải trải qua 84.000 
kiếp, từ vật đến thần, và tu trì hay không tu trì không ảnh hưởng gì hết. 

Tuy nhiên Kỳ Na Giáo vẫn tin rằng tu trì có thể được giải thoát mau hơn. Một tu sĩ 
Kỳ Na Giáo phải khổ hạnh, khiêm nhường, không làm hại ai, không thù oán ai. Kỳ Na 
Giáo tin rằng vạn hữu, từ đất, nước, cỏ, cây, hoa, lá, đến muông chim, đến con người, 
tất cả đều sống động, và như vậy, người tu sĩ phải hết sức tránh không được giết hại 
hay quấy nhiễu sinh linh, để tránh làm cho vạn vật tổn thương; thở thì thở qua miếng 
vải thưa, có té xuống sông, cũng không được vùng vẫy, mà cứ nằm cho nước đưa dần 
vào bờ. Tu sĩ Jain đi đâu cũng đem theo một cây chổi để quét đất trước khi tiến bước. 
Như vậy, để tránh khỏi phải dẵm vào những sinh vật ở dưới chân. Đồ đạc họ cũng được 
sơn bóng, để dễ nhìn thấy những sinh vật bò ở trên. 

Mahavira đả kích sự chia xã hội thành nhiều giai cấp. 
Ai muốn tu trì, thì được nhận vào đoàn thể tăng lữ, sống chung với nhau. 
Mahavira cho rằng phụ nữ là căn do mọi tội lỗi trong xã hội. Tuy nhiên, ông cũng 

chấp nhận cho họ đi tu, và sống trong những đoàn thể ni lữ. 
Tam Bảo của Kỳ Na Giáo là Tri Thức (Knowledge), Thành Tín (Faith) Chính 

Hạnh (Right Behavior). Tam Bảo ấy sẽ dẫn đến giải thoát. Giái thoát cũng được gọi là 
Moksha, hay Nirvana, là trạng thái hạnh phúc, mà tâm hồn con người đạt được, khi 
thoát khỏi mọi tiền oan, nghiệp chướng. 

Jain nghĩa là Kẻ Chiến thắng (Người đã chiến thắng mọi dục vọng). Họ cho rằng 
Đạo họ mới là chân đạo. Còn Ba La Môn đã đánh mất phần tinh hoa của Chân Đạo. Họ 
cũng cho rằng Đạo họ mới là Đạo có từ muôn thủa. Họ chủ trương không bạo động, 
không dùng vũ lực, (Ahimsa), không bao giờ giết hại sinh linh. Một sinh vật nào, dù 
hèn mọn đến đâu, cũng giá trị như một con người cao quí nhất. Họ trường chay. 
Moksha như vậy không phải là nhập thể với Brabman, vì họ không tin có Brahman. 
Đạo Jaism thật ra cũng rất cao si 

  

 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



42 

 

CHÚ THÍCH 
[1] Radhakrishnan, Indian Philosophy, vol. II, p. 226. 
*Notes 1 &2 là của phái Samkhya. 
[2] Heinrich Zimmer, Les Philosophies de L’Inde, p. 262 
*Notes 1 &2 là của phái Samkhya. 
[3] Le terme Yoga désigne donc ces exercices physiques et psychiques utilisés pour 
découvrir l’essence intime de l’ homme, qui est le Suprême. 

Arthur Avalon, La Puissance du Serpent, p. 179. 
... Et c’est pour cette raison que l’homme est accaparé par le monde, et leurré par 
Maya, prend son corps et son petit moi pour son Soi réel; ainsi tourne la roue de la 
vie en son cycle sans fin de naissances et de morts... 

Như trên. p. 236. 
The universe consisting of both the decaying 
And undecaying states, 
the manifested and the unmanifested forms, 
is held by the Lord of the universe (God) 
it is He Himself, 
who for enjoying His own creation, 
imprisons himself in every being. 
He again after knowimg his own true self, 
frees himself from all fetters 
(of this mortal world) 

Upanishads for All, p. 89. 

Keith Sherwood, Chakra therapy, for personal Growth and Healing, Llewellyn 
Publications, St Paul Minnasota 55164-0383, USA, P. 129. 
[4] Brahma nadi -the path toward the Supreme Being. 
Swami Vishnu Devananda, The Completed illustrated Book of Yoga, Pocket Book, N. 
Y. p. 326. 
[5] Arthur Avalon (Sir John Woodroffe), La puissance du Serpent, ( the Serpent Power 
) Lyon , Paul Derain, 128, rue Vauban, 1959, p. 114 
[6] Sahasrara Chakra-thousand petal lotus; the symbolic expression of the highest 
Center in the brain, wherein the Yogi attains union between his individual self and 
God. 

The Complete illustrated Book of Yoga, p. 249, 266, 274, 325, 327, 330, 408. 
[7] Renou, l’Inde Classique, t. II, p. 160-161. 
[8] Cakhras = Carrefours des souffles où ils convergent et sont canalisés dans le 
Susuma. 

Renou et Fillozat, L’Inde Antique, T. II, pp.160-161. 



43 

 

[9] A yogi tries his levels best to make his Prana or Vital Air flow in the Susuma. 
The complete illustrated book of Yoga, p. 326. 

...Réveil de la Kundalini: 
La méthode consiste à réveiller le serpent, à le faire passer de cercle en cercle 

(c’est le Satcakrabeda). Le brisement des six cercles poussé par le souffle vers la 
fontanelle. Des moyens préliminaires sont mis en oeuvre, enseigné par le Yoga: 
pression exercée sur le ventre, bloquage des souffles dans le corps par obstruction des 
orifices et compression. L’élevation de température produite éveille le Kundalini, 
l’attire vers le haut, en montant elle résorbe” les éléments” de chaque cercle 
(layakrama: processus de résorption) qu’elle émettra en redescendant (srstikrama: 
processus d’émission). Le rite s’appelle Kundaliyoga ou Layayoga: Yoga de résorption. 
On dit aussi: Crividya “Science sacrée”, une forme réduite symbolique est la 
Bhuthacuddhi. 

Renou et Fillozat, L’ Inde Classique, t. II, p. 599. 
[10] Renou, L’Inde Classique, t. II, p. 160-161. 

La puissance du Serpent, phần phụ lục. 
... By awakening the AJNA center, a person has achieved wholeness through the 
process of psychospiritual integration. He has transcended fear, identified himself as 
the I AM, and experienced unconditional joy. His development is not complete because 
although he knows himself in his multiplicity, his experience of self is 
stilldifferentiated from the All. There is still duality. The final step which is the 
merging of a person’s personal energy field with the universal field (the merging of the 
I Am with the All), only takes place when the thousand-petaled lotus blossoms and the 
Kundalini arrives and fully awakens Sahasrara. 

Subject, object and God 
The Inspirer of the Both 
All three are (formed in) Brahma 
And nothing but Brahma. 
Knowing this, one should try to realize HIM in 
one’s own Being. 
Nothing remains to be known after this. 

Keith Sherwood, Chakra Therapy,1965, Llwellyn Publications, St Paul, Minnesots 
55164-0383, USA, p. 155. 

Upanishads for All, Svetasvararopanishad 12, p. 91. 
..Aum -may all the parts of my body, 
My eyes, ears, speech and life, all the strengh 
Of my senses get nourishment in Him. 
All beings are actually Brahma... 

The Upanishads. 
Keith Sherwood, Chakra Therapy, p. 103. 



44 

 

[11] Le mot Dharma qui comprend à la fois la morale et la religion, mais possède aussi 
des significations plus étendues, vient de la racine Dhri “soutenir” et c’est donc à la 
fois le soutien et l’action de soutenir. L’univers est soutenu (Dharyate) par le Dharma 
et le Seigneur qui est son Soutien Suprême est incarné dans la loi éternelle et il est la 
Béatitude qu’assure l’accomplissement de celle-ci. Dharma est donc la loi qui gouverne 
l’évolution universelle, ou Voie de la Sortie (Pravritti), et l’involution, ou Voie de 
Retour (Nivritti). Et seuls peuvent atteindre à la délivrance à laquelle conduit la 
seconde Voie, ceux qui par leur fidélité à Dharma collaborent à l’accomplissement du 
dessein universel. C’est la raison de cette belle parole:” Faire le Bien aux autres, est le 
devoir suprême” ... 

( Arthur Avalon, la Puissance du Serpent, p. 184). 
...Cette grandiose conception du Dharma englobe donc sous ce nom toutes ces lois 

(dont la “religion” ne représente qu’une) qui maintiennent la cohésion de l’univers . 
C’est la loi inhérente à tout être manifesté. Ainsi c’est la Loi de la Forme , dont 
l’essence est au-delà de Dharma et d’Adharma. Comme la douleur suit l’acte mauvais, 
le Vaisheshita Dharshana décrit Dharma comme “ce par quoi l’on obtient le bonheur en 
ce monde et dans l’autre, et met un terme aux naissances et aux souffrances 
(Mokshadharma)”. 

La Puissance du Serpent, p. 184, note 455. 
  
[12] Taitt. Up. Bhasya của Sankara II, 1; Taitt. Up. II, 1.5; Chandogya Up. VIII, 7, 2. 

Heinrich Zimmer, Les Philosophies de L’Inde, p. 326. 
D’après un résumé introductoire cette doctrine présentée de manière pertinente, 

dans le Vedantasara, par le moine Sadananda, au XVème siècle, le Soi se dissimule 
sous cinq enveloppes, cinq couches psychosomatique superposées. 

La première, la plus substantielle, s’appelle Annamayakoca; “l’enveloppe (koca) 
faite (maya) de nourriture (anna). C’est naturellement Le Corps Grossier et son 
univers de matière grossière.Elle correspond au plan de la conscience éveillée, 
décrite dans la Mundukya Up. 

La seconde enveloppe, Pranamayakoca, “L’enveloppe faite des forces vitales 
(prana” etla troisième Manamayakoca, “l’enveloppe faite de l’esprit (et des sens) 
(manas)”, en même temps que la Quatrième Vijnamayakoca “L’enveloppe faite 
d’intelligence” (Vijnana), composent le Corps Subtil qui correspond au plan de la 
conscience de Rêve, tandis que la Cinquième, Anandamayakoca. “l’enveloppe faite 
de félicité” (Anandâ), qui répond au plan du sommeil profond, décrit dans la 
Mandukya Up. forme ce qu’on appelle le Corps Causal. 

C’est un très sombre et très profond revêtement d’ignorance (Avidya), gaine 
intérieure fondamentale, de tout le monde créé. C’est seulement, quand on l’aura 
arrachée qu’on connaitra le Soi -ce Silence serein au delà de la syllabe AUM, qui du 
point de vue du Vedanta, non dualiste de Sankara, est la seule activité, la seule réalité. 
Enveloppé des cinq gaines, écrit Cankara, dans son 

Vivekacudamani, produites par son propre pouvoir, le Soi ne se montre pas 
comme l’eau dans un étang recouvert de masses interrompu de roseaux (produites par 



45 

 

son propre pouvoir). Mais quand le roseau a été écarté complètement, l’eau claire 
devient visible à l’homme, elle allège les souffrances de la soif et confère le bonheur au 
plus haut degré. 

La nescience (avidya), la ‘faiseuse” (maya) de roseaux, n’est pas un simple 
manque d’intuition, un principe négatif, c’est aussi un pouvoir positif (cakti) qui 
projette ou produit l’illusion du monde et des cinq gaines. Dans sa fonction négative, la 
nescience cache le Soi, “tout comme un pan de nuage cache le soleil”, mais dans sa 
capacité positive, elle donne naissance à la multiplicité du cosmos, submergeant toutes 
nos facultés de jugements, excitant nos sens et nos pouvoirs mentaux, nos passions de 
désir et de dégout, de crainte, d’accomplissement et de désespoir, causant la souffrance 
et fascinant notre conscience troublée, stupide, avec des inanités transitoires de 
jouissances. 

Zimmer, Les Philosophies de L’Inde, p. 326-327. 
[13] Radhakrishnan, Indian Philosophy, II, p.601-603. 

CHƯƠNG V 

TINH HOA BÀ LA MÔN GIÁO 

  

Veda là Upanishads chứa đựng tất cả những điều 
chúng ta cần biết về Thiên Đạo, về Đại Đạo. Cho nên 
nói về Tinh Hoa Bà La Môn giáo, túc là nói đến Tinh 
Hoa Veda và Upanishads, mà nói dến Tinh Hoa Veda 
và Upanishads là nó dến Tinh Hoa Thiên Đạo, Đại 
Đạo. 

Bà La Môn giáo, về phương diện Đại Đạo, được 
xây dựng trên Nhất Thể Brahman, túc là trên thuyết: 

Thiên Địa Vạn Vật Đồng Nhất Thể, 
Nhất Thể Tán Vạn Thù; Vạn thù Qui Nhất 

Thể. 
Linh Mục Hoàng Sĩ Quý, trong quyển Triết Sử 

Ấn Độ của Ông, đã nhận định: “ Có điều là, dù khác 
nhau đến đâu, thì các Upanishads cũng có chung một 
số điểm chính yếu. Đó là: 

-Nhất Nguyên Thuyết. 
-Tên Nhất Nguyên: Brahman-Atman. 
-Mục đích nhằm: Giải Thoát. 
-Đường dẫn tới mục đích: Minh Minh Trí (Jnana) [1]. 

Tất cả các quan niệm chính yếu nói trên của Upanishads và Veda sau này đã được 
môn phái Triết Học Vedanta làm sống động lại. Và người đại diện lỗi lạc của môn phái 
là Samkara ( 778-820) đã toát lược bằng mấy chữ Nhất Nguyên Thuần Tuý (Absolute 
Monism). 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



46 

 

Brahman, Nhất Nguyên Thuần Tuý, Căn Nguyên Vũ Trụ là Thực Thể Duy Nhất, 
Bất Khả Phân, tràn ngập vũ trụ. 

Vũ trụ hữu hình này, chẳng qua là do Brahman, tán phân, phóng phát ra, 
theo trình tự từ Vô Tướng, đến Hữu Tướng; từ Khinh thanh, đến trọng trọc; từ 
Vi Tế đến Thô Thiển, Hiển Lộ.[2] 

Nếu dùng lời lẽ Huyền Thoại, thì ta sẽ kể vũ trụ này là do thượng thần Purusa phân 
thân mình ra để mà tạo dựng nên. [3] 

Nếu dùng cung cách ví von, so sánh, thì Veda và Upanishads cho rằng vũ trụ này 
đã từ lòng Brahman sinh ra, phóng phát ra, chẳng khác nào: 

-Tơ nhện từ lòng nhện sinh ra, 
-Cây cối từ lòng đất sinh ra, 
-Lông tóc từ thân thể sinh ra, 
-Tàn lửa từ lửa sinh ra. [4] 

Nhưng sự tạo dựng không phải lập tức đã Tinh Toàn, Hoàn Thiện, vì Phóng Phát, 
Tán Phân sẽ đưa tới Thác Loạn, Tử Vong cho nên Thượng Đế (Prajapati), theo 
sách Brahmanas, đã dựng nên Lễ Nghi để củng cố lại vũ trụ, và mang lại trật tự, chính 
danh, định phận lại muôn vật.[5] 

Như vậy, con người có bổn phận lật ngược lại thế cờ, hoặc là để tìm lại cái gì đã 
mất mát, tản lạc đi, theo Brahmanas, hoặc là phải siêu lên trên Hình, Thức, Sắc 
Tướng để trở về với Atman căn nguyên của mình, theo môn phái Vedanta.[6] 

Nói cách khác, nếu Brahman đã dùng phương thức Phóng Phát, Tán Phân, để tạo 
thành vũ trụ hình, danh, sắc, tướng bên ngoài, và tâm tình, trí lự, tứ chi, bá hài, nơi con 
người, thì muốn tìm lại được Brahman, phải biết siêu việt lên trên, hay phá 
tan những lớp vỏ, áo, hình, danh, sắc, tướng, vỏ, áo hiện tượng bên ngoài, vỏ, áo xác 
thân, tâm tình, trí lự bên ngoài, thì mới trở về được với Brahman, Căn Nguyên vụ 
trụ. 

-Phóng Phát, Tán Phân để tạo thành vũ trụ đó là Nhất Thể Tán Vạn Thù. 
-Tập trung thần trí, để băng qua các lớp lang hiện tượng, cả nội giới lẫn ngoại 

giới, để trở về Nguyên Thể Brahman. Đó là Vạn Thù Qui Nhất Thể.[7] 
Có lấy học thuyết Nhất Bản Tán Vạn Thù, Vạn Thù Qui Nhất Bản làm cơ sở suy 

luận, ta mới tìm ra được các định luật vĩnh cửu chi phối mọi cuộc biến thiên trong hoàn 
võ, nhân quần. Những Định Luật Vĩnh Cửu ấy Ấn Giáo gọi là Rita hay Dharma. Xin 
đan cử ít nhiều định luật: 

-Định luật Tụ tán, Vãng lai, Phản phục, Xuất (Evolution), Nhập 
(Involution). 

-Định luật Loạn động sinh Hôn Trầm. 
-Định luật Định Tĩnh sinh Tuệ Giác v.v... 

Yoga đã áp dụng những định luật ấy vào công cuộc tu trì, giải thoát. Đối với Ấn 
Giáo, Hướng Ngoại, Xuất Cơ (Evolution) là ra đi đến tản mạn, thác loạn, tử vong. 
Hướng nội, Nhập cơ (Involution) mới là chiều hướng Giải thoát. [8] 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



47 

 

Về phương diện con người, Ấn Độ Giáo đã cố gắng hết sức để tìm hiểu và chủ 
trương đại khái rằng: Con người có nhiều lớp áo vỏ (Poka, Upadhi), nhưng căn cốt 
bên trong vẫn là Atman, là Brahman duy nhất, bất khả phân. 

Con người tuy sống trên nhiều bình diện khác nhau, trong nhiều trạng huống khác 
nhau,nhưng căn cơ, thực chất vẫn là Atman, là Brahman tuyệt đối. 

Nếu ta vẽ một hình tròn để tượng trưng con người, thì: 
A. Tâm Điểm sẽ là Atman, là Chân Tâm, hằng cửu bất biến. 
Còn các tầng lớp bên ngoài như: 
B. Giác, Đại (Buddhi) sẽ là Nguyên Thân (Causal Body). 
C. Ngã mạn, Ý căn (manas), thập căn (Ngũ tri căn + Ngũ tác căn) là Tế Thân 

(Subtil Body, psychical Body) (gồm: Vỏ Trí, Tâm, Khí) . Đó là Phàm Tâm (Vọng 
Ngã, Tiểu Ngã) 

D. Xác thân Thô Thân, Nhục Thể) (Gồm Ngũ Duy, Ngũ Đại). 
Khi chết, xác thân sẽ tan rã, Tế Thân, Nguyên Thân sẽ tuỳ nghiệp luân hồi. 
Con người có thoát Phàm Tâm, mới mong giải thoát. 
Cho nên, Buddhi, nếu theo chiều hướng ngoại, bị Raja (động), Tama (Hôn) khiên 

dẫn, sẽ bị Mê. Còn khi biết tập trung, biết hướng nội, mà rũ bỏ được các trạng thái hôn 
trầm, thác loạn, sẽ trở thành Giác. Lúc ấy, Buddhi sẽ là con thuyền Bát Nhã (nói theo 
tiếng Nhà Phật sau này), giúp ta sang bờ bên kia, sang bến bờ Giải Thoát. 

Xác thân chúng ta với ngũ quan, tiếp xúc với Ngũ Đại (Không, Thuỷ, Hoả, Phong, 
Địa) sẽ làm cho chúng ta bị ngoại cảnh phiền trược.[9] 

Các tầng lớp bên ngoài từ Buddhi (Nguyên Thân) trở ra cho đến Nhục Thể, cho 
đến Ngũ Duy, Ngũ Đại, tức là các Hiện Tượng ngoại giới, đều ở trong vòng: 

Hình danh, sắc tướng (Nama-rupa) 
Luân hồi (Samsara) 
Vòng phiền trược của Tam Tài ( 3 gunas: Sattva, Raja, Tama) 
Mê (Avidya, Maya). 
Hí trường (Lila) của Tạo Hoá. 
Và đó chính là vòng Biến Thiên, Sinh Tử. 
Sau đây là ít nhiều quan niệm then chốt giúp ta trong công trình: Tầm đạo, Tu 

Đạo, Đạt Đạo. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



48 

 

 

1.      Công thức: 
Brahman = Atman. 
Phạm Thiên = Tự Ngã. 

Brahman. 
Chúng ta bàn về Brahman trước, và Atman sau: 
Brahman là Tuyệt Đối Thể, là Căn Nguyên sinh Thần, Thánh, Vạn Vật. [10] 
Brahman duy nhất nhưng có nhiều danh hiệu: 
Ngài là: 

-         Đấng Bất Tử (The Imperishable). (Brihah. Up. 8. 8. 3. 9) Brahmanasti 
(RV 10. 2. 2) 

-         Visvakarman (Tạo hoá; The All maker) (RV 10. 61) 



49 

 

-         Purusha ( Chân Nhân) (RV 10.90) 
-         Prajapati (Chúa Tể Càn Khôn; Lord of Creatures) 
-         Hiranyagarbha (Kim đơn; Kim Nhân = Golden Germ) (RV 10. 121. 

1) 
Brahman là đấng bất khả tư nghị, [11] nhưng các Upanishads vẫn cố hình dung, mô 

tả Ngài.[12] 
Ngài quán thâu cả hai bề động, tĩnh của hoàn võ, quán thâu cả 2 phương diện hằng 

cửu và thời gian, [13] cả 2 phần Thể Dụng của Vũ Trụ. [14] 
Ngài là căn nguyên duy nhất của muôn loài. 
Cho nên mô tả Ngài, Áo Nghĩa Thư cùng toàn những từ ngữ tương phản. 
Isa Up. viết: 

“Duy Nhất đứng, vẫn nhanh hơn thần trí, 
Vẫn vượt xa, lướt trước các quan năng. 
Dẫu muôn loài dong duổi, cũng chẳng bằng, 
Tuy là đứng, mà vẫn đi, đi rất lẹ”. [15] 

  
Isa viết tiếp: 

Chuyển vần, mà chẳng chuyển vần, 
Tuy xa mà vẫn kề gần lạ sao, 
Trong lòng muôn vật ẩn sâu, 
Mà ngoài muôn vật, vẫn bao, vẫn trùm. [16] 

Ngài ở khắp nơi nhưng không tìm đâu ra dáng dấp: 
“Làm sao mà gặp được Ngài, 
Trên cao, dưới thấp, trong ngoài, tìm đâu? 
Dung quang, dáng dấp ngài sao? 
Chỉ hay vinh hiển tối cao, tên Ngài.” [17]. 
“ ...Dung quang Ngài khó mà cầu, 
Mắt trần sau trước thấy sao được Ngài. 
Biết Ngài trong dạ mấy ai? 
Tâm thần biết thế, muôn đời trường sinh.” [18] 

  
Trần gian tưởng hay biết Ngài mà thực ra đâu có biết, còn những người được diễm 

phúc biết Ngài, lại cảm tưởng mình chẳng biết, chẳng biết, chẳng hay. 
Tưởng biết Ngài, mà đâu có biết, 
Ngỡ không hay, mà thiệt đã hay. 
Cố suy, mờ mịt Đông Tây, 
Ngỡ rằng chẳng hiểu, hiểu ngay được Ngài. [19] 

Không có chi vĩ đại như Ngài, và Người nào hiểu thế sẽ thành người Hiền và đáng 
trọng nhất trong loài người. [20] 



50 

 

Brahman dựng nên muôn vật mà vẫn lồng trong muôn vật. [21] 
Atman. 

Brahman không những bao trùm vũ trụ, mà còn ngự trị ẩn áo, huyền vi trong tâm 
khảm con người. Tuyệt đối Thể ở ngoài vũ trụ là Brahman, Tuyệt Đối Thể trong 
tâm khảm con người là Atman, là Đại Ngã. 

“...Ngã, Atman ở trong tim tôi nhỏ hơn hạt thóc, nhỏ hơn hạt mì, nhỏ hơn hạt 
cải, nhỏ hơn hạt kê, nhỏ hơn nhân hạt kê. Cũng Atman ở trong tim tôi, lại lớn hơn 
trái đất, hơn không gian, hơn trời, hơn muôn ngàn vũ trụ. [22] 

Đó là Chân Tâm trong lòng tôi. Đó chính là Brahman. [23] 
Atman như vậy cũng vô lượng như Tuyệt Đối Thể. 
Atman = Brahman. [24] 

2. Công thức: 
So’Ham = Tôi là cái đó. 
Tat tvam Asi  ��� ���� ���                        =     Cái đó chính là Con. 
Một quan niệm then chốt của Áo Nghĩa Thư là: Trong lòng con người, có đấng Vô 

Cùng. Con người không phải cô đơn, khổ ải, lao lung một mình trên bước đường đời, 
mà trái lại, lúc nào cũng có người bạn muôn trùng sang cả ám trợ bên trong. Cho nên, 
nếu con người giác ngộ, nhận ra được Đấng Muôn Trùng trong lòng mình, cố gắng tu 
luyện, sẽ trở thành Atman. 

Hai chim cùng đậu cây Thân, 
Keo sơn kết ngãi, chẳng phân, chẳng lìa. 
Một chim ăn quả thoả thuê, 
Một chim lặng ngắm chẳng hề uống ăn. 
Một người sống ở cây Thân, 
Suy vi, não nuột, âm thầm oán than, 
Ngẩng lên, thấy đấng Thanh Nhàn, 
Vinh quang, sang cả, liền tan tần phiền. 
Hoá Công mà thấy nhãn tiền, 
Nhãn tiền mà thấy căn nguyên trần hoàn. 
Dữ lành, dũ sạch tinh toàn, 
Rồi ra trong trắng, cao sang in Trời. [25] 

  
Áo Nghĩa Thư đưa ra đại công thức Tat Tvam Asi = Cái đó, chính là Con. 
“Sự thật, con ơi, cái thực thể tế vi mà con người tự giác được, chính là cái thực thể 

tế vi mà cây vả này đã mọc lên. Con ơi, con hãy tin rằng: cái thực thể tế vi ấy đã tạo 
thành cả thế giới, toàn thể vũ trụ. Đấy là thực tại. Đấy là Atman. Con chính là cái ấy. 
Tat tvam Asi. [26] 

3. Cho nên, mục đích đời người là cốt bắn vào trúng hồng tâm ấy, cốt là chinh 
phục đấng vô cùng. 



51 

 

“Hỡi thanh niên ưu tú, hãy khôn ngoan, dùng cung thần, lắp tên bản ngã đã được 
mài nhọn bằng lòng sốt mến, kính thờ, hãy bắn đi với tất cả tâm trí, miệt mài, chăm 
ngắm vào Ngài, hãy bắn trúng đích, hãy bắn vào Đấng Vô Cùng.” [27] 
Chuyển thơ: 

Ngài là đích điểm phải coi, 
Phải nhìn, phải ngắm, chớ lơi lòng vàng. 
Thánh Thư là cánh cung dương, 
Mũi tên Thần Trí ta mang lắp vào. 
Bạn ơi ngắm đích đi nào, 
Dương cung hãy ngắm trúng vào Thiên Tâm, 
Oum là chính chiếc cung thần, 
Mũi tên là Bạn, hồng tâm là Trời, 
Hãy nhìn ngắm đích chớ lơi, 
Như tên, bạn phóng vào Trời cho sâu. 
Đấng làm trục cốt hoàn cầu, 
Khí, Thần, trời đất trước sau nương nhờ. 
Bạn ơi, đừng có nghi ngờ, 
Đó là Chân Ngã, đó là chính anh. 
Nhịp cầu bắc tới trường sinh, 
Những lời vừa nói, bắc thành chẳng sai. 
Quên đi tạp thuyết trên đời, 
Chào mừng bạn đã là người quá giang. 
Từ nay bến giác đã sang, 
Bờ mê, nhìn lại mơ màng, âm u. [28]  

4. Cho nên học vấn cao siêu nhất là học vấn để tìm ra đấng Vô Cùng: 
Biết rằng trong dạ có Trời, 
Rối ren, ngu muội tức thời tiêu tan... [29] 

5. Công phu tu luyện siêu việt nhất là kết hiệp được với Atman, với Trời: 
Từ nay âu đã thành Thần, 
Từ nay mơ ước hồng trần tiêu tan. 
Người phàm nay đã siêu phàm, 
Lòng trần nay đã biến sang lòng Trời. [30] 

6. Nhưng con đường tu luyện chẳng có dễ dàng: 
Con đường tu luyện khó sao, 
Như lưỡi dao bén nhẽ nào vượt qua. [31]  

7. Vả lại, tìm ra được Atman, được Tuyệt đối Thể đâu phải chuyện dễ: 



52 

 

Chân Tâm học chẳng tìm ra, 
Thông minh, uyên bác cũng là công toi, 
Biết Trời, âu cũng duyên Trời, 
Trời kia chỉ hiển cùng người hữu duyên.[32] 

8. Tìm Tuyệt Đối Thể không phải là lìa đời, không phải vào thâm sơn cùng cốc, vì 
Tuyệt đối Thể ở ngay trong lòng con người, ngay trong tâm khảm con người: 

Chân Nhân nhỏ tựa ngón tay, 
Nằm trong tâm khảm muôn loài thụ sinh, 
Tâm thần, trí lự bao quanh, 
Ai mà biết được trở thành Thần Tiên. [33]  

9. Nhưng đâu là Tâm con người? Upanishad chỉ đường về Tâm như sau: 
“Tâm người trăm linh mốt kinh, 
Mà duy có một, Thượng Đình đi lên. 
Cứ theo đường ấy mà men, 
Rồi ra ắt được tới miền trường sinh. [34] 

Như vậy, thì Tâm ấy ở trong đầu con người, nơi các giây thần kinh giao hội, hội tụ 
về: 

Nơi nào mà mọi thần kinh, 
Như đũa gặp trục trong vành bánh xe. 
Nơi thần kinh hội tụ về, 
Là nơi Tuyệt Đối chưa hề hoá Thân. 
Cố tìm Tuyệt Đối, Chân Tâm, 
Rồi ra sẽ thoát biển trần hôn mê. 
Ngài là toàn giác, toàn tri, 
Trần hoàn vinh hiển, ai bì, ai đương, 
Ngài đương ngự giữa Thiên Đường [35] 
Trời cao là chính Đế Hương của Ngài. 
Chỉ huy thần trí trong ngoài, 
Chính Ngài chi phối lòng người thường xuyên. 
Biết Ngài những bậc Thánh Hiền, 
Biết Ngài nhờ ánh tâm huyền phát huy. [36] 

  
Tâm khảm ấy chính là Nê Hoàn Cung, là Não Thất Ba theo khoa học hiện đại. [37]. 

Upanishad còn viết: 
Kìa xem trong chốn Thiên Đường, 
Có cung nho nhỏ, nhỏ dường Liên Hoa, 
Bên trong là một tiểu toà, 

ADMIN
Highlight



53 

 

Trong toà ai đó tìm ra mới tình... 
Tuy là một khoảng tâm linh, 
Nhưng mà Trời Đất trong mình gồm thâu. 
Gồm thâu gió lửa, tinh cầu, 
Hai vầng nhật nguyệt cũng đâu có ngoài. 
Gồm thâu muôn sự trên đời, 
Gồm thâu ngàn vạn khúc nhôi sự tình...[38] 

  

10. Đạt đạo sẽ là đạt tới Viên Mãn, không còn phải ước mơ, tìm hiểu chi nữa, vì 
viên mãn là lạc thú, viên mãn là trường sinh, viên mãn là bao quát vũ trụ. [39] 

Đạt đạo sẽ được hạnh phúc vô biên. 
Chân tâm chủ tể muôn loài, 
Thể thời duy nhất, hình thời ngàn muôn. 
Biết Ngài ngự giữa tâm hồn, 
Mới mong hạnh phúc trường tồn vô chung. 
Biết Ngài bất biến, thung dung, 
Lồng trong trời đất, lao lung chuyển vần. 
Biết Ngài Thần giữa chúng thần, 
Biết Ngài duy nhất, giữa quần sinh ban. 
Bao niềm mơ ước chứa chan, 
Biết Ngài phân phát cho toàn sinh linh. 
Biết Ngài ngự giữa lòng mình, 
Mới mong hạnh phúc, siêu sinh trường tồn. [40] 
Lòng không vướng mắc tơ hào,   

11. Đạt đạo sẽ tiến tới vô ngã, đại đồng. 
Kìa sông tới biển thời tiêu, 
Hết danh, hết sắc, hết điều riêng tây. 
Trở thành biển cả từ nay, 
Gọi là biển cả mảy may, khác gì. 
Con người, nhìn lại cũng y, 
Khi “mười sáu bộ” đã qui về Ngài. 
Còn đâu danh tướng lôi thôi, 
Rồi ra cũng chỉ là ngôi Chân Thần. 
Thế là vĩnh cửu bất phân, 
Chẳng còn bộ phận, còn thuần tinh hoa. 
Đã điều qui tụ, hiệp hoà, 
Như đũa liền trục, ắt là Chân Nhân. 



54 

 

Chân Nhân là chính Chân Thần, 
Tử sinh thôi hết bận tâm lo lường.[41] 

12. Đạt đạo sẽ thành Brahma Thượng Đế. [42] 
Ai mà biết được Trời cao, 
Rồi ra nên giống Trời nào, khác chi. 
Gia đình không kẻ u mê, 
Cháu con đều biết hướng về Brahma. 
Sầu tình khinh khoát băng qua, 
Băng qua tội lệ, khéo là làm sao. 
Con người thể ấy ắt vào trường sinh.[43] 

13. Vòng Luân Hồi trong Áo Nghĩa Thư chẳng qua là thế giới vạn hữu, thế giới 
hiện tượng, trong đó con người như một lữ khách ruổi rong; gần mục đích mà vẫn 
tưởng xa muôn vạn dặm; cùng dòng dõi với Hoá Công, mà vẫn ngỡ mình kém 
hèn, sa đoạ. Bước trên những hiện tượng ảo hoá, biến thiên ấy, con người sẽ tiến 
dần về Bản Thể, về Đại Đồng, và khi nhận được Hoá Công là chính Bản Thể 
mình, sẽ trở nên bất tử. [44] 

14. Ngoài ra Upanishads còn đưa ra một phương pháp diệt trừ Luân Hồi, Nghiệp 
Chướngrất giản dị. Theo Áo Nghĩa Thư, nếu Luân Hồi, Nghiệp Chướng phát sinh do 
tâm tưởng con người, do sự dính bén trần ai, tục luỵ, thì diệt trừ mọi tâm tư, rũ bỏ mọi 
luyến ái, dục tình, sẽ được giải thoát. 

Như lửa cháy, hết dầu sẽ tắt, 
Tâm tưởng ta, lìa vật sẽ ngưng. 
Tâm thần vắng lặng, không không, 
Là vì đa õbiết gia công tìm Trời. 
Để ngũ tặc [45], tơi bời đưa đẩy, 
Thời trần ai, xa xảy, lầm than, 
Luân Hồi, Nghiệp Chướng đa đoan, 
Tâm tư ta tạo, tâm can ta bày. 
Hãy cố gắng mà thay, mà đổi, 
Kiếp Luân Hồi thoát khỏi, mới hay. 
Cơ Trời ẩn áo khó bày, 
Tưởng sao, thành vậy, xưa nay lẽ thường. 
Giữ tâm khảm đừng vương tư tưởng, 
Thời trần ai, nghiệp chướng sẽ tan. [46] 
Lâng lâng vẹn sạch, tinh toàn, 
Lòng trời vui hưởng muôn ngàn thảnh thơi, 
Để thanh sắc cuốn lôi, giăng mắc, 

ADMIN
Highlight



55 

 

Thời tâm Thần dính chặt trần ai, 
Một niềm gắn bó với Trời, 
Dây oan dù mấy, thôi thời cũng tiêu. 
Tâm thường có 2 chiều, 2 vẻ, 
Vẻ phàm phu, và vẻ thanh cao. 
Phàm phu, dục vọng dạt dào, 
Thanh cao, thì chẳng xuyến xao tâm Thần. 
Lòng cố giữ thập phần tĩnh lãng, 
Đừng ù lì phá tán lòng ai. 
Hoà đồng hiệp nhất với Trời, 
Ấy là Tuyệt Đối trên đời mấy ai. 
Lòng chớ để pha phôi lạc lõng, 
Tội tình chi lóng ngóng đông tây, 
Đáy lòng giải thoát là đây, 
Giác minh vô tận ở ngay đáy lòng. 
Hãy cố gắng tập trung thần trí, 
Thời oan khiên, phiền luỵ, tiêu tan. 
Hoà đồng, phối hiệp Atman, 
Ấy là hạnh phúc muôn ngàn tả sao. 
Diễm tuyệt ấy lời nào tả xiết, 
Chỉ tâm thần, mới biết, mới hay, 
Nước kia, nước nọ hoà hài, 
Lửa phừng trong lửa ai người biện phân... 
Khí pha khí, ai lần manh mối, 
Đã hiệp hoà khó nỗi chia ly. 
Tâm Thần mà nhập huyền vi, 
Thời thôi trần cấu còn chi bận lòng. 
Lẽ giải kết ở trong hoàn võ, 
Đều do Tâm, dây rợ mối manh. 
Luỵ là: Bám vứu sự tình, 
Tâm không luỵ vật: đã đành thần tiên.[47] 

  
Tóm lại, tinh hoa Đạo học và Triết học Bà La Môn có thể toát lược như sau: 
“...Áo Nghĩa Thư chủ trương mỗi cá nhân đều thông phần bản thể của 

Thượng Đế, nên có Tuyệt Đối Thể trong đáy lòng. Nó mạc khải cho mỗi tâm hồn 
biết: Chúa Tể trời đất, vũ trụ, đấng được đề cập tới trong kinh Veda, đấng ấy lại 
chính đồng bản thể và y thức như con người. Tat Tvam Asi, Đấng tối cao ấy, con 
chính là đấng tối cao ấy”. [48] 



56 

 

Áo Nghĩa Thư bao hàm tất cả những sự suy nghiệm về Atman, về Chân Ngã, hay 
về Thực Tại, Thực Tướng, về “Chân chi Chân” theo định nghĩa của Atharva Veda. 

Nói rõ hơn, Atman chính là cùng đích của một nền siêu hình học đi tìm Thượng 
Đế trong con người, và cuối cùng là tìm ra được Thượng đế, phối hợp, hoà đồng được 
với Thượng Đế. [49] 

  

PHỤ LỤC CHÍ TÔN CA TRÍCH DIỄM. 

(EXCERPTS FROM THE BHAGAVAD GITA). 

  

 

A. CHÂN TÂM (THE SELF). 
1. Chân tâm thời hằng cửu, bất hoại và vô lượng. Các hình hài của chân thể thời 

hữu hạn. [50] 



57 

 

2. Ngài vô thuỷ, vô chung, vô vãng, vô lai, tự hữu, trường sinh, vĩnh cửu, cổ sơ. 
Ngài chẳng bị giết, khi xác thân bị giết. [51] 

3 Ngài được gọi là vô hình tích, bất khả tư nghị, bất khả biến dịch, cho nên biết 
Ngài là thế, bạn đừng còn lo buồn. [52] 

B. ĐỜI ĐẠO HẠNH. 
1. Hỡi Dhananjaya, hãy hoạt động, nhưng vẫn sống trong sự phối hợp với Thiên 

Chân, đừng còn tơ vương, dính bén, hãy bình thản, luôn trong thành công, cũng như 
trong thất bại. Thung dung, bình thản ấy là Đạt Đạo.[53] 

2. Các thánh hiền, sống phối hợp với Chân Lý, nên hoạt động không cầu mong lợi 
lộc, kết quả; và thoát ly khỏi vòng sinh tử, các Ngài sẽ lên toà Hạnh Phúc. [54] 

3. Khi thần trí con người hết bị lạc lõng vì kinh kệ, khi thần trí con định được vào 
sự chiêm ngưỡng [Atman], lúc ấy con sẽ Đắc Đạo, phối Thiên. [55] 

4. Hỡi Partha, khi một người rũ bỏ mọi dục vọng của tâm hồn và chỉ thoả mãn 
trong Chân Ngã bởi Chân Ngã, người ấy là người đã được định trí. 

...Người mà tâm trí được thảnh thơi không lo sợ trong đau khổ; thanh thản, không 
bị lôi cuốn giữa các lạc thú; thoát vòng phiền trược của dục tình, của sợ hãi, của giận 
dữ, người ấy, được gọi là Thánh Hiền có định trí. [56] 

5. Kẻ rũ bỏ được mọi ước mơ, và tiến bước ung dung, không bị dục vọng chi phối, 
vô tư, vô ngã, kẻ ấy đi vào an lạc. 

Hỡi con của Pritha, đó là một trạng thái hằng cửu. Đạt tới đó, không còn bị huyễn 
hoặc nữa. 

Ai mà ngay lúc chết vẫn còn ở trong trạng thái đó, sẽ vào Niết Bàn của Hằng 
Cửu. [57] 

6. Người đạt Đạo, luôn luôn kết hợp với Chân Ngã, lòng trí hết lao lung, người đạt 
Đạo sẽ đạt tới An Lạc vô biên. Hạnh phúc ấy ở trong Ta (Thượng đế). [58] 

7.    Hỡi Krishna, tôi đã coi Ngài như Bạn, 
Đã coi Ngài như Bạn hay rắc rối, tơ vương, 
Ngài oai nghi, mà tôi cứ ngỡ tầm thường 
Tôi sơ xuất, vì tôi đã yêu Ngài nhiều quá. 
Tôi đùa cợt và đã tỏ ra sàm sỡ, 
Khi chơi đùa, khi ăn uống, hoặc nghỉ ngơi. 
Hoặc một mình, hoặc trước mặt bạn tôi. 
Xin Duy Nhất thứ tha cho vì lầm lỡ. 
Ngài là Cha sinh vũ trụ, sinh biến hằng vạn thủa, 
Oai nghi Ngài, thiên hạ hỏi ai đương? 
Quyền phép Ngài chấn động khắp muôn phương, 
Trước mặt Ngài, bằng thể xác tôi, tôi cúi lạy. 
Xin Ngài thương giáng phúc cho tràn lan, đầy rẫy, 
Như Cha, Con, xin Ngài đối với tôi, 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



58 

 

Như bằng hữu, như những kẻ yêu nhau ở trên đời, 
Van xin Ngài, hãy đối với tôi như thế...[59] 

 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1] Hoàng sĩ Quý, Triết Sử Ấn Độ, tr. 100. 
[2] Vô Hữu Tán Ca: Rig Veda X, 1, 9. Tạo Nhất Thiết Thần Ca: Rig Veda X, 
82; Nguyên Nhân Tán Ca: Rig Veda X, 90; Yajur Veda: VS XXXI và 
XXXII; Atharvaveda XIX, 6 và X, 2; 

Hoàng Sĩ Quý, Triết Sử Ấn Độ, p. 102. 
Revue de l’Histoire des Religions, p. 4,6, 69, PUF. 
Hoàng Sĩ Quý, Le Mythe Indien de l’Homme Cosmique dans son contexte 

culturel et dans son Évolution, pp. 134, 135, 140, 141, 154. 
Nguyễn Đăng Thục, Lịch Sử Triết Học Đông Phương, q. 3, các tr. 37, 38, 39. 

[3] Nguyên Nhân Tán Ca, Rig Veda X, 90. 
Hoàng Sĩ Quý, Triết Sử Ấn Độ, tr. 100. 

[4] Brihadaranyaka Up. I, 1,7: Mundaka Up. 11.1,1. 
[5] La création ne fut pourtant pas parfaite du premier coup. Par le même mouvement 
d’émanation et d’extension, elle tend à la dispersion, au désordre et à la mort. Prajapati 
dut alors créer des rites -thème brahmanique -pour consolider l’univers et mettre de 
l’ordre en toutes choses par l’attribution des noms et des formes précises. 
Le Mythe Indien de l’homme cosmique par Hoàng Sĩ Quý, in Revue de l’Histoire des 
Religions, 4, 6, 69, PUF, p. 150. 
  
[6] Tout comme L’Univers structuré, l’autel ne désigne que la partie manifestée du 
Créateur, il reste de lui une “partie perdue”. La plus grande et l’essentielle, qu’on doit 
restaurer, par le sable répandu de tous côtés et en quantité indéfinie, pour que Prajapati 
soit restauré dans sa totalité et dans sa forme naturelle. Outre ce procédé, il en existe 
d’autres qui s’expriment comme un complément rituel par la récitation murmurée ou 
par le silence. Le Silence ne veut pas dire une interruption de la Parole sacrificielle, 
mais une intériorisation de cette Parole. Comme la Parole articulée représente la partie 
manifestée . Cette partie la plus grande et la plus fondamentale, dans les Brahmanas, 
devient en d’autres traditions, la partie transcendante du Purusa (Tel que dans RV. X, 
90), l’Esprit, comme opposé à la Matière (Prakriti) (chez les Samkhyens), et la Réalité 
Unique, subsistant sous le Nom et la Forme (tel que le concoit le Vedanta). 

Hoàng Sỹ Quý, Le mythe Indien de l’homme cosmique, p. 151-152) 
-thème brahmanique de l’agencement du monde, par le Nom et la Forme. C’est Le 
Nom et la Forme qui constitue chaque chose en elle-même, en tant que telle. La 
réaction mystique du Védanta réduira le Nom et la Forme (Nama-rupa) à l’illusion 



59 

 

(maya) et ne conservera que la Substance Transcendante (Atman) qui existe sous le 
Nom et la Forme. 

ib. p. 150, note 2. 
[7] Whether you look upon God, with the savage, as an Angry or Offended Man, or with 
the civilized, as a Merciful, and Compassionate Being, the Judge of all the earth, the 
Author and Controller of the world. It is a weak conception that cannot endure 
criticism. The Anthropomorphic Ideas must vanish. They give us Subtitutes for God, 
but not the true Living God. We must believe in God, the Center of Life, and not his 
shadow as reflected in men’s mind. God is the inexhaustible light surrounding us 0n all 
sides. Prano virat (“life is immense”). It includes Thoughts no less than Things. The 
Same reveals Itself under differents Aspects. It is One, Uniform, Eternal, Necessary, 
Infinite and All-powerful.From It, All flows out; to It, All returns. 

Radhakhrishnan, Indian Philosophy, Tome I, p. 94. 
[8] Dharma est donc la Loi qui gouverne l’Évolution Universelle, ou voie de la Sortie 
(Pravritti), et l’Involution ou voie du Retour (Nivritti). Et seuls peuvent atteindre à la 
Délivrance à laquelle conduit la seconde Voie, ceux qui par leur fidélité à Dharma, 
collaborent à l’accomplissement du dessein universel. 

Arthur Avalon, La Puissance du Serpent, p. 104. 
[9] Phật giáo sau này gọi Ngũ Tri Căn (Nhãn, Nhĩ, Tị, Thiệt, Thân) là Ngũ Căn, gọi Ngũ 
Duy là Ngũ Cảnh hay Ngũ Trần (Sắc, thanh, Hương, Vị, Xúc). Ngũ Căn gặp Ngũ Trần 
sẽ sinh ra Ngũ Thức (Nhãn thức, Tị Thức, Nhĩ Thức, Thiệt Thức, Thân Thức). Và Ngũ 
Uẩn do đó mà sinh. Ngũ Uẩn là Sắc (ngũ căn+ngũ trần), Thọ (Cảm giác), Tuởng (Tri 
Giác), Hành (tâm trạng), Thức (ý niệm). 
[10] Brih. 1. 4. 10-11. 
     Maitri 6. 17. 
    Tait. 2.6. 
[11]Brih. 2.36; 3. 9. 26; 4. 24. 
[12] Svet. 4. 19-20; Tait. 2. 4. 9f; Katha 6.12; Svet. 5.1; Mundaka. 2. 2. 
1; Kena 3; Isa 9. 10; Brih. 4. 1-2; Brih. 2. 3. 6; 3. 9. 26. 
[13] Maitri Up. 6.16; 6.22 ; Brih. 2.3.1; 2.1. 20. 
[14] Mund. 2.2. 8; Prasna 5.2; Svet. 1. 13; Mund. 1. 4-5. 
[15] 

Unmoving, the One is swifter than the mind, 
The sense-powers reached not It, speeding on before 
Past others running, this goes standing. (Isa 4 ) 

[16] 
It moves. It moves not, 
It is far and It is near, 
It is within all this, 
And it is outside of all this. (Isa 5). 



60 

 

  
[17] 

Not above, not across, 
Nor in the miđle has one grasped Him. 
There is no likeness of Him, 
Whose name is Great Glory. (Svetas. 4, 19). 

[18] 
His form is not to be beheld, 
No one soever sees Him with the eye. 
They who thus knows Him with heart and mind, 
As abiding in the heart, become immortal. 

Svetasvatara Up. 4. 20. 
[19] It is conceived of by him whom It is not conceived of. 
He by whom It is conceived of, knows It not, 
It is not understood by those who (say they) understand It, 
It is understood by those who (say they) understand It not. 

Kena Up. 13 (3) 
[20] Satapathabrahmana 1, 3, 5, 7-12. 
       Triết Học Nhập Môn, Trần Thái Đỉnh, tr. 16. 
[21] Tait. 2.6; Chand. 6.3. 
[22] This Soul of mine within the heart is smaller than a grain of rice, 0r a barly-corn, or 
a mustard-seed, or a grain of millet, or the kernel of a grain of millet; this Soul of mine 
within the heart is greater than the earth, than the atmosphere, greater than the sky, 
greater than these worlds. 
      Chandogya Up. 3. 14. 3. 
[23] Containing all works, containing all desires, containing all odors, containing all 
tastes, encompassing this whole world, the unspeaking, the unconcerned -this is the 
SOUL of mine within the heart. THIS IS BRAHMA. Into him, I shall enter on 
departing here. 

Chandogya Up. 3. 14. 4. 
[24] Brih. 2.5.1; Mundaka 2. 2. 9; Nguyễn đăng Thục, Lịch Sử Triết học Đông 
Phương, III, tr. 141. 
[25] 

Two birds, fast bound companions, 
Clasp close the self-same tree. 
Of these two, the one eats sweet fruit; 
The other look without eating. 
On the same tree a person, sunken, 
Grieves for his impotence, deluded, 



61 

 

When he sees the other, the Lord contented, 
And his greatness, he becomes freet from sorrow. 
When a seer sees the brilliant, 
Maker, Lord, Person, the Brahma-source, 
Then, being a knower, shaking of good and evil, 
Stainless, he attains supreme identity [with Him]. 

                          Mundaka Up. 3.1.1-3. 
[26] Then he said to him: ‘Verily my dear, that finest essence, which you do not perceive 
-verily, my dear, from that finest essence this great Nyagrodha (sacred fig) tree thus 
arises. Believe me, my dear,’ said he’ that which is the finest essence -this whole world 
has that as its soul. That is Reality. That is Atman (Soul). That art Thou, Svedaketu. 

Chandogya Up 6. 12. 2 -3. 
[27] Taking as a bow the great weapon of the Upanishad, One should put upon it an 
arrow sharpened by meditation. Streaching it with a thought directed to the essence of 
that. Penetrate that Imperishable as the mark, my friend. the Mystic syllable Om 
(pranava) as the bow, the arrow is the soul (Atman), Brahma is said to be the mark. 

Mundaka Up. 2.2. 3-4. 
[28] 

C’est Lui, la cible qu’il faut viser. Ami, vise droit au but. 
Prends entre les mains, l’arc splendide des Oupanishads, 
Sur lui, place la flèche 
Aiguisée dans la méditation. 
De ton esprit, tendu vers l’unité, bande ton arc. 
Ami, vise ce but, c’est Lui, l’Immuable, 
Oum, le Pravana, voilà ton arc, 
La flèche, c’est le Soi, 
C’est toi-même. 
La cible, c’est Brahman. 
Vise-la, sans te laisser distraire. 
Fixe toi, là toi-même, comme la flèche en sa cible. 
Celui sur qui tout ce monde est fixé, 
Cieux comme terre, souffle comme Esprit, 
Sache que c’est cela même, l’unique Soi: C’est toi. 
Tous les autres mots, laisse-les aller, 
Le pont qui mène à la non-mort, c’est celà. 
Salut à toi, qui passe à l’autre rive, 
Au-delà de la ténèbre, 
Brahman, en vérité, c’est tout cela, c’est Tout. 
Devant, Brahman ! derrière, Brahman! 



62 

 

À droite Brahman! à gauche Brahman! 
Au-dessus, Brahman! au-dessous Brahman! 
Brahman, seul en vérité. 
En tout, et partout. 

Mundaka Up. 2.2. 3-5; 2.2. 11. 
Henri le Seau, la Rencontre de l’Hindouisme et du Christianisme, Éditions du 

seuil, p. 156. 
  
[29] He who knows that, set in the secret place (of the heart), he here on earth, my 
friend, rends asunder the knot of ignorance. 
Mundaka Up. -2.1. 10  
[30] 

Being very Brahman, he goes to Brahman. 
..When are liberated all 
The desires that lodge in one’s heart, 
Then a mortal becomes immortal 
Therein he reaches Brahman. 

Brih. Up. 4.4.6; 4.4.7 
[31] 

A sharpened edge of a razor, hard to traverse, 
A difficult path is this -poets declare. 

                                    Katha Up. 3. 14. 
[32] 

This Soul (Atman) is not to be obtained by instruction, 
Nor by intellect, nor by much learning, 
He is to be obtained only by the one whom he chooses, 
To such a one, that Soul (Atman) reveals his own person. 

Mundaka Up. 3.2.3. 
[33] 
A Person of the measure of a thumb, is the inner Soul (antaratman), 
Ever seated in the heart of creatures, 
He is frame by the heart, by the thought, by the mind, 
They who know that, become immortal. 

Svetasvatara Up. 3. 13. 
[34]                There are a hundred and one channels of the heart, 
One of these passes up to the crown of the heart. 
Going up by it, one goes to immortality 
                          Chandogya Up. 8. 6. 6. 



63 

 

Bản dịch Pháp: 
Il sort du coeur 101 canaux, 
L’un d’eux communique avec la grande fontanelle, 
S’élevant par ce grand canal, l’homme (l’âme particulière) 
Rejoint l’immortalité. 
[35] Xác thân con người. 
[36]                Where the channels are brought together, 
Like the spokes in the hub of a wheel. 
Therein he moves about, 
Becoming manifold. 
Om!-thus meditate upon the Soul (Atman). 
Success to you, in crossing the farther shore beyong darkness. 
He who is all-knowing, all-wise, 
Whose in this greatness on the earth- 
He is in the divine Brahma city 
And in the heaven established! The Soul (Atman) 
Consisting of mind, leader of the life-breath and of the body, 
He is established on food, controlling the heart, 
By this knowledge the wise perceive 
The blissful Immortal that gleams forth. 
                          Mundaka Up. 2. 2. 6-7. 
  
[37] L’opération du Yoga est un mouvement de retour à la Source, l’inverse du 
mouvement créateur de cette Source... Le Siège de la Source étant dans le corps 
humain, le cerveau, où se trouve la plus grande manifestation de la conscience, le siège 
du mental, est entre les sourcils et les sièges de la matière dans les cinq centres qui 
s’échelonnent de la gorge à la base de la colonne épinière. 

Arthur Avalon, La Puissance du Serpent, p. 85. 
... Le Centre où se réalise la conscience endormie est le sommet du cerveau ou 
Sahasrara, d’où chez le Yogi, le Prana s’échappe, au moment de la mort par la fissure 
appelée Bramarandhra (Fontanelle) 

Như trên. p. 57. 
[38] Om! Now what is here in this City of Brahma (the body) is an abode, a small lotus-
flower (the heart). Within that is a small space. What is within that should be searched 
out; that assuredly, is what one should desire to understand... As far, verily, as this 
world-space extends, so far extends the space within the heart. Within it, indeed, are 
contained both heaven and earth, both fire and wind, both sun and moon, lightning and 
the stars, both what one possesses here and what one does not possess; everything here 
is contained within it. 

Chandogya Up. 8. 1.1-2. 



64 

 

  
[39] Where one sees nothing else, hears nothing else, understands nothing else -that is 
Plenum. 

Chandogya Up. 7. 24. 
... Verily, the Plenum is the same as pleasure 

Chandogya Up. 7. 23. 
... Verily, the Plenum is the same as immortal. 

Chandogya Up. 7. 23. 
It, indeed, is the whole world. 

Chandogya Up. 7. 25; Tait. 2. 4; Katha 5. 14. 
[40]              The Inner Soul of all things, the one Controller, 

Who makes his one form manifold. 
The wise who perceive Him as standing in oneself, 
They, and no others, has eternal happiness. 
Him who is the Constant among the inconstant, the Intelligent among 
intelligences, 
The One among many, who grant desires - 
The wise who perceive Him as standing in oneself, 
They, and no others, has eternal peace. 

Katha Up. 5. 14; Prasna Up. 6.5; Brih. 4.4.1.2. 
  
[41] As these flowing rivers that tend toward the ocean, on reaching the ocean, 
disappear, their name and form (nama-rupa) are destroyed, and it is called simply “the 
ocean” -even so of this spectator these sixteen parts that tend toward the Person, on 
reaching the Person, disappear, and it is called simply “the Person.” That one continues 
without parts, immortal! As to that there is verse: 

-Whereon the parts rest firm 
Like the spokes on the hub of a wheel- 
Him I know as the Person to be known! 
So let death disturb you not. 

                          Prasna Up. 6.5.6; Brihad 4. 4. 1-2. 
[42] Brih. 4.4. 25; Prasna 4. 10; Svet. 1.7. 
[43] He, verily, who knows the Supreme Brahma, becomes very Brahma. In his family, 
no one ignorant of Brahma arises. He crosses over sorrow. He crosses over sin. 
Liberated from the knots of the heart, he becomes immortal (Mundaka 3.2.9.) 
[44] Dans cette infinie Roue de Brahma, demeure de tous les êtres, erre le Hamsa, 
s’imaginant que le Soi et l’Ordonnateur sont différents. 
Svet. 1.6. Annie Besant, La Sagesse des Upanishads, p. 74. 
[45] Ngũ quan. 



65 

 

[46]             As fire, of fuel destitude, 
Becomes extinct in its own source, 
So thought by loss of activeness, 
Becomes extinct in its own source. 
Becomes extinct in its own source, 
Because the Mind the Real seeks! 
For one confused by things of sense, 
There follow action’s false controls. 
Samsara is just one’s own thought, 
With effort he should cleanse it, then. 
What is one’s thought, that he becomes; 
This is the eternal mystery. 
For by tranquillity (prasada) of thought, 
Deeds (Karman), good and evil, one destroys. 
With soul serene, stayed on the Soul, 
Delight eternal one enjoys! 

Maitri 6. 34. 
[47]            As firmly as the thought of man, 

Is fixed within the realm of sense- 
If thus on Brahma it were fixed, 
Who would not be released from bond? 
  
The mind is said to be twofold: 
The pure and also the impure; 
Impure -by union with desire; 
Pure -from desire completely free! 

  
By making mind all motionless, 
From sloth and from distraction freed, 
When upon mindlessness one comes, 
Then that is the supreme estate ! 
So long the mind should be confined, 
Till in the heart its meets its end. 
That is both knowledge and release! 
All else is vut a string of world! 
With mind’s stains washed away by concentration, 
What may his joy be who has enter Atman - 
Impossible to picture then in language! 



66 

 

Oneself must grap it with the inner organ. 
In water, water; fire in fire; 
In air, air one could not discern. 
So he whose mind has entered in - 
Released is he from everything! 
The mind, in truth, is for mankind 
The means of bondage and release: 
For bondage, if to objects bound; 
From object free -that’s called release! 

                          Maitri Up. 6.34. 
  
[48] Elle pose, en principe, que chaque individu participe au Brahman et par conséquent, 
possède l’Absolu en lui même. Elle révèle à chaque conscience que le grand Dieu 
cosmique, par lequel furent comme éclipsés les Dieux du Véda, lui est consubtantiel et 
identique. Tat Tvam Asi “Cet Absolu, tu l’es!” 

P. Marson Oursel, L’Inde Antique et la Civilisation Indienne, p. 138. 
[49] Les Upanishads constituent un ensemble de considérations philosophiques au sujet 
de l’Atman, au concept du Moi, ou encore “réalité de la réalité” selon la définition 
ésotérique de l’Atharva Veda. 
Disons, pour être clair, que “l’Atman” désigne le terme suprême d’une 
métaphysique recherchant Dieu dans l’homme et finissant par l’y trouver. 

Occultisme et Magie en Extrême-Orient, Louis Chochod p. 102. 
[50] These bodies of the embodied One, who is eternal, indestructible, and immeasurable 
are known as finite. 

Second Discourse, p. 19. Bản dịch của Annie Besant. 
[51] He is not born, nor doth he die, not having been ceased, He any more to be, unborn, 
perpetual, eternal, ancient, he is not slain, when the body is slaughtered. 

Second Discourse, p. 20 
[52] Unmanifest, unthinkable, immutable, he is called; therefore, knowing Him as such, 
thou should not grieve. 

Second Discourse, p. 25. 
[53] Perform action, O Dhananjaya, dwelling in union with the divine, renouncing 
attachments and balanced evenly in success and failure; equilibrium is called Yoga. 

Second Discourse, p. 48 
[54] The sages, united with the Pure Reason, renounce the fruit which action yieldeth , 
and liberated from the bonds of birth, they go to the blissful seat. 

Second Discourse, p. 51. 
[55] When thy mind, bewildered by the Scriptures shall stand immovable, fixed in 
contemplation, then shalt thou attain into Yoga (To union with Atman, the Self: Yoga 
implies with the divine will) 



67 

 

Second discourse, p. 53, bản dịch của Annie Besant. 
At present, your intellect is bewildered by conflicting interpretations of the Scriptures. 
When it can rest, steady you will reach union with Atman. 
Bản dịch của Swami Prabhavananda. cf. The song of God: Bhagavad Gita -A Mentor 
Book, p. 41. 
[56] When a man abandoneth , O Partha, all the desires of the heart and is satisfied in the 
Self by the Self, then he is called stable in mind. 

Second Discourse, p. 55 
He whose mind is free from anxiety amid pain, indifferent amid pleasures, loosed from 
passion, fear and anger, is called a Sage of stable mind. 

Second Discourse, p. 56. 
[57] Who so forsaketh all desires and goeth onwards free from yearnings, selfless and 
without egoism, he goes to Peace. 
This is the Eternal State, o son of Prita. Having attained thereto, none is bewildered. 
Who, even at the death hour is established therein, he goeth to the Nirvana of the 
Eternal. 

Second Discourse, p. 71-72. 
[58] The Yogi, ever united with the Self, with the mind controlled, goeth to Peace, to the 
Supreme Bliss, that abideth in Me. 

Sixth Discourse, p. 15. 
  
[59]             If thinking Thee but friend, importunate, 

O Krishna! Or O Yadava! O friend, 
I cried, unknowing of Thy majesty, 
And careless in the fondness of my love. 
If jesting I irreverence showed to Thee, 
At play, reposing, sitting or at meals, 
Alone, O sinless One, or with my friends, 
Forgive me my error, O Thou, boundless One. 
Father of worlds, of all that moves and stands, 
Worthier of reverence than the Guru’s self, 
There is none like Thee, who passed Thee? 
Pre-eminent Thy power in all the world, 
Therefore I fall before Thee, with my body 
I worship as it fitting; bless Thou me, 
As Father with the Son, as friend with friend, 
With the Beloved as lover, bear with me. 

Eleventh Discourse , 41, 42, 43, 44. Trích trong The Bhagavad Gita or Lord’s 
Song with the text in Devanagari, and an English translation. 



68 

 

  
  

CHƯƠNG VI 

LÃO GIÁO 

ĐẠO ĐỨC CHÂN THUYÊN 

ĐẠO ĐỨC LÀ GÌ? 

  

Muốn học Đạo Lão, trước hết phải hiểu hai chữ Đạo Đức. 

A. ĐẠO. 
Đạo chính là Tuyệt Đối Thể, là Bản Thể thường hằng đã sinh xuất ra vũ trụ, vạn 

hữu, và luôn tiềm ẩn trong đáy lòng vạn hữu. 
Vì là Tuyệt Đối Thể, nên Đạo không thể bàn cãi được. không thể danh xưng được. 

Tất cả mọi nghị luận về Đạo, tất cả mọi danh xưng về Đạo, vì nằm trong hình, danh, 
sắc, tướng, nên đều cưỡng ép, bất xứng, chỉ có thể cho ta thấy ít nhiều khía cạnh của 
Đạo. 

-Đạo chính là nguồn gốc sinh xuất Vũ Trụ, quần sinh. 
-Đạo có thể ở vào một trong hai trạng thái sau đây: 
-a. Tĩnh tức là trạng thái chưa hiển dương, chưa sinh xuất ra vũ trụ, quần sinh 

(Tiên Thiên, Vô Vi, Diệu). 
-b. Động, tức là trạng thái đã hiển dương, đã sinh xuất vũ trụ (Hậu Thiên, Hữu Vi, 

Kiếu). 
Chưa hiển dương thì hết sức minh linh, ảo diệu. 
Đã hiển dương thời có công trình vân vi, hình thanh, danh sắc, độ số. 
Nhưng Đạo, dầu chưa hay đã hiển dương, cũng vẫn chỉ là một Thực thể siêu vi, 

duy nhất. Danh hiệu tuy khác, nhưng thực thể vẫn một. 
Đạo thể siêu vi ấy chính là Cửa Thiêng sinh xuất mọi nguồn huyền vi, áo diệu 

trong hoàn võ. 
Những tư tưởng then chốt trên đã được trình bày nơi Chương I, Đạo Đức Kinh, 

như sau: 
  

Đạo khả Đạo phi thường Đạo 道 可 道 非 常 道 
Danh khả danh phi thường danh 名 可 名 非 常 名 
Vô danh thiên địa chi thủy 無 名 天 地 之 始 
Hưũ danh vạn vật chi mẫu 有 名 萬 物 之 母 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



69 

 

Thường vô dục dĩ quan kỳ Diệu 常 無 欲 以 觀 其 妙 
Thường hữu dục dĩ quan kỳ Kiếu 常 有 欲 以 其 徼 
Thử lưỡng giả, đồng xuất nhi dị danh 此 兩 者 同 出 而異 名 
Đồng vị chi huyền 同 謂 之 玄 
Huyền chi hựu huyền 玄 之 又 玄 
Chúng diệu chi môn 眾 妙 之 門 

  
Dịch: 

Hoá Công hồ dễ đặt tên, 
Khuôn Thiêng hồ dễ mà đem luận bàn. 
Không tên, sáng tạo thế gian, 
Có tên, là mẹ muôn ngàn thụ sinh. 
Tịch nhiên cho thấy uy linh, 
Hiển dương cho thấy công trình vân vi. 
Hai phương diện một hóa nhi, 
Huyền linh khôn xiết, huyền vi khôn lường, 
Ấy là chúng diệu chi môn, 
Cửa thiêng phát xuất mọi nguồn huyền vi. 

Lưu Tư, tác giả cuốn Bạch Thoại Dịch Giải Lão Tử, có 
toát lược và phân loại các lời bình luận của Lão Tử 
trong Đạo Đức Kinh như sau: 

1. Khi gọi tên Đạo, Lão Tử dùng những chữ: 
- Đạo (chương 1, 4, 21, 24 v.v...) 
- Nhất (chương 10, 22). 
- Cốc Thần (chương 6). 
- Huyền Tẫn (chương 6). 
  

2. Khi mô tả hình dáng của Đạo, Lão Tử nói: 
-Hoảng hề, hốt hề (chương 21) 
-Ảo hề, minh hề (chương 21) 
-Vô trạng chi trạng (chương 14) 
-Thị chi bất khả kiến (chương 14) 
-Thính chi bất khả văn (chương 14) 
-Bác chi bất khả đắc (chương 14) 
-Nghinh chi bất kiến kỳ thủ (chương 14) 



70 

 

-Tùy chi bất kiến kỳ hậu (chương 14) 
  
3. Khi mô tả đến gốc Đạo, Lão tử nói: 

-Đế tượng chi tiên (chương 5) 
-Tiên Thiên Địa sinh (chương 25). 

  
4. Khi đề cập đến sự vận hành của Đạo, Lão Tử nói: 

-Độc lập nhi bất cải (chương 25) 
-Chu hành nhi bất đãi (chương 25) 
-Kỳ thượng bất kiểu (chương 14) 
-Kỳ hạ bất muội (chương 14) 

  
5. Khi nói về cái dụng của Đạo, Lão tử viết: 

-Uyên hề tự vạn vật chi tông (chương 14) 
-Dĩ duyệt chúng phủ (chương 21) 
-Hầu vương nhược năng thủ chi, vạn vật tương tự tân (chương 32) 
-Vạn vật đặc chi nhi sinh (chương 34) 
-Đạo thường vô vi nhi vô bất vi (chương 3) 
-Thiên đắc Nhất dĩ thanh, thần đắc Nhất dĩ linh, Cốc đắc Nhất dĩ doanh, 

địa đắc Nhất dĩ ninh, hầu vương đắc Nhất nhi thiên hạ trinh. (chương 39) 
-Đạo sinh Nhất, Nhất sinh Nhị, Nhị sinh Tam, Tam sinh vạn vật. (chương 

42)  

Chữ Đạo theo từ nguyên: 
Có rất nhiều sách đã phân tích, tìm hiểu chữ Đạo, ví dụ: 

-Tu Chân tiệp kính, nơi tr. 1a. 
-Tu chân bất tử phương, nôi tr. 

12. 
-Tiên học từ điển, tr. 150 v.v... 

Đại khái ta thấy rằng: Chữ Đạo 道 gồm 2 phần 
chính: 

-Một chữ Thủ 首 (đầu) 
-Một chữ Sước (Khi đi, khi 

ngừng) 
Chữ Thủ gồm: 

a. 2 nét trái phải: tượng trưng cho Âm 
Dương. 

b. Chữ Nhất tượng trưng cho Thái Cực. 



71 

 

c. Chữ Tự 自 (mình). Ý nói Thái cực bao quát Âm Dương ấy, đã sẵn có nơi mình. 
Tất cả hợp thành chữ Thủ. Ý nói: Thái Cực hay Đạo đã tiềm ẩn ngay trong đầu não 

ta. 
Sách Tu Chân Tiệp Cảnh viết: Đầu là nơi tối cao trong con người, thống toàn thân 

Dương khí. Khí Dương nơi người đều hội tụ nơi đó, y như vị Nguyên thủ quốc gia, tôn 
trưởng trong nhà. Đã thế, trong đầu còn tàng ẩn một Huyền Khiếu. Đạo từ Hư Vô mà 
sinh ra Hữu cũng bắt đầu từ đó. Từ Hữu phản về Hư, cũng không thể bỏ khiếu đó mà 
cầu nơi đâu xa lạ. [1] 

-Chữ Sước gồm chữ Sách hay Khuể là nửa bước, là bước đi và chữ Chỉ là ngừng 
lại. 

Ý nói: Đã hiểu Đạo thời phải hành trì, phải xử sự cho thuận tự nhiên, khi đáng 
làm, thời làm, khi đáng nghỉ, thời nghỉ. 

René Guénon giải rằng: Đạo vì gồm chữ Thủ và chữ Sước, tức là Đầu và Chân, 
nên tượng trưng cho cả Thuỷ lẫn Chung. [2] 

Dựa vào Từ  Nguyên của chữ Đạo, ta có thể vịnh chữ Đạo như sau 
Nhất thể hoành không, thống vạn 
thù 

一 體 橫 空 統 萬 殊 

Bao quát Âm Dương, quán Thái 
Hư 

包 括 陰 陽 貫 太 虛 

Ẩn tại hình sơn, đầu não lý 隱 在 形 山 頭 腦 裡 
Giáo nhân hành chỉ hợp nguyên sơ 教 人 行 止 合 元 初 

  
Các tác giả Âu Châu đã dịch chữ Đạo là Voie (Đường) là Principe (Nguyên thủ) 

v.v... 
Gần đây Đạo Thiên Chúa cũng dùng chữ Đạo để dịch chữ Logos, tức Ngôi Hai 

Thiên Chúa. Ví dụ: Nơi chương Nhất thánh John ta đọc: Thái Sơ hữu Đạo, Đạo dữ 
Thần (Thượng Đế) đồng tại, Đạo tức thị Thần (Thượng Đế). [3] 

Ít Nhiều danh xưng tương ứng với chữ Đạo. 
Chữ Đạo có nhiều danh từ tương đương: 
a. Tiên Thiên. 
Đạo, Vô Cực, Hư, Hư Vô, Hộng Mông, Hỗn Độn, Khí, Tiên Thiên chi khí. 
b. Hậu Thiên. 
1. Khởi Thuỷ: 
Đạo, Thái Cực, Nhất, Thái Hoà, Nguyên Khí, Hạo Nhiên Chi Khí, Tổ Khí, Tổ 

Khiếu, Huyền Tẫn Môn, Huyền Quan Khiếu, Cốc Thần. 
2. Trung cuộc Biến Hoá Tuần Hoàn. 
Lúc ấy, Đạo hay Thái Cực ẩn tàng trong lòng sâu vạn hữu, để làm căn cơ, chủ 

chốt. 



72 

 

Huỳnh Nguyên Kiết viết: Thiên Địa vị phân, Thái Cực tại thiên chi thuỷ. Thiên địa 
ký phân, Thái Cực tại Thiên Địa chi trung. [4] 

Đạo, Trung, Thiên Địa chi trung, Thiên Khu,[5] Căn Nguyên, Căn Cơ, Căn Bản, 
Thần, Trung Hoàng cung, Huỳnh Bà Xá, Qui Trung, Viên Trung, Mậu kỷ Môn, Huyền 
Tẫn Môn, Chủ Nhân Ông, Tử Đơn, Xích Thành Đồng tử, Nê Hoàn Phu Nhân. 

Tuy lồng trong giữa mọi biến thiên, nhưng tính chất của Đạo lúc ấy vẫn là Hư Cực 
Tĩnh Đốc, Bất biến. 

3. Chung Cuộc. 
Đạo, Qui Căn Khiếu, Phục Mệnh Quan, Đơn. [6] 

B. Đức. 
Nếu Đạo là Bản Thể, là Căn Nguyên thì Đức là sự hiển dương của Đạo, là mọi 

Hiện Tượng trong trời đất này. Nó bao gồm: 
-Vạn hữu. 
-Mọi sự biến thiên trong trời đất, nhân quần. 
Wieger, nơi trương 14 Đạo Đức Kinh chú giải chữ Đức như sau: 

Đạo tán vi Đức 道 散 為 
Đức giả, Đạo chi kỷ dã. 德 者 道 之 紀 也 

  
(Đạo tán ra thành Đức, nếu Đạo như cuộn tơ, thì Đức như là cuộn tơ xổ lần ra, và 

cuộn dần lại.) 
Sự Xổ lần cuộn tơ Tạo Hoá đó, Âu Châu gọi 

là: Developpement, Evolution, Catabase,Déroulement, Enwichtlung. 
Trang Tử gọi đó là Xuất Cơ: Sự tiến ra Hữu Hình (Sortie dans le Manifesté). 
Trung Dung gọi là: Phóng chi tắc di lục hạp (Tung ra tản mạn khắt muôn phương 

Trời). 
Sự Cuộn dần cuộn tơ Tạo Hoá đó, Âu châu gọi là: Enveloppement, 

Enroulement, Involution, Anabase, 
Trang Tử gọi đó là Nhập Cơ (Rentrée dans le non-manifesté). 
Trung Dung gọi đó là: Quyển chi tắc thoái tàng ư mật (Thu cuốn lại, dấu nơi ẩn 

áo). 
Đạo Đức Kinh đã dùng 2 chữ Thượng Đức để mô tả vị Chân Nhân đạt Đạo. (Đạo 

Đức Kinh, chương 38). 
Điều đó hợp lý, vì người đạt Đạo, là người có được Đạo hiển linh trong tâm hồn 

mình, và biết dùng đời mình để làm hiển dương Chân, Thiện, Mỹ của Đạo. 

ĐẠO VÀ ĐỨC. 
1. Tóm lại, Đạo là Căn Nguyên sinh xuất vũ trụ. 
2. Khi chưa có vũ trụ thời chỉ có Đạo. Lúc ấy, Đạo ở thể tĩnh, thể tiềm ẩn. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



73 

 

3. Khi đã có trời đất, thì Đạo ẩn tàng trong lòng sâu vạn hữu và hiển dương bằng 
Đức. 

Đức bao quát mọi biến hoá, cho nên Đức là quyền năng vô biên của Đạo. Thấy 
được Đạo và sự biến hoá vô biên của Đạo là thấy được cả 2 bề động tĩnh của đất trời. 
Đạo Lão gọi thế là Diệu Khiếu Tề Quan. 

René Guénon, trong quyển Le Symbolisme de la Croix, nơi chương VII: La 
Révolution des Oppositions, đã bình luận hết sức là sâu sắc, xác đáng về 2 chữ Đạo 
Đức. Nên tham khảo. 

Mấy câu sách nên ghi nhớ. 
1. Dữ Đạo vi thể, siêu xuất thiên địa. [7] 
2. Chân Nhân khế Đạo, cố viết chí nhân. [8] 

Sách Thái Thượng Bảo Phiệt chép: 
Văn Đạo Tử một hôm gặp một Đạo sĩ, liền mời vào nhà đãi đằng, xong mới hỏi 

đâu là Huyền Môn Diệu Chỉ. Đạo sĩ đáp: 

心 即 是 道， 道 即 是 心。 心 與 道 離， 則 入 六 道 三 途， 心 與 道 合， 

則 造 蓬 來 三 島。 
Tâm tức thị Đạo, Đạo tức thị Tâm. Tâm dữ Đạo ly, tắc tạo Lục Đạo Tam Đồ. Tâm 

dữ Đạo hợp tắc tạo Bồng Lai, Tam Đảo. 
Tâm là Đạo, Đạo là Tâm, 
Bỏ Tâm tìm Đạo, hỏi tầm đâu ra. 
Tâm kia và Đạo lìa xa, 
Thì là Lục Đạo, Tam Đồ chẳng sai. 
Tâm kia mà hợp Đạo Trời, 
Bồng Lai, Tam Đảo tức thời hiện ra.9 
Những câu vắn tắt trên có tính cách thức tỉnh con người, ta nên học thuộc. 
Người xưa nói: 

Nhất ngôn, bán cú tiện thông 
huyền 

一 言 半 句 便 通 玄 

Hà Dụng đơn kinh, thiên vạn 
biên 

何 用 丹 經 千 萬 編 

Thông Huyền một chữ cũng Thông, 
Đơn kinh lọ phải thuộc lòng ngàn pho. [9] 

  
Chương này có mục đích giúp chúng ta nhận ra được Thiên Căn, Đạo Cốt trong ta, 

giúp ta sống đời đạo đức, trở nên vẻ sáng của Trời, sự hiển dương của Đạo. 
Nó cũng cho ta thấy rằng: Sống phải phối kết với Trời, “dữ Đạo hợp chân”. Đó 

mới chính là nguyện vọng của các đạo gia chân chính. 
 
  

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



74 

 

 

CHÚ THÍCH 
[1] Thủ cư nhân thể tối cao địa vị, thống toàn thân chi Dương nhi hội tụ chi, do quốc chi 
nguyên thủ, gia chi tôn trưởng. Cánh dĩ kỳ trung, ẩn tàng Huyền Khiếu. Đạo tự Hư 
Vô nhi hữu, thực thuỷ ư thử xứ. Do Hữu hoàn Vô, bất năng xả thử nhi tha cầu dã... 
Tu Chân Tiệp Cảnh, tr. 1a, 1b. 
[2] Le mot Tao, littéralement “Voie” qui désigne le Principe. est représenté par un 
caractère idéographique qui réunit les signes de la tête et des pieds, ce qui équivaut au 
symbole de l’’Alpha et de l’Oméga dans les traditions occidentales. 

René Guénon, Le Symbolisme de la Croix, 3ème Édition, Véga, Paris, 1957, p. 
50, note 10. 
[3] Tân Ước Toàn Thư, Thánh Thư Công Hội Hương Cảng ấn hành. 
[4] Huỳnh Nguyên Kiết, Lạc Dục Đường Ngữ Lục, tr. 50. 
[5] Hiện Đại Đạo gia tu luyện bảo điển, tr. 113. 
[6] Nguyễn Văn Thọ, Thái Cực Luận, tr. 217-258. 
[7] 與 道 為 體， 超 出 天 地 

Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. Nguyên, tr. 6a. 
[8] 真 人 契 道， 故 曰 至 人。 
Động Huyền Linh Bảo Tất Pháp, tr. 2b. 
[9] Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 9. 

  

CHƯƠNG VII 

VŨ TRỤ THÁM VI. 

TÌM HIỂU HUYỀN CƠ VŨ TRỤ 

  



75 

 

 
Người xưa chỉ dùng Thần (tuệ giác = illumination, intuition). Trí (raisonnement), 

Giác quan để quan sát, suy tư và trực giác về vũ trụ, để tìm cho ra những điều vi ẩn của 
doanh hoàn. 

Lão giáo cũng như các Đạo khác ở Đông Phương xác tín rằng có một Thượng Đế 
Tuyệt Đối, một Bản Thể Duy Nhất, uyên nguyên, vô hình, vô ảnh, nhưng lại linh động, 
biến hoá vô cùng, đã sinh xuất ra vũ trụ hiện tượng hữu hình, hữu tướng này. Đó 
là Thuyết Thiên Địa Vạn Vật đồng nhất thể. 

Bản Thể vô sinh, vô diệt, vô thuỷ, vô chung này, đạo Lão đã hài danh bằng nhiều 
danh hiệu, như nơi Chương IX, ta đã nói rõ điều đó, khi bàn đến danh từ Đạo. 

Đại khái là: 
a. Khi chưa có Trời Đất, thì Đạo hay Bản Thể tuyệt đối còn ở trong thế tiềm ẩn, 

chưa hiển dương, nên được gọi bằng những danh từ như: Hư Vô, Hư Không, Hồng 
Mông, Hỗn Độn, Vô Cực, Vô Vi, hoặc được tượng trưng bằng con số 1, hay bằng vòng 
tròn không có tâm điểm. Tất cả đều nói lên sự viên dung, toàn mãn, hoàn hảo, đồng 
đẳng tuyệt đối, không tịch tuyệt đối, hư tĩnh tuyệt đối. 

b. Khi bắt đầu hiển dương, thì gọi là Đạo, là Thái Cực, là Tổ Khiếu, là Cốc Thần, 
là Huyền Quan Khiếu, hay Huyền Tẫn chi môn, là 5, là 15, và được tượng trưng bằng 
vòng tròn có chấm ở giữa, hay bằng đồ hình Thái Cực mà ta vẫn thường thấy. 

c. Khi đã có Trời đất, thì Bản Thể ấy tiềm ẩn dưới các lớp lang hiện tượng, và 
được gọi là Trung, là Đạo, là Tổ Khiếu, là Cốc Thần v.v... hay được tượng trưng bằng 
vòng Dịch với: 

-Thái Cực ở giữa, tượng trưng cho Bản Thể duy nhất. 
-Các hào quải bên ngoài tượng trưng cho vạn hữu, vạn tượng luân lưu biến hoá. 
Ta vẽ lại, trình bày lại 3 quan điểm trên thành sơ đồ sau: 



76 

 

 

Tiên Thiên 
(Chưa hiển 
dương) 

Thuỷ-Chung Tổ 
Khiếu. 

Hậu Thiên (Đã 
hiển dương) 

Đạo, Nhất, Hỗn 
Độn, Hư Vô, 
Hồng Mông, 
Thường, Hằng, 
Căn Nguyên, 

Đạo, Thái Cực, 
Huyền Tẫn, 
Huyền 

Vạn Hữu, Vạn 
Tượng, Dị Biệt, 
Tạp 

Vô vi, Tiên 
Thiên, Trường 
Sinh, Bất tử. 

Quan, Qui Căn 
Khiếu, Phục 
Mệnh Quan 

Thù, Biến thiên, 
Ảo hoá, Lưu 
Mạt, Hũu Vi, 
Hậu Thiên, Sinh 
Diệt, Phù Sinh 

  

Nhờ những đồ hình và những quan niệm khái quát trên, ta hiểu được một điều rất 
trọng đại này là: 

Vũ Trụ hữu hình này sở dĩ có là do sự phóng phát, tán phân của một thực thể 
duy nhất (Émanation). 

Thuyết Phóng Phát của hiền, thánh muôn phương khác với Thuyết Tạo Dựng của 
các Đạo Giáo Công Truyền Tây Phương (Công Giáo, Do Thái Giáo, Hồi Giáo) như 
sau: 

  

Thuyết Phóng Phát 
(Emanation) 

  

Thuyết Sáng Tạo 
(Creationism). 

  
1. Vũ Trụ Hữu Hình này 
là những phân thể của một 

1. Vũ trụ Hữu Hình này là 
do quyền năng của 



77 

 

Toàn Thể. Thượng Đế sáng tạo từ 
không 

2. Vạn hữu đồng căn, dị 
dạng, nhất thể vạn thù. 

2. Vạn hữu nhất nhất đều 
có bản thể riêng biệt. 

3. Thượng Đế tiềm ẩn 
trong lòng sâu vạn hữu 
(Immanent) 

3. Thượng Đế siêu việt, 
tách rời khỏi vạn hữu. 
(Transcendent). 

4. Chung cuộc là Hoà Hài, 
Hợp Nhất, Siêu Thăng, 
Hoà Giải. 

4. Chung cuộc là Tan vỡ, 
kinh hoàng, là Tận Thế. 

5. Lịch sử vũ trụ chuyển 
hoá 2 chiều, vãng lai, 
thuận nghịch, phản phục, 
thành một chu kỳ. 

5. Lịch sử vũ trụ và con 
người chuyển biến một 
chiều, theo đường thẳng. 

  

Dựa vào Thuyết Thiên Địa Vạn Vật Đồng Nhất Thể của Lão Giáo, ta suy ra: 
1. Vạn Hữu đồng căn, dị mạt. 
Tính Mệnh Khuê Chỉ viết: 
Thiên Địa Vạn Vật Đồng Nhất Thể. (Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. Nguyên, tr. 6a). 
Người xưa cũng nói: 

                    Thiên, Nhân nhất Lý.                       天 人 一 理 

              Ngã Vật đồng nguyên. [1]             我 物 同 原 
  
2.Vạn vật hữu hình biến hoá có chu kỳ, theo 2 chiều tán tụ. 
-Chiều Tán: 
Chiều phân hoá, giáng bản, qui mạt (Đi từ gốc tới ngọn). 
Chiều giáng (từ Căn Nguyên Thái Cực xuống vạn vật, quần sinh, hào quái), chiều 

đi ra (từ nội tâm ra ngoại cảnh), chiều thuận (thuận theo dòng đời, thuận theo dục 
vọng), chiều ly tâm (từ hợp nhất ra phát tán chi ly). 

-Chiều Tụ: 
Chiều hoà hợp, qui nguyên, phản bản, thăng, lai, nghịch, hướng tâm. 
Hai chiều biến hoá thuận nghịch nói trên là 2 chiều biến hoá từ vô tướng ra hữu 

tướng, rồi lại từ hữu tướng trở về vô tướng. 
Đạo đức Kinh và Kinh Dịch đều đề cao chiều Nghịch hay chiều Phục. 
Dịch Kinh viết: Số vãng giả thuận, tri lai giả nghịch. Thị cố Dịch nghịch số 

dã.[2] 
Dịch: 

ADMIN
Highlight



78 

 

Tìm ra quá vãng là thường, 
Tương lai tiên đoán rõ ràng mới cao. 
Dịch kinh có số ngược chiều, 
Ngược chiều thời thế khinh phiêu về nguồn. 

  
Đạo Đức Kinh nơi chương 16 viết: 
“ Phù vật vân vân, các qui kỳ căn, qui căn viết tĩnh, phục mệnh viết trường.” 
Dịch: 

Muôn loài sinh hoá đa đoan, 
Rồi ra cũng phải lai hoàn bản nguyên, 
Hoàn bản nguyên, an nhiên phục mệnh, 
Phục mệnh rồi, trường vĩnh vô cùng. 

  
Chương 29 viết: 

“Thường đức bất thắc, phục qui ư vô cực.” 
Chương 14: 

“Phục qui ư vô cực.” 
Sách Linh Bảo Tất Pháp cũng bàn về lẽ vãng phản như sau: 

Tự Đạo phân chia số mới thành, 
Ngũ hành hình tượng, Đạo nha manh. 
Năm phương vũ trụ, Thần phân liệt, 
Chất, sắc năm màu, Đạo tán sinh. 
Số từ Vô Số xuất sinh, 
Trở về Vô Số mới thành vãng lai. 
Tượng từ Vô Tượng an bài, 
Trở về Vô Tượng, trong ngoài ấm êm. 
Vị hoàn Vô Vị mới nên, 
Chất hoàn vô chất, tinh tuyền trước sau. 
Chớ chia Đạo Thể nhiệm màu, 
Số kia bám víu vào đâu sinh thành? 
Muốn trừ cho hết Tượng Hình, 
Ngừng cơ biến hoá, mối manh tiêu liền. 
Vị ngôi muốn hết dưới trên, 
Thời đừng phân biệt Bản Nguyên làm gì. 
Đạo không phát tán, chia ly, 
Thời thôi vật chất biến đi từ đời. 
Đạo là Vô Số, Vô Ngôi, 
Vô hình, vô chất, chia phôi nhẽ nào? 



79 

 

Đạo Trời vi diệu xiết bao? [3] 
  
3. Vạn hữu vì là sự hiển dương của Đạo, của Bản Thể tuyệt đối, nên rất có giá 

trị. 
4. Vạn hữu vì là phân thể của một đại thể, nên không có vật nào, người nào 

toàn mãn, mà phải dựa vào nhau, cái nọ bổ sung lẫn cái kia. 
5. Mọi sự thay đổi trong vũ trụ đều có ảnh hưởng chẳng ít, thì nhiều, đến chung 
quanh. 

Liệt tử đã viết trong Xung Hư Chân Kinh, chương 3, đoạn C: 
“Nhất thể chi doanh hư, tiêu tức giai thông ư Thiên Địa, ứng ư vạn loại”: 

一 體 之 盈 虛 消 息 皆 通 於 天 地， 應 於 萬 類。 
Dịch: 
Mỗi một sự thay đổi, đầy vơi, tăng giảm nơi sự vật, đều thông với trời đất, ứng với 

muôn vật. 
Người xưa còn nói: 

     Lạc hồng bất thị vô tình vật,                    落 紅 不 是 無 情 物 

    Hoá tác xuân nê, cánh bộ hoa                          化 作 春 泥 更 哺 花 
Dịch: 

Hồng rơi chẳng phải vô tình, 
Hoá thành bùn lại nuôi cành hoa xuân[4] 

  
Nếu ta đồng ý dùng hình tròn để tượng trưng cho Bản Thể và Hiện Tượng, ta sẽ 

thấy vũ trụ này gồm 2 phần: 
a. Một Thế giới của Bản Thể, của Thực Thể, lý tưởng, siêu việt, thế giới của Chân, 

Thiện, Mỹ, vĩnh cửu, trường tồn. Đó là thế giới khinh thanh, bao la và đồng đẳng, vô 
phân biệt. Đạo Lão gọi đó là Đạo, là Tiên Thiên, là Vô Vi, là Hư, là Diệu. 

b. Một Thế giới của Hiện Tượng, của giác quan, của Biến Thiên, của những gì phù 
du, biến ảo, những gì trọng trọc, những gì chất chưởng, những gì hữu hạn, những gì bị 
chi phối bởi sự duyên. Đạo Lão gọi đó là Hậu Thiên, là Hữu Vi, là Kiếu. 

Người học Đạo, hiểu Đạo phải biết nhìn thấy cả hai mặt Biến, Hằng, Hữu Hạn và 
Vô Hạn, của một Bản Thể, một Thực Thể duy nhất. Có vậy, mới gọi được là Diệu, 
Kiếu Tề Quan. 

Người học Đạo cũng còn phải biết nhìn thấy Đạo Thể vô biên tế xuyên qua các lớp 
lang hiện tượng, các bức màn hình, thanh, niệm, dục. 

Ta cũng nên minh định thêm rằng: Bản Thể siêu việt sinh xuất ra vũ trụ hữu hình 
này, khi thì được Đạo Lão coi như là: 

a. Vô Ngã, và hài danh bằng những danh từ như Đạo, Hư, Hư Vô, Vô Cực, Đơn, 
Tiên Thiên Nhất Khí, Thái Hoà Nguyên Khí, Hạo Nhiên chi khí. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



80 

 

Lão Tử, Trang Tử theo chủ trương này. Đó cũng chính là chủ trương của Phật, của 
các đại hiền triết Hi Lạp cổ thời như Pythagore, Héraclite, Parménide, Platon, 
Anaximandre v.v... [5] 

Đó là quan niệm Nhất Nguyên Vô Ngã theo danh từ Triết Học ngày nay. 
  
b. Cũng Nhất Thể ấy, khi thì được Đạo Lão coi như là Hữu Ngã, và được gọi là 

Thái Thượng Lão Quân, Nguyên Thuỷ Thiên Tôn, Ngọc Hoàng Thượng Đế. Đó 
là Quan Niệm Nhất Nguyên Hữu Ngã, tương đương với quan niệm Đại Nhật Như 
Lai, trong Phật Giáo, và Thượng Đế trong các đạo giáo. 

  
c. Đạo Lão còn có khi dung thông hai quan niệm trên làm một, và gọi Bản Thể Vũ 

Trụ là Tiên Thiên Nhất Khí, Thái Thượng Lão Quân. [6] 
Dù đứng trên lập trường vô ngã hay hữu ngã mà nhìn vào Nhất Thể, dù gọi Nhất 

Thể đó là Khí, là Thể, là Thần, là Lão, là Thiên, khái niệm cơ bản vẫn là Nhất Thể đó 
linh minh, huyền diệu, có khả năng biến hoá, sinh xuất, biến hoá ra vạn sự, vạn hình. 

Nhất Thể đó có thể hoá thành Tam Thể, Vạn Thể. 
Nhất Khí đó có thể hoá thành Tam Khí, Vạn Khí. 
Nhất Thần đó có thể hoá thành Tam Thần, Vạn Thần. 
Nhất Lão đó có thể biến thành Tam Lão, Vạn Lão. 
Nhất Thiên đó có thể biến thành Tam Thiên, Vạn Thiên. 

Thế tức là: Hiểu lẽ Một, sẽ hiểu được căn cơ, gốc gác muôn loài, muôn vật, và có 
thể đi đến một kết luận hết sức là Triết Học và Khoa Học sau đây: “Thiên Địa, vạn vật 
nhất tính, đồng thể.” (Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. Nguyên, tr. 6a). 

Suy ngược lại, ta sẽ có: 
-Nếu Nhất Thần sinh Chúng Thần, thì Chúng Thần sẽ qui về Nhất Thần. 
-Nếu Nhất Khí hoá Vạn Khí, thì Vạn Khí sẽ qui về Nhất Khí. 
-Nếu trong con người có chúng Thần, thì cũng có Nguyên Thần, có Nhất 

Thần. 
-Nếu trong con người có Vạn Khí, Ngũ Khí, Tam Khí, thì ắt cũng có 

Chân Nguyên Nhất Khí, hay Nguyên Khí. 
  
Vì hiểu lẽ Một của Trời Đất cho nên người Đạo Sĩ sẽ: 

-Chọn cái Tinh Hoa, bỏ cái Bác Tạp. 
-Chọn cái Giản Dị, bỏ cái Tần Phiền. 
-Chọn cái Chân Tâm, Đạo Tâm, mà bỏ cái Thất Tình, Lục Dục, Âm 

Dương đối đãi. 
  
Vì hiểu lẽ Một của Trời Đất, nên người Đạo Sĩ biết rằng mình là Tiên Thiên Nhất 

Khí hoá thân, nghĩa là Đồng Bản Thể với Tối Thượng Thần trong trời đất. 

ADMIN
Highlight



81 

 

Vì hiểu lẽ Một, nên hiểu rằng Chân Thần trong mình và Chân Thần trong Trời Đất 
là Một. Mình và Chân Thần trời đất cũng là một. Mình đây chính là Hoá Thân của 
Chân Thần đó mà mình chẳng biết, chẳng hay. 

Thế mới hay: 

“ Đắc Nhất vạn sự tất”                   得一 萬 事 畢。 
(Trang Tử, Nam Hoa Kinh, ch. Thiên Địa: Thông Nhất, nhi vạn sự tất.) 
  
Chương này đưa ra 5 vấn đề rất quan trọng: 

-Thuyết Thiên Địa Vạn Vật Đồng Nhất Thể. [7] 
-Thuyết Vạn Vật tương ứng, tương thừa, tương giao, tương tiếp. 
-Thuyết Vạn Vật biến dịch, tuần hoàn. 
-Thuyết Phóng Phát, Tán Phân (Emanation and division) thành vũ Trụ. 
-Thuyết Thượng Đế ẩn tàng trong lòng sâu vạn hữu (God Immanent.) Có 

như vậy, Thượng Đế mới ở khắp mọi nơi, thông biết mọi sự. 
 
  

 
CHÚ THÍCH 
[1] Huỳnh Nguyên Cát, Lạc Dục Đường ngữ lục, q. 4, tr. 6a. 
[2] Dịch Kinh, Thuyết quái, chương 3. 

數 往 者 順， 知 來 者 逆。 是 故 易 逆 數 也。 
[3] Ngọc Thư viết: 

Nhất, Tam, Ngũ, Thất, Cửu, Đạo chi phân nhi hữu Số, 
Kim, Mộc, Thuỷ, Hoả, Thổ, Đạo chi biến nhi hữu Tượng. 
Đông, Tây, Nam, Bắc, Trung, Đạo chi liệt, nhi hữu Vị, 
Thanh, Bạch, Xích, Hoàng, Hắc, Đạo chi tán nhi hữu Chất. 
Số qui ư Vô Số, Tượng phản ư Vô Tượng, Vị chí ư Vô Vị, Chất hoàn 
ư Vô Chất. 
Dục Đạo chi Vô Số, bất phân chi tắc Vô Số hĩ. 
Dục Đạo chi Vô Tượng, bất biến chi tắc Vô Tượng hĩ. 
Dục Đạo chi Vô Vị, bất liệt chi, tắc Vô Vị hĩ. 
Dục Đạo chi Vô Chất, bất tán chi tắc vô chất hĩ. 
Vô Số, Đạo chi nguyên dã, Vô Tượng Đạo chi bản dã, Vô Vị Đạo chi 
chân dã. 

Linh Bảo Tất Pháp q. hạ, tr. 12a. 
Hai chiều Biến Hoá vãng lai để thành một chu kỳ, chính là một định luật thiên nhiên, 
chi phối sự biến hoá, tuần hoàn của nhiều chất trong vũ trụ. 
Ví dụ Khí biến thành Nước, nước biến trở lại thành Khí. 

ADMIN
Highlight



82 

 

Ví dụ chu kỳ Azote. 
Thiên Văn Học ngày nay bắt đầu công nhận rằng vũ trụ này đang nở ra, khuếch tán 
ra...và nghĩ rằng trong tương lai xa xăm, vũ trụ này sẽ thu liễm lại, hội tụ lại. 
[4] Nguyễn Hữu Lương, Kinh Dịch với vũ trụ quan Đông Phương, tr. 170. 

Trương Kỳ Quân, Trung Hoa Ngũ Thiên Niên Sử, q. 2, tr. 135. 
[5] Nghiêm Xuân Hồng, Nguyên Tử, Hiện Sinh, và Hư Vô, Đông Phương Xuất Bản, 
1969, q. thượng. 
[6] Phù Lão Quân giả, Đạo Khí chi tổ, vạn hoá chi tông. Tòng tiên Thiên, tiên địa, 
không động, Hư Vô trung sinh xuất nhất khí, danh viết Đạo Khí. Đạo sinh Nhất, Nhất 
sinh Nhị, Nhị sinh Tam, Tam sinh Cửu, Cửu sinh Vạn. Vạn khí sinh Vạn Thần. Cố trì 
thánh hiệu viết:”Tiên Thiên nhất khí, Thái Thượng Lão Quân...” 

Tử Hà, Huỳnh Đình Nội Cảnh Kinh tường chuù, tr. 2a. 
[7] Thuyết Thiên Địa Vạn Vật Đồng Nhất Thể. 

Vũ Trụ này do Nhất Thể phóng phát ra, đã được chứng minh là một học thuyết 
dành cho các cao nhân, danh phái, còn quần chúng thì tin và Thuyết Tạo Dựng, mà các 
Đạo giáo Công Truyền Âu Châu như Thiên Chúa Giáo, Do Thái Giáo, Hồi Giáo giảng 
dạy. (Xem trang 11 và 12 chương này.) 
Trong tập Khảo Luận về Thuyết Thiên Địa Vạn Vật Đồng Nhất Thể của tôi, tôi đã 
chứng minh rằng có nhiều hiền thánh Công Giáo (mystiques) như John of the Cross, 
Teresa of Avila, và nhiều hiền thánh Do Thái giáo thuộc Mật Tông Kaballah, hay nhiều 
Hiền Thánh Hồi Giáo thuộc môn phái Sufism (Bạch Y) cũng theo Thuyết Phóng Phát, 
Tán Phân, và chủ trương Thượng Đế ở trong lòng sâu vạn hữu. 

Đây xin trưng thêm 1 tài liệu về một học thuyết của một vị thánh hiền Hồi Giáo 
mới chết năm 1934: Đó là Ông Cheikh Ben Aliona. Tài liệu này được đăng tải 
trong Lotus Bleu, Paris, số 39, tr. 89-106, và trong Gabriel Gobron, Histoire du 
Caodaisme, tr. 92. 
Nội dung như sau: 

Học Thuyết của Ben Aliona như thế nào? 
Aliona chủ trương: Thượng Đế duy nhất và Nhất Thể. Thế giới hữu hình, hữu hạn 

này chỉ là những màn che “barzakh” làm cho chúng ta không trông thấy thế giới chân 
thực (Thế giới vô cùng). 

Thế giới này do Thượng Đế phóng phát ra, ngược lại với Thánh Thư Hồi 
giáo Coran. Coranchủ trương thế giới này đã được tạo dựng. 

Chủ trương thế giới này được tạo dựng dành cho quần chúng (Focara), còn cái Vi 
Diệu (Le Sirr= caché), thì chỉ dành cho một số môn đệ hiểu được áo nghĩa (bathen). 
Thuyết Phóng Phát ăn khớp với Thuyết “Thượng Đế nội tại”. Ai hiểu được Chân Thể 
mình sẽ biết Thượng đế; ai thăm dò Chân Thể đó sẽ tới gần Thượng Đế). l“Thuyết 
Thượng Đế nội tại” cũng không loại trừ “Thuyết Thượng Đế siêu việt.” 

Nguyên văn chữ Pháp: 
Les doctrines de Ben Aliona? Unité de Dieu (le monde temporel n’est qu’un 

exemple de voiles ”barzakh” nous cachant le monde réel: l’infini), Univers émané de 
Dieu, à l’inverse du Coran créationiste pour la masse des Focara, croyants ordinaires; le 



83 

 

Sirr (caché) est réservé à certains disciples capables de saisir le “Bathen” (le sens 
occulte), émanationisme s’accordant avec l’immanentisme (qui pourrait connaitre son 
proprium, connaitrait Dieu; qui le scrute avec attention, s’approche de Dieu); doctrine 
de l’immanence n’excluant pas la transcendance... 

Quyển Histoire du Caodaisme, nơi tr. 91, khi mô tả lại đời sống của Ben Aliona, 
có những dòng bất hủ sau đây: 

“Nhờ ở phái Soufisme (Bạch Y), ông biết được mật giáo của Hồi Giáo, và nhờ mật 
giáo đó, ông có được khuynh hướng vươn lên tới Đại Đạo (bao quát Do Thái Giáo, 
Thiên Chúa Giáo, Hồi Giáo, v.v...) Tất cả những mặc khải trước sau đều bổ sung lẫn 
nhau, và tất cả đều cùng do một nguồn mặc khải siêu việt:” Các đấng tiên tri, dẫu là 
vạn người -theo một ngạn ngữ của môn phái Soufisme -cũng chỉ là Một, cũng chỉ là 
những tia lửa của một thứ lửa duy nhất. 

  

CHƯƠNG VIII 

NHÂN SINH PHÁT DIỆU. 

VI DIỆU CỦA CUỘC ĐỜI. 

  

Từ trước đến nay, người ta thường học con người dưới những khía cạnh phiến 
diện, đa đoan, nên càng học càng lìa xa Chân, Diện, Mục con người, càng sao lãng cái 
Tinh Hoa Chí Bảo nơi con người. 

Cho nên, muốn học về con người cho thấu đáo, cho có cơ sở triết học, khoa học 
vững chắc, ta phải dựa vào: 

-Thuyết Thiên Địa vạn vật đồng nhất thể. 
-Thuyết Nhất Thể tán vạn thù, vạn thù qui nhất thể. 
-Thuyết Đạo nội tại, Thái Cực nội tại, Thượng đế nội tại. [1] 

1. NƠI CON NGƯỜI CÓ 2 PHẦN CHÂN, GIẢ, BIẾN HẰNG. 
Trước hết, nếu ta chấp nhận thuyết Thiên Địa Vạn Vật Đồng Nhất Thể, mà Nhất 

Thể đó ta đã biết là Đạo, là Thái Cực, là Thượng Đế, thì dĩ nhiên trong ta phải có phần 
Thiên, có Thái Cực, có Thượng Đế. 

Như vậy, nhận định sơ bộ về con người đã cho thấy rằng: Trong ta có 2 phần: 
-Một phần vĩnh cửu, bất biến, bất sinh, bất diệt. Đó là phần Thiên. 
-Một phần Biến Thiên, ảo hoá. Đó là phần Nhân. 
a.      Phần vĩnh cửu, bất biến: 
Đạo Lão gọi phần Vĩnh Cửu, Bất Biến đó là: Đạo, Cốc Thần, Thái Cực, Thiên, 

Đạo Tâm, Thiên Tâm, Thiên Địa chi tâm, Chủ Nhân Ông, Đơn v.v... 
Châm thạch tử viết: 



84 

 

Thiên Tâm giả, Bản Thể dã, Chủ Nhân Ông dã. 天 心 者 本 體 也， 主 人翁 

也。[2] 
Vì biết mình có Đạo bất biến, vĩnh cửu ẩn tàng bên trong, nên Trang Tử mới nói: 
  

“Thiên Địa dữ ngã tịnh sinh, 天 地 與 我 並 生 

Nhi vạn vật dữ ngã vi nhất.” 而 萬 物 與 我 為 一 

Dịch: 
Ta và Trời đất cùng sinh, 
Ta và muôn vật sự tình chẳng hai. [3]  

Từ Viên Tiên Sư viết: 
Đương thời vị hữu tinh hà đẩu, 當 時 未 有 星 河 斗 

Tiên hữu Ngô, đương hậu hữu 
thiên. 

先 有 吾 當 後 有 天 [4] 

Dịch: 
Trước khi Thiên Hán, quần tinh có, 
Trước có Ta, sau mới có Trời. 

Và: 

Ngã thể bản đồng Thiên địa lão,      我 體 本 同 天 地 老 

Tu Di sơn đảo, tính do tồn.               須 彌 山 倒 性 猶 存 [5] 
Dịch: 

Tính ta vốn thọ cùng trời đất, 
Tu di sơn đảo, tính do tồn. 
  

b. Phần Biến Thiên, ảo hoá nơi con người: gồm Nhục thân (xác) với lục căn 
(Nhãn, Nhĩ, Tị, Thiệt, Thân, Ý), Nhân Tâm (Hồn), với Thất Tình (hỉ, nộ, ái, ố, ai, lạc, 
dục). 

Chia con người thành 2 phần biến, hằng như vậy, chẳng những hiểu được tinh hoa 
Đạo Lão, mà còn hiểu được các Đạo Giáo Á Đông, các Mật giáo Âu Châu. 

Âm Phù Kinh viết: 
Thiên tính nhân dã, 天 性 人 也 
Nhân Tâm cơ dã. 人 心 機 也 
Lập Thiên chi đạo 立 天 之 道 
Dĩ định nhân dã 以 定 人 也 



85 

 

  
Dịch: 

Thiên Tính là người, 
Nhân Tâm là máy. 
Lập ra Thiên Đạo, 
Để định con người 

  
Sách Tiên Học Tập Cẩm của Cung Tùng Tiên, có đoạn như sau: 
“Cái Thân ảo hoá là Nhục Thân (Xác). Cái Tâm ảo hoá là Nhân Tâm. 
Mắt, Tai, Mũi, Lưỡi, Thân, Ý đều do ảo thân mà ra. 
Mừng, giận, buồn, vui, yêu, ghét, muốn đều do Nhân Tâm mà ra. 
Lục căn (Ảo Thân) mỗi mỗi đều đủ để làm hại sinh mệnh. 
Thất tình, vọng niệm (Nhân Tâm) mỗi mỗi đều có thể đưa đến cõi chết. 
Còn như cái Thân chân chính đó là Pháp Thân. 
Cái Tâm Chân Chính đó là Thiên Tâm. 
  
Ngũ tính nhân duyên (tức là Nhân, Nghĩa, Lễ, Trí, Tín), nơi Pháp Thân đều là 

những mầm mống giúp ta thành Đạo. 
Ngũ Ban chí Bảo (tức là Nguyên Tinh, Nguyên Khí, Nguyên Thần, Nguyên Tánh, 

Nguyên Tình nơi Thiên Tâm), đều là vật liệu giúp ta luyện đơn. 
Đem dùng những chất liệu ấy mà tu luyện, sẽ khởi tử, hoàn sinh, cải lão, hoàn 

đồng. 
Vì con người không biết mình có Pháp Thân và Thiên Tâm, nên Pháp Thân mai 

một, Ảo Thân dụng sự, Thiên Tâm thoái vị, Nhân Tâm đương quyền. 
Thiên Tâm bất cấu, bất tịnh, chí hư, chí linh, cảm nhi toại thông, đó là nơi nương 

tựa của Tính.”[6] 
Có người hỏi Doãn Chân Nhân về Lý Thái Cực. Chân Nhân đáp: 
“Thái Cực là Thiên Tâm nơi ta. Thích Thị gọi là Viên Giác, Đạo gọi là Kim 

Đơn, Nho gọi là Thái Cực. 
Gọi là Vô Cực rồi Thái Cực, có nghĩa là Siêu Việt tuyệt đối. Con người khi chưa 

bẩm sinh, thoạt kỳ thuỷ có điểm linh quang ấy, để làm chủ hình hài sau này, đó chính là 
Thái Cực. 

Trước khi cha mẹ chưa sinh ra ta, cũng một điểm Thái Cực đó, vì chưa thuộc về 
hình hài, nên gọi là Vô Cực. 

Muốn biết Bản Lai Chân Diện Mục, 
Một vầng sáng láng lúc chưa sinh...” [7] 

  
Phàm nhân thì sống phù phiếm, lênh đênh, chìm nổi, trên cái thế giới hiện tượng 

ấy, chỉ biết những gì là sắc tướng, chỉ thích những gì là phù hoa, chỉ chuộng những gì 
là phù phiếm bên ngoài, lạc lõng trong muôn sai ngàn biệt, bị ngoại cảnh chi phối, thất 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



86 

 

tình lục dục đẩy đưa; bị từ ngữ, tư tưởng ám nhãn, manh tâm; thu hẹp con người vô hạn 
của mình vào trong gông cùm của không gian, thời gian, hình hài, sắc tướng hữu hạn. 

Thánh nhân trái lại, xuyên qua được bức màn hiện tượng ấy, vào tới được thế giới 
Chân Tâm vô biên, vĩnh cửu, thế giới của vĩnh cửu, trường tồn; xuyên qua được tâm 
thức để vào tới Hư Vô, Chân Thể, đồng đẳng với Thái Hư. 

Chính vì vậy mà sách Tham Đồng Khế có câu: 
Thánh Nhân tiềm thâm uyên 聖 人 潛 深 淵 
Phù du thủ qui trung 浮 游 守 規 中。[8] 

Dịch: 
Chân Nhân sống rất thâm trầm, 
Nhởn nhơ, khinh khoát, ôm cầm khuôn thiêng.  

Tính Mệnh Khuê Chỉ có câu: 
Ly chủng chủng biên, 離 種 種 邊 
Doãn chấp quyết Trung. 允 執 厥 中 [9] 

Dịch: 
Lìa xa hết mọi vòng ngoài, 
Trong Tâm giữ vững, chẳng rời tấc gang. 

Để hiểu rõ con người, ta lập đồ bản sau: 
  

Thái Cực 
  

Thần Tiên Thiên 
nhất khí 

Chân, Vô vi, 
Tính, Vô 
Dục, Tuyệt 
đối, Bất sinh, 
Bất tử. 

Âm 
Dương 

Hồn/ 
Phách 

Khí (Chân 
Khí) 
Phách (Tinh) 

Vọng, Hữu 
Vi, Sinh, Tử, 
Luân Hồi 

Tứ 
Tượng 
Ngũ 
Hành 

Lục Phủ 
(Xác) 
Ngũ tạng 
(Xác) 

Ngũ Vị 
Tinh Hoa ngũ 
cốc. 

Vọng, Hữu 
Vi, Sinh, Tử, 
Luân Hồi 

  
Nhìn vào đồ bản trên, ta thấy con người có 3 phần. Thần, Hồn, Xác. 
Thần thời Bất biến. Đó là phần Thiên. Đó là Thái Cực trong ta. 
Còn Hồn, Xác là phần biến thiên, luân hồi, sinh tử. 
Chúng ta hay Lão Tử, hay Trang Tử, Liệt Tử hay chư Tiên trong Đạo Lão, cũng 

đều có một Thái Cực, một Thần, một Đạo như nhau nơi căn cốt. Mọi người khác nhau 
là từ ở các tầng lớp biến thiên nơi hồn phách, trí não, lục phủ, ngũ tạng bên ngoài. 

ADMIN
Highlight



87 

 

Chúng ta khác với Lão Trang, chẳng những vì tâm hồn, thể phách khác nhau, mà 
còn khác hơn nữa là vì Lão, Trang thời biết trở về khế hợp với Đạo, với Thái Cực nơi 
tâm, biết: 

Phục qui ư Vô Cực. (ĐĐK, tr. 28) 
Phối Thiên (ĐĐK, tr. 68) 
Hưu hồ Thiên Quân (yên nghỉ trong Trời) (Nam Hoa Kinh, ch. 2, C). 
Đắc kỳ hoàn trung (vào được trung điểm doanh hoàn) (Nam Hoa Kinh, 

ch. 2, C). 
Còn chúng ta thì cứ luẩn quẩn nơi các vòng sinh, tử, hiện tượng, ái, ố bên ngoài, vì 

thế không thoát được sự hấp dẫn của vạn hữu (Attraction Universelle, Attraction 
électro-magnétique), và vì thế không thể băng mình tới cõi siêu việt được... 

Đã biết trong ta có Đạo, làm sao tìm cho ra, làm sao mà kiểm chứng? 
1. Người xưa cho rằng: Muốn tìm cho ra Đạo, ra Thái Cực trong con người, phải 

trở về Nguyên Thuỷ, Gốc Gác, vì thế nên phải tìm Đạo khi con người thoạt sinh thân, 
thụ khí. 

Tử Dương Ông viết: 
Khuyến quân cùng thủ sinh thân 
xứ. 

勸 君 窮 守 生 身 處 

 Lại viết: 
Cùng thủ sinh thân thụ khí sơ, 窮 守 生 身 受 氣 初 

Hạo quái thiên cơ câu tiết tận 皓 怪 天 機 俱 洩 盡.[10] 

  
Trương Cảnh Hoà có thơ: 

Hỗn nguyên nhất khí thị Tiên 
Thiên: 

混 元 一 氣 是 先 天 

Nội diện hư vô, lý tự nhiên. 內 面 虛 無 理 自 然 

Nhược hướng vị sinh tiền kiến 
đắc, 

若 向 未 生 前 見 得 

Minh tri tất thị Đại La Tiên. 明 知 必 是 太 羅 仙[11] 

  
Dịch: 

Hỗn Nguyên nhất khí ấy Tiên Thiên, 
Tịnh tĩnh, hư vô, khớp tự nhiên. 
Từ trước sinh ra, tìm mới thấy, 
Hiểu thông nhẽ ấy, chính Chân Tiên. 



88 

 

  
2. Người xưa chỉ thêm rằng khi ta đã sinh ra, thì Đạo ở nơi sinh xuất ra mọi niệm 

lự. Người xưa gọi thế là “Niệm Đầu Động Xứ” 
Trần Nê Hoàn nói: “Niệm đầu động xứ vi Huyền Tẫn”. [12] 
3. Dẫu sao, thì Trời, thì Đạo cũng ở trong ta. Trang Tử viết: “Thiên tại nội, Nhân 

tại ngoại.”[13] 
Sách Thượng Phẩm Đơn Pháp Tiết Yếu cũng quyết rằng Đơn, hay Đạo, hay 

Huyền Quan Khiếu, hay Tổ Khiếu chắc chắn là ở trong ta: 
Tại Nhân thân trung 在 人 身 中 
Mạc hướng ngoại cầu. 莫 向 外 求 

  
và viện dẫn Kim Đơn Tứ Bách Tự của Trương Tứ Dương 

Thử khiếu phi phàm khiếu, 此 竅 非 凡 竅 

Càn Khôn cộng hiệp thành 乾 坤 共 合 成 .[14] 

  
4. Tống tiên sinh trong bài Giải Mê Ca cho biết: 
“Đạo đã ở sẵn trong Nê Hoàn nơi óc não con người (Nê Hoàn, Niết Bàn, Tâm): 

Đạo bất viễn, tại Nê Hoàn.         道不 遠， 在 泥 丸。[15] 
5. Để giản dị hoá, và phổ thông hoá, cách thấy Đạo, thấy Trời, tôi cho rằng: Lương 

Tâm là Tiếng Trời. Lương Tâm là Đạo, là Trời. 
Nghe được tiếng Lương Tâm là nghe được tiếng của Đạo, của Trời, là chứng minh 

được rằng trong Thân có Đạo, có Trời. 
Lương Tâm thời hằng cửu, bất biến, Đông Tây, kim cổ ai cũng như ai, mà chỉ có 

Thái Cực, có Trời trong ta mới hằng cửu, bất biến, nên chắc chắn Lương Tâm là Thiên 
Tâm. 

Còn Nhân Tâm thời biến thiên, nên chắc chắn đó là Vọng Tâm, là Tư Tâm. 
Đạo Học Từ Điển bình về Lương Tâm như sau: 
“Đó là Thiên Tâm chi Tâm, bổn lai chi linh tính. Ai ai cũng đều có đủ, lương tâm 

nào cũng hoàn mỹ, viên thành. Nho nói: Không nghĩ sái quấy, tức là nhận được tiêu 
chuẩn hoàn thiện của Lương Tâm. Thích nói: Ly nhất thiết vọng tâm tức kiến Như 
Lai. Như Lai tức Lương Tâm vậy. Đạo nói: Trừ nhất thiết phiền não, sẽ được tâm 
thanh tịnh.” 

Nói đến Lương Tâm, không thể nào không nhắc tới một danh nho thời Minh là 
Vương Dương Minh (1472-1528) với Học Thuyết về Lương Tri của Ông. Trong phần 
phụ lục, sẽ sao lại những bài thơ bất hủ của Ông về Lương Tri, Lương Tâm. 

2. HAI CHIỀU THUẬN, NGHỊCH NƠI CON NGƯỜI. 

ADMIN
Highlight



89 

 

Nếu ở trong vũ trụ có 2 chiều tiến thoái, thuận nghịch, vãng lai, thì ở nơi con 
người cũng có 2 chiều tiến thoái thuận, nghịch đó. 

Tưởng cũng nên nhắc lại: 
Chiều Thuận là chiều từ Bản Thể sinh xuất ra hiện tượng. 
Chiều Nghịch là chiều từ Hiện Tượng, vạn hữu quay trở về Bản Thể. 
Theo Tính Mệnh Khuê Chỉ thì ở nơi con người, chiều Thuận được phác hoạ như 

sau: 
TÍNH --> TÂM -> Ý --> TÌNH --> VỌNG (Mê Vọng). 
Và chiều Nghịch: 
VỌNG -->TÌNH --> Ý --> TÂM --> TÍNH. (Bản Thể). [16] 
Nhiều sách khác cho rằng: Chiều Thuận là chiều Thần sinh Khí, Khí sinh Tinh. 
Chiều Nghịch là chiều Tinh hoá khí, Khí hoá Thần, Thần hoàn Hư, phục qui Vô 

Cực. 

Cũng nên ghi nhận rằng: trong chiều Thuận thời Thần Tán, Khí Sơ 神 散 氣 疏. 

Trong chiều Nghịch thì Thần Ngưng. Khí Tụ 神 凝 氣 聚 [17] 
Chiều Thuận sinh nhân, sinh vật. 
Chiều Nghịch sinh Tiên, sinh Thần, thánh, Phật. 
Tiên học từ điển định nghĩa: 
Thuận là từ Vô nhập Hữu, Nghịch là từ Hữu nhập Vô, và đưa ra những câu: 

Thuận sinh nhân, Nghịch sinh đơn (Trương Tam Phong). 
Thuận vi Phàm, Nghịch vi Tiên, chỉ tại trung gian điên đảo điên. (Vô 

Căn Thụ). 
Thuận tắc sinh Phàm, Nghịch tắc sinh thánh. 
Thị tắc sinh Nhân, sinh Đơn, lý vô nhị trí dã. 

Nói cho rõ hơn, chiều Thuận là chiều hướng ngoại, đi ra ngoại cảnh. Chiều Nghịch 
là chiều hướng nội, đi vào nội tâm. 

-Đi ra ngoại cảnh là đi vào Đời, bất kể ngoại cảnh ấy là đền đài, miếu 
mạo, Thần, Phật, chi chi đi nữa. 

-Đi vào nội tâm, mới là vào Đạo, mới là đi Đạo. 
Có vậy mới hiểu được lời đức Thái Thượng: 
“Ta từ vô lượng kiếp quan tâm đắc Đạo, và tới được Hư Vô.” [18] 
Tính Mệnh Khuê Chỉ viết: 
“Muốn thoát luân hồi, phải thể hợp với Chí Đạo, muốn thể hợp với Chí Đạo, tất 

phải quán chiếu Bản Tâm. Muốn quán chiếu Bản Tâm, tất phải nhắm mắt hồi quang, 
nhìn vào Hư Không, đem ánh sáng Tuệ Quang chiếu diệu vào nơi mà Thất Tình chưa 
nhen nhúm, nơi mà Bản Thể chưa bị Bát Thức làm ô nhiễm, ngoài thì tuyệt hết chư 
duyên, trong thì tuyệt hết chư vọng. Hợp nhãn quang, ngưng nhĩ vận, điều tỵ tức, khoá 
thiệt khí. Tứ chi bất động để cho ngũ thức của tai, mắt, mũi, lưỡi, thân quay về gốc gác, 
như vậy tinh, thần, hồn, phách, ý sẽ yên vị, suốt cả 12 giờ trong ngày, mắt luôn nội 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



90 

 

quan, quán chiếu, nhìn vào Khiếu ấy; tai trở ngược lại lắng nghe Khiếu ấy; đầu lưỡi 
thường phong bế Khiếu ấy. Vận dụng, thi vi, niệm niệm không rời Khiếu ấy.” [19] 

3. TÌM ĐẠO NƠI NHẤT NIỆM BẤT SINH. 
Như vậy, đã biết Đạo ở nơi đâu, ta sẽ tìm được Đạo. 
Người xưa biết rằng Đạo ở “niệm đầu động xứ”, nên đã nói: 

Nhất niệm bất sinh, toàn thể 
hiện, 

一 念 不 生 全 體 現 

Lục căn tài động, bị vân già. 六 根 栽 動 被 雲 遮[20] 

  
Dịch: 

Một niệm chưa sinh toàn thể hiện, 
Lục căn vừa động bị mây che. 

  
Tùng Giang, Vương Cảnh Dương Duy Nhất nói: 

Yếu tri Tính Mệnh an thân xứ, 要 知 性 命 安 身 處 

Ý vị manh thời hợp Thái Hoà. 意 未 萌 時 合太 和 [21] 

  
Dịch: 

Biết nơi Tính Mệnh sinh thân xứ, 
Lúc ý chưa sinh, hợp Thái Hoà. 

Lại nói: 
Dục niệm vị trừ, không học Đạo, 
Tham tâm bất đoạn, mạc cầu Tiên. [22] 

Dịch: 
Dục niệm chưa trừ, không học Đạo, 
Tham tâm chưa tuyệt, uổng cầu Tiên. 

  
Tiêu Dao Đại Sư viết: 
“Nếu mà một niệm không sinh tức thoát sinh tử. Tới được một nơi một niệm không 

sinh, là thấy được Bản Lai Diện Mục.” [23] 
Hoài Nam Tử viết:” Thanh tĩnh vô vi, nhập ư Thiên môn”. [24] 
Chúng ta kết luận bài này bằng 2 bài thơ tứ tuyệt: 
  

Học Đạo, tu cùng Thiên Địa 
Tâm, 

學 道 須 窮 天 地心 



91 

 

Hãn văn thế thượng, hữu tri âm. 罕 聞 世 上 有 知 音 

Đô duyên thử lý nan khinh tiết, 都 緣 此 理 難 輕 洩 

Tận hướng bàng hề, khúc kính 
tầm. 

盡 向 旁 兮 曲 徑 尋 [25] 

  
Dịch: 

Học Đạo phải rành Thiên Địa Tâm, 
Ít nghe trần thế có tri âm, 
Toàn vì nhẽ ấy, không khinh tiết, 
Đường tà, nẻo vạy, mới đâm sầm. 

  
Duy Giác Thiền Sư viết: 

Khuyến quân học Đạo, mạc tham 
cầu, 

勸 君 學 道 莫 貪 求 

Vạn sự vô tâm, Đạo hợp đầu, 萬 事 無 心 道 合 頭 

Vô tâm thuỷ thể Vô Tâm Đạo, 無 心 始 體 無 心 道 

Thể đắc Vô Tâm Đạo dã hưu. 體 得 無 心 道 也 休 [26] 

  
Dịch: 

Khuyên ai học Đạo chớ tham cầu, 
Vạn sự vô tâm, hiệp Đạo mầu. 
Vô Tâm khế hợp Vô Tâm Đạo, 
Khế hợp Vô Tâm, Đạo mới cao. 



92 

 

  

 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1] Thiên địa vị phân, Thái Cực tại thiên địa chi thuuỷ; Thiên địa ký phân, Thái Cực tại 
Thiên địa chitrung. 

Huỳnh Nguyên Kiết, Lạc Dục Đường ngữ lục, tr. 50. 
[2] Tiên Học, tr. 30. 
[3] Trang Tử, Nam Hoa Kinh, Tề Vật Luận. 
[4] Từ Viên Tiên sư chân kinh, tr. 39a. 
[5] Như trên, tr. 17a. 
[6] Ảo hoá chi thân, nhục thân dã. Ảo hoá chi tâm, nhân tâm daõ. Nhãn, Nhĩ, Tị, 
Thiệt, Thân, Ý, câu ảo thân chi sở xuất. Hỉ, nộ, ai, lạc, ái, ố, dục, giai Nhân Tâm chi sở 
xuất. Lục căn môn đầu, dạng dạng túc dĩ táng mạng. Thất tình, vọng niệm, kiện kiện 
năng dĩ chí tử. Chí ư Chân Chính chi thân, Pháp Thân dã. Chân Chính chi tâm, Thiên 
Tâm dã. Ngũ tính nhân duyên, câu giai thành Đạo chi chủng. Ngũ ban chí bảo, tận hệ 
luyện đơn chi tài. Thái chi, tu chi, khởi tử, hồi sinh, phản lão, hoàn đồng. 

Đãn thử thân “Thiên Tâm”, nhân đa bất thức, sở dĩ Pháp Thân mai một, ảo thân 
dụng sự; Thiên Tâm thoái vị, Nhân Tâm đương quyền. 

Thử Thiên Tâm bất cấu, bất tịnh, chí hư, chí linh, tịch nhiên bất động, cảm nhi toại 
thông. Thị tính chi sở ký dã. 

Cung Tùng Tiên, Tiên Học Tập Cẩm, tr. 215. 
[7] Thỉnh vấn Thái Cực chi lý. 

Sư viết: Thái Cực giả ngô thân chi Thiên Tâm dã. Thích Thị viết: Viên giác, Đạo 
viết: Kim Đơn, Nho viết: Thái Cực. 

Sở vị Vô Cực nhi Thái Cực giả, bất khả cực nhi cực chi chi vị dã. Phàm nhân thuỷ 
sinh chi sơ, chỉ thử nhất điểm Linh Quang. Sở dĩ chủ tể hình hài giả, tức thử Thái Cực 
dã. Phụ mẫu vị sinh chi tiền, nhất phiến Thái Cực, nhi kỳ sở dĩ bất thuộc hồ hình hài 
giả, nãi vi Vô Cực dã. 

Dục thức Bản Lai Chân Diện Mục, 
Vị sinh thân xứ, nhất luân minh. 

Liêu Dương diện mục vấn đáp thiên. tr. 2b. 
[8] Lý Lạc Cầu, Tiên Học diệu tuyển, tr. 86. 

Nguỵ Bá Dương, Chu Dịch Tham Đồng Khế phát huy. tr. 18a. 
Nguỵ Bá Dương giải Chân Nhân là Nguyên Thần, và Giải Thâm Uyên là Thái 

Uyên, là Nê Hoàn Cung, là Thiên Cốc, là Thiên Đường,v.v... 



93 

 

Sách viết: Chân Nhân tức Nguyên Thần dã. Thâm Uyên tức Thái Uyên dã. Dị 
danh chúng đa, kim thí cử nhi ngôn chi viết: 

Nê Hoàn Cung, Lưu Châu Cung, Ngọc Thanh Cung, Thuý Vi Cung, Thái Vi 
Cung, Thái Ất Cung, Thái Huyền quan, Huyền Cung, Huyền Môn, Huyền Thất, Huyền 
Cốc, Huyền Điền, Sa Môn, Đệ Nhất Quan, Đô Quan, Thiên Quan, Thiên Môn, Thiên 
Cốc, Thiên Điền, Thiên Tâm, Thiên Luân, Thiên Trục, Thiên Nguyên, Thiên Trì, 
Thiên Căn, Thiên Đường, Thiên Cung, Kiền Cung, Kiền Gia, Giao Cảm Cung, Ly 
Cung, Thần Cung, Thần Thất, Thần Quan, Thần Phòng, Thần Đô, Huyền Đô, Cố 
Đô, Cố Hương, Cố Khưu, Cố Lâm, Cố Cung, Tử Phủ, Tử Kinh Thành, Tử Kim Đỉnh, 
Cống đỉnh, Ngọc Đỉnh, Ngọc Thất, Ngọc Kinh, Ngọc Vũ, Dao Phong, Đệ Nhất Phong, 
Tối Cao Phong, Chúc Dung Phong, Côn Lôn Đỉnh, Không Động Sơn, Bồng 
Lai, Thượng Đảo, Thượng Cung, Thượng Kinh, Thượng Huyền, Thượng Nguyên, 
Thượng Cốc, Thượng Thổ Phủ, Thượng Đan Điền. Kỳ danh tuy chúng, kỳ thật tắc 
nhất dã. 

Thuý Hư Thiên vân: Thiên hữu thất tinh, địa thất bảo. Nhân hữu thất khiếu quyền 
qui não. 

Thái Cổ tập vân: Kim đơn vận đáo Nê Hoàn Huyệt, Danh tính tiên tương ký Thiên 
Đô, thị dã. 

Cố Đế Nhất hồi nguyên chi Đạo, tố lưu bách mạch, thượng bổ Nê Hoàn. Não thực 
tắc Thần toàn, Thần toàn tắc hình toàn dã. 

Kim Nguỵ Công vị Chân Nhân tiềm thâm uyên, phù du thủ qui trung giả, tuỳ chân 
tức chi vãng lai, nhiệm chân khí chi thăng giáng. Tự chiêu chí mộ, Nguyên Thần 
thưởng thê ư Nê Hoàn dã. Huỳng Đình Kinh vân: Tử dục bất tữ tu Côn Lôn. Tĩnh 
trung ngâm vân: Ngã tu Côn Lôn đắc Chân Quyết.Phục Mệnh Thiên vân: Hội hướng 
ngã gia viên lý, tài bồi nhất mẫu Thiên Điền. Hoàn nguyên Thiên vân: Ngộ Đạo hiển 
nhiên minh khuếch lạc, nhàn nhàn đoan toạ vận Thiên Quan. 
Thử nãi chí giản chí dị chi đạo... 

Chu Dịch Tham Đồng Khế phát huy, tr. 18a. 
[9] Tính Mệnh Khuê Chỉ, tr. 8b 
[10] Kim Đơn yếu quyết, tr. 1b. 
[11] Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. Hanh, tr. 11a. 
[12] Tiên Học Từ Điển, tr. 76. 

Thượng Phẩm Kim Đơn bí quyết, tr. 2b. 
[13] Nguyễn Duy Cần, Nam Hoa Kinh, Saigon, 1962 ,VII , Thu Thuỷ, tr. 486 . 
[14] Thượng phẩm Đơn Pháp Tiết Yếu, tr. 2b. 
[15] Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 139. 
[16] Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. Nguyên, tr. 13. Chương Thuận Nghịch Tam quan Đồ. 
[17] Tiên học Diệu Tuyển, tr. 184. 
[18] 太 上 曰﹕ 吾 從 無 量 劫 來 觀 心 得 道，乃 至 虛 無。 
Thái Thượng viết: Ngô tòng vô lượng kiếp lai, quan tâm đắc Đạo nãi chí Hư Vô. 

Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. Hanh, tr. 3a. 



94 

 

[19] Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. Hanh, tr. 2. 
[20] Trương Chuyết tú tài. 
Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. Hanh, tr. 5. 
[21] Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 121. 
[22] Như trên. tr. 139. 
[23] Nhược nhất niệm bất sinh tức thoát sinh tử. Hướng thử nhất niệm bất sinh xứ, tức 
kiến Bản Lai Diện Mục. 

Tiên Học diệu tuyển, tr. 141. 
[24] P. Léon Wieger, Textes Philosophiques, Confucianisme, Taoisme, Bouddhisme, 
Hien Hien 1930, tr. 333. 
[25] Tùng giang, Dương cảnh Dương Duy Nhất, Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 140. 
[26] Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. Hanh, tr. 4b. 
Phụ Luc mấy bài thơ về Lương Tâm, Lương Tri của Vương Dương Minh. 

1. Nhĩ thân các các hữu Thiên Chân, 
Bất dụng cầu nhân, cánh vấn nhân. 
Đãn trí Lương Tri thành chức nghiệp, 
Mạc tòng cố chỉ phí tinh thần. 

Thân anh ai nấy có Thiên Chân, 

Khỏi phải cầu nhân, phải vấn nhân. 

Hãy dựa Lương Tri, tu đức nghiệp, 

Giấy cũ đọc chi, phí tinh thần. 

2. Lương tri tức thị độc tri thì, 
Thử tri chi ngoại cánh vô tri. 
Thuỳ nhân bất thức Lương Tri tại, 
Tri đắc Lương Tri khước thị thuỳ? 

Lương tri thấy được lúc độc tri, 

Ngoài biết ấy ra há biết gì? 

Ai ai cũng có Lương Tri sẵn, 

Hồ dễ mấy ai biết Lương Tri? 

Cá cá nhân tâm hữu Trọng Ni, 
Tự tương văn kiến khổ già mê, 
Nhi kim chỉ dữ chân đầu diện, 



95 

 

Chỉ thị Lương Tri cánh mạc nghi. 

Trong tâm ai cũng có Trọng Ni, 

Kiến văn trùm lấp, mới u mê, 

Nay ta đem chỉ Chân Đầu Diện, 

Chính thực Lương Tri chớ khá nghi. 

4. Vấn quân hà sự nhật động đồng, 
Phiền não trường trung thố dụng công. 
Mạc dạo Thánh Môn vô khẩu quyết. 
Lương Tri lưỡng tự thị Tham Đồng. 

Sao anh suốt buổi chạy Tây, Đông, 

Trong vòng phiền não, uổng dụng công. 

Đừng nói Thánh Môn không khẩu quyết, 

Hai chữ Lương Tri chính Tham Đồng . 

(Hai chữ Lương Tri trong đạo Khổng cũng có giá trị như bộ sách Tham Đồng Khế 
của Đạo Lão.) 

5. Nhân nhân tự hữu định bàn châm, 
Vạn hoá căn nguyên, bản tại Tâm. 
Khước tiếu tòng tiền điên đảo kiến, 
Chi chi diệp diệp ngoại đầu tầm. 

Trong ta ai cũng sẵn Nam Châm, 

Căn nguyên vạn hoá sẵn nơi Tâm. 

Nực cười ta trước nhìn lộn ngược, 

Ngoại cảnh chi li vất vả tầm. 

6. Vô thanh vô xú độc tri thì, 
Thử thị Kiền Khôn, vạn hữu ki. 
Phao khước tự gia vô tận tạng, 
Diên môn trì bát, hiệu bần nhi. 

Vô thanh, vô xú lúc độc tri, 



96 

 

Ấy thực Kiền Khôn, vạn hữu ki. 

Vứt bỏ cửa nhà kho vô tận, 

Từng cửa ăn xin, thực thảm thê. 

Léon Wieger, Textes Philosophiques, tr. 259-260. 

CHƯƠNG IX 

DỊCH KINH YẾU CHỈ 

CỐT TUỶ KINH DỊCH. 

  

Học Dịch muốn cho có kết quả, phải tâm niệm rằng Dịch không phải là sách dạy 
bói toán, sấm vĩ, như người thường tưởng, mà chính là một cuốn sách Triết học, Đạo 
học, sâu sắc. Tác giả quyển:Thái Cực quyền bổng viết: 

“Dịch là một phương pháp, một con đường đưa ta về với Trời.” 
(Dịch chi vi thư, giáo nhân hồi Thiên chi đại kinh, đại pháp dã.       

易 之 為 書 教 人 回 天 之 大 經 大 法 也。) 
Thái Uyên, một nho gia đời Tống, cho rằng: 
“Người quân tử học Dịch, để tiến tới Thần minh.” 

(Quân tử học Dịch chi chí ư Thần dã. [1] 君 子 學 易 之 至 於 神 也  ) 
Trương Kỳ Quân, một học giả Trung Hoa hiện đại, tác giả bộ Trung Hoa ngũ thiên 

niên sử, đã viết: 
“Dịch là một sách học cả về Trời lẫn Người, khảo về nguồn gốc sự sáng tạo vũ trụ, 

để rõ lẽ kiết hung, tiêu trưởng, tiến thoái, tồn vong. Nó là sách căn bản dạy Tu, Tề, Trị, 
Bình, nhớn như là kinh luân quốc gia, nhỏ như là Tu thân xử thế. Nếu thâm đạt tinh hoa 
Dịch, mà đem áp dụng thì tất cả đều ở trong kinh đó.” [2] 

Ông viết thêm: 
“Sách Dịch là sách rộng rãi, bao quát, nhưng nói đại ý, nó chỉ cốt dạy: Trời, người 

hợp nhất.” [3] 
Tiên Nho cho rằng: “Dịch là một sách đứng đầu mọi kinh”. [4] 
“Dịch là nguồn gốc Ngũ Kinh” [5] 
Dịch kinh nơi Thuyết quái truyện cũng viết: 
“Dịch là một sách dạy cùng lý muôn vật, thấu suốt tính người, giúp con người đạt 

tới định mạng (sang cả) của mình.” [6] 

A. BỐN TÁC GIẢ KINH DỊCH. 
Dịch có 4 tác giả: 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



97 

 

-Phục Hi (c. 2852) vẽ Tiên Thiên Bát Quái. 

 

Tiên Thiên Bát Quái 

 

Phục Hi và Tiên Thiên Bát Quái Đồ 

-Văn Vương (1231-1135), vẽ Hậu Thiên Bát Quái, viết Thoán Từ. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



98 

 

 

Hậu Thiên Bát Quái 

-Chu công (c. 1100) viết Hào từ. 
-Khổng Tử (551-479) viết Thập Dực. Thập Dực gồm: Thoán (Thượng, Hạ 

Truyện), 
-Tượng (Thượng, Hạ Truyện) 
-Hệ Từ (Thượng Hạ Truyện) 
-Văn Ngôn Truyện. 
-Tự Quái. 
-Thuyết quái 
-Tạp quái. 
  

B. CHÌA KHOÁ MỞ CỬA DỊCH. 
Ta có một chìa khoá giản dị để mở cửa Dịch. đó là: 
Vòng tròn với Tâm Điểm và hai chiều Vãng, Lai, Xuất Nhập. 
Nếu ta chấp nhận: 
1. Tâm Điểm là Thái Cực, là Bản Thể. 
2. Vòng tròn bên ngoài là Vạn Hữu, Hình Tướng đa tạp, biến thiên, ta sẽ hiểu 

được ý nghĩa Hà Đồ, Lạc Thư, và vòng Dịch tiên thiên, hậu thiên. 
Ta sẽ thấy nơi Hà Đồ: 

ADMIN
Highlight



99 

 

 

  

  (Hoả) 

7 

2 

  

(Mộc) 

8/3 

(Thổ) 

5/10 

(Kim) 

4/9 
  1 

6 

(Thuỷ) 

  

  

5, 10 ở Trung Điểm là Thái Cực. 
1, 2, 3. 4 bên ngoài là Tứ Tượng. 
6, 7, 8, 9 là Biến Hoá. 
7---> 9 = Dương tiến. 
8---> 6 = Âm thoái. 

Vạn Hữu chẳng qua là phân thể của Thái Cực: 
2+ 3 = 5 
1+ 4 = 5 

Vạn Hữu nhờ có Thái Cực (5) mới biến hoá được: 
1 + 5 = 6 
2 + 5 = 7 
3 + 5 = 8 
4 + 5 = 9 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



100 

 

Vạn Vật biến Hoá để trở về Thái Cực (10): 
1+ 2 + 3 + 4 = 10 

Lưu Nhất Minh viết: 
Thái Cực là một điểm ở chính giửa Hà Đồ. Nhân bởi cái Tâm Điểm này là cái gốc 

rễ của Trời Đất, cội nguồn của Tính Mạng. [7] 
Văn Đạo Tử viết: “ Số 5 tượng trưng Thái Cực hàm tứ tượng. Điểm giữa của 5 

điểm lại tượng trưng cho Thái Cực hàm Nhất Khí.” [8] 
Toàn Du Diễm, nhà bình giải Tham Đồng Khế, bình về Hà Đồ như sau: 
“ Ngũ tán ra tứ phương, thành 6, 7, 8. 9; thế là Thuỷ, Hoả, Mộc, Kim đều nhờ đó 

mà thành. Nếu lấy các số 1, 2, 3, 4 ở tứ phương đem về Trung Ương sẽ thành 10. Thế 
tức là Thuỷ, Hoả, Kim, Mộc đều phản bổn, hoàn nguyên, và hợp tại nơi Trung Thổ. Ôi! 
huyền diệu thay!” 

Ngộ Chân Thiên viết: 
Lưỡng vật tổng nhân nhi sản mẫu, 兩 物 總 因 兒 產 母 

Ngũ hành toàn yếu nhập Trung 
ương.” 

五 行 全 要 入 中 央 [9] 

  
Hồn Nguyên Bảo Chương vấn: 

Tứ vị phân minh điên đảo dụng, 四 位 分 明 顛 倒 用 

Ngũ hành đồng khởi, phục đồng qui. 五 行 同 起 復 同 歸 [10] 

  
Như vậy thì ở Lạc Thư, số 5  ở Trung Điểm cũng là Thái Cực, căn nguyên và cùng 

đích vạn hữu (10/15) 

  

  

4 9 2 

3 5 7 

8 1 6 

  

 

Lạc Thư 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



101 

 

8 ô bên ngoài là Vạn Hữu biến thiên. 
Ta nhận thấy: trong Lạc Thư, 2 số đối đỉnh cộng lại đều thành 10. Các số ngang, 

cọc, chéo cộng nhau để thành 15, mà ta biết: 
5 là Thượng đế lúc khởi nguyên. 
10 là Thượng đế lúc chung cuộc. 
15 là Thượng Đế thuỷ chung như nhất. 

Lưu Nhất Minh cho rằng:” Trời có đức hiếu sinh, mượn con Thần Qui mà tiết lộ 
Đạo Phản Hoàn cho con người biết Qui Gia Nhận Tổ, giữ gìn Căn Bản Tính Mệnh của 
mình. Căn Bản tại chỗ nào? Ấy là tại một vạch tại Trung Cung của con số 5, chỗ gọi là 
Cửa Huyền Tẫn là nơi đó: 

Bởi vì tại nơi đó có một cái gốc của đất Trời...[11] 
Văn Đạo Tử, trong quyển Giảng Đạo Tinh Hoa Lục, cũng cho rằng: “Năm gạch ở 

giữa tượng trưng cho Thái Cực; một vạch ở giữa lại tươợng trưng Thái Cực hàm nhất 
khí.” [12] 

Sách Dịch Vĩ, nơi quyển Hạ tr. 3b. (Càn Tạc Độ, q. hạ) chép đại khái như sau: 
“ Thái Nhất là Thần Danh của Bắc Thần. Lúc ở Trung Cung, thì gọi là Thái Nhất. 

Lúc tuần du nơi Tám Quẻ thì gọi là Thiên Nhất. Có người nói Thái Nhất ra vào, dong 
chơi, nghỉ ở Tử Cung (Cung Tía, Trung Cung). [13] 

Tử Cung như vậy là Đế Đô. Tám cung bên ngoài như là Cung Quán của Thiên Tử 
nghỉ ngơi, khi đi tuần du. Cứ 4 cung lại trở về Trung Cung. Ta thấy: 

Nhất Khảm, Nhì Khôn, Tam Chấn, Tứ Tốn, 
Ngũ Trung, 
Lục Kiền, Thất Đoài, Bát Cấn, Cửu Ly. [14] 

Ở nơi Tiên Thiên hay Hậu Thiên bát quái, ta thấy 2 quẻ đối xứng cộng với nhau 
bao giờ cũng thành 15. (Nơi Tiên Thiên bát quái, Tâm là Đối Xứng, nên 2 quẻ đối đỉnh 
cộng vào với nhau thành là 15. Ta chấp nhận vạch Dương là 3, vạch Âm là 2.) 

Nơi Hậu Thiên Bát Quái, thì trục đối xứng là trục Đông Tây. 

 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



102 

 

Bát quái, có khi thì có vẽ hình Thái Cực bên trong, có khi thì không. Mà Không lại cao siêu 
hơn có, vì Thượng Đế chính là Vô Hình. 

Cho nên Bát Quái Tiên hay Hậu Thiên hoặc có hoặc không có hình Thái Cực ở 
giữa, đều tượng trưng cho Thượng Đế và Vạn Hữu, Vạn Tượng. Cho nên, mới giải 
thích được tục lệ xa xưa ở Việt Nam cũng như ở Việt Nam và Trung Hoa là việc treo 
hình Bát Quái trước cửa nhà, để trừ tà ma. 

Học Dịch mà biết được huyền nghĩa của Trung Cung, Trung Điểm là biết 
được nửa pho Dịch rồi. 

Mà như là từ trên xuống tới đây, ta đã thấy dù là ở Hà Đồ hay ở LạcThư, ở Tiên 
Thiên hay Hậu Thiên Bát Quái, hay Lục Thập Tứ Quái, bao giờ Trung Cung, Trung 
Điểm cũng là Thái Cực, là Trời. Trời bao giờ cũng ẩn tàng trong lòng sâu vạn 
hữu, để làm căn cơ, làm trụ cốt, làm cốt lõi, để chủ trì tất cả mọi biến hoá. Sau này, 
khi học đến con người, ta sẽ thấy áp dụng của Trung Cung, Trung Điểm, của Dịch Lý 
vào nơi con người, để tìm cho ra Căn Cơ Trời trong Ta. 

Mới hay Trung Cung hết sức là quan trọng. 
Thuý Hư Thiên viết: “Trung ương chính vị sản huyền châu.” [15] 
Phục Mệnh Thiên viết: “Tứ tượng bao hàm qui Mậu Kỷ.” [16] 
Kim Đơn Đại Thành viết: “Phân Minh biến hoá tại Trung ương.” [17] 
Học Dịch mà biết được rằng VẠN VẬT TÒNG TRUNG NHI KHỞI, TÒNG 

TRUNG NHI CHUNG thời đã là quí lắm rồi. [18] 
Thái Ất Kim Hoa Tông Chỉ viết, nơi chương 13: 

Ngô kim lược thuyết tầm chân lộ, 吾 今 略 說 尋 真 路 

Hoàng Trung Thông Lý tải Đại Dịch, 黃 中 通 理 載 大 易 

Chính vị cư thể thị Huyền Quan, 正 位 居 體 是 玄 關 

Tí Ngọ trung gian, kham định tức. 子 午 中 間堪 定 息 

Quang hồi tổ khiếu, vạn Thần an. [19] 光 回 祖 竅 萬 神 安 

  
Dịch: 

Ta nay truyền dạy đạo Trời, 
Nương theo Dịch Lý dạy người điểm Trung. 
Huyền quan ở chính giữa lòng, 
Giữa chừng Tí Ngọ khơi dòng Thần Tiên. 
Hồi quang soi tỏ căn nguyên, 
Căn nguyên rạng rỡ, ước nguyền thoả thuê. 

  
Sách Huyền Không bí chỉ của Ngô Cảnh Loan viết: 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



103 

 

  
Bất tri lai lộ, yên tri nhập 
lộ, 

不 知 來 路 焉 知 入 

Bàn trung bát quái giai 
không. 

盤 中 八 卦 皆 空 

Vị thức nội đường, 未 識 內 堂 

Yên thức ngoại đường 焉 識 外 堂 

Cục lý ngũ hành tận 
thác. [20] 

局 裡 五 行 盡 錯。 

  
Dịch: 
Đường về chẳng rõ tiêu hao, 
Làm sao biết được lối vào Trung cung. 
Thế là Bát Quái thành không, 
Thế là vòng Dịch uổng công vẽ vời. 
Bên trong mù mịt tăm hơi, 
Làm sao biết được bên ngoài mà mong. 
Thế là bố trí như không, 
Ngũ hành thác loạn, rối tung, rối bời. 
  
2. Hai chiều vãng lai của Dịch cho thấy vòng Dịch biến hoá có chu kỳ, thăng 

giáng, vãng lai, có thời tiết. 
Lục Tượng Sơn ( 1139-1192) bình: 
“Đạo Dịch là nhất Âm, nhất Dương có vậy thôi. Trước, sau; đầu, cuối; động, tĩnh; 

sáng, tối; trên, dưới; tiến, lui; đi, về; đóng, mở; đầy, vơi; tiêu, tức; tôn, ti; quí, tiện; 
biểu, lý; ẩn, hiện; hướng, bối; thuận, nghịch; còn, mất; được, thua; ta, vào; làm, cất, đi 
đâu mà chẳng có một Âm, một Dương.” [21] 

Như vậy, là nắm được Dịch Lý rồi vậy. 
Suy ra thì chiều biến hoá của Dịch đúng là có 2 chiều: 
Một chiều Tán, chiều Vãng, chiều Hướng Ngoại, chiều Giáng. 
Từ Lý ra Khí, ra Hình tượng, ra Chất. 
Từ Thái Cực ra Âm Dương, ra Tứ Tượng, ra Bát Quái. Đó là chiều sinh Nhân, sinh 

Vật. Trong chiều này, nói theo danh từ Khoa Học bây giờ, thời: 
-Khí lực ngày một suy. 
-Ba động ngày một lớn. 
-Tần số ngày một giảm. 

Đó là chiều từ Vô Hình vào Hữu Hình. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



104 

 

Một chiều Tụ, chiều Lai, chiều Hướng Nội, chiều Thăng. 
Trong chiều này: 

-Khí lực ngày một tăng. 
-Ba động ngày một ngắn. 
-Tần số ngày một cao. 

Đó là chiều từ Hữu Hình trở về Vô Hình. 
Hai chiều này hoàn toàn ngược nhau. 
Bát quái tiên thiên và Lục Thập Tứ Quái Tiên Thiên cho thấy rất rõ ràng 2 chiều 

biến hoá xuôi ngược này. 
Nếu ta chia vòng Dịch tiên thiên thành 2 nửa theo trục Bắc Nam, ta sẽ thấy: 
Nửa Phải là chiều Âm trưởng, Dương tiêu. 
Nửa trái là chiều Âm tiêu, Dương Trưởng. 
Và 2 quẻ 2 bên mà đối đỉnh nhau thì sẽ hoàn toàn Âm Dương ngược nhau, thành 

thử chỉ cần biết 1/2 vòng Dịch tiên Thiên, ta sẽ suy ra được 1/2 vòng bên kia. 
Số như vậy, chia làm 2 thành phần: 
Vãng, chiều đi ra, Dịch gọi là chiều Thuận (Sinh Nhân, sinh Vật); Lai chiều đi 

vào, Dịch gọi là chiều Nghịch (Sinh Thánh, sinh Thần). Dịch quí chiều Nghịch hơn 
chiều Thuận. Chính vì thế màThuyết quái Truyện nơi chương 3, viết: 

Số vãng giả Thuận, tri lai giả Nghịch, thị cố Dịch nghịch số dã. 
Dịch: 

Dịch Kinh có số Ngược chiều, 
Ngược chiều thế sự, khinh phiêu về nguồn. 

  

C. SƠ LƯỢC VỀ DỊCH KINH. 

1. Dịch có nhiều nghĩa: 
Bất Dịch, Biến Dịch, Giao Dịch, Dễ. 
Bất Dịch khi đề cập đến Bản Thể Vũ Trụ là Vô Cực, Thái Cực. 
Biến Dịch như khi bàn về hào quải biến thiên, vạn vật luân lưu, biến hoá. Ví dụ: 

Tốn biến hai hào Dương thành quẻ Khôn, Cấn biến 2 hào Âm thành quẻ Kiền. 
Giao Dịch tức là trao đổi lẫn nhau, ví dụ hiện tượng mua bán. Ví dụ quẻ Kiền và 

quẻ Khôn trao đổi lẫn nhau hào giữa, thành Khảm Ly. Khảm, Ly trao đổi lẫn nhau Hào 
Dương trên cùng và hào Âm dưới cùng biến thàng Chấn Đoài. 

Từ Âm Dương, đến Tứ Tượng, Bát Quái...lục thập tứ quái biến hoá đều theo 1 
phương pháp: Đó là Gia Nhất Bội Nhị. 

Ví dụ: Âm Dương muốn sinh ra Tứ Tượng, Ta viết: Âm hai lần, Dương 2 lần. Ta 
có: 

 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



105 

 

rồi viết chồng lên trên 1 Âm, 1 Dương. Ta có: 

 
Ví dụ : muốn từ Tứ Tượng lập thành Bát Quái, ta viết mỗi tượng thành hai. 

 
Trên mỗi Tượng, ta thêm 1 Âm, hay 1 Dương (Gia Nhất), ta có: 

 
  

  
Từ 8 quẻ, đến 64 quẻ, muốn lập thành cho nhanh, ta theo phương pháp Nhất Trinh 

Bát Hối: một quẻ nằm, tám quẻ chạy. Nghĩa là ta vẽ một vòng tròn, chia thành 8 ô đều 
nhau. Mỗi ô, ta viết lại 8 Kiền, 8 Đoài, 8 Ly, 8 Chấn, 8 Tốn, 8 Khảm, 8 Cấn, 8 Khôn. 
Sau đó, trên mỗi 8 quẻ trong mỗi ô đó, ta viết lại đủ 8 quẻ Kiền, Đoài, Ly, Chấn, Tốn, 
Khảm, Cấn, Khôn. Nếu ta thay : Kiền=1; Đoài=2; Ly=3; Chấn= 4; Tốn= 5; Khảm= 6; 
Cấn=7; Khôn= 8, ta sẽ có đồ bản sau: 

 
  

2. Dịch kinh có ba loại ngôn ngữ: 
Từ=Từ Ngữ. 
Tượng= Hình ảnh. 
Số= Các con số. 

Ba loại từ ngữ ấy bổ túc lẫn nhau. 
Ví dụ, muốn trình bày tư tưởng: Thái Cực, Bản Thể Duy Nhất của Vũ Trụ. Tuy là 

Duy Nhất, nhưng thực ra đã bao hàm cả Âm, lẫn Dương. Tuy là Nhất Nguyên nhưng 
lưỡng Cực. 

Dịch Kinh đã trình bày tư tưởng này bằng: 
a) Hình vẽ Thái Cực. 
b) Bằng chữ Dịch. Dịch gồm Nhật, Nguyệt, tượng trưng cho Âm, Dương. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



106 

 

c) Bằng Số 5 (3+2) hay 15 (9+6). 
Ví dụ, khi muốn trình bày tư tưởng: Thái Cực tạo dựng nên vũ trụ bằng phương 

pháp phóng phát, sinh hoá, qua phân, Dịch Kinh trình bày như sau: 
a) bằng từ ngữ: “Dịch hữu Thái Cực, thị sinh Lưỡng Nghi, Lưỡng Nghi sinh Tứ 

Tượng, Tứ Tượng sinh Bát quái”. 
b) Bằng Số: 1 chia 2, 2 chia 4, 4 chia 8, 8 chia 16, 16 chia 32, 32 chia 64. 
c) Bằng Hình ảnh: 
1) Vòng Dịch hình tròn. 

 
Trong đó, Thái Cực ở Trung Điểm, như vầng Dương tung toả ra muôn ngàn hào 

quái, muôn ngàn hiện tượng, vạn linh, vạn hữu bên ngoài. 
  
2) Dịch xếp theo hình dài. 

 
Trong đó, Thái Cực như một gốc cây duy nhất ở dưới, Vạn Hữu như muôn cành lá 

xum xuê ở bên trên. 

3. Đại ý Dịch Kinh. 
Dịch bàn về 2 chiều, 2 mặt biến hằng của vũ trụ. 
Dịch chủ trương: 
-Thái Cực là nguồn gốc sinh ra vạn tượng, vạn hữu, vũ trụ quần sinh. 

ADMIN
Highlight



107 

 

-Âm Dương là 2 động lực tương thừa, tương khắc, tương chế, tương thành, tạo nên 
mọi biến hoá. 

Âm Dương cho ta thấy cấu trúc sơ khởi của vạn tượng. Dịch nói Âm Dương, thì 
khoa học ngày nay nói électron (Âm), proton (Dương). Phân tử (molécule) vừa là ba 
động (onde), vừa là phân tử (particule). Phân tử, xét về phương diện cơ cấu, thời gồm 
có 2 phần chính: Đó là: 

1) Khinh tử (Leptons) gồm protons 0, neutron 0, électron 1, méson 2069. 
2) Trọng tử (baryons) gồm: 
protons: 1836, 12 
a) Nucleons: (neutrons 1838, 65) 
b) Hyperons: Lambda 2182. 
Sigma + 2328. 
Sigma -2342. 
Sigma 0 2330. 
Ksi -2383. 
Ksi 0 5579 v.v... 
Âm Dương cũng cho thấy hai chiều: động, tĩnh; vãng, phản; doanh, hư; tiêu, tức; 

phục, khởi (latence & dominance), thăng trầm của một nguyên khí khi biến hoá. 
Tứ Tượng cho ta thấy 4 yếu tố chính tạo nên muôn vật. Đó là: 

 
Hoặc là 4 thứ acides cơ bản ( A = Adenine; G: Guanine: C = Cytosine; T = 

Thymine), sẽ tạo thành ra 64 thứ Nucleotides trong mọi cơ thể sinh vật sau này. 
Có cái lạ là Dịch chủ trương: Tứ tượng chồng lên nhau từng Ba một sẽ tạo thành 

64 quẻ, thì theo Génétique (Di Truyền học) cũng chủ trương nếu lấy 4 thứ acides nói 
trên, chồng lên nhau, từng Ba một, sẽ tạo nên 64 nucleotides. 

Nếu ta nhận: 

 
và chồng lên nhau Ba lần, ta sẽ có đồ bản sau, và chỉ cần thay A, G, C, T bằng các ký 
hiệu Thái Dương, Thiếu Dương, Thiếu Âm, Thái Âm, ta sẽ có 64 quẻ Dịch theo đúng 
thứ tự của 64 quẻ Dịch Tiên Thiên Phục Hi: 

1. AAA AAG AAC AAT AGA AGG AGC AGT 
2. ACA ACG ACC ACT ATA ATG ATC ATT 



108 

 

3. GAA GAG GAC GAT GGA GGG GGC GGT 
4. CCA CCG GCC GCT GTA GTG GTC GTT 
5. CAA CAG CAC CAT GGA GGG GGC CGT 
6. CCA CCG CCC CCT CTA CTG CTC CTT 
7. TAA TAG TAC TAT TGA TGG TGC TGT 
8. TCA TCG TCC TCT TTA TTG TTC TTT 
(Xem Isaac Azimov, The Genetic Code, tr. 162-163. Phải chăng những hiện tượng 

sinh lý cũng đúng y như những định luật Dịch?) 
Tứ Tượng cũng cho ta thấy định luật: 

Sinh, Trưởng, Liễm, Tàng. 
Nguyên, Hanh, Lợi, Trinh. 

  
Định Luật Âm, Dương, Tiêu, Trưởng, cùng như định luật Tứ Tượng: Sinh Trưởng, 

Liễm, Tàng, có thể vẽ thành đồ biểu sau: 
  

 
Và như vậy chúng ta có định luật Ba Động (loi ondulatoire) chi phối mọi sự biến hoá trong 
Trời Đất. 

Bát quái thời tượng trưng cho vạn tượng, vạn hữu (Êtres, Phénomènes). 
64 quẻ, thời tượng trưng cho muôn vàn hoàn cảnh trong vũ trụ, do vạn vật hoà với 

nhau hay bất hoà với nhau mà gây nên. 
Những hoàn cảnh này, một khi có, sẽ mang ngay tính chất CÁT, HUNG, HƯU, 

CỮU. 
Người quân tử hiểu Dịch, muốn XU CÁT, TỊ HUNG, thời phải biết nghiên 

cứu thế đứng của mình, nghiên cứu vị trí của mình trong xã hội, tuỳ mỗi giai đoạn 
tiến triển của hoàn cảnh, mà tìm cách đối phó cho linh hoạt, khi cương, khi nhu, 
khi tiến, khi thoái, để tránh cái DỮ, được cái HAY. 

Thế là không cần bói toán, mà tự nhiên CÁT HUNG hình hiện. Không cần CẦU 
PHÚC, NHƯƠNG TAI mà tự nhiên TAI TIÊU, PHÚC CHÍ. 

D. TIÊN THIÊN VÀ HẬU THIÊN. 
Học Dịch cũng nên hiểu 2 chữ Tiên Thiên và Hậu Thiên 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



109 

 

A. TIÊN THIÊN và HẬU THIÊN có thể hiểu được là TUYỆT ĐỐI (Thái Cực), 
khi chưa có đất trời hình hiện, và TƯƠNG ĐỐI (Âm Dương), khi đã có đất trời, vạn 
hữu hình hiện. 

B. Nhưng TIÊN THIÊN và HẬU THIÊN còn mang một nghĩa khác: 
Ta thấy HÀ ĐỒ và TIÊN THIÊN BÁT QUÁI thuộc TIÊN THIÊN. 
HÀ ĐỒ có hình Tròn, theo chiều Thuận, chiều Ngũ Hành tương sinh. TIÊN 

THIÊN BÁT QUÁI khảo về Âm Dương nhị khí biến thiên. 
LẠC THƯ và HẬU THIÊN BÁT QUÁI chủ HẬU THIÊN. 
LẠC THƯ có 9 cung, vẽ theo hình Vuông, theo chiều Nghịch, chiều Ngũ Hành 

Tương Khắc. HẬU THIÊN BÁT QUÁI lụân về sự thăng trầm, vượng tướng của hình 
hài, phong thái bên ngoài. 

HẬU THIÊN là PHÁ THỂ, TIÊN THIÊN là TOÀN THỂ (Ly thay cho Kiền, 
Khảm thay cho Khôn). 

Vì thế, học Dịch cần phải biết từ PHÁ THỂ trở về TOÀN THỂ. Đó là thuyết: Dĩ 
Khảm Điền Ly, mà sau này ta sẽ có dịp đề cập tới lại. 

Hậu Thiên vẽ lại cuộc sống thưc tế của con người, trong cảnh sống hình hài, cụ 
thể, tiếp xúc với môi trường bên ngoài, trong một thế giới đảo điên, tương đối, tương 
khắc 

Hậu Thiên nương theo mặt trời, tức là nương theo 4 mùa. Ngày thời bắt đầu từ 
Dần, năm thời bắt đầu bằng mùa Xuân. Chiều buông được đánh dấu bằng vừng dương 
gác non Đoài, bằng giờ Dậu; cũng như cuộc sống trong nhà được đánh dấu bằng mùa 
Thu. 

Hậu Thiên Bát Quái lấy bằng trục Chấn Đoài, hay trục Đông Tây làm trục đối 
xứng, lấy Chân Trời, Mặt Đất làm địa bàn hoạt động. 

TIÊN THIÊN tượng trưng cho cuộc sống hồn nhiên bên trong, cuộc sống tâm linh. 
Cuộc sống tâm linh này được tượng trưng bằng HÀ ĐỒ vì HÀ ĐỒ theo Ngũ Hành 
Tương Sinh, và bằng Tiên Thiên Bát Quái hay Tiên Thiên Lục Thập Tứ Quái. 

Vòng Dịch Tiên thiên lấy Tâm Điểm làm Tâm đối xứng, lấy trục TÍ, NGỌ, tức là 
Trục Trời, Đất làm giới hạn phân Âm Dương. 1/2 Âm phía phải vẽ lại 1/2 đời đầu con 
người. Khi ấy con người dấn thân vào ngoại cảnh. 1/2 Dương phía Trái vẽ lại 1/2 đời 
sau con người, vẽ lại hành trình con người càng ngày càng tiến sâu vào nội tâm, để trở 
về Tâm Điểm, về Thái Cực Nguyên C ăn. 

Đó cũng chính là La Kinh sống động mà Trời trao cho con người, vì La Kinh hay 
La Bàn cũng lấy Tâm Điểm Thiên Trì làm Tâm, lấy Kim Châm hay hướng Tí Ngọ làm 
Kim Chỉ Nam. 

Ở nơi con người, thì trục Đông Tây của Hậu Thiên có thể coi như là Hoành Cách 
Mô, còn trục Tí Ngọ chính là Tuỷ Xương Sống. Tâm Điểm, hay Thiên Tâm, Thiên Trì, 
Thái Cực chính là ở Tâm Điểm Nê Hoàn Cung. 

TIÊN THIÊN chủ KHÍ, HẬU THIÊN chủ HÌNH. Một đằng lo chuyện hình hài, 
xác thân; một đằng lo chuyện Tâm linh, hồn phách, với mục đích phản bản, hoàn 
nguyên, siêu phàm, nhập thánh. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



110 

 

TIÊN THIÊN, HẬU THIÊN không vì thế mà xa lìa nhau: Hậu Thiên như vỏ, như 
áo, hỗ trợ bên ngoài, Tiên Thiên như Tinh, như Hoa hoạt động bên trong. Hai bên hợp 
lại thành khúc hoà ca tuyệt diệu... 

E. NHỮNG BÀI HỌC CHÍNH YẾU CỦA DỊCH KINH. 
Dịch Kinh có những áp dụng hết sức là đa dạng: 
-Nhà toán học trông vào, thấy: 
Âm + Dương: A + B 
Tứ Tượng: (A+B)2 = A2 + 2AB+ B2. 
Bát quái: (A+B)3 = A3+ 3A2B+ 3AB2+ B3 
64 Quái: (A+B)6 = A6+ 6A5B+ 15A4B2+ 20A3B3+ 15 A2B4+ 6AB5+ B6 
LEIBNITZ nhìn thấy 64 quẻ từ KHÔN đến KIỀN là 64 số từ 0 đến 63, mã theo 

Toán Học nhị nguyên. 
Dương Chấn Ninh, Lý Chính Đạo và nữ Bác Sĩ Ngô Kiện Hùng đã dùng định luật 

Dịch 3/2, để đo những phóng xạ của hạt nguyên tử khi nổ. Lúc ấy, những ly tử Âm và 
Dương hợp nhau lại thành ra 2 tia sáng, tia Dương dài bằng 3 đơn vị, tia Âm dài bằng 2 
đơn vị, và các Ông đã đem định luật CƠ NGẪU BẤT ĐỒNG ĐẲNG của Dịch Kinh 
thay cho định luật ĐỒNG ĐẲNG (loi de parité) xưa của Khoa Học Âu Mỹ. Sự kiện 
này xảy ra năm 1957, và các nhà Bác Học đó đã được giải thưởng Nobel về Lý Học. 

Ta cũng có thể dựa vào định luật Tụ Tán của Dịch Kinh để theo rõi những giả 
thuyết mới nhất của Thiên Văn Học, đó là sự khuếch tán hiện thời của vũ trụ, và sự thu 
xúc của vũ trụ, trong tương lai. 

Ta cũng có thể đem thuyết “Âm Dương hỗ vi kỳ căn” để sánh với phương trình E= 
MC2, trong đó, E là Energie, là Năng Lượng; M là Masse, là Vật Chất, C2 là vận tốc 
của ánh sáng lên bình phương. 

Nhưng ta còn có thể dùng Dịch, để chứng minh tìm hiểu những vấn đề quan trọng 
hơn thế nữa, ví dụ: Đâu là Trung Cung, Trung Điểm nơi con người? Thế nào là Phản 
Bản, Hoàn Nguyên? Thế nào là Đơn Đạo? Thế nào là Tiên Thiên, Hậu Thiên nơi con 
người? Những vấn đề này, sau đây, ta sẽ cố đề cập tới. 

Hiện nay, ta nhận định sơ khởi rằng Dịch dạy chúng ta nhiều bài học. 
a. Dịch dạy chúng ta đối thoại với Trời, với Thiên Nhiên. 
Mỗi một hiện tượng bên ngoài là một bài học mà Trời dạy chúng ta. Dịch nói: 

“Thiên thuỳ tượng, hiện cát hung, thánh nhân tượng chi” (Hệ Từ Thượng, XI). 
“Trời rủ hiện tượng xuống, cho cát hung hiện ra, thánh nhân lấy đó mà làm gương, mà 
bắt chước.” 

Đại Tượng Truyện quẻ Kiền viết: “ Thấy Trời hoạt động không ngừng nghỉ, người 
quân tử cũng phải cố gắng không ngừng nghỉ.” (Thiên hành kiện, quân tử dĩ tự 
cường bất tức.) 

Dịch kinh dạy: Cương kiện trung chính (Văn ngôn quẻ Kiền: Đại tai Kiền hề, 
cương kiện, trung chính, thuần tuý tinh dã.) 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



111 

 

Phải có một sức mạnh tinh thần mãnh liệt; phải biết xử sự theo đúng lẽ phải, xử sự 
cho thích đáng. 

b. Dịch Kinh chẳng những dạy con người biết XU CÁT, TỊ HUNG, mà còn dạy 
lấy CÁT, HUNG, ĐẮC, THẤT, HỐI, LẬN mà xét xem mình đi đúng, hay đi sai với 
đường lối Trời, Đất, Người. 

Phương pháp XU CÁT, TỊ HUNG của Dịch có thể toát lược như sau: Nhận định 
rằng con người lệ thuộc rất nhiều vào hoàn cảnh, nên nếu ta biết rõ hoàn cảnh, là biết 
được 1 phần lớn số phận cá nhân. 

Hoàn cảnh hay dở khác nhau tuỳ năm, tuỳ tháng, tuỳ mùa, tuỳ ngày, tuỳ giờ, tuỳ 
tâm trạng quần chúng, tuỳ tình trạng chính trị, xã hội, tuỳ như ở chỗ quân tử thắng hay 
tiểu nhân thắng, tinh thần làm chủ hay vật chất làm chủ. 

Tuy nhiên, trong cũng một hoàn cảnh, mỗi người lại có hay, có dở khác nhau, tuỳ 
tâm tư, chí hướng, tuỳ hoài bão, tuỳ tài đức, tuỳ địa vị xã hội, tuỳ tuổi tác, tuỳ như có 
người giúp hay không có người giúp, tuỳ như ở gần quân tử, quí nhân, hay tiểu nhân, 
tiện nhân. 

Hành động ta có dở, có hay. 
Hành động hay sẽ đem lại cho ta lợi ích (cát, đắc). Hành động hay là hành động 

hợp đạo lý, hợp tình, hợp cảnh ( Nguyên, Trinh), đem lại hanh thông (hanh), ích lợi 
(lợi), không làm cho ta phải xấu hổ (lận). hay hối hận, phàn nàn (hối), không làm cho 
ai chê trách ta được (vô cữu). 

Hành động dở sẽ đem lại cho ta hung hoạ (hung, thất), làm cho ta băn khoăn, hối 
hận (hối), hay xấu hổ (lận). 

Những hung hoạ ta gặp phải một phần lớn phát sinh vì: 
-Chúng ta làm những công việc không thích hợp với tài cán, và ý thích chúng ta. 
-Chúng ta cộng tác hay sống gần gũi những người không đồng tình, đồng ý, đồng 

quan niệm với chúng ta. 
-Chúng ta cộng tác với kẻ tiểu nhân, với những người sống bừa phứa, không có lý 

tưởng. 
-Chúng ta sống trong những hoàn cảnh không thuận tiện. 
Vậy muốn sống đời sống lý tưởng, phải thuận theo đạo lý, tức là phải theo những 

định luật tự nhiên, không được gàng quải với thời gian, tuổi tác, với trời đất, với tha 
nhân. Phải tìm những hoàn cảnh thuận tiện mà sống, giao thiệp với những người mình 
thích, làm những công việc mình ưa. 

Rồi lại phải tránh hung họa ngay từ lúc chúng còn chưa chớm phát, nghĩa là phải 
biết tiên liệu, đề phòng, phải biết tổ chức, xắp xếp, thêm bạn, bớt thù. Luôn luôn xét 
mình, xét trạng thái tâm hồn, xét hậu quả công việc, định mức cát hung, để biết rõ mình 
đi đúng hay đi sai với định luật trời đất, định luật thiên nhiên... 

Dịch Kinh gọi thế là CÁT HUNG SINH ĐẠI NGHIỆP (Hệ từ thượng, chương 
XI). 

Nhưng bài học cao siêu nhất mà Dịch dạy chúng ta, như Trương Kỳ Quân đã nói 
là: THIÊN NHÂN HỢP NHẤT. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



112 

 

c. Dịch đã cho thấy là giữa lòng mọi biến thiên đều đã ẩn tàng sẵn Thái Cực. Nếu 
vậy, thì giữa lòng mọi biến thiên của hình hài, tâm tư, trí não chúng ta, phải có Thái 
Cực. Biết rằng trong ta có Thái Cực, có căn cốt Trời, chúng ta sẽ có cơ tinh tiến vô biên 
vô tận. 

Học Dịch như vậy, mới gọi được là: 
Tinh nghĩa nhập thần dĩ trí dụng dã. (Hệ từ hạ, chương V). 
Học cho tinh nghĩa, nhập thần, 
Rồi ra áp dụng muôn phần hay ho... 

 PHỤ LỤC. 
Bài thơ để nhớ 64 quẻ Tiên Thiên. 
1. Ô Kiền: 
Kiền I/1, Quải I/2, hồ thỉ Hữu (Đại hữu) I/3 Tráng (Đại Tráng) I/4 hoài, 
Súc (Tiểu súc) I/5, Nhu I/6, Súc (Đại Súc) I/7, Thái I/8. thỉ đầu thôi. 
2. Ô Đoài: 
Lý II/1, Đoài II/2, Khuê II/3,, Muội II/4, Trung Phu II/ 5, Tiết II, 6. 
Bất Tổn II, 7, Lâm II, 8 tiền trạch bạn lai. 
3. Ô Ly. 
Đồng Nhân III/1, Cách III/2, diện Hoả Đông Ly III/ 3, 
Náo nhập Phong III/4, Gia (Gia Nhân) III/5, Tế (Ký Tế) III/ 6, Bí III/ 7, 

Di (Minh Di) III/ 8. 
Ô. Chấn. 
Vô Vọng IV/ 1, Tuỳ IV/2, nhân, Phệ Hạp III/ 3, 
Chấn, IV/ 4 
Ích, IV/5 Truân, IV/6 Di, IV/7 dạ, Phục IV/8, lôi phi. 
Ô. Tốn, 
Cấu V/1, quân, sơ Quaù (Đại quá) V/2, Đỉnh,V/3 lô Hằng,V/4 
Tốn V/5, TỉnhV/6, phong thanh, CổV/7 nguyệt Thăng V/8. 
Ô Khảm. 
Tụng VI/1, Khốn VI/2, Vị (Vị Tế) VI/3 tri Giải VI/4, Hoán VI/5, Khảm VI/6, 
Mông VI/7, Sư Vi/8 chỉ xuất ngọc hồ băng. 
Ô Cấn. 
Độn VII/1, Hàm VII/2, Lữ VII/3, Quá (Tiểu Quá) VII/4, tửu gia liêm, 
Tiệm VII/5, Kiển VII/6 sơn đầu, ngộ Cấn VII/7, Khiêm VII/8. 
Ô Khôn. 
Bĩ VIII/1, Tuỵ VIII/2 khả kham Tần Tấn VIII/3 địa, 
Dự VIII/4ï, Quan VIII/5, Tỉ VIII/6, Bác VIII/7, địa Khôn VIII/8 chiêm. 
Giải thích: Trên đây là 4 bài thơ tứ tuyệt cho ta thứ tự 64 quẻ Tiên Thiên. 

ADMIN
Highlight



113 

 

2 quẻ thành 1 bài thơ. Bài thơ 1, cho 2 quẻ Kiền, Đoài, Bài thơ sau cho 2 quẻ Ly, 
Chấn, v.v... 

Số La Mã I, II, III, IV, V, VI, VII, VIII chỉ tám quẻ nội quái ( quẻ nằm dưới) : 
Kiền = I, Đoài = II, Ly = III, Chấn= IV, Tốn = V, Khảm = VI, Cấn =VII, Khôn = VIII. 

8 số Ả Rập 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8 chỉ 8 quẻ ngoại quái (quẻ nằm trên): Kiền = 1, Đoài 
= 2, Ly = 3, Chấn = 4, Tốn = 5, 

Khảm = 6, Cấn = 7, Khôn = 8. 
Nên III/3 sẽ là quẻ Ly; V/7 sẽ là quẻ Cổ v.v... 
2. Hai bài thơ để nhớ vị trí 64 quẻ Hậu Thiên trong Kinh Dịch: 
Thượng Kinh. 

Kiền, Khôn, Truân, Mông, Nhu, Tụng, Sư, 
Tỉ, Tiểu Súc hề Lý, Thái, Bĩ. 
Đồng nhân, Đại Hữu, Khiêm, Dự, Tuỳ, 
Cổ Lâm, Quan hề, Phệ Hạp, Bí, 
Bác, Phục, Vô Vọng, Đại Súc, Di, 
Đại Quá, Khảm, Ly, tam thập bị. 

  
Hạ Kinh. 

Hàm, Hằng, Độn hề cập Đại Tráng, 
Tấn dữ Minh Di, Gia Nhân, Khuê, 
Kiển, Giải, Tổn, Ích, Quải, Cấu, Tuỵ, 
Thăng, Khốn, Tỉnh, Cách, Đỉnh, Chấn, kế, 
Cấn Tiệm, Qui Muội, Phong, Lữ, Tốn, 
Đoài, Hoán, Tiết hề, Trung Phu chí, 
Tiểu Quá, Ký Tế, kiêm Vị Tế. 

  
Trong 2 bài thơ trên ta thấy 8 quẻ có gạch phía dưới. Đó là: Kiền, Khôn, Di, Đại 

Quá, Khảm, Li, Trung Phu, Tiểu Quá, là 8 quẻ Thác. Thác là những quẻ lộn xuôi, 
ngược vẫn như nhau không đổi. Còn 56 quẻ hay 28 cặp còn lại là quẻ Tống. Tống là 
những quẻ hễ lộn lên sẽ thành quẻ khác. Ví dụ: Truân lộn lên sẽ thành Mông, Nhu lộn 
lên sẽ thành Tụng, v.v... 8 quẻ Thác cộng với 28 quẻ Tống là 36, vì thế Thiệu Khang 
Tiết mới nói: Tam thập lục cung đô thị xuân. 

64 quẻ, ý nghĩa, cách tìm ra 64 quẻ. 
-Bĩ (Vận Bĩ, Bế Tắc) VIII/1; 12. (Thiên Địa Bĩ) 
-Bác (bóc lột hết Dương) VII/7; 23. (Sơn Địa Bác) 
-Bí (Vẻ Đẹp) III/ 7, 22 (Sôn Hoả Bí) 
-Cấn (Núi; Ngừng Nghỉ) VII/7, 52 (Bát thuần Cấn) 
-Chấn (Sấm) IV/4, 51 (Bát thuần Chấn). 
-Cách (Thay đổi) III/2, 49 (Trạch Hoả Cách). 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



114 

 

-Cấu (Gặp Gỡ) V/1, 44 (Thiên Phong Cấu). 
-Cổ (Hỏng, hủ bại), V/7, 18 (Thiên Phong Cổ). 
-Dự (Đề Phòng), VIII/4, 16 (Lôi Địa Dự). 
-Di (Má, nuôi dưỡng), IV/7, 27 (Thiên, Lôi Di). 
-Đại Quá (Cái hay, cái lớn nhiều quá) V/2 , 28 (Trạch Phong Đại Quá). 
-Đại Súc (Hàm chứa nhiều) I/7. 26 (Sơn Thiên Đại Súc). 
-Đại Hữu ( Có nhiều, có lớn) I/3, 14 (Hoả Thiên Đại Hữu) 
-Độn (Trốn Ẩn) VII/1, 33 (Thiên Sơn Độn) 
-Đồng Nhân (Hoà Đồng với người) III/1 13 (Thiên Hoả Đồng Nhân). 
-Đỉnh (Thay cái mới vào) V/3, 50 (Hoả Phong Đỉnh) 
-Đại Tráng (Mạnh mẽ nhiều) I/4, 34 (Lôi Thiên Đại Tráng). 
-Đoài (Trầm, Đầm) II/2, 58 (Bát Thuần Đoài). 
-Giải (Giải thoát) VI/4, 40 (Lôi Thuỷ Giải). 
-Gia Nhân (Gia Đạo) III/5, 37 (Phong Hoả Gia Nhân) 
-Hàm (Cảm ứng) VII/2, 31 (Trạch Sơn Hàm) 
-Hằng (Hằng Cửu) V/4, 32 (Lôi Phong Hằng) 
-Hoán (Tiêu Tán, phá tán) VI/5, 59 (Phong Thuỷ Hoán). 
-Ích (Thêm cho) IV/5, 42 (Phong Lôi Ich) 
-Kiền (Trời) I/1 , 1 (Bát thuần Kiền). 
-Ký Tế (Đã thành tựu) III/6, 63 (Thuỷ, Hoả Ký Tế). 
-Khuê (Gàng Quải) II/3, 38 (Hoả Trạch Khuê) 
-Kiển (Bế tắc) VII/6, 39 (Thuỷ Sơn Kiển). 
-Khôn (Đất) VIII/8, 2 (Bát thuần Khôn). 
-Khốn ( Khốn nạn) VI/2, 47 (Trạch Thuỷ Khốn). 
-Khảm (Nước, nguy hiểm) VI/6, 29 (Bát Thuần Khảm) 
-Khiêm (Khiêm tốn) VII/8, 15 (Địa Sơn Khiêm) 
-Lâm (Người trên đến với người dưới) II/8, 19 (Địa Trạch Lâm) 
-Ly (Lửa, bám víu) III/3 , 30 (Bát Thuần Ly). 
-Lý (bước lên trên, theo định luật tự nhiên) II/1, 10 (Thiên Trạch Lý) 
-Lữ (Lữ Thứ) VII/3, 56 (Hoả Sơn Lữ) 
-Minh Di (Ánh Sáng bị lu mờ) III/8, 36 (Địa Hoả Minh Di) 
-Mông (trẻ thơ, mê muội, giáo hoá) VI/6, 4 (Sơn Thuỷ Mông) 
-Nhu (Chờ đợi, ăn uống) I/6, 5 (Thuỷ Thiên Nhu). 
-Phong (Thịnh Vượng) III/4, 55 (Lôi Hoả Phong). 
-Phục (Trở lại) IV/8, 24 (Địa Lôi Phục) 
-Phệ Hạp (Nghiền đứt để hoà hợp) IV/3, 21 (Hoả Lôi Phệ Hạp). 
-Quan (Nhìn xem, quan sát) VIII/5 , 20 (Phong Địa Quan) 
-Quải (Quyết Định) I/2 , 43 (Trạch Thiên Quải) 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



115 

 

-Qui Muội ( Gái về nhà chồng) II/4, 54 (Lôi Trạch Qui Muội). 
-Sư (Quân Sự) VI/8, 7 (Địa Thuỷ Sư). 
-Tỉ (Qui Dân Tụ Chúng để lập nước) VIII/6, 8 (Thuỷ Địa Tỉ) 
-Thái (Thái Thịnh) I/8, 11 (Địa Thiên Thái) 
-Tiệm (lớn từ từ, tiến triển từ từ) VII/5, 53 (Sơin Phong Tiệm) 
-Trung Phu (Sự Thành Tín) II/5, 61 (Phong Trạch Trung Phu). 
-Tổn (Bớt đi) II/7, 41 (Sơn Trạch Tổn) 
-Tốn ( Gió, thấm nhập) V/5, 57 (Bát thuần Tốn) 
-Tuỳ (Theo) IV/2 , 17 (Trạch Lôi Tuỳ) 
-Tấn (Tiến Lên) VIII/3, 35 (Hoả Địa Tấn) 
-Tuỵ (Tụ Họp) VIII/2, 45 (Trạch Địa Tuỵ) 
-Tụng (Kiện Tụng) VI/1, 6 (Thiên Thuỷ Tụng) 
-Tiểu Quá (Quá Mức ít nhiều) VII/4, 62 (Lôi Sơn Tiểu Quá) 
-Tiểu Súc (Chứa Đựng ít, nuôi dưỡng ít, trở lực nhỏ) I/5, 9 (Phong Thiên 

Tiểu Súc). 
-Tỉnh (Giếng) V/6, 48 (Thuỷ Phong Tỉnh) 
-Thăng (lớn lên, tiến lên) V/8, 46 (Địa phong Thăng) 
-Truân (Truân chuyên, Vất vả) IV/6, 3 (Thuỷ Lôi Truân). 
-Tiết (Tiết Độ) II/6, 60 (Thuỷ Trạch Tiết) 
-Vô Vọng (Không Nhầm, hồn nhiên, vô tội) IV/1, 25 (Thiên Lôi Vô 

Vọng) 
-Vị Tế (Chưa thành tựu) VI/3, 64 (Hoả Thuỷ Vị Tế). 

  
Bị Chú. Cách dùng 64 quẻ trên. 
64 quẻ trên đây cho thấy cách thức vạch ra thành quẻ, bất kỳ là quẻ nào. 64 quẻ 

xếp theo ABC, nên dễ kiếm. 
Mới đầu cho tên các quẻ, tiếp đến cho nghĩa quẻ, tiếp đến cho biết quẻ ấy nằm 

trong ô nào: I Kiền, II Đoài , III Ly, IV Chấn, V Tốn, VI Khảm, VII Cấn , VIII Khôn, 
và là quẻ thứ mấy trong ô đó: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8. 

Vậy cặp số La Mã và Ả Rập đi với nhau, vừa cho biết quẻ nằm trong ô nào, vừa là 
quẻ thứ mấy, và cho biết cách xếp thành quẻ. 

Muốn vạch thành quẻ, trước hết: 
Đổi số La Mã ra thành quẻ viết xuống dưới (nội quái), rồi đổi số Ả Rập ra thành 

quẻ, viết chồng lên trên. (ngoại quái). 
Ví dụ: Ta thấy Vô Vọng IV/1, 25, ta biết ngay Vô Vọng là ở trong Ô Chấn và là 

quẻ thứ I, 
Ta đổi IV thàng Chấn, viết xuống dưới. (nội quái, hạ quái). 
Ta đổi 1 thành Kiền và viết chồng lên trên. (ngoại quái, thượng quái). 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



116 

 

Con số 25 sau chỉ cho biết quẻ Vô Vọng là quẻ thứ mấy trong bộ Kinh Dịch. Nếu 
ta ghi nhớ Kinh Dịch có Thượng Kinh và Hạ Kinh. Thượng Kinh có 30 quẻ, Hạ Kinh 
có 34 quẻ, thì ta thấy ngay quẻ Vô Vọng là ở gần cuối Thượng Kinh, vì là quẻ thứ 25. 
Các quẻ khác cũng như vậy mà suy ra. 

Cuối cùng, cho biết cách đọc quẻ và vẽ quẻ theo lối người xưa. Nếu ta biết rằng: 
Kiền vi Thiên. 
Đoài vi Trạch. 
Ly vi Hoả. 
Chấn vi Lôi. 
Tốn vi Phong. 
Khảm vi Thuỷ. 
Cấn vi Sơn. 
Khôn vi Địa. 

Thì ta cũng vẽ được thành quẻ. Ví dụ, ta thấy Thiên Lôi Vô Vọng, thì ta liền biết 
quẻ Vô Vọng, phía trên là quẻ Kiền, phía dưới là quẻ Chấn. Như vậy ta sẽ vẽ ngay 
được. 

 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1] Trùng biên, Tống Nguyên Học Án, q. 3. tr. 878. 
[2] Dịch chi vi thư cùng Thiên, Địa, Nhân chi tế; cứu tạo hoá chi nguyên, dĩ minh cát, 
hung, tiêu trưởng, tồn vong chi đạo, tu tề, trị, bình chi bản, đại nhi kinh luân quốc gia, 
tiểu nhi lập thân, xử thế, thể nhi dụng chi, vô bất tại thị. 
Trương kỳ Quân, Trung Hoa Ngũ Thiên niên sử, q. 2. chương 12: Chu Dịch tr. 123. 
[3] Dịch chi vi thư, quảng đại tất bị, vô sở bất bao, nhi ngữ kỳ yếu qui, tắc vi 
minh Thiên Nhân hợp nhất chi Đạo. 

Như trên, tr. 123. 
[4] Dịch quán quần kinh chi thủ. 

易 冠 群 經 之 首。 
Như trên. tr. 123. 

[5] Dịch vi ngũ kinh chi nguyên. 易 為 五 經 之 元。 
[6] Dịch chi vi thư, cùng lý tận tính, dĩ chí ư mệnh. 

易 之 為 書 窮 理 盡 性 以 至 於 命。 
Dịch kinh, Thuyết quái, chương 1, tiết ba. 

[7] Chu Dịch Xiển Chân, Tam Tông Miếu xuất bản, tr. 21. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



117 

 

[8] Trung ngũ điểm hựu tượng Thái Cực hàm Tứ Tượng, Trung nhất điểm hựu tượng 
Thái Cực hàm Nhất Khí. 

中 五 點 又 象 太 極 含 四 象。 中 一 點 又 象 太 極 含 一 氣。 
Văn Đạo Tử giảng đạo tinh hoa lục, tr. 9a. 

[9] Tham Đồng Khế phát huy, tr, 24b. 
[10] Như trên, tr. 24b, 25a. 
[11] Lưu Nhất Minh, Chu Dịch Xiển Chân, Tam Tông Miếu xuất bản, tr. 29-30. 
[12] Trung ngũ văn hựu tượng trưng Thái Cực, Trung nhất văn hựu tượng trưng Thái 
Cực hàm nhất khí. 

中 五 文 又 象 徵 太 極。 中 一 文 又 象 徵 太 極含 一 氣。 
Văn Đạo Tử gỉang Đạo Tinh Hoa Lục, tr. 11a. 

[13] Thái Nhất giả Bắc Thần chi Thần Danh dã. Cư kỳ sở viết Thái Nhất, thường hành ư 
Bát Quái, nhật thần chi giao, viết Thiên Nhất. 
Hoặc viết: Thái Nhất xuất nhập sở du, tức ư Tử Cung chi nội. ngoại kỳ tinh nhân dĩ vi 
danh yên. Cố Tinh Kinh viết: Thiên Nhất, Thái Nhất chủ khí chi thần, hành do đãi dã. 
Tứ chính, tứ duy do bát Quái, Thần sở cư cố diệc danh chi viết Cung. Thiên Nhất hạ 
hành do Thiên Tử xuất, tuần thú tinh phương nhạc chi sự. Mỗi xuất tắc phục. 

Dịch VI, q. hạ, tr. 3b. 
[14] Thái Nhất hạ hành Bát Quái chi cung, mỗi Tứ nãi hoàn ư Trung Ương. Trung Ương 
giả, Bắc Thần chi sở cư, cố nhân vị chi Cửu Cung. Thiên Số đại phân, dĩ Dương xuất, 
Âm nhập. Dương khởi ư Tý, Âm khởi ư Ngọ. Thị dĩ Thái Nhất hạ cửu cung, tòng 
Khảm cung Thuỷ. Khảm Trung Nam Thuỷ diệc ngôn vô thích dã. Tự thử nhi tòng ư 
Khôn Cung, Khôn mẫu dã. Hựu tự thử nhi tòng Chấn Cung, Chấn trưởng nam dã. Hựu 
tự thử nhi tòng Tốn cung. Ký hựu tự thử nhi tòng Kiền cung. Kiền phụ dã. Tự thử nhi 
tòng Đoài Cung. Đoài thiếu nữ dã. Hựu tự thử nhi tòng ư Cấn cung. Cấn thiếu nam dã. 
Hựu tự thử nhi tòng ư Ly cung. Ly trung nữ dã. Hành tắc chu dã. Thượng du tức ư 
Thiên Nhất, Thái Nhất chi cung nhi phản ư Tử Cung. Tòng Khảm cung thuỷ, chung ư 
Ly cung. 

Xem Dịch VI. 
[15] Như trên. tr. 4a 
[16] Như trên. tr. 3a. 
[17] Như trên. tr. 11a. 
[18] Văn Đạo Tử giảng đạo tinh hoa lục, tr. 9b. 
[19] Thái Ất Kim Hoa Tông Chỉ, tr. 15. 
[20] Ngô Cảnh Loan, Huyền Không bí chỉ. 
[21] Dịch chi vi thư, nhất Âm, nhất Dương nhi dĩ. Tiên hậu, thuỷ chung. động tĩnh, hối 
minh, thượng hạ, tiến thoái, vãng lai, hạp tịch, doanh hư, tiêu trưởng, xuất nhập, hành 
tàng, hà thích chi nhi nhất Âm, nhất Dương tai? 

Trương Kỳ Quân, Trung Quốc Ngũ Thiên Niên Sử, q. 2, tr. 127. 



118 

 

CHƯƠNG X 

THÂN HỌC MINH TUYÊN. 

TÌM HIỂU VỀ CON NGƯỜI. 

  

Hai chữ Thân Học thực ra không phải là chữ mới mẻ. Nó được rút ra từ quyển 
Huỳnh Đình Ngoại Cảnh do Tung Ẩn Tử chú, xuất bản năm 1793, nơi quyển Thượng, 
tr. 15a. 

Chương này có mục đích trình bày tách bạch về con người, về cơ thể con người, để 
hiểu rành về con người, như vậy mới hiểu được cung cách tu luyện của đạo Lão. 

Thất Chân Nhân Quả nơi đầu chương II, có thơ: 
Liễu ngộ do như dạ đắc đăng, 了 悟 猶 如 夜 得 燈 

Vô song, ám thất, hốt quang 
minh 

無 窗 暗 室 忽 光 明 

Thử thân bất hướng kim sinh độ, 此 身 不 向 今 生 渡 

Tiện hướng hà thời độ thử thân? 便 向 何 時 渡 此 身 

  
Dịch: 

Ngộ rồi, như tối có ngọn đèn, 
Nhà tuy không cửa, sáng chưng lên, 
Thân này, chẳng tính kiếp này độ, 
Đợi đến kiếp nào, độ cho nên? 

NHÂN THÂN TIỂU THIÊN ĐỊA. 
Đạo lão cho rằng con ngưỡi là tiểu thiên địa. Tiên Học Từ Điển nơi chữ Nhân, 

Thiên có viết: 
“Nhân thân là 1 tiểu thiên địa. Trên trời, những vì tinh tú có thể đếm được là 

84.000. Nhân thân có 84.000 ngàn lỗ chân lông. 
Trời đất cách nhau 84.000 dặm, Tâm Thận cách nhau 8 tấc 4 phân. 
Trời đất lấy 12 tháng làm 1 năm, nhân thân lấy 12 kinh làm 1 vòng. 
Trời đất có Lục Khí, nhân thân có Lục Phủ. 
Trời đất có Ngũ Hành, nhân thân có Ngũ Tạng. 
Trời đất có Nhật Nguyệt, nhân thân có 2 mắt. 
Trời đất có Gió Mây. Khí Gió Mây 1 ngày, 1 đêm lên xuống 25.500 độ. Nhân thân 

có khí Hô Hấp, Thổ Nạp, một ngày, một đêm tiến xuất 25.500 lần. Mỗi phút có 16 tức 
(hô+hấp), 24 giờ có 1440 phút. Như vậy 1 ngày, 1 đêm có 23.040 tức. 



119 

 

Trời đất có Thiên Hà tiếp Hoàng Hà. Con người có Thiên Căn (Nê Hoàn) tiếp Địa 
hộ (Hội Âm= Vĩ Lư). 

Trời đất có Mây, Mưa, Nhân Thân có Khí, Dịch. 
Nguyên Hoà Tử cho rằng: Nhân Thân đại để đồng Thiên địa. 
Chính vì thế mà Trời đất có Tam Thanh: Ngọc Thanh, Thượng Thanh, Thái 

Thanh, thì trong con người cũng có Tam Đơn: 
-Nê Hoàn hay Thượng Đơn Điền là Ngọc Thanh Cung. 
-Giáng Cung hay Trung Đơn Điền là Thượng Thanh Cung. 
-Khí Hải là Hạ Đơn Điền hay Thái Thanh Cung. [1] 

Trời có 9 cung, thì đầu con người cũng có 9 cung. 
Trời có Thiên Môn, thì trong con người Nê Hoàn là Thiên Môn. 
Nhập Dược Kính có thơ: 

Nê Hoàn nhất khiếu đạt Thiên môn. 泥 丸一 竅 達 天 門 

Trực Thượng Hư Hoàng Ngọc Đế 
Tôn. 

直 上 虛 皇 玉 帝 尊 

Thử thị Chân Nhân lai vãng lộ, 此 是 真 人 來 往 路 

Thời thời khoá hạc khứ triều 
nguyên. [2] 

時 時 跨 鶴 去 朝 元 

  
Dịch: 

Nê Hoàn một khiếu đạt Thiên Môn, 
Thẳng tới Hư Hoàng Ngọc Đế Tôn. 
Ấy chính Chân Nhân lai vãng lộ, 
Cưỡi hạc băng chừng hướng phản hoàn. . 
  

Trời có Bắc Đẩu Thất Tinh (Thiên Cương): 
1. Dublé : Khu Tinh, Khôi Tinh, Tham Lang, 
2. Merak : Tuyền Tinh, Cự Môn. 
3. Phecda : Ky Tinh, Lộc Tồn. 
4. Megrez : Quyền Tinh, Văn Khúc. 
5. Alioth : Hành Tinh, Liêm Trinh. 
6. Mizar: Khai Dương, Vũ Khúc. 
7. Alkaid: Giao Quang, Phá Quân. 

Bốn sao trên hợp lại là Khôi; ba sao dưới hợp là là Cương (Tiêu), hay Đẩu Bính 
(Chuôi sao Bắc Đẩu) [3]. 

Ứng với Bắc Đẩu Thất Tinh, thì nơi con người có Thất Khiếu: 2 mắt, 2 tai, hai lỗ 
mũi, 1 mồm. Thất Khiếu còn được gọi là Thất Nguyên, hay Thất Khổng. 

ADMIN
Highlight



120 

 

Trên trời có Tử Vi Viên là Hậu Cung hay Hậu Tẩm của Thiên Hoàng Thượng 
Đế. Trong con người có Nê Hoàn, Động Phòng ở trung điểm đầu não. 

Ở trên trời có Thái Vi Viên . Thái Vi Viên là Minh Đường, là Thiên Đình, là nơi 
Thượng Đế ra thiết triều, thì nơi con người Trán cũng được gọi là Thiên Đình. Từ Trán 
vào 1 tấc là cung Minh Đường. 

Trên Trời có Nhật, Nguyệt, Ngũ Tinh: 
-Nhật = Thái Dương, Kim Ô. 
-Nguyệt = Thiềm Thừ, Ngọc Thố, Thiềm Cung, Quảng Hàn, Hằng Nga. 
-Hoả Tinh (Mars) = Huỳnh Hoặc, Phạt tinh, Vân Hán, Chấp Pháp, Thiên 

chi Sứ. Chu Kỳ: 2 năm. 
-Kim Tinh (Venus) = Khải minh, Sao Mai, Trường Canh hay Sao Hôm, 

Huỳnh Tinh hay Thái Bạch. Chu Kỳ: 1 năm. 
-Thuỷ Tinh (Mercure)= Thần Tinh, Tiểu Chính, Thuỷ Diệu. Chu Kỳ: 1 

năm. 
-Mộc Tinh (Jupiter)= Tuế Tinh, Trùng Hoa, Kỷ Tinh, Mộc Đức. Chu Kỳ: 

12 năm. 
-Thổ Tinh (Saturne) = Trấn Tinh, Thổ Tú. Chu Kỳ: 28 năm. 

Nơi con người: 
Mắt trái là Thái Dương, Nhật . 
Mắt phải là Thái Âm, Nguyệt. 
Trán là Hoả Tinh. 
Mũi là Thổ Tinh. 
Tai trái là Mộc Tinh. 
Tai phải là Kim Tinh. 
Mồm là Thuỷ Tinh. 

Trên Trời có vòng Hoàng Đạo. Trên vòng Hoàng Đao đó có 28 cung sao gọi là 
Nhị Thập Bát Tú (Cũng ví như 28 cột Kilomet, để chỉ xem Nhật, Nguyêt, Ngũ Tinh 
đang di chuyển ở chổ nào trên đường Hoàng Đạo.) 

Nhị Thập Bát Tú có 28 vì sao chia thành 4 chòm Thanh Long (chòm 7 sao phía 
Đông, Chu Tước (chòm 7 sao phía Nam), Bạch Hổ (chòm 7 sao phía Tây), Huyền Võ 
(chòm 7 sao phía Bắc), và có tên như sau: 

  
  Chòm sao 

Thanh Long 
Chòm sao 
Huyền Vũ 

Chòm sao 
Bạch Hổ. 

Chòm sao Chu 
Tước 

Ngày Thứ 
Trong tuần 

            
Ngũ Hành, 
Nhật+Nguyệt 

7 sao phía 
đông 

7 sao phía 
Bắc 

7 sao phía 
Tây. 

7 sao phía 
Nam 

Ngày Thứ 

Mộc Giác M. Giao Đẩu-M-Giải Khuê-M-
Lang 

Tỉnh-M-Cang  5 

ADMIN
Highlight



121 

 

Kim Cang-K-Long Ngưu -K-
Ngưu 

Lâu-K-Cẩu. Quỉ-K-Dương  6 

Thổ Đê -T-Lạc Nữ -T-Bức. Vị-T--Trĩ Liễu-T-
Chương 

 7 

Nhật Phòng-N-Thố Hư-N-Thử Mão-N-Kê Tinh-N-Mã Chủ Nhật 

Nguyệt Tâm-N-Hồ Nguy-N-Yến Tất-N-Ô Trương-N-Lộc  2 

Hoả Vĩ -H-Hổ Thất-H-Trư Chuỷ-H-
Hầu 

Dực-H-Xà  3 

Thuỷ Cơ -T-Báo Bích-T-Du Sâm-T-
Viên 

Chẩn-T-Dẫn.  4 

  
Bị Chú: 28 con thú trong 28 tú cũng dựa vào 12 con giáp và những con thú tương 

tự theo thứ tự sau đây: 
Giao (le crocodile), Long (le dragon); Lạc ( le hérisson, Con nhím), Thố (le lièvre) 

Hồ (le renard), Hổ (le tigre); Báo (le léopard), Giải ( le licorne, Con Kỳ Lân, con giải 
trại); Ngưu (le boeuf), Bức ( la chauve-souris); Thử (le rat)û, Yến (l’hirondelle); Trư (le 
porc), Du ( le pangolin, Con Tê Tê); Lang (le loup, Chó Sói), Cẩu (le chien); Trĩ (le 
faisan), Kê (le coq; Ô (la corneille), Hầu (le grand singe); Viên (le petit singe), Cang (le 
chien sauvage, Chó rừng); Dương (le bélier), Chương (le grand cerf, loại Hươu lớn); 
Mã (le cheval), Lộc (le petit cerf); Xà (le Serpent), Dẫn ( le ver-de-terre, Con Giun). 
Sách Tam Nguyên Đại Lược của Lê Văn Nhàn, nơi trang 56 cho nhiều tên khác với 
bảng này, nhưng tôi không theo. Bảng của tôi theo Gustave Schlegel. Theo tôi, ai thích 
gọi gì, thì gọi. Không nên cố chấp. 

Nhị thập bát tú là: Giác, Cang, Đê, Phòng, Tâm, Vĩ, Cơ. Đẩu, Ngưu, Nữ, Hư, 
Nguy, Thất, Bích. Khuê, Lâu, Vị, Mão, Tất, Chuỷ, Sâm. Tỉnh, Quỉ, Liễu, Tinh, 
Chương, Dực, Chẩn. QuyểnUranographie Chinoise cuả Gustave Schlegel, T. 1, từ tr. 
583 đến tr. 595, có đề cập đến 28 con thú cuả Nhị Thập Bát Tú. 

Nhìn vào đồ bản trên, sau chữ Giác chẳng hạn, có viết tắt chữ M= Mộc. Các chữ 
viết tắt khác là K= Kim, T= Thổ, N= Nhật, N= Nguyệt, H=Hoả, T=Thuỷ . Trông vào 
bảng trên, ta thấy bao giờ các Sao Phòng, Hư Mão, Tinh cũng vào Chủ Nhật. Các 
ngày có sao: Giác, Đẩu, Khuê, Tỉnh cũng là thứ 5 v.v.. 

Ở nơi con người, thì 2 mạch Nhâm, Đốc hợp lại thành vòng Hoàng Đạo, và Nhị 
Thập Bát Tú cũng ở trên 2 mạch đó. Ở nơi quyển Sao Kiểu Động Chương, quyển Hạ, 
trong 8a, có một đồ hình vẽ con người với Nhị Thập Bát Tú rải rắc trên 2 mạch Nhâm, 
Đốc. Ví dụ: Nơi Hội Âm là 2 sao Hư Nguy. nơi Vĩ Lư là sao Ngưu Đẩu. Nơi Giáp Tích 
là Đê, Phòng, Tâm, nơi đỉnh đầu là Liễu, Tinh, Trương; nơi trán là Tỉnh, Quỉ; nơi ngực 
là Chuỷ Sâm; nơi Tỳ là Vị, Mão, Tất; nơi Hạ Đơn Điền là Khuê, Lâu v.v... 

Đằng khác, trong con ngưới cũng có Ngũ Nhạc: 
-Nam Nhạc: Hành Sơn là Trán. 
-Trung Nhạc: Tung Sơn là Mũi. 

ADMIN
Highlight



122 

 

-Đông Nhạc: Thái Sơn là Má trái. 
-Tây Nhạc: Hoa Sơn là Má phải. 
-Bắc Nhạc: Hằng Sơn là Cằm. [4] 

Con người có Tứ Độc (Bốn sông ): 
-Tai là Giang (sông Giang). 
-Miệng là Hoài (sông Hoài). 
-Mắt là Hà (sông Hà) 
-Mũi là Tể. (sông Tể) 
-Đốc Mạch được gọi là Hoàng Hà. 
-Nhâm Mạch là Tào Khê. 

Trong con người cũng không thiếu gì biền: Khí Hải, Tuỷ Hải, Huyết Hải; suối: 
Dũng Tuyền;hang động: Thiên Cốc, Cốc Thần, Tiến Cốc; ao: Ngọc trì, Thiên 
Trì; giếng: Kiên Tỉnh; ngòi lạch: Hậu Khê, Thiếu Trạch, Thuỷ Cấu; đống, gò: Thương 
Khưu, Lương Khưu v.v... 

Quan niệm Tam Tài về con người. 
Đạo Lão quan niệm con người có 3 phần chính: Đó là: TINH, KHÍ, THẦN. 
Có khi TINH, KHÍ, THẦN còn được gọi bằnh danh từ khác là: THÂN, TÂM, Ý. 
Đạo Lão gọi THÂN, TÂM, Ý là TAM THỂ hay TAM BẢO. 
Tiên Học Từ Điển nơi câu THÂN, TÂM, Ý TAM THỂ viết: Tinh thì sinh ở Thân, 

Khí thì tàng ở Tim, Thần thì ẩn trong Ý. 
Thân mà bất động thời TINH hoá. 
Tâm mà bất động thời KHÍ hoá. 
Ý mà bất động thời THẦN hoá. 

NÃO BỘ VÀ NÊ HOÀN. 
Khảo về Đạo Lão, ta thấy các Đạo Gia rất chú trọng đến óc não, đến Nê Hoàn. 
Trong quyển Huỳnh Đình Kinh chú giải, tôi đã bàn rất nhiều về Nê Hoàn Cung 

và Não Bộ. Hôm nay, tôi chỉ tóm lại vắn tắt rằng: 
Nê Hoàn chính là Thiên Tâm, nơi Thượng Đế ngự trị trong con người. Đó chính là 

nơi mà con người có thể siêu thăng, có thể hợp nhất với Thượng Đế. 
Trong quyển Tham Đồng Khế phát huy, Toàn Dương Tử, Duy Diễm, khi bình về 

câu: Chân nhân tiềm thâm uyên, phù du thủ qui trung, đã viết: 
“ Chân nhân là Chân Thần, Thâm Uyên là Thái Uyên, là Nê Hoàn Cung.[5] 
Có điều đáng chú ý là các Đạo Gia Ấn Độ cũng chủ trương y thức như vậy. Họ gọi 

Nê Hoàn Cung là Sahasrara Chakra (Bông Hoa Sen nghìn cánh). Và cho rằng, nơi Liên 
Hoa Tâm đó, người Đạo Sĩ có thể kết hợp với Thượng Đế. [6] 

Óc não cũng chiếm một địa vị rất quan trọng trong Đạo Lão. 
Các Đạo Gia thường nói: Hoàn tinh, bổ não. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



123 

 

Các Đạo Gia hiện đại, dựa vào khoa học ngày nay mà suy thêm rằng: Gian Não 
(Diencéphale) nếu suy, thì con người sẽ già đi. Cho nên tu luyện cốt là bồi bổ Gian 
Não, cho con người CẢI LÃO HOÀN ĐỒNG. 

Tiên học diệu tuyển, nơi trang 197 viết: 
“ Phép dưỡng sinh là tiềm thần nội thị, cho khí ngũ tạng tụ về Đan Điền. Từ Đan 

Điền, khí được huấn tập, vào trong giữa Não. Não được gọi là Côn Lôn, ở trên tượng 
Trời. Bổ Thiên tức là Bổ Não, theo Huỳnh Đình Kinh. Cho nên Huỳnh Đình Ngoại 
Cảnh viết: Tử dục bất tử tu Côn Lôn, chính là vì vậy.[7] 

Tĩnh Trung Ngâm có câu: “Ngã tu Côn Lôn đắc Chân quyết.” 
Phục Mệnh Thiên có câu: 

“Hồi hướng ngã gia viên lý, 
Tài bồi nhất mẫu Thiên Điền.” 

Dịch: 
Nhà xưa, vườn cũ quay về, 
Thiên Điền một mẫu, lo bề chăm nom...  

Hoàn Nguyên Thiên có câu: 
Ngộ Đạo hiển nhiên minh khuếch lạc, 
Nhàn nhàn đoan toạ, vận Thiên Quan. 

Dịch: 
Ngộ Đạo dĩ nhiên tường đoan đích, 
Thung dung ngồi thẳng vận Thiên Quan.[8] 

  
Ngày nay, thế giới có lập ra nhiều viện nghiên cứu về Não Bộ. Liên Hiệp Quốc 

cũng có Tổ Chức Nghiên Cứu Não Bộ Quốc Tế (International Brain Research 
Organisation, IBRO). Mong rằng các tổ chức này sẽ phối hợp với các Đạo Gia, để 
chứng minh tầm quan trọng của Gian Não (Diencéphale), của Nê Hoàn (troisième 
Ventricule), và của các Xoang não (Ventricules) 

TAM ĐAN ĐIỀN . 
Đạo Lão chủ trương nơi con người có Tam Đan Điền: Thượng Đan Điền, Trung 

Đan Điền, Hạ Đan Điền. 
Thượng Đan Điền thì mọi người đều công nhận là Nê Hoàn. Còn Trung Đan Điền 

và Hạ Đan Điền thì từ danh xưng, đến vị trí đều thay đổi tuỳ theo các Đạo Sĩ. 
Tầm quan trọng của Tam Đan Điền cũng vậy. Người thì cho Thượng Đan Điền là 

Nhất, người thì cho Hạ Đan Điền là Nhất. 
Nơi đây ta sẽ bàn kỹ lại vị trí của Tam Đan Điền. 
Thượng Đan Điền hay Nê Hoàn Cung: 
Là nơi Luyện Thần Hoàn Hư. 
Tính Mệnh Khuê Chỉ viết: 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



124 

 

Hồn Bách Linh ư Thiên Cốc, 
Lý ngũ khí ư Nê Hoàn.[9] 

  
Còn có những câu thông thường như: Tam hoa qui đỉnh, Ngũ khí triều nguyên 

tưởng đã đủ để nói lên tầm quan trọng vô song của Nê Hoàn. 
Trung Đan Điền. 

a-Nơi khoảng giữa 2 huyệt Chiên Trung. Tương ứng vơí Plexus 
cardiaque. 

b-Ngay dưới tim. 
c-Giáng cung. Sách Trúc Cơ Tham chủng, nơi tr. 89 coi Giáng Cung là 

Chấn Thủy. 
-Nơi Chấn Thủy ( ngang Huyệt Trung Uyển), cũng còn gọi là Huỳnh 

Đình. 
-Khoảng Tì (Tì Thổ trung ương chi vị) 
-Giữa Tâm và Thận. Tức là cách Tim 3 tấc 6, cách Thận 3 tấc 6, còn 

Trung Đan Điền vuông vắn 1 tấc 2. Tổng cộng là 8 tấc 4. Tương ứng với khoảng cách 
giữa Trời và Đất. Khoảng này tương ứng vớí Plexus Solaire. 

Hạ Đan Điền. 
a-Nơi rốn. 
b-Khoảng trống sau rốn và trước xương sống. 
c-Dưới rốn 1 tấc 3 phân. 
d-Dươí rốn 1 tấc rưỡi (Theo Châm Cứu). 
e-Dưới rốn 2 tấc 4 phân (Bão Phác Tử) 
g-Dưới rốn 3 tấc (Huỳnh Đình Nội Cảnh chương 3: Hoành Tân tam thốn 

Thần sở cư). Khoảng này tương ứng với Plexus Hypogastrique) [10] 
Theo Khoa Học ngày nay, thì các Trung Đan Điền, Hạ Đan Điền vì tương ứng vơí 

các Tùng Thần Kinh Tự Trị trong con người, nên có thể được coi như là những bình tụ 
điện (Batteries). Nếu nhờ vận khí, điều tức, mà biết tụ điện vào đó, rồi lại biết cách dẫn 
điện, dùng điện từ đó mà ra, thì sẽ khoẻ mạnh, sẽ chữa được bệnh cho người khác. [11] 

HAI MẠCH NHÂM ĐỐC. 
Đạo Lão chuyên chú vận khí. 
Khi còn ở những giai đoạn thấp, người tu đạo chỉ biết hít thở thông thường, vận 

khí hô hấp thông thường, tụ khí vào Trung Đơn Điền, hay Hạ Đơn Điền. Lúc này, chỉ 
thở phàm khí mà thôi, qua phổi. 

Nhưng tới mức Thượng Thừa, phải biết vận Chân Khí, hay Tiên Thiên Khí, qua 
hai mạch Nhâm Đốc. Khi đã biết vận Chân Khí qua 2 mạch Nhâm Đốc, thì phàm tức 
nơi phổi dần dần đình lại. Huỳnh Nguyên Kiết nói: Phàm tức đình, nhi Chân tức 
hiện. [12] Lúc ấy mới thật sự là Luyện Nội Đan. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



125 

 

Chính vì thế, mà hai mạch Nhâm Đốc được gọi là: Tu đan đạo lộ -Chu Thiên -Đan 
trình -Trường thành-CHÂN TỨC ĐẠO -Hà xa lộ -Vô tự kinh. 

Mạch Đốc khởi từ huyệt Vĩ Lư, cuối xương sống, ăn thông qua tủy xương sống và 
Nê Hoàn, Bá Hội, vòng qua đỉng đầu và tận cùng nơi huyệt Ngân Giao (tức là nơi tiếp 
giáp phía trong môi trên và lợi trên.) 

Mạch Nhâm khởi từ huyệt Thừa Tương, nơi chỗ lõm, phía môi dưới, chạy thẳng 
theo lằn giữa cổ, ngực, bụng, và tận cùng ở huyệt Hội Âm (giũa cốc đạo và Âm hành). 

Mạch Đốc vận Chân Khí lên Nê Hoàn. 
Mạch Nhâm vận Chân Khí từ Nê Hoàn xuống Hạ Đan Điền. 
Mạch Đốc còn có những tên: Ngân Hà, Hoàng Hà, Hoàng Đạo, Hắc Đạo, Dương 

Đạo, Khí Lộ, Khí quản, Thiên Kinh. 
Mạch Nhâm còn có những tên: Thủy cấu, Xích đạo, Thần Lộ, Hồng Khê, Tào 

Khê. [13] 
Hai mạch Nhâm Đốc như vậy không liền nhau: Trên thì hở nơi mồm, dưới thì hở 

nơi Giang Môn, cốc đạo. Nên lúc vận chân khí, phải đưa khoá lươĩ, nghĩa là đưa lưỡi 
lên cúa, gọi là Lập Thượng Thước Kiều, và khép chặt Giang Môn, gọi là Bắc Hạ Thước 
Kiều. 

Tiền Tam Quan, Hậu Tam Quan. Đó là những quan ải đặt trên 2 mạch Nhâm, 
Đốc. 

Tiền Tam Quan. 
a. Thượng Quan: (nơi trán) Ấn Đường -Mi Tâm-Thiên mục -Thiên môn -Thiên 

Đình -Sơn căn -Hồn môn -Khuyết đình -Hoàng Khuyết -Thiên Thê -Kim Kiều-Thượng 
Thước Kiều. 

b. Trung Quan: (nôi cồ họng, cuống họng): Trùng Lâu -Trùng đường -Trùng 
Hoàn -Hầu Lùng -Quan Âm. 

c. Hạ Quan: (nơi tim) Giáng Cung -Tâm Điền -Tâm Cung-Giáng Thất -Chính 
Thất -Đan Điền-Xích Huyện -Linh Đài -Linh Thủ -Linh Khuyết -Linh Sơn Tháp -Thủ 
quan -Huyền Hương -Thủ Linh -Lư Gian -Ôn Khang. 

Hậu Tam Quan. 
a. Thượng Quan (nơi chỗ xương gồ sau ót): Ngọc Chẩm-Tú Đài -Thiết Bích -

Ngọc Kinh Sơn -Thiên Cốc Quan. 
b. Trung Quan (Khoảng đốt xương sống lưng, onzième dorsale): Giáp Tích -Song 

Quan -Tích Trung -Tích Du -Thiên Địa Quan-Lộc Lô Quan -Thượng Thiên Thê. 
c. Hạ Quan (cuối xương cụt) Vĩ lư -Hàm Trì -Huyết Hải -Nhân Môn -Cấm Môn -

Huyền Cốc -Trường Cốc -Trường Cường -Âm Đoan -Hội Dương -Quỉ Lộ -Cốc Đạo -
Phách hộ -Đào Khang -Quyết Cốt -Tích Vĩ -Khí Khích -Quảng Hàn -Địa Dung -Địa 
Trục -Tam Xoá Khẩu -Bình Dị Lộ -Sinh Tử Quan -Thái Huyền Quan -Hà Xa Lộ -Tào 
Khê Lộ -Triều Thiên Đỉnh -Khí Hải Môn-Hạ Thước Kiều -Tàng Kim Đẩu -Tam xoá 
cốt -Cưủ trùng Thiết Cổ -Tam túc Kim Thiền -Âm Dương Biến Hoá chi hương. [14] 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



126 

 

LỤC PHỦ, NGŨ TẠNG. 
Lục Phủ: Tam Tiêu (Thượng Tiêu, Trung Tiêu, Hạ Tiêu), Vị, Đại Trường, Tiểu 

Trường, Đởm, Bàng Quang.) 
Ngũ Tạng: Tâm (tàng Thần), Phế (tàng Phách), Can (tàng Hồn), Tì (tàng Ý), Thận 

(tàng Trí). 
Ngày nay, khi mà Khoa học đã thay Tim, cắt Gan, cắt Phôỉ, cắt Thận, thì thuyết 

trên ắt là đứng không vững. Trong quyển Huỳnh Đình Nội Cảnh bình giải của tôi, tôi 
đã chứng minh Thần, Hồn, Phách, Ý, Chí đều ở trong đầu não con người. 

Thập nhị Kinh Lạc. 
Trong con người có 12 Kinh 6 kinh Âm, 6 kinh Dương, 6 Kinh Thủ, 6 kinh Túc. 
Ba Kinh Dương: 

-Thái Dương. 
-Thiếu Dương. 
-Dương Minh. 

Ba Kinh Âm: 
-Thiếu Âm. 
-Quyết Âm. 
-Thái Âm. 

(Ba kinh Dương xếp theo thứ tự từ Mạnh nhất đến Yếu nhất. Ba kinh Âm, xếp 
theo thứ tự từ Yếu nhất đến Mạnh nhất. Ta thấy hai kinh Âm Dương biểu lý với nhau 
bao giờ cũng theo định luật Dương Mạnh nhất đi vối Âm Yếu nhất, và ngược lại, còn 
Dương mạnh vừa thì đi cặp với Âm mạnh vừa, theo như đồ biêủ trên. 12 Kinh có tên 
như sau: 

  
Âm   Dương   

Thái Âm xxx Dương Minh o 
Quyết Âm xx Thiếu Dương oo 
Thiếu Âm x Thái Dương ooo 

  
Tên Kinh 

  
Số Huyệt Thịnh Suy 

Thủ Thái Âm Phế kinh 11 Dần Mão 
Thủ Dương Minh Đại Tràng 
Kinh. 

20 Mão Thìn 

Túc Dương Minh Vị Kinh 45 Thìn Tị 
Túc Thái Âm Tì Kinh 21 Tị Ngọ 
Thủ Thiếu Âm Tâm Kinh 09 Ngọ Mùi 
Thủ Thái Dương Tiêủ 19 Mùi Thân 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



127 

 

Trường Kinh 
Túc Thái Dương Bàng 
Quang Kinh 

67 Thân Dậu 

Túc Thiếu Âm Thận Kinh 27 Dậu Tuất 
Thủ Quyết Âm Tâm Bào 
Kinh 

09 Tuất Hợi 

Thủ Thiếu Dương Tam Tiêu 
Kinh 

23 Hơị Tí 

Túc Thiếu Dương Đởm 
Kinh 

44 Tí Sửu 

Túc Quyết Âm Can Kinh 14 Sửu Dần 
  
(Châm bổ Kinh, vào giờ Kinh thịnh, châm tả Kinh vào giờ Kinh suy. Muốn nhớ 

thứ tự 12 kinh, học thuộc lòng mấy câu sau: Phế, Đại, Vị, Tì, Tâm, Tiểu, Bàng, Thận, 
Bào, Tiêu, Đởm, Can.) 

Muốn biết đường Kinh chạy ra sao, từ đâu đến đâu, ta có đồ bản sau: 

 
  

KỲ KINH BÁT MẠCH: 
Kỳ Kinh bát mạch là Nhâm, Đốc, Dương Duy, Âm Duy, Dương Kiều, Âm Kiều, 

Xung mạch, Đới mạch. 
Đạo Lão chỉ đề cập đến mạch Âm Kiều, và chỉ dùng Huyệt Hội Âm. Hai mạch 

Nhâm Đốc lại trở nên quan trọng vô cùng. Còn các mạch khác như Xung, Đới ít khi đề 
cập tới. Châm cứu mới chỉ vẽ tường tận Kỳ Kinh Bát Mạch. 

Ít nhiều ngữ vựng Cơ Thể Học nên biết: 
-Huyền ưng huyệt = Huyệt nước bọt nơi cổ họng. 
-Thập nhị trùng lâu (hầu lùng) = Cuống họng, vừa thực quản, vừa khí quản. 
-Ngọc Trì = Mồm. 
-Ngọc Dịch, Lễ Tuyền, Ngọc Tân, Ngọc Tuyền, Đề Hồ, Tiên Tửu, Cam lộ, Kim 

Lễ= Nước bọt. 
-Lưỡng mi gian = Khoảng giữa 2 làm mi. 
-Sơn căn = Khoảng giữa 2 khoé mắt. 
Bị Chú: Huỳnh Đình Kinh cho rằng đầu não, tạng phủ con người đều có thần ngự 

trị, cai quản. Đó cũng là một quan niệm đặc biệt cuả Đạo Lão. [15] 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



128 

 

Chương này dĩ nhiên không thể bàn thật kỹ lưỡng về Thân Học. Vả như ta đã thấy: 
Thân đây chỉ là Cơ Thể, chỉ mơí là ảo thân, là Căn Nhà. Còn Chân Nhân ngôi nhà mới 
là Chủ Nhân Ông. Học về xác thân, về căn nhà bên ngoài cốt là giúp cho ta tìm cho ra 
Chủ Nhân Ông. 

Vậy có thơ rằng: 
Tinh tinh nhất cá Chủ Nhân Ông, 
Tịch nhiên bất động tại Linh Cung. 
Đãn đắc thử trung vô quái ngại, 
Thiên nhiên Bản Thể tự Hư Không. 

  
Dịch: 

Tỉnh tao một vị Chủ Nhân Ông, 
Thanh Tĩnh Vô Vi tại Linh Cung. 
Linh Cung thanh thản không vướng mắc, 
Thiên Nhiên Bản Thể lộ chân dung. 

  
Lại có thơ rằng: 

Ngũ uẩn sơn đầu, nhất đoạn không, 
Đồng môn xuất nhập, bất tương phùng. 
Vô lượng kiếp lai, nhẫm ốc trú, 
Đáo đầu bất thức Chủ Nhân Ông. 

  
Dịch: 

Đầu non ngũ uẩn 1 vừng không, 
Vào ra cùng cửa, chẳng tương phùng, 
Từ vô lượng kiếp, thuê nhà ở, 
Mà nào, có biết Chủ Nhân Ông... [16] 

  
Chủ Nhân Ông là ai? Làm sao tìm ra được Chủ Nhân Ông? Những vấn đề đó, sẽ 

bàn nơi chương: Nhân sinh phát diệu, phía sau. 
 

  
 

CHÚ THÍCH 
[1] Huỳnh Đình nội cảnh, Tử Hà chú, tr. 2b. 
[2] Nhập dược Kính, tr. 19b. 
[3] Lưu Nhất Minh, Ngộ Đạo Lục, tr. 27. 

Địa Lý Chính Tông, tr. 1, q. 6. 



129 

 

Đạo học từ Điển tr. 3. 
[4] Ma Y Thần Tướng , đồ hình nơi trang 3. 
[5] Tham Đồng Khế phát huy, Du diễm, q. trung, tr. 8b. 
[6] Swami Vivekananda, The Complete Illustrated Book of Yoiga, Pocket Book, Simon 
and Shuster, dep. 5-54, 630 Fifth Avenue, New York 10020, Lulian Press edition, May 
1960, pp. 249, 266, 325, 337-332, 408. 
[7] 養 生 之 法 潛 神 內 視， 則 五 藏 之 氣， 聚 於 丹 田， 

自 丹 田 薰 蒸, 達 於 腦 中。 腦 謂 崑 崙， 居 上 象 天， 

補 天 即 黃 庭 經 之 補 腦。 所 謂 ﹕ 子 欲 不 死 修 崑 崙， 是 也。 
Tiên học Diệu Tuyển, Lý Lạc Cầu biên, tr. 197. 

[8] Du Diễm, Chu Dịch Tham Đồng Khế phát huy, q. trung, tr. 18. 
[9] Nê hoàn: Nê thuộc Mậu Kỷ Thổ; Hoàn thị cửu tự gia nhất điểm. Cửu số Tiên 
Thiên thuộc Ly, hựu vi Dương Kim chi số. Nhất giả Tiên Thiên thuộc Khảm, hựu vi 
Chân Nhất chi Khí. Phi Cữu, phi Nhất thật chỉ Khảm Ly chi quan khiếu hợp thành thử 
Nê Hoàn dã. 

Tu Chân Bất Tử Phương tr. 155. 
... Tiên Thiên địa sinh, vị Nê Hoàn nhất huyệt, nãi nhất thân vạn khiếu chi Tổ 

Khiếu. Thử khiếu khai, tắc vạn khiếu tề khai dã. Nguy nguy cao tôn, vị Nê Hoàn Cung 
, tại Côn Lôn Phong đỉnh, nãi Nguyên Thần sở cư chi vị, thượng ứng Huyền Đô. Thị 
vạn thần hội tập chi hương dã. 

Tham Đồng Khế phát huy, q. thượng, tr. 14b, 15a. 
[10] Huỳnh Đình Kinh, Nguyễn Văn Thọ chú, nơi Chương 3, Chương 4 phần Khảo 
Luận và Chương 7 phần Bình Dịch. 

Swami Vivekananda, The Complete illustrated Book of Yoga, p. 324. 
[11] Prana can be stored up in the body, especially, in the solar plexus, as in a storage 
battery. 

Swami Vivekananda, The Complete Illustrated Book of Yoga, p. 241. 
...When one inhales, he is taking the prana, and storing in various nerve centers, 

especially in the solar plexus. 
Như trên. p. 246. 
...During pranayama exercises (yogic breathing exercises), prana vayu is 

generated by the intaking of breath, and apana vayu is generated by the exhaling 
process. The prana vayu is the efferent impulse that moves away from the brain and 
nerve centers. 

During retention time (retention of breath) in pranayama, the Yogi unites these 
prana vayu and apana vayu (afferent and efferent nerve impulses) at the Muladhara 
Chakra (pelvic plexus). When the two impulses are united at this basic center (pelvic 
plexus), then this center will act like a dynamo,sending tremendous amount of pranic 
energy to stimulate the coiled power Kundalini, lying dormant in this center. 



130 

 

Như trên. p. 252.  
[12]  此 即 凡 息 停 而 真 息 現。 

Huỳnh Nguyên Kiết, Lạc Dục Đường ngữ lục, tr. 84. 
Xem thêm: 

-必 要 呼 吸 息 斷， 元息 始 行。 Như trên. tr. 34. 

-息 凡 氣 而 見 胎 息。 Như trên. tr. 40. 

-一 朝 凡 息 已 停， 真息 自 露。Như trên. tr. 43. 

-人 心 不 死， 道 心 不生， 凡 息 不 停 ， 胎 息 不 動 。 Như trên. tr. 140 
v.v... 

Xem thêm: Huỳnh Đình Nội Cảnh, Nguyễn Văn Thọ bình giảng, chương 20, 
chương Chân khí. 
[13] Tiên Học từ điển tr. 2. 
[14] Tiên Học Từ Điển , tr. 2, 3 
[15] Nhân thân nhất tiểu Thiên Địa. Nguyên thủ tượng thiên, nãi Dương Thần sở thê. Nê 
Hoàn Cưủ Cung, Chư Thiên Đế Quân, sở đô chi cảnh. Đơn tượng dĩ Thủ vi Kiền, vi 
Đỉnh...Cưủ chuyển đơn thành, Dương Thần phá Đỉnh nhi xuất. Tức vi Thiên Tiên. 

Địa Lý hợp bích trang 167. 
Nhân bản Nguyên Dương, tàng Thần Nê Hoàn. Nê Hoàn Cửu Cung, Thiên Đế 

trạch yên. Vi Kiền vi Đỉnh, luyện tất thành tiên. 
Địa Lý hợp bích trang 166. 

[16] Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. Hanh, tr. 4b. 
  

CHƯƠNG XI 

TÍNH MỆNH SONG TU 

TU THỂ XÁC LẪN THẦN HỒN. 

  

Về phương diện tu trì, tất cả các môn phái Đạo Lão đều chủ trương TÍNH MỆNH 
SONG TU. Vậy chúng ta cần nghiên cưú vấn đề. 

Trong chương này, ta sẽ lần lượt khảo sát: 
1. Tính Mệnh là gì? 
2. Thế nào là Tu Tính? 
3. Thế nào là Tu Mệnh? 
4. Thế nào là Tính Mệnh Song Tu?  



131 

 

1. TÍNH MỆNH LÀ GÌ? 

A. Theo đại đa số, thì Tính là Thái Cực, là Tuyệt đối, Mệnh là Âm, Dương là 
Tương đối. 

Sách Tiên Học Tập Cẩm viết: “ Thái Cực là Tính, Lưỡng Nghi là Mệnh. Tuy có 2, 
nhưng thực ra thời Tính làm chủ. Tính không sinh diệt, còn Mệnh thời không sinh diệt. 
Tính vô thuỷ chung, mà Mệnh thời có thủy chung.” [1] 

Khưu Xử Cơ, trong quyển Đại Đơn Trực Chỉ viết:” Bí quyết Kim Đơn là tại hai 
chữ TÍNH, MỆNH mà thôi. 

TÍNH là Trời, thường tiềm ẩn nơi đỉnh đầu, Mệnh là Đất, thường tiềm ẩn ở rốn. 
Đỉnh Đầu là TÍNH CĂN, rốn là MỆNH CĂN. 1 căn, 1 đế là căn nguyên, là tổ trời đất. 
TÍNH ở trong Đầu, là Diên, là Hổ, là Nước, là Kim. MỆNH ở nơi rốn, là Cống, là 
Long, là Hỏa, là Rễ...” [2] 

Tào Văn Dật nữ chân nhân viết: 
Thần thị Tính hề, Khí thị Mệnh, 
Thần bất ngoại trì, Khí tự định. 
Bản lai nhị vật, cánh thùy thân. 
Thất khước tương hà vi bản tính? 

Dịch: 
Thần ấy TÍNH kia, Khí ấy MỆNH, 
THẦN chẳng ngoại trì, Khí tự định. 
Tính Mệnh chẳng thân, thân chi khác? 
Mất Tính, Mệnh đi, âu sính vính.[3] 

Chân Thạch Tử cho rằng: Thần là Tính, Tức (Khí, Hơi) là Mệnh. [4] 
Ngộ Chân Trực Chỉ viết: 

Tính là Pháp Thân thượng sự 
Mệnh là Ảo Thân thượng sự. 
Tính là Vô Vi chi đạo, 
Mệnh là Hữu Vi chi đạo. [5] 

Viên Giới Khuê cho rằng: “Tính là Trong, Mệnh là Ngoài. Lấy trong tiếp ngoài, 
thời Đại Đạo thành vậy.” [6] 

Ngộ Chân Thiên và Xiển U (tức Ngộ Chân Thiên Xiển U) cho rằng: “ Nội Dược 
liễu Tính, Ngoại Dược liễu Mệnh. Nội Dược là Tiên Thiên, Vô Tư, Vô Chứng. Ngoại 
dược là hữu vi, hữu tác, tự Hậu Thiên hoàn phản Tiên Thiên.” [7] 

Tiên Học Tập Cẩm bàn về Tính Mệnh như sau: 
Tính là gì? 

-Tính là không hay, không biết, thuận theo luật Trời (thế tức là sống hồn 
nhiên,tiêu sái). 

-Tính là cái gì: 
-Tròn vành vạnh. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Strikeout

ADMIN
Highlight



132 

 

-Sáng chói chói. 
-Sạch lâng lâng. 
-Đỏ hây hây. (Thế nghiã là Tính là Bản Thể). 

-Tính là Vô Dục để xem thấy Diệu (thấy những gì Vi Diệu). 
Mệnh là gì? 

Mệnh là nam nữ cấu tinh, vạn vật hoá sinh. 
Mệnh là Có Dục để nhìn thấy Kiếu (thâý những gì hữu tướng, hữu 

hạn). [8] 
Tiên Học Diệu Tuyển cho Tính là Chân Tâm. [9] 
Tiên Học Diệu Tuyển còn viện dẫn Thiền Sư Huyền Diệu Hòa Thượng, mà cho 

rằng Tính là Chân Như Bản Tính, là Tự Tính Thanh Tịnh Tâm, là Vô Thượng Chính 
Đẳng Chính Giác.[10] 

Huyền Diệu Hoà Thượng cho rằng: Tính là Tuyệt Đối. [11] 
Tính cũng có Khi được coi là Lý, và Mệnh là Khí. [12]. 
Tiên Học viết: “ Âm Dương, Tính Mệnh chủng chủng dị danh, yếu ngôn chi, bất 

ngoại Thần Khí.” “Âm Dương, Tính Mệnh, nhiều tên khác nhau, chung qui vẫn không 
ngoài 2 chữ Thần, Khí.” [13] 

  

B. Cũng có 1 số Đạo Gia cho rằng: Tính là Dương, Mệnh là Âm. 
Viên Đốn Tử viết: 
“ Nhất là Đạo, Đắc Nhất là Đắc Đạo, Đạo là Vô Cực. Nhị là Lưỡng Nghi. Lữơng 

Nghi là Âm Dương. Âm Dương là Tính Mệnh. Tính Mệnh là Thần, Khí.” [14]. 

C. Cũng có vài người chủ trương Tính Mệnh đều là Tuyệt Đối. 
Tính là Nguyên Thuỷ Chân Như, Mệnh là Tiên Thiên Nhất Khí. [15] 
Lưu Ngộ Nguyên viết: “Tính Mệnh bất tại nhãn,nhĩ, tị,thiệt, thân, bất tại Tâm, 

Can, Tì, Phế, Thận, bất tại tam bách lục thập cốt tiết, bất tại tứ chi, bách mạch, huyết 
dịch biệt hữu cá, vô phương, vô sở, vô hình, vô tượng, đích bí mật vật sự, bất tại nội, 
bất tại ngoại, chính tại Hư Vô, Tịch Liêu chi cảnh...[16] 

D. Tổng Luận. 
Tham khảo các Đạo gia, các Thiền Sư danh tiếng, ta đi đến kết luận như sau: 
Tính là Tuyệt Đối, Mệnh là Tương Đối. 
Con người có 3 phần: Thần, Hồn, Xác hay Tinh, Khí, Thần, thì Thần là Bất biến, 

là Tuyệt Đối. 
Còn Hồn hay Tiểu Ngã thì đầy thất tình, lục dục, biến thiên, tương đối, nên 

cần phải tu. 
Xác con người cũng biến thiên như vậy, và cũng cần phải gìn giữ cho mạnh 

khoẻ, hẳn hoi, cũng cần tu luyện nữa. 
Thần là Tính. 

ADMIN
Highlight



133 

 

Mệnh là Xác, Hồn. 
Các Tông Phái Đạo Lão đều chủ trương Tính Mệnh song tu. Nhưng Bắc Tông 

thời lo Tu Tính nhiều hơn, họ chủ trương: “Tam phân mệnh công, Thất phân Tính 
học”, “Luyện kỷ, hoàn Hư”. Họ có nhiều sách như Trùng Dương Toàn Chân Tập, 
Đơn Dương Chân Nhân ngữ lục, Đại Đơn trực chỉ, Bàn Khê Tập, Thanh Thiên ca chú 
v.v... 

Còn Nam Tông thời:” Ngôn Mệnh giả đa, ngôn Tính xứ thiểu.” Họ thường: 
“Tường vu Mệnh, nhi lược vu Tính.” (Nói rõ về Mệnh, nói sơ về Tính), hay Tiên 
Mệnh hậu Tính. 

Họ muốn “Tính Mệnh Song Tu, hình Thần câu diệu.” 
Họ có 7 giai đoạn tu luyện như sau: Ngưng Thần Định Tức, Vận Khí khai Quan, 

Bảo Tinh luyện Kiếm, Thái Duợc trúc Cơ, Hoàn Đơn Kết Thai, Hỏa Phù Ôn Dưỡng, 
Bão Nguyên Thủ Nhất. Họ ưa đọc: Ngộ Chân Thiên, Hoàn Nguyên Thiên. 

Vì thế tôi dịch: “Tính Mệnh song tu” là “Tu xác Thân lẫn Thần Hồn”.[17] 
Theo Lưu Nhất Minh, thì “tu Tính Mệnh xong rồi, chỉ còn Thiên Lý, thì mới thấy 

được Bổn Lai Diện Mục. Theo Nho, thì gọi là “Minh thiện phục sơ”, Đạo thì gọi là 
“Hoàn Nguyên Phản Bản.” (Dưỡng Chân Tập trọn bộ và Châu Dịch Xiển Chân, 
Nguyễn Minh Thiện, Ấn hành tại Hoa Kỳ,1994, tr. 13 Chu Dịch Xiển Chân.) 

2. THẾ NÀO LÀ TU TÍNH. 
Nếu ta biết Tính là Tuyệt Đối, thì Tu Tính đòi hỏi 1 điều kiện tiên quyết là Giác 

Ngộ được Bản Tính ấy. 
Chính vì vậy mà các Đạo Gia thường nói: “Mệnh yếu truyền, Tính yếu ngộ, Hay 

Tính khả tự ngộ, Mệnh yếu sư truyền.” 
Khi bàn đến Tu Tính, người xưa thường nói: “Vô tu, vô chứng, Thiên nhiên cụ 

túc.” “Chẳng có gì mà Tu, chẳng có gì mà chứng. Thiên nhiên đã đầy đủ” [18] 
Tu Tính tức là sống hồn nhiên vô tư, thảnh thơi trong lòng tạo hoá: Đó chính là: 

“Bất thức, bất tri, thuận Đế chi tắc.” [19] 
Chính vì thế mà Châm Thạch Tử cho rằng: “ Một khi đã mở Đạo Nhỡn, thời vạn 

năm là một niệm, một niệm là vạn năm, làm theo sở thích, cái gì cũng được.” [20] 
Cũng được, là cái gì cũng đúng theo luật Trời, như Luận Ngữ đã nói: “Tòng Tâm 

sở dục, nhi bất du củ” (Luận Ngữ . 11,4) 
Cốc Dương Tử viết: Bất thủ khiếu, bất điều tức, hư cực, tĩnh đốc, nhất niệm 

bất sinh, thử thượng thừa chi công phu dã. [21] 
Đạo Sĩ Hồ Hỗn Nhiên bình luận về Tu Tính như sau: “Vô vi là luyện kỷ, là Tính 

Công, là khử Tam Tâm, diệt Tứ Tướng, tuyệt Lục Dục, đoạn thất tình, không còn bận 
tâm lo lường thế sự. “ [22] 

Viên Giới Khuê cho rằng: “ Tu Tính là tức lự, vong cơ, hợp tự nhiên.” [23] “Dẹp bỏ 
lo lường, thoát cơ duyên, thung dung vui sống, hợp tự nhiên.” 

Văn Đạo Tử cho rằng: “Tính là Thiên, là Đạo, cho nên Minh Tính là Minh Thiên, 
Minh Đạo...Giữ cho Tính được vẹn toàn là Hợp Đạo, là Đạt Thiên.” [24] 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



134 

 

Ông chủ trương: “ Tu Tính là thanh tâm, quả dục, thanh tĩnh, vô vi...lòng luôn 
hướng về Thượng Đế,” [25] 

Tóm lại, Tu Tính là Hư Tâm, Nhập Định, Xuất Thần, Hoàn Hư, là Đại Giác, 
Đại Ngộ, là xuyên qua được bức màn hiện tượng, hình hài, tâm tư, đạt tới Chân 
Tính Hư Vô Diệu Giác, dữ Thiên Địa đồng thọ, [26] là Đạt Thiên, hợp Đạo .[27] 

Nói theo danh từ của Đạo Lão, thì Liễu Tính tức là: Đắc Thai Tiên. [28] 
Và vào được Trung Cung Mậu Kỷ của vũ trụ và của lòng con người, [29] là “Cùng 

thủ sinh thân, thụ khí sơ”, là khế hợp được với Thiên Tâm. [30] 
Khảo về Tính, tôi thấy các Đạo Gia xưa đã tìm ra được cái gì chí quí chí bảo của 

Con Người vì Tính con người là Tuyệt Đối, là Pháp Thân, là “Vạn cổ trường tồn chi 
Thân”, là Hư Vô Diệu Giác, trường sinh cùng Trời Đất. (Xem chú 26). 

Lại còn chỉ rõ Tính ở Nê Hoàn, Mệnh ở Khí Huyệt. [31] Thật là huyền diệu! 

3. THẾ NÀO LÀ TU MỆNH. 
Có người hỏi Văn Đạo Tử thế nào là Tu Mệnh. Ông đáp: “ Đó là Tịch Cốc, Đạo 

Dẫn, là Bế Tức, Vận Khí, là Phục Thực Kim Thạch, Dược Vật, là Phòng Trung Thái 
Thủ Nguyên Âm”.[32] 

Như vậy là Văn Đạo Tử trong có mấy chữ đã bao quát hết tất cả các phương pháp 
Tu Mệnh. 

Tu Mệnh chính cũng là đại khái phép Luyện Đan thịnh hành từ thời nhà Hán với 
Ngụy Bá Dương và thời nhà Tấn với Bão Phác Tử. 

Tu Mệnh đại khái được xây dựng trên niềm tin rằng: Nếu Tâm, Thân con người 
biết tu luyện cho đúng phương pháp, sẽ trở nên: 

-Khang kiện. 
-Trường sinh. 
-Bất lão, bất tử. 

Phương pháp tu Mệnh rất là đa tạp, nhưng nếu ta hiểu tu Mệnh là tu ảo thân, là tu 
những gì biến thiên nơi con người, thì ta thâý nó vẫn không ngoài những gì gọi là: 

-Tu Tâm cho an định, sảng lạc. 
-Tu Thân cho kiện khang, linh hoạt. 

Tu Tâm như giới sân nộ (tức giận), giới sắc dục... 
Tu Tâm tức là Thiểu Tư, Quả Dục theo chủ trương Lão Tử. 
(Kiến tố, bão phác, thiểu tư, quả dục. Lão Tử, Đạo Đức Kinh, ch. 19) 
Dịch: 

Hiển dương Đạo, sống cho phác thiệt, 
Ít đam mê, và ít riêng tây. (ĐĐK. chương 19.) 

Nơi chương 37 ĐĐK, ta thấy Lão Tử cũng dạy y như vậy: 
Kìa gương cao cả tầng cao, 
Vô danh, thuần đức, nhẽ nào chẳng theo. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



135 

 

Sống phác giản,chẳng đeo danh lơị, 
Lòng thênh thang, sạch mọi tham lam, 
Không tham, lòng sẽ bình an, 
Tự nhiên, thiên hạ thái khang an bình.[33]  

Tu Tâm là “Địch trừ huyền lãm, năng vô tì hồ?” ĐĐK chương X. 
Dịch: 

Làm sao rũ sạch hà tì, 
Gương lòng vằng vặc, quang huy vẹn tuyền. 

  
Tu Tâm là: Khử phàm tâm, độc tồn Chân Tính. 
Dịch: 

Tạp khoáng Phàm Tâm, trừ sạch hết, 
Cho vàng Chân Tính hiển lộ ra...[34] 

  
Tu Tâm là diệt trừ vọng niệm, bởi vì: 

Vọng Niệm tài hưng, thần tự thiên, 
Thần thiên, lục tặc loạn tâm điền, 
Tâm điền ký loạn,tâm vô chủ, 
Lục Đạo luân hồi, tại mục tiền.[35] 

  
Dịch: 

Vọng niệm vừa sinh, thần tự thiên, 
Thần thiên, lục tặc loạn tâm điền, 
Tâm điền đã loạn, thân vô chủ, 
Lục Đạo luân hồi trước mắt liền. 

  
Tu Tâm là thu nhiếp tâm thần, không cho ngoại trì, phóng đãng. Chính vì vậy mà 

người xưa nói: 
“Đạo quí thu liễm, bất quí phát tiết.” [36] 

Tiên Học Diệu Tuyển viết: Tâm vừa trì tán, lập tức thu hồi. [37] Tu Tâm quí tại 
Hư Tâm, quí tại vô niệm. 

Tam Mao Chân Quân có thơ: 
Linh Đài trạm trạm tựa băng hồ, 
Chỉ hứa Nguyên Thần, lý diện cư. 
Nhược hướng thử trung lưu nhất vật, 
Khởi năng chứng đạo, hợp Hư Vô. [38]  

Dịch: 
Tâm Linh vằng vặc tưạ băng hồ, 

ADMIN
Highlight



136 

 

Chỉ khứng Nguyên Thần lý diện cư. 
Nếu để vật chi vương vấn đó, 
Làm sao chứng Đạo, hợp Hư Vô? 

 Ngoài phương pháp Tu Tâm ra, còn thấy rất nhiều phương pháp tu luyện cho thân 
thể trở nên khang kiện. Xin liệt kê như sau: 

a. Điều Hoà Ngũ Tạng, bằng cách ăn uống thanh đạm, khởi cư hữu thường, dùng 
các thuốc điều hòa ngũ tạng, bồi bổ ngũ tạng. 

b. Khai thông Huyết Mạch, thông thấu cốt tiết, bằng những phương pháp: 
-Án Ma, Ma Sát (Massage, kinésithérapie). [39] 
-Tập Bát Đoạn Cẩm, Thập Nhị Đoạn Cẩm. (Xem phụ lục cuối chương) 
-Quán Khái tạng phủ, bằng phép nuốt nước bọt, gọi là Yết Tân, Thấu 

Yết. (XemHuỳnh Đình Kinh giải, Nguyễn Văn Thọ, nơi chương Ba). 
-Thổ cố, nạp tân; thổ trọc, nạp thanh. (Thở hơi xấu, cũ ra, hít khí trời 

thanh khiết vào). (Xin đọc Lục Tự Quyết, nơi chương 6, Huỳnh Đình Kinh giải của tác 
giả). 

c. Khai thông kinh mạch. 
Người xưa gọi thế là: 

-Đạo Dẫn, hay Vận Khí, Điều Tức. (Xem Huỳnh Đình Kinh giải, 
chương 20) 

-Phục Khí. Hấp thụ Tiên Thiên Khí để nuôi dưỡng thân tâm. 
(Xem Huỳnh Đình Kinh Giải, chương XXX.) 

Tất cả các phương pháp nói trên, dĩ nhiên là có mục đích làm cho cơ thể khang 
kiện. 

Chúng cũng có năng lực chữa được nhiều bệnh kinh niên. Chúng cũng có thể làm 
cho con người sống thọ, sống khỏe, sống minh mẫn. Nhưng chắc chắn nó không thể 
làm cho con người Trường Sinh, Bất tử được. 

Tu Mệnh là Ngoại Đạo. Tu Tính mới là Nội Đạo. 

TÍNH MỆNH SONG TU. 
Chính vì vậy, mà Đạo Lão, nhất là từ thời Tống, thời Nguyên đến nay, đều chủ 

trương tính mệnh song tu. 
Người xưa có thơ: 

Mệnh yêú truyền, Tính yếu ngộ, 
Nhập thánh, siêu phàm do nhữ tố. 
Chỉ tu Tính, bất tu Mệnh, 
Thử thị tu hành đệ nhất bệnh. 
Chỉ tu Tổ Tính, bất tu đơn, [40] 
Vạn kiếp Âm Linh, nan nhập Thánh. 
Đạt Mệnh Tông, mê Tổ Tính, 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



137 

 

Kháp tự giám dung, vô bửu kính. 
Thọ cùng Thiên Địa, nhất ngu phu, 
Quyền ốc gia tài, vô chủ bính, 
Tính, Mệnh Song Tu, huyền hựu huyền, 
Hải để hồng ba, giá pháp thuyền. 
Sinh cầm, hoạt tróc giao long thủ, 
Thủy tri tượng thủ bất hư truyền. [41]  

Dịch: 
Mệnh phải truyền, Tính phải ngộ, 
Siêu phàm, nhập thánh chính do ta. 
Chỉ tu Tính, không tu Mệnh, 
Đó là tu hành đệ nhất bệnh, 
Chỉ tu Tổ Tính, chẳng tu Đơn, 
Vạn kiếp Âm Linh, khó thành Thánh. 
Đạt Mệnh Tông, mê Tổ Tính, 
Khác nào soi gương, không bửu kính, 
Thọ cùng Trời Đất, nhất ngu phu. 
Tuy được gia cơ, dùng chẳng biết. 
Tính Mệnh Song Tu, huyền thật huyền. 
Sóng thần đáy biển, đẩy Pháp Thuyền. 
Giao long vùng vẫy, tay không bắt, 
Mới hay tay thợ chẳng hư truyền. 

  
Muốn hiểu thêm về Tính Mệnh Song Tu, chúng ta hãy đọc thêm ít nhiều nhận định 

của người xưa: 
Tào Văn Dật, nữ Chân Nhân viết: 

Thần thị Tính hề, Khí thị Mệnh, 
Thần bất ngoại trì, Khí tự định. [42]  

Lữ Tổ toàn thư có những câu: 
-Dưỡng Khí an Thần thị bí quyết. [43] 
-Thần định khí hòa, khí hòa đơn kết. [44] 
-Chân Đạo dưỡng Thần, ngụy Đạo dưỡng hình. [45] 
-Hành, trú, tọa, ngọa, duy định, hư, linh. [46] 
-Tọa tĩnh giả, thu kỳ Khí, thủ kỳ Thần dã. 
-Thu kỳ phù động chi khí, nhi kỳ Khí nãi sinh. 
-Thủ kỳ tán loạn chi thần, nhi Chân Thần tự hiện. [47] 



138 

 

Đọc mấy câu này, ta thấy ngay khi nói Tính Mệnh Song Tu, thì chữ Tính và Chữ 
Mệnh được hiểu là Thần, Khí, là Âm, Dương tương đối, như nơi đây Lữ Đồng Tân 
giải: Thủ kỳ Thần là Thủ kỳ tán loạn chi Thần. 

Tính Mệnh Song Tu có thể tóm tắt bằng mấy chữ: 
Thủ Trung, Bão Nhất, Điều Tức, Ngưng Thần. [48] 
Khí tụ, Thần ngưng tắc hoạt, Khí tán thần ly tắc tử. [49] 

Sách Trúc Trai Đạo Ngữ có ghi: 
Tu tính là công trình luyện Tâm, Tu Mệnh là cải biến khí chất. [50] 

Nhận định như vậy, là các vấn đề trở nên sáng tỏ. 
Châm Thạch Tử viết: “Thần vi Tính, Tức vi Mệnh. Quang phong, tễ nguyệt, Tính 

Công dã. Chân tức miên miên, Mệnh Công dã. “ [51] 
“Thần là Tính, Tức (Hơi Thở) là Mệnh. Tâm như gió mát, trăng trong, đó là Tu 

Tính. Hơi thở điều hòa, liên tục, đó là Tu Mệnh.” 
Tính Mệnh Song Tu chung qui chỉ là điều tức, ngưng Thần (Trương Tam 

Phong). [52] 
Mã Hợp Dương nhận định về Tu Tính, Tu Mệnh như sau:” 
Nho gia nói: Dưỡng Tiểu Thể nơi mình là Tiểu Nhân; dưỡng Đại Thể nơi mình là 

Đại Nhân. CáiBản Lai Tính Mệnh nơi mình là Đại Thể, không chốn,không nơi, 
thông thiên, triệt địa. Còn cáiNhục Thể hậu thiên và Vọng Niệm nơi ta là cái Tiểu 
Thể hèn hạ nhất. Đại Nhân thơì ức vạn niên không hủy hoại, tiểu nhân thời sinh tử, 
luân hồi.” [53] 

Nếu trên quá trình tu luyện, mà con người biết suy tư như vậy, thì còn gì hay hơn? 
Nhận định tổng quát về Tính Mệnh Song Tu. 
Trên đây, ta đã trình bày 1 cách trung thực về thế nào là Tính, thế nào là Mệnh, thế 

nào là Tính Mệnh Song Tu. 
Thiết tưởng cần phải nhận định hẳn hoi về vấn đề này: 
A. Trước hết, ta thấy các bậc Chân Nhân trong Đạo Lão, có nhiều vị đã không 

bận tâm đến những công trình tu luyện xác thân, như ta đã thấy mô tả nơi trên. Đó lại là 
những bậc sáng lập ra Đạo Lão, hay những tao nhân, mặc khách nổi danh 1 thời. Đó là 
Lão Tử, Trang Tử, Thiệu Khang Tiết, Tô Đông Pha, Đào Tiềm v.v...[54] 

Trang tử nhận định nhu sau: “Suy bào, hô hấp, thổ cố nạp tân, (làm những động 
tác như) gấu trèo, chim lượn, chỉ cốt là để tăng tuổi thọ. Đó là những ngươì thuộc phái 
đạo dẫn (Vận khí điều tức), muốn sống lâu như Bành Tổ... 

Thánh Nhân không cần khắc ý mà vẫn cao nhân đức, không câu nệ Nhân Nghĩa 
mà vẫn tu, không màng công danh mà vẫn trị, không chu du sông biển mà vẫn ở khắp 
nơi, không đạo dẫn mà vẫn thọ, quên mọi sự mà vẫn có mọi sự, điềm nhiên vô cực mà 
mọi vẻ đẹp vẫn theo. Đó là đạo Trời Đất, đó là đức của Thánh Nhân... 

Cho nên nói: Điềm đạm, tịch mịch, hư vô, vô vi là sự thảnh thơi của Trời Đất, là 
chất liệu của đạo đức. Cho nên Thánh Nhân thảnh thơi và bình dị, bình dị nên điềm 
đạm. Bình dị, điềm đạm nên ưu hoạn không thể xâm nhập, tà khí không thể tập kích, 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



139 

 

cho nên đức toàn mà Thần vẹn. Thánh nhân sống thời Thiên Hành (Hành Động tự 
nhiên), mà chết là Vật hóa (chịu định luật biến hóa chi phối hình hài). [55] 

Thiệu Khang Tiết có thơ: 
“An lạc ngũ thập niên, 
Nhất đán cảm trọng tật, 
Nhưng tại thịnh hạ trung, 
Phục trẩm cơ bách nhật. 
Biêm cứu dữ dược thạch, 
Bách liệu hiệu vô nhất, 
Dĩ mệnh thính vu Thiên, 
Ư tâm hà sở thất? [56] 

 Dịch: 
An lạc năm mươi năm, 
Một hôm lâm bệnh nặng. 
Gặp tiết Hạ nấu nung, 
Liệt giừơng gần bách nhật. 
Châm cứu đủ mọi cách, 
Mà không công hiệu gì, 
Sống thác phó mặc Trời, 
Tâm ta đâu mất mát.  

Như vậy có nghĩa là: Thánh Nhân, Chân Nhân một khi đã tìm ra được Bản Lai 
Diện Mục của mình, khi đã tìm ra được Thiên Tâm rồi, thì sống tự nhiên, bình dị. 
Chính vì vậy, mà Nhập Dược Kínhcó thơ: 

Đại Đạo hư vô, pháp tự nhiên, 
Tự nhiên chi ngoại, cánh vô huyền. 
Trí nhu, chuyên khí anh nhi dạng, 
Cơ tức cầu san, khốn tức miên. [57]  

Dịch: 
Hư vô, đạo phỏng tự nhiên, 
Ngoài ra còn có phép huyền nào đâu. 
Sống đời thanh thản, tiêu dao, 
Đói ăn, khát uống, khác nào anh nhi. 

  
B. Xác Thân con người có thể trường sinh, bất lão. 
Sau này, có nhiều người lại đảo ngược vấn đề. Thay vì tin rằng: Chỉ có Nguyên 

Thần, Nguyên Thần trong con người là Bất tử, họ lại chủ trương xác thân này nếu biết 
tu luyện, có thể trở nên bất tử. Sách Hiện Đại Đạo Gia Tu Luyện Bảo Điển gọi chủ 
trương này là: Nhục Thể chi trường sinh bất lão. Dĩ nhiên là đã có nhiều người tin 
như vậy, và bên Trung Hoa đã có thời thịnh hành phong trào luyện thuớc trường sinh. 



140 

 

Ta cũng nên nhớ: Tần Thủy Hoàng đã sai Từ Phúc, Hán Vũ Đế đã sai An Kỳ Sinh vượt 
thuyền ra Đông Hải để tìm thuốc trường sinh bất lão. Và chủ trương này, dĩ nhiên, 
được gắn liền vơí các phương pháp Tu Mệnh đa đoan, mà ta đã đề cập đến ở trên. 

Chỉ nên nhận định rằng: Xác Thân không thể nào trường sinh bất tử được, cho nên 
Tu Mệnh chỉ có thể Diên Niên Tăng Thọ, làm ta sống thêm ít tuổi mà thôi. Mà Diên 
Niên, Tăng Thọ không được coi là Đạo. Chính vì vâỵ mà các Đạo Gia thường cho rằng: 
Cái mà chúng ta mệnh danh là Tu Xác Thân chỉ là Ngoại Đạo, chỉ là Bàng Môn Tả 
Đạo. 

Lữ Đồng Tân cũng đã viết: Chân Đạo dưỡng Thần, Ngụy Đạo dưỡng hình.[58] 
Trương Tử Dương trong sách Ngộ Chân Thiên viết: 

Yết tân, nạp khí thị nhân hành, 
Hữu dược phương năng Đạo Hoá sinh. [59]  

Trương Bình Thúc có thơ: 
Huyền Tẫn chi môn, thế hãn tri, 
Hưu tương khẩu vị, vọng thi vi. 
Nhiêu quân thổ nạo kinh thiên tải, 
Tranh đắc Kim Ô, nạch thố nhi. [60]  

Dịch: 
Huyền Tẫn chi môn, chẳng hiểu gì, 
Mới đem mũi miệng, vọng tác vi. 
Dẫu anh thổ nạp, ngàn năm suốt, 
Tiên đan đoạt được, dễ dầu chi. 

  
Nếu ta hiểu tu là làm cho con người trở nên hoàn hảo, thì nói Tính Mệnh Song Tu 

tức là chấp nhận Tính và Mệnh, Thần và Khí đều ở tronh vòng Hậu Thiên, tương đối. 
Mà đã nói Tương Đối thời phải nói Biến Thiên, sinh tử. Cho nên ta phải hiểu công phu 
tu luyện Tính Mệnh nói trên là cốt để từ Hậu Thiên phản hoàn lại Tiên Thiên. 

Và để chúng ta thấy rõ đường hướng Tính Mệng Song Tu, ta ghi nhớ: 
1. Tu Mệnh (tu xác) cho thân thể khang cường. 
2. Tu Mệnh (tu phàm tâm) để diệt trừ vọng tâm, vọng niệm. 
3. Mục đích tối hậu là làm sao cho Thiên Tâm hiện ra, làm sao cho Tâm Tử, 

Thần Hoạt. (Tu Tính.) 
Chính vì thế mà Tung Ẩn Tử đã viết: 

-Giữ cho tâm bình thản, thì sẽ tuyệt được niệm lự, du tư. (Tu Mệnh, tu 
phàm tâm). 

-Ngồi ngay ngắn thân hình, giữ cho không còn thiên kiến. (Tu Mệnh, tu 
xác thân). 

-Như vậy, Linh Đài sẽ thanh tĩnh và Nguyên Thần tự nhiên sẽ tới. (Tu 
Tính) [61] 

Cao sĩ thời Tu Tính trước, Hạ sĩ thời Tu Mệnh trước. 

ADMIN
Highlight



141 

 

Mục Đích của Tính Mệnh Song Tu chính là phát huy tất cả các tiềm năng, tiềm lực 
trong con người, và chính là công trình vĩ đại đi tìm và làm hiện ra Thượng Đế Nội Tại, 
mà Đạo gia gọi là Nguyên Thần, Thiết Hán, Bất tử Nhân hay Bản Lai Diện Mục. 

PHỤ LỤC. 

A. Bát Đoạn Cẩm. 
(Trích sách Vạn Bảo Toàn Thư. Xem thêm Trung Hoa Đạo Gia Đại từ Điển, tr. 

1031-1033) 
1. Đệ Nhất Đoạn. 

Lưỡng thủ kình Thiên lý Tam 
Tiêu. 

兩 手 擎 天 理 三 焦 

Giơ hai tay lên Trời để điều hòa Tam Tiêu 

 
  
Tập 4 lần 
1. Hai tay giơ lên cao, lòng bàn tay quay lên trên, 10 ngón tay giao nhau. Hai 

khuỷu tay thẳng, đồng thời kiễng hai gót chân lên. 
2. Nghỉ. 
3. Hai cánh tay đưa xuống. 
4. Nghỉ. 
Làm như vậy, liên tiếp 3 lần. Đến lần thứ 4 hai chân chụm lại. 
  
2. Đệ Nhị Đoạn. 

Lưỡng Thủ Khai Cung Tự Xạ Điêu. 兩 手 開 弓 似 射 鵰 
Hai tay như dương cung bắn chim cắt 

ADMIN
Highlight



142 

 

 
  
Tập 4 lần. 
1. Tay phải nắm lại. Cánh tay giang thẳng về phía hữu. Tay trái nắm đưa ngang 

vai, nắm tay ngưả lên. Mắt chăm chú nhìn về phía tay trỏ, đồng thời, chân phải bước 
sang phải 1 bước, khụyu hai đầu gối xuống như cưỡi ngựa. Gót chân không kiễng. 

2. Đổi tay, đầu gối vẫn giữ nguyên. 
3. Đổi tay như 1. 
4. Đổi tay như 3. 
Làm như vậy 4 lần. Hết lần thứ tư, hạ hai tay xuống. Đứng thẳng người lên. 
  
3. Đệ Tam Đoạn. 

Điều lý tỳ vị đơn cử thủ. 調 理 脾 胃 單 舉 手 

Giơ tay lên, để điều lý tì vị 

 
Tập 4 lần. 
1. Tay phải giơ lên cao, lòng bàn tay ngưả. Ngón tay hướng về phía tả. Tay trái 

buông thòng xuống phía trái, lòng bàn tay quay xuống, ngón tay hướng về phía trước. 
Tay trái buông thõng, úp sấp, ngón tay hướng tiền. 



143 

 

2. Tay trái giơ cao lên, lòng bàn tay ngửa. Ngón tay hướng về phía hữu. Tay phải 
buông thõng, úp sấp, ngón tay hướng tiền. (Hướng về phía trước). 

3. Như 1. 
4. Như 2. 
Xong 4 lần, 2 tay buông xuôi như cũ. 
4. Đệ Tứ Đoạn. 

Ngũ lao, thất thương vọng hậu 
tiều 

五 勞 七 傷 望 後 瞧 

 
Mắt ngó phía sau, chữa ngũ lao, thất thương 

  

 
Tập 4 lần. 
1. Quay đầu phía phải, mắt nhìn phía sau. 
2. Quay đầu thẳng lại. 
3. Quay đầu phía trái, mắt nhìn phía sau. 
4. Quay đầu thẳng lại. 
Làm như vậy 3 lần, lần thứ 4, hai chân chụm lại. 
5. Đệ Ngũ Đoạn 

Dao đầu bãi vĩ, khử tâm hỏa. 搖 頭 擺 尾 去 心火 
 (Nghẽo đầu, khụm gối, khử tâm hỏa) 



144 

 

 
Tập 4 lần. 
1. Chân phải đạp sang phiá phải. Khuỵu 2 đầu gối như cưỡi ngưạ. Nghẹo hẳn đầu 

về phía phải. 
2. Quay đầu ngay lại. 
3. Nghẹo hẳn đầu về phía trái. 
4. Quay đầu ngay lại. 
Làm như vậy 3 lần, đến lần thứ 4, đứng thẳng người lại, hai chân đứng thẳng lên, 

hai chân khép lại, 2 gót kiễng lên. 
6. Đệ lục đoạn 

Bối hậu thất điên, bách bệnh 
tiêu 

背 後 七 顛 百 病 消 

Vận lưng 7 lần có thể trừ bệnh. 
 

 
  
Tập 4 lần. 
1. Hai chân đặt xuống rồi kiễng ngay lên. 
2. 3. 4. Như lần 1. 
Làm như vậy 3 lần, đến lần thứ 4, thì đặt 2 gót xuống. 



145 

 

7. Đệ thất đoạn. 
Toán quyền nộ mục tăng khí lực. 攥 拳 怒 目 增 氣 力 

Nắm tay mắt giận tăng khí lực. 

 
Tập 4 lần. 
1. Chân phải đạp sang bên trái. Khuỵu chân như cưỡi ngựa. Đồng thời tay phải 

sang phải, bàn tay nắm ngưả lên. Mắt đột xuất (trợn), nhìn thẳng phía trước. 
2. Đổi tư thế 2 tay. 
3. Như 1. 
4. Như 2. 
Như vậy 3 lần. Đến lần thứ 4, hai tay thõng xuống, mình chân trở về nguyên vị. 
8. Đệ Bát Đoạn. 

Lưỡng thủ phàn túc, cố thận yêu 兩 手 攀 足 固 腎 腰 

 
Hai tay nắm chân khỏe thận yêu 

  

 
Tập 4 lần. 
1. Mình cúi về phía trước, càng nhiều càng tốt. Đầu gối thẳng, đồng thời 2 tay đưa 

xuống nắm lấy các đàu ngón chân. Đầu nghẹo về phía sau. Mắt nhìn về phía sau. 
2. Nghỉ. 



146 

 

3. Đứng thẳng người, Tay về nguyên vị. 
4. Nghỉ. 
Làm 3 lần. Đến lần thứ 4, hai chân đứng thẳng lên,2 đầu gối chõe ra. Cuối cùng, 

quay mặt phía mặt trời, hô hấp lâu mấy lần. 
  

B. Thập Nhị Đoạn Cẩm. 
Sáng khi dậy, ngồi trên giường tập 1 lần. Tối trước khi đi ngủ, tập 1 lần. Trong 

ngày, lúc rảnh, có thể tập. 

1. Khấu xỉ  扣 齒。Đập răng vào với nhau, cho gân cốt hoạt động, tinh thần thanh 
minh. Mỗi thứ 36 lần. 

2. Yết Tân  咽 津。Để lưỡi lên cúa hồi lâu, nước bọt sẽ sinh. Nuốt xuống. Khi 
nuốt phải nuốt mạnh cho thành tiếng. Như vậy nước bọt nuôi ngũ tạng, giáng hỏa. 
Càng nhiều lần càng tốt. 

3. Dục diện bộ  浴 面 部。 hai tay xoa vào nhau cho nóng, rồi lấy tay xoa từ cổ 
lên trán, đến chân tóc, như rưả mặt. 

4. Minh Thiên cổ  鳴 天 鼓。 Hai tay bịt hai tai, lấy đầu ngón tay đập vào 2 
xương sau ót 24 lần. Lấy tay bịt lỗ tai, để ngón tay trỏ chồng lên ngón giữa, rồi búng 
xuống. 

5. Vận Cao Hoang 運 膏 肓 。 Huyệt Cao Hoang ở 2 bên bả vai (dưới đốt xương 
sống 4, tính ra hai bên 3 tấc). Quay 2 vai 7 lần, sẽ tiêu ma bệnh toàn thân. 

6. Thác Thiên  托 天。 Nắm 2 tay lại. Mũi hít hơi vận lên Nê Hoàn, đồng thời 
đưa 2 tay lên cao như đỡ Trời (thác Thiên). Rồi buông 2 tay xuống. Làm như vậy 3 lần. 
Khử được tà khí nơi ngực và bụng. 

7. Tả hữu khai cung  左 右 開 弓. Nín hơi. Tay trái dơ thẳng ra. Tay phải như 
dương cung. Hai mắt tuỳ nghi, nhìn theo tay trái, hay tay phải (tay nào dơ thẳng thì 
nhìn). Mỗi tay ba lần, tả được Tam Tiêu hỏa. 

8. Phàn Đơn Điền  攀 丹 田 . Tay trái đỡ ngoại thận (thận nang). Lấy tay phải xát 
đơn điền 36 lần. Rồi lấy tay phải đở thận nang, lấy tay trái xát đơn điền 36 lần. 

9. Sát nội thận huyệt 擦 內 腎 穴 . Cần nín hơi. hai tay xoa nóng lên, trà xát nơi 
Mệnh Môn (vùng xương sống sau lưng, ngang rốn) 36 lần. 

10. Sát Dũng Tuyền huyệt 擦 涌 泉 穴 . Lấy tay trái giữ chân trái. Lấy tay phải 
xoa lòng bàn chân trái 36 lần. 

11. Ma Vĩ Lư huyệt 摩 尾 閭 穴 Huyệt này ở cuối xương sống, trên giang môn. 
Thống huyết mạch châu thân. Thoa nó rất có ích. 

ADMIN
Highlight



147 

 

12. Sái thoái 洒 腿 . Chân trái đứng thẳng, chân phải dơ cao lên, đá ra phía trước 7 
lần. Đổi chân, làm như trên, giúp lưu thông huyết mạch. 

Bị chú. Thập nhị đoạn cẩm dĩ nhiên là hay hơn Bát đoạn Cẩm. 
Đạo Học từ điển bỏ đoạn Sái Thoái, lấy 11 đoạn trên hợp lại thành Bát Đoạn 

Cẩm: 1. Khấu xỉ 2. Dục diện, minh cỗ 3. Tuyền yêu 4. Tả hữu khai cung 5. Ma sát đan 
điền 6. Sát nội thận huyệt . 7. Ma Vĩ lư huyệt 8. Sát Dũng Tuyền huyệt. 

-Nhiều người cho rằng: Bát đoạn cẩm là do Chính Dương Chân Nhân, Chung Ly 
Quyền, sáng tạo ra. 

 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1]  Cung Tùng Tiên, Tiên Học Tập Cẩm, tr. 57. 
[2] Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, Hồ phù Sâm chủ biên, tr. 49. 
[3] Tiên học diệu tuyển, tr. 243. 
[4]  神 為 性， 息 為 命。 Tiên Học, tr. 15 

 一 神 一 氣， 即 是 一 陰一 陽 。 
Liễu Hoa Dương, Kim Đơn Chính Luận. Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, tr. 
1128. 

凡 學 道 之 ， 能 認 神 氣 之 道， 即 是 陰 陽 性 命 之道 也。 
Lý Hàm Hư, Đạo Cùng Đàm. Như trên. tr. 1128. 

後 天 之 道， 神 气 也。先 天 之 道， 性 命 也。ib. 1128.  
[5] 性 為 法 身 上 事， 命 為 幻 身 上 事， 性 乃 無 為 之 道， 命 乃 有 為 之 道。 

Ngộ Chân trực Chỉ, q. 3, tr. 1. 
[6] Tính giả nội dã, Mệnh giả, ngoại dã. Dĩ nội tiếp ngoại, tất Đại Đạo thành hĩ. 

Viên Tử, Tiên Học diệu tuyển, tr. 340. 
[7] Thông bộ Ngộ Chân Thiên vô phi chỉ điểm nội ngoại nhị dược. Nội dược thuộc Tiên 
Thiên. Ngoại dược khước tu tòng hậu thiên phản Tiên Thiên. Cái vô tu, vô chứng, thiên 
nhiên cụ túc giả, vị chi nội dược. Hữu tác, hưũ vi, phản hoàn bản nguyên giả, vị chi 
ngoại dược. Nội dược liễu tính, thể cụ trung hoàng. Tức Nguyên Thần , nhi nhiếp tinh 
khí giả dã. Ngoại dược liễu Mệnh, dụng ký Khảm, Ly, tức Thân Tâm nhi hợp Chân Ý 
dã, 

Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 135. 
[8] Hà vị Tính? Bất thức, bất tri, thuận Đế chi tắc, tức thị Tính. Viên đà đà, quang trước 
trước, tịnh khỏa khỏa, xích xái xái, tức thị Tính. Vô dục dĩ quan kỳ diệu. 
Hà vị Mệnh? Nam nữ cấu tinh, vạn vật hóa sinh, tức thị Mệnh. 

ADMIN
Highlight



148 

 

Hữu dục dĩ quan kỳ Khiếu. Thị vị Mệnh. 
Cung Tùng Tiên, Tiên Học Tập Cẩm, tr. 216. 

[9] Tính giả Chân Tâm dã. 
Tiên học diệu tuyển, tr. 142. 
[10] Vô Thượng chính đẳng chính giác tức thị Chân Như Bản Tính, diệc danh Tự Tính 
Thanh Tịnh Tâm (Huyền Diệu Hòa Thượng, tác giả Thích Thủy Tập). 
Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 433. 
[11] Chí Tuyệt Đối cảnh giới, tức thị chứng Tính. Chứng Tính tu yếu Vô Niệm. Niệm 
giả, phân biệt tâm dã. Hữu phân biệt tâm, tức lạc ư đối đãi. 
Dục kiến Bản Tính, tất ly danh, tuyệt tướng, phá kỳ ngã kiến. 

Như trên. tr. 433. 
[12] Cái “Lý Thiên” giả, Tính dã, “Khí Thiên” giả, Mệnh dã. Tại Tiên Thiên, Tính Mệnh 
bất phân, cưỡng biệt chi vi Lý dữ Khí. Tại Hậu Thiên, tất tu Tính Mệnh Song Tu. 

Phỏng Đạo Ngữ Lục, tr. 399. 
[13] Tiên Học, tr. 90. 
[14] Phỏng Đạo Ngữ Lục, tr. 291. 
[15] Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 232. 
[16] Hiện Đại Đạo Gia Tu Luyện, tr. 27. 
[17] Trung Hoa Đạo Giáo Đại từ Điển, Hồ Phù Sâm chủ biên tr. 48-50. 
[18] Tiên Học Từ Điển, Tục tập. tr. 25. 
[19] Cung Tùng Tiên, Tiên Học Tập Cẩm, tr. 216. 
[20] Tiên Học, Hưá Tiến Trung, tr. 30. 
[21] Phỏng Đạo ngữ lục, Lý Lạc Cầu biên tập, tr. 146. 
[22] Vô Vi giả , luyện kỷ dã, Tính công dã. Khử Tam Tâm, diệt tứ tướng, tuyệt lục dục, 
đoạn thất tình, nhất thiết tục lự câu vong dã. 

Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 173. 
[23] Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 191. 
[24] Tri Thiên xuất ư Đạo, Tính thọ ư Thiên, cố Minh Tính tức thị Minh Thiên, Minh 
Thiên tức thị Minh Đạo... Bảo kỳ Tính, toàn kỳ sinh, nhi đạt Thiên, hợp Đạo dã. 

Văn Đạo Tử giảng đạo tinh hoa lục, q. 1, tr. 1b. 
Năng toàn kỳ Tính Thiên, vị chi tận Tính hợp Thiên. 

Như trên. q. 1, tr. 2a 
[25] Vấn kỳ sở vị tu Tính giả, tắc viết: Thành Tâm quả dục, thanh tĩnh vô vi dã. Mặc tư 
sở dĩ triều Thượng Đế dã. 

Như trên, q. 3, tr. 51. 
[26] Duy hữu trung gian, nhất điểm Chân Thường, trạm tịch, nãi Ngã bất sinh bất diệt, 
trường tồn vạn cổ chi thân. Quả ngoại bất nhiễm nhất trần, nội bất tạp nhất 
niệm, thường giác Ngã Thanh Tịnh Liễu Linh, tắc Hư Vô Diệu Giác chi Tính 
Chân, tự dữ Thiên Địa Đồng kỳ chung thủy. 



149 

 

Cung Tùng Tiên, Tiên Học Tập Cẩm, tr. 58, 59. 
[27] Văn Đạo Tử giảng đạo tinh hoa lục, q. 1, tr. 1b. 
[28] Đãn an Thần tức, tức thị Thai Tiên. 

Tiên Học, tr. 192. 
[29] Thần tức, tức thị thai tức, diệc tức Mậu Kỷ dã 

Tiên Học, tr. 192. 
[30] Cùng thủ sinh thân, thụ Khí sơ, tức Thiên Tâm dã, Chủ Nhân Ông dã. 

Như trên. tr. 78. 
[31] Tính khiếu ngoại vi Tín môn (cái thóp), nội vi Nê Hoàn. Mệnh Khiểu ngoại vi Tề 
luân (Rốn), nội vi Khí huyệt. 

Tiên Học Từ Điển, Tục Tập tr. 25. 
Xem thêm Triết tự của 2 chữ Tính Mệnh (Tính Mệnh tự nghĩa) củng nơi tr. 25 này. 
[32] Vấn kỳ sở vị Tu Mệnh giả, tắc viết: Tịch cốc, đạo dẫn dã, phục thực kim thạch, 
dược vật dã, phòng trung thái thủ Nguyên Âm dã. 

Văn Đạo Tử, Giảng Đạo Tinh Hoa Lục, q. 3 tr. 52.  
[33] Hóa nhi dục tác, dĩ vô danh chi phác, Vô danh chi phác, diệc tương vô dục, bất dục 
dĩ tịnh, thiên hạ tương tự định. 

Đạo Đức Kinh, chương 37, Bản Dịch Nguyễn Văn Thọ. 
[34] Thượng Phẩm Đơn Pháp Tiết yếu. tr. 2a. 
[35] Doãn Chân Nhân,Tính Mệnh Khuê Chỉ. Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 381. 
[36] Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 293. 
[37] 心 若 馳 散， 即 便 攝 來T 
    Tâm nhược trì tán, tức tiện nhiếp lai. 

Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 380. 
[38] Tống Long Uyên, Đạo Đức Kinh Giảng Nghĩa, tr. 14. 
[39] Xem Huỳnh Đình Kinh của tác giả, tr. 6. 
[40] Như vậy ta thấy Tu Đơn có thể được hiểu là Tu Mệnh. Sách Tiên Học Tập 
Cẩm, nơi tr. 229, có nói: Tu Kim Đan dĩ liễu Mệnh. 修 金 丹 以 了 命。 
[41] Tiên Học Từ Điển, tr. 110, nơi bài Sao hào ca . 
[42] Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 243. 
[43] Như trên. tr. 230. 
[44] Như trên. tr. 232. 
[45] Như trên tr. 232 
[46] Như trên. tr. 232. 
[47] Như trên. tr. 236. 
[48] Như trên, 332 
[49] Khí tụ, Thần ngưng tắc hoạt, khí tán thần ly, tắc tử. 

Tiên Học, tr. 5. 

ADMIN
Highlight



150 

 

[50] Tu Tính thị tâm lý thượng đích công phu, Tu Mệnh thị cải biến khí chất. 
Tiên học, tr. 66. 

[51] Tiên Học, tr. 43. 
[52] Tam Phong viết: ”Điều tức, ngưng Thần, ngưng Thần, điều tức” 

Tiên Học Tập Cẩm, tr. 63. 
[53] Tiên Học, cuối tr. 67. 
[54] Tiên Học, tr, 93, 94. 
[55] Nam Hoa Kinh, Khắc Ý, đoạn A và B. 
[56] Tiên Học, tr. 94 
[57] Nhập Dược Kính tr. 6b. 
[58] Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 232. 
[59] Huỳnh Đình Nội Cảnh, Tử hà chú, tr. 6. 
[60] Tính Mệnh Khuê Chỉ, Hanh, tr. 13b. 
[61] Thản bình kỳ tâm, tắc tuyệt vô niệm lự, du tư. Đoan chính kỳ thân, bất dĩ nhất thiên 
chi kiến, tắc Linh Đài thanh tĩnh, Nguyên Thần tự hiện. 

Huỳnh Đình ngoại cảnh, Tung Ẩn Tử chú, q. thượng, tr. 11. 

CHƯƠNG XII 

ĐƠN ĐẠO MẠN ĐÀM. 

 
BÀN VỀ LUYỆN ĐƠN. 

  

Đơn đạo là một vấn đề hết sức phửc tạp, khó hiểu. Lý do là vì: 
-         Chính vấn đề đã khó. 
-           Người viết thì giữ bí mật, không chịu công truyền. [1] 
-         Người không biết, thì luận xằng, nghĩ bậy, rồi cũng viết sách để 

đời, thành thử vàng thau lẫn lộn, mắt cá lộn sòng với chân trâu, 
Trong chương này, chúng ta sẽ cố gắng: 

-         Nhìn bao quát về Đơn Đạo. 
-         Tìm hiểu đơn đạo cho có mạch lạc. 
-         Kiểm điểm và nhận định về đơn đạo. 
  

Ít dòng lịch sử. 
Trước khi đi vào chi tiết, tưởng cũng nên sơ phác ít dòng lịch sử về đơn đạo. 
Đơn Đạo manh nha từ thời Chiến Quốc, [2] hình hiện vào thơì nhà Hán, [3] thời Tấn 

nhờ: 



151 

 

-Ngụy Bá Dương, thời Đông Hán, người Cối Kê, tác gỉa bộ Tham Đồng 
Khế. 

-Cát Hồng, Bão Phác Tử, chết năm 61 tuổi đời vua Tấn Thành Đế, trong 
niên hiệu Hàm Hòa (284-344). Tác giả Bão Phác Tử nội ngoại thiên. 

Đơn Đạo hoành dương vào thời Đường, thời Tống nhờ: 
-Chung Ly Quyền thời Đường mạt Ngũ Đại, sư phụ của Lữ Đồng Tân, 

Trịnh Văn Thúc, Vương Lão Chí. Tác giả: Hoàn Đơn Ca, Phá Mê Chính Đạo 
Ca v.v... 

-Lữ Đồng Tân [4] sinh đời Đường Đức Tông, Nguyên Trinh niên gian 
(798-?). Truyền thuyết cho rằng năm 862, khi ấy Ông đã 64 tuổi, mới gặp được Chung 
Ly Quyền. 

-Trương Bá Đoan (987-1082) và đồ đệ (Nam Tông Phái chủ). (Tống) 
-Vương Trùng Dương (1112-1170) và đồ đệ (Bắc Tông Phái Chủ. ( 

Cuối thời Tống). 
Thời Tần, Hán các đạo sĩ chuyên luyện ngoại dược, nghiã là dùng những chất 

liệu bên ngoài. 
Từ Chung Ly Quyền và Lữ Đồng Tân, đơn đạo mới chuyển ngược hướng, và 

cho rằng trong con người đã sẵn có các chất liệu để luyện thuốc trường sinh. [5] 
Đến thời Minh, thời Thanh, ta thấy có thêm ít nhiều môn phái mới xuất hiện. Tuy 

nhiên, môn phái nào cũng cho mình là đệ tử chân truyền của Chung, Lữ nhị tổ. Các 
môn phái mới đó là: 

-Lục Trường Canh tự Tiềm Hư (Đông Tông phái chủ) (Minh). 
-Lý Tây Nguyệt tự Hàm Hư (Tây Tông phái chủ) (Thanh). 
-Lý Đạo Thuần (Trung Phái chủ) 

I. CÁI NHÌN BAO QUÁT VỀ ĐƠN ĐẠO. 
Lý Đạo Thuần (Trung phái chủ) đã cho ta một cái nhìn khái quát về Đơn Đạo, Nó 

toát lược cho ta khuynh hướng chính yếu của các môn phái, và đồng thời cũng giúp ta 
đánh giá các khuynh hướng đó. 

Tài liệu này đã đăng tải trong phần Phụ Lục của quyển Đại Thành Tiệp Kính, nơi 
các tr. 135-142 của Dương Thanh Lê. Tôi toát lược như sau: 

Đơn Đạo có thể chia làm 3 loại chính: 
-         Bàng Môn Cửu Phẩm. 
-         Tiệm Pháp Tam Thừa. 
-         Tối thượng nhất thừa. 

Chúng ta sẽ đi sâu thêm vào tính chất, phương pháp, quan niệm của mỗi loại tu trì, 
với các phân phái của nó. 

1. Bàng Môn tả đạo cửu phẩm, 
Gồm chín loại: Tà đạo (thượng, trung, hạ), Ngoại đạo (thượng, trung, hạ), Bàng 

Môn ( thượng, trung, hạ). 



152 

 

a. Tà Đạo (Thượng, Trung, Hạ). 
Chủ trương: Phòng trung thái chiến. Lấy vấn đề giao hoan, luyến ái làm bí thuật 

trường sinh.. 
b. Ngoại Đạo ( Thượng, Trung, Hạ). 
Chủ trương: 

- Hưu lương, tịch cốc. 
Hoặc: 

-Sái bối (phơi nắng lưng) 
-Ngọa băng (nằm trên băng) 

  
Hoặc muốn nuôi thân bằng cách: 

-Thôn hà (nuốt mây Trời) 
-Phục Khí (nuốt khí Trời) 
-Nuốt ánh sáng các vì sao, nuốt Khí ngũ phương, hấp thụ tinh hoa của hai 

vầng nhật, nguyệt v.v... 
c. Bàng Môn (thượng, trung, hạ) 
Chú trọng: 
1 Các phương pháp vận động để luyện tập thân thể như: 

-Bát đoạn cẩm. 
-Thổ nạp. 
-Lục tự chú [6]. 
-Ma sát (massage) 
-Chuyển vận con người. 
-Chuyển vận xương sống. 

Hoặc Tồn Thần, Chú Ý vào: 
-Đơn Điền (thủ đơn điền) 
-Rốn (thủ tễ luân) 
-Ấn đường (lưỡng mi gian) (Thủ ấn đường) 
-Mặc triều Thượng đế (Yên lặng triều kính Thượng Đế). 

  
Bị Chú. Ta thấy các môn phái trên giống nhau ở chỗ: 

-Lệ thuộc vào ngoại cảnh, ngoại vật rất nhiều. 
-Dùng những phương tiện phi lý như nuốt mây trời, nuốt ánh sáng 

các vì sao v.v... 
Vả lại, tôn chỉ của Đạo Lão là cố sống cho thật tự nhiên, theo đúng các định luật tự 

nhiên, cho nên những gì tần phiền, phức tạp, là Đạo Lão hết sức tránh. 
Cho nên xếp những hạng người trên vào Tà Đạo hay Ngoại Đạo thật không oan. 

2. Tiệm Pháp Tam Thừa. (ba hạng tiệm tu): 



153 

 

-An lạc pháp môn. 
-Dưỡng mệnh pháp môn. 
-Diên sinh pháp môn. 

  
Hạ Thừa Đơn Pháp hay An Lạc Pháp Môn. 
Chú trọng: 

-Luyện Tinh 
-Điều hòa ngũ tạng. 
-Tu luyện xác thân. 

  
Trung thừa Đơn Pháp hay Dưỡng Mệnh Pháp Môn. 
Chú trọng: 

-Luyện khí. 
-Điều hòa Tinh, Thần, Hồn, Phách. 

  
Thượng thừa Đơn Pháp hay Diên Sinh Pháp Môn (tăng Thọ) 
Chú trọng: 

-Luyện Tâm. 
-Trừng phẫn (nén giận), trật dục (trừ dục). 
-Diệt trừ vọng niệm. 

  
Bị Chú. 
Ta thấy khuynh hướng 3 môn phái này là đi dần dần vào Tâm. 

3. Tối thượng thừa (hay Vô Thượng Chí Chân Đại Đạo). 
Chủ trương: 

-Tẩy Tâm, địch lự. 
-Định, Tuệ. 
-Thanh Tĩnh, Vô Vi. 
-Khế hợp với Thái Hư, Thái Cực. 

  
Bị Chú: Đó chính là Thiên Tiên Chi Đạo. 

II. TÌM HIỂU ĐƠN ĐẠO CHO CÓ MẠCH LẠC. 
Muốn hiểu Đơn Đạo cho có mạch lạc, trước hết chúng ta phải nhìn nó dưới 2 khía 

cạnh: 
-Triết Học. 
-Đạo Giáo. 



154 

 

a. Nhìn Đơn Đạo dưới khía cạnh Triết Học. 
Dưới khía cạnh triết học, Đơn Đạo chung qui vẫn là tất cả công trình suy tư 

về Bản Thể Chân Thực của con người, cũng như tất cả các phương pháp, các giai 
trình để thực hiện Bản Thể Chân Thực ấy. 

Đơn Đạo chẳng qua là những áp dụng của Kinh Dịch vào phương pháp tu trì. 
Theo Dịch, thì Bản Thể vũ trụ là Thái Cực, duy nhất, duy tinh. 
Thái cực này đã sinh xuất ra vũ trụ và ra con người bằng cách phóng phát, tán 

phân, và luôn tiềm ẩn trong lòng con người. 
-Suy tư, tìm kiếm cốt là để tìm ra căn bản ấy. 
-Tu luyện cốt là để trở về với căn bản ấy. 
-Trường sinh, bất tử chính là khế hợp với căn bản ấy. 

Nếu Thái Cực đã phóng phát ra con người, và ra quần sinh, vũ trụ, thì con đường 
về với Thái Cực là con đường nội tâm, phương pháp tu luyện để trở về với Thái Cực 
là phương pháp Thu Nhiếp, Ngưng Tụ và Hoà Hài (Thu Thần, nhập định, ngưng Thần, 
tụ Khí, hoà hài Âm Dương. Con đường Nội Tâm chính là Chiều Nghịch của vòng 
Dịch. Nếu Thái Cực đã tiềm ẩn đáy lòng, thì Trường Sinh Dược, mục đích của khoa 
Luyện Đơn cũng đã sẵn có nơi Thân, Tâm con người. 

b. Nhìn Đơn Đạo dưới khía cạnh Đạo Giáo. 
Nói theo từ ngữ Đạo giáo, từ ngữ Huyền học (mysticism), thì Đơn Đạo chính là 

công trình tìm Thượng Đế nơi đáy lòng. Đông, Tây đều ước muốn tìm ra con đường 
này. Ngày nay, người ta gọi đó là Con Đường huyền nhiệm, hay đạo huyền đồng 
(mysticism). 

Mục đích tối hậu của đơn đạo chính là đI đến chỗ Khế Hợp với Thiên Tâm, với 
Thượng Đế.Đạo Đức Kinh, chương 68, gọi thế là Phối Thiên. Lão Giáo gọi thế 
là Thiên Nhân hợp Nhất. Phối Thiên là Trường Cửu. Nó chính là Niết Bàn của Phật 
Giáo. 
Tất cả các phương pháp tu luyện chung qui là sửa sang cho Tâm thần trở nên xứng 
đáng làm tòa ngôi của Thượng Đế Chí Tôn. 

Những nhận định trên đây của tôi hết sức là trung thực, không thiên về một Đạo 
Giáo nào, vì đó là kho tàng chung của nhân loại. 

c. Áp dụng những quan niệm trên để tìm hiểu Đơn Đạo. 
Với những quan niệm trên làm kim chỉ nam, ta sẽ đi vào Đơn Đạo một cách hết 

sức thoải mái. 
1. Trước hết, ta tìm hiểu về chữ Đơn. 

丹 
Chữ Đơn, đầu tượng Nhật, chân tượng Nguyệt. 
Chấm ở giữa là Thử Châu (Thái Cực) 
Nét ngang là “ Được”. 
Trước thời Hán, thì gọi là Đạo, sau thời Hán thì gọi là Đơn. [7] 

ADMIN
Highlight



155 

 

Thế nghĩa là: Đơn chính là Thái Cực, bao quát Âm Dương, đã tiềm ẩn sẵn trong 
lòng mọi người, và thu gọn lại ở thế cực tiểu, như hạt vừng (Thử) theo từ ngữ Trương 
Tam Phong. Tu Đơn Đạo cốt là để Đắc Thái Cực, Đắc Đạo, vì Đơn chính là Đạo, là 
Thái Cực vậy. 

-Đơn chính là Độc Nhất. Chỉ có Đạo là Độc Nhất Vô Nhị, cho nên gọi là Đơn. 
Trời được Một thời trong xanh, đất được Một thời đầy đặn, người được Một thời 
Trường Sinh. [8] 

Định nghĩa này cho thấy: Muốn trường sinh phải Đắc Đơn, Đắc Đạo, Đắc Nhất. 
-Kết Đơn chi Đạo chỉ là Nhất mà thôi. Mà Nhất chẳng qua chỉ là Hư mà thôi. [9] 
Định nghĩa này đưa ta trở về với Hư với Vô Cực. 
Định nghĩa này còn cho thấy Đơn là Thái Cực tiềm ẩn trong thân. 
-Tâm là Đơn, Đơn là Tâm. [10] 
-Đơn là Đạo, Đạo là Đơn. [11] 
-Đơn là Bản Thể, là gốc gác của Trời đất, vạn vật. 
  
Cái gì là Gốc của Trời đất, vạn vật? Đó là Đơn, là Đạo. Nó Hư Vô không thể đặt 

tên, nên tạm gọi là Đạo. Hư sinh Một, Một sinh Vạn, Vạn qui Nhất, Nhất qui Hư. [12] 
Định nghĩa này lại càng cho thấy: Đơn là Thái Cực và sách Đại Đỗng chân 

kinh cũng cho rằng: 
Muốn tìm gốc gác phải tìm nơi Thái Cực.[13]. 
Xướng Đạo Chân Ngôn còn cho rằng: khi con người bừng tỉnh, nhận ra được Thái 

Cực nơi Tâm, tức là nhìn thấy Bản Lai Diện Mục của mình, thấu triệt được Căn 
Nguyên của mình. [14] 

Những danh từ như: 
-Cùng thủ sinh thân, thụ khí sơ. [15] 
-Thử mễ bảo Châu. [16] 
-Nhất lạp Kim Đơn. [17] 
-Nhất lạp túc [18], 

đều là những danh từ để chỉ Thái Cực tiềm ẩn nơi Tâm. 
-Kim Đơn. 
Kim là Pháp Thân bất hoại 
Đơn là Thực Tướng Viên Mãn. [19] 
Định nghĩa này cho thấy: Đơn của Lão Giáo tức là Pháp Thân của Phật Giáo. 
-Đơn Đạo dạy con người con đường Hoàn Phản, Phản Bản, Hòan Nguyên. Chính 

vì thế mà người xưa định nghĩa: 
Thất phản là Phản Bản. 
Cửu Hoàn là Hoàn Nguyên.[20] 

2. Muốn phản bản hoàn nguyên phải đi theo chiều nghịch. chiều hướng nội. 
Muốn phản bản, hoàn nguyên phải đi theo chiều nghịch, chiều qui tâm, hướng nội. 



156 

 

“Thuận sinh nhân, nghịch sinh Đơn.” (Trương Tam Phong). 
“Thuận vi phàm, nghịch vi tiên.” [21]. 
“ Phải hồi tâm, mới có thể hướng Đạo.: [22] 

Tôn Bất Nhị viết: 
Thuận kỳ cơ, để hành nhân đạo. [23] 
Nghịch kỳ cơ, để hành Tiên Đạo.[24]4 
Sinh cơ ngoại phát, gọi là Thuận. [25] 
Sinh cơ nội liễm, gọi là Nghịch. [26] 

  
Tiên Học Diệu Tuyển viết: 
“Kim đơn Đại Đạo từ Hữu Vi nhập Vô Vi, tức là Liễu Mệnh (lo cho thân thể 

khang cường NVT), kiêm Liễu Tính (tu tâm, luyện Thần NVT), có như vậy Thần Hình 
mới song toàn, viên mãn.” [27] 

Xướng Đạo Chân Ngôn viết: 
“ Tâm nội quan tâm, mịch bản tâm, 
Tâm tâm câu tuyệt, kiến Thiên Tâm. 
Chân Tâm minh triệt, thông tam giới, 
Ngoại đạo, thiên ma bất cảm sâm.” [28] 

Dịch: 
Rong ruổi trong tâm, kiếm bản tâm, 
Phàm tâm diệt tích, kiến Chân Tâm. 
Chân Tâm minh triệt, thông tam giới, 
Ngoại đạo, thiên ma chẳng dám sâm. 

“Xưa nay, thánh hiền cầu Đạo, đều không hướng ngoại tìm cầu. Chỉ tĩnh định mà 
cầu ở nơi nhất tâm...trong đó có đủ mọi sự.” [29] 

Tôn Bất Nhị còn gọi công trình đi từ Hậu Thiên trở về Tiên Thiên là Cửu Chuyển 
hoàn đơn, hay Phản Hoàn, Nghịch Chuyển. [30] 

Kim Đơn Đại Đạo trọng tại Nghịch Chuyển Tạo Hoá, cho nên nếu Tạo Hoá phát 
tán đi từ Nhất ra Vạn, để sinh hóa ra vạn hữu, thì Tu Đơn phải đi từ Vạn trở về Nhất, 
phải thu nhiếp, hòa hài, tập hợp để trở về vơí Thái Cực Tiên Thiên. [31] 

Trương Bá Đoan cũng lý luận tương tự như vậy. Ông viết: 
“ Nhận rằng Đạo từ Hư Vô sinh xuất vạn vật, theo chiều Thuận, còn Tu Nội Đơn 

thời đi ngược lại: Phải trở về Hư Vô, phải hợp nhất với Đạo. 
Luyện Đơn diệu dụng, theo Kiền Khôn, 
Kiền Khôn vận chuyển, sinh Ngũ Hành. 
Ngũ Hành thuận chuyển sinh sống chết, 
Ngũ Hành nghịch chuyển hoá Kim Đơn.” [32] 

3. Phải thu nhiếp tất cả về Một. 
-Thu nhiếp ngũ khí, ngũ hành (Tinh, Thần, Hồn, Phách, Ý) trở về Thái Cực. 



157 

 

Người xưa gọi thế là Toàn Thốc Ngũ Hành hay Ngũ Khí Triều Nguyên. 
-Thu nhiếp tứ tượng (tinh thần, hồn, phách) về vơí Thái Cực. Người xưa gọi thế là: 

Tứ Tổ qui gia. 
-Thu Nhiếp Tam Tài về cùng Thái Cực (Tinh, khí Thần). 
-Tam Hoa qui đỉnh. 
-Thu Nhiếp Lưỡng Nghi về cùng Thái Cực (Lưỡng Nghi đây là Thần Khí). Và tới 

đây, thì các danh từ trở nên vô cùng hùng hậu, bởi vì thay vì dùng 2 chữ Thần Khí, thì 
người ta nói Long Hổ: Anh Nhi, Xá Nữ; Kim Ô, Ngọc Thố; Diên, Hống; Hắc Qui, 
Xích Xà; Khảm Ly; Thủy Hỏa; Âm Dương; Kim tinh, Mộc dịch; Mã Ngưu; Thần 
Thủy, Hoa Trì v.v... 

4. Thu Nhiếp tất cả về Thái Cực, Trung Cung. 
-Muốn thu nhiếp, phải thu nhiếp về một nơi nào. Nguyên tắc là thu nhiếp về Trung 

Cung, Thái Cực. Lúc ấy, Trung Cung Thái Cực được gọi là Huỳnh Bà Xá, Trung Cung, 
Trung Hoàng, Mậu Kỷ Môn, Phục Mệnh quan v.v... 

Nhưng trên thực tế là thu nhiếp về 1 Đơn Điền nào đó trong con người (hoặc 
Thượng, Trung, Hạ). Nhưng chung qui, thường là thu nhiếp về Thượng Đơn Điền hay 
Nê Hoàn Cung. 

Tính Mệnh Khuê Chỉ tóm tắt bằng câu sau: 
“Tứ Tượng, Ngũ Hành toàn thốc ư nhất đỉnh. Hồn hữu linh ư Thiên Cốc, Lý Ngũ 

Khí ư Nê Hoàn.” [33] 
Nếu ta dùng quan niệm Đạo Giáo mà tìm hiểu khoa Luyện Đơn, ta sẽ thấy 1 chiều 

hướng thứ 2, với những nét chính yếu sau đây: 
Trong tâm ta có Đạo, có Trời, mà ta chẳng biết, chẳng hay. Tính Mệnh Khuê 

Chỉ, q. Hanh, tr. 11a có thơ: 
Tá vấn Chân Nhân hà xứ lai? 
Tòng tiền nguyên chỉ tại Linh Đài. 
Tích niên, vân vụ, thâm già tế, 
Kim nhật tương phùng, đạo nhỡn khai. 

Dịch: 
Chân Nhân ướm hỏi tới từ đâu? 
Tâm khảm tiềm tàng sẵn đáy sâu. 
Thủa trước Linh Đài vân vụ phủ, 
Ngày nay gặp gỡ hết xa nhau. 

Như vậy, con người phải tu tâm, luyện kỷ, định tĩnh, thanh hư, để mong thấy Đạo, 
thấy Trời hiện ra trong tâm khảm mình. 

Tam Mao Chân Quân có thơ: 
Linh Đài trạm trạm tự băng hồ, 
Chỉ hưá Nguyên Thần lý diện cư. 
Nhược hướng thử trung lưu nhất vật, 
Khởi năng chứng Đạo, hợp Hư Vô. 

ADMIN
Highlight



158 

 

Dịch: 
Tâm linh vằng vặc tự băng hồ, 
Chỉ khứng Nguyên Thần lý diện cư. 
Nếu để vật chi vương vấn đó, 
Làm sao chứng Đạo, hợp Hư Vô. 

  
5. Tu Luyện phải Kiến Thiên Tâm, mới là Giác Ngộ. Đó là vào được quẻ Phục 

trong con người. 
Tu luyện mà tự nhiên kiến Thiên Tâm, thời là lúc giác ngộ. Người xưa gọi là 

Hoạt Tí Thời. Thời kỳ này sẽ cho ta chứng kiến được những thay đổi, những chuyển 
biến hết sức quan trọng, lớn lao trong tâm hồn. Gọi là Hoạt Tí, vì nó thay đổi tùy người 
không nhất định. Chúng ta khi đi tới 1/2 cuộc đời, vào khoảng 36 tuổi, là lúc có thể 
Kiến Thiên Địa chi Tâm, là lúc có thể giác ngộ. Đức Phật và Huệ Năng chẳng hạn giác 
ngộ năm 36. Có nhiều người chậm hơn. Đức Khổng giác ngộ năm 50, Lữ Đồng Tân 
cũng vậy.[34] 

Dịch Kinh viết: Phục kỳ kiến Thiên Địa chi Tâm hồ? (Xem quẻ Phục). 
Tiên Học từ điển nơi tr. 78 có ghi:Thiên Tâm kiến, Hoạt Tí hiện. (Châm Thạch 

Tử). 
Người xưa ghi lại những biến chuyển quan trọng của Tâm Hồn mình, khi Kiến 

Thiên Tâm bằng những vần thơ sau: 
Bách tự Bi của Lữ Đồng Tân có câu: 

Âm dương sinh phản phúc, 
Phổ hoá nhất thanh lôi. 

(Tôn Bất Nhị nữ đơn thi chú, tr. 16) 
Thiệu khang Tiết có thơ: 

Hốt nhiên, dạ bán, nhất thanh lôi. 
Vạn hộ thiên môn thứ đệ khai. (Như trên. tr. 16) 

Chung Ly Quyền có thơ: 
Đạt nhân thái đắc Tiên Thiên Khí, 
Nhất dạ lôi thanh bất tạm đình. 

  
(Những chữ Nhất dạ lôi thanh, bán dạ nhất thanh lôi đều mượn ý nơi quẻ Phục, 

vì Phục là Địa Lôi Phục: Sấm rung lòng đất là Phục. Ở Trời Đất, tình trạng quẻ Phục 
xảy ra vào ngày Đông Chí, lúc nưả đêm. Ở nơi con người nó xảy ra khi lòng con 
người Hư Tĩnh, chính vì vậy mà quẻ Phục ứng với chòm sao Hư trong Thiên Văn. 

6. Sống kết hợp với Đạo, với Trời, mới thành Thiên Tiên. 
Nhân Tâm nhược dữ Thiên Tâm hợp, 

Điên đảo Âm Dương chỉ phiến thời. (Cổ Thi) 
Dịch: 



159 

 

Nhân Tâm cùng với Thiên Tâm hợp, 
Điên đảo Âm Dương ấy chính thời. 

(Điên đảo Âm Dương là thời khí từ Khôn, thuần Âm, sang quẻ Phục, là quẻ “nhất 
Dương”.) 

Sách Tiên Học Từ Điển định nghĩa Thiên Tiên như sau: 
Thiên Tiên về Bản Thể cũng đồng một thể Thái Hư như Trời. 
Về Đức, cũng như Trời, che chở muôn vật. 
Về Ý, cũng Vô Cực như Thiên Tâm. 
Siêu việt lên trên 33 tầng Trời. 

Chung Ly Quyền viết: 
Kham ta vô hạn học tiên giả, 
Tổng dữ Thiên Tiên đạo dị môn. 

Dịch: 
Buồn thay vô số kẻ học Tiên, 
Cùng với Thiên Tiên khác nỗi niềm.[35] 

Chính vì vậy, mà những ngươì vô đức không bao giờ học được đạo Thiên Tiên. Lý 
do là vì những người vô đức thời lòng họ xa cách Trời muôn trùng. Cho nên chỉ những 
kẻ hữu đức mới mong khế hợp với Trời, mới mong hiểu biết được Thiên Cơ, được bí 
quyết luyện đơn. 

Chung Ly Quyền viết: 
“Nhược phi phù khế Thiên duyên sự, 
Thuỳ bả Thiên cơ quyết dữ công.” 

Dịch: 
“ Lòng không phù khế Thiên duyên sự, 
Thiên cơ hồ dễ được truyền tâm.” [36] 

7. Các giai đoạn của Phương Pháp Luyện Đơn. 
Như vậy, luyện đơn gồm nhiều giai đoạn, từ thấp đến cao, từ hữu vi đến vô vi, từ 

xác thân, đến tâm tư, đến Nguyên Thần. 
Nếu ta chấp nhận con người có 3 phần: 
a. Phần Thiên: Thần, Nguyên Thần, Thái Cực, Thái Hư, Thiên Tâm, Đạo. 
b. Phần Nhân: Nhân Tâm, Phàm Tâm, gồm thất tình, lục dục, vọng niệm, thức 

thần. 
c. Phần Địa: Xác thân. 
Và nếu ta đảo ngược ba phần trên lại, để đi từ thấp đén cao, từ hữu vi đến vô vi, từ 

hữu hình đến vô tướng, từ ngoài thân xác, hình hài vào đến Trung Điểm Tâm Thần, ta 
sẽ thấy khoa luyện đơn gồm: 

1. Các phương pháp luyện thân xác cho khang kiện: 
Dưới đề mục này, ta có thể xếp các phương pháp: 

-Dinh dưỡng, ẩm thực. 



160 

 

-Cư trú. 
-Dược vật. 
-Thể thao (động công: Bát Đoạn Cẩm, Thập Nhị Đoạn Cẩm). 
-Ma sát, Án Ma. 
-Yết Tân. 
-Thổ nạp. 
-Vận Khí điều tức: 
-Hô hấp thông thường (Ngoại hô hấp) 
-Hô hấp qua 2 mạch Nhâm, Đốc. (Nội hô hấp) 

Chung qui, vận khí điều tức là vấn đề then chốt của khoa luyện đơn. 
Những người căn cơ thấp thường chỉ luẩn quẩn trong những loại công phu này. 
  
2. Các phương pháp tu luyện tâm hồn. 

-Trừng phẫn trật dục. 
-Thu nhiếp phóng tâm. 
-Tiêu trừ vọng niệm. 
-Tĩnh định. 
-Hư tâm. 

  
3. Giai đoạn luyện Thần, đắc Nhất, đắc Đạo, đắc Thiên. 
Giai đoạn này là giai đoạn chứng ngộ Bản Thể. Đây mới chính là giai đoạn Đơn 

Thành. 
Mới hay: 

“Khuyến quân cùng thủ Sinh Thân Xứ, 
Phản Bản Hoàn Nguyên, thị dược vương.” [37] 

  
Dịch: 

“Khuyên anh trở lại Nguồn Gốc cũ, 
Phản bản, hoàn Nguyên ấy Tiên Đơn.” 

III. KIỂM ĐIỂM VÀ NHẬN ĐỊNH VỀ ĐƠN ĐẠO. 
Trước hết ta nhận định rằng: 
1. Ngoại dược không thể đem lại Trường Sinh, vì nêú có như vậy, thì các vua 

chúa, các người giàu có trên thế gian này, không ai chết cả. 
2. Trường sinh là Trường sinh về phương diện Thần, Nguyên Thần chứ không phải 

Trường Sinh bằng hình hài. Nếu mà Nguỵ Bá Dương đã Trường Sinh bằng xác thân, 
thì Ông đã siêu việt trên cả Phật Thích Ca, hơn cả Lão Tử, Trang Tử, hơn cả Chúa 
Giêsu. 



161 

 

3. Khoa Luyện Đơn thực ra phải diễn biến theo đúng qui luật tiến hóa tự 
nhiên của Trời Đất. 

Trần Nê Hoàn viết: 
Thần Tiên pháp độ chân tự nhiên. (Tiên học diệu tuyển) 

4. Trong thân ta, vì có Thái Cực, nên đã có đủ dược liệu để luyện thuốc trường 
sinh. 

Chỉ Huyền Thiên viết: 
“Chân chính đại dược tại Thân trung cầu chi, bất tại ngoại 
thủ.” [38]. 

Sau đây là những nhận định về 3 giai đoạn luyện đơn: 

a. Nhận định về Tu luyện xác thân. 
Phương pháp tu luyện xác thân như ta đã kể trên, rất là đa đoan, phức tạp. Nhưng 

phương pháp trọng yếu nhất của Khoa Luyện Đơn là Hô Hấp. 
-Không phải luyện Hô Hấp thường bằng phổi (respiration pulmonaire), mà người 

xưa gọi là Hậu Thiên Hô Hấp hay Ngoại Hô Hấp. 
-Mà còn hô hấp qua tuỷ xương sống (respiration médullaire) tức là: vận chuyển 

Chân Khí có sẵn trong tủy xương sống, từ Vĩ Lư lên Nê Hoàn (qua mạch Đốc), rồi lại 
từ Nê Hoàn qua Mạch Nhâm, xuống cho tới Sinh Tử Quan (Hội Âm, Âm Kiều, Hải 
Để). [39] 

-Chẳng những dạy chuyển vận Chân Khí mà còn dạy cách ngưng Thần ở Nê Hòan. 
Người xưa gọi thế là Thai Tức ( tôi dịch là: respiration embryonnaire). 

-Bế khí, ngưng Thần ở Nê Hoàn, nghĩa là hoàn toàn đình tức (arrêt respiratoire), 
đồng thời nhập Đại Định (ngưng Thần= Samadhi). 

Tôi đã đề cập đến vấn đề quan trọng này trong quyển Huỳnh Đình Kinh bình 
giải cuả tôi, một cách cặn kẽ hơn, nơi chương 20 và 30. 

Nó quan trọng đến nỗi người xưa gọi các Đơn Gia là Khí Sĩ. [40] 
Nó quan trọng đến nỗi nếu hiểu được 2 chữ Thần, Khí là hiểu được Dược Vật, Hỏa 

Hầu, hiểu được đại bộ phận của Khoa Luyện Đơn.[41] 
Bạch Ngọc Thiềm viết: 

“Thần là Hoả, Khí là Dược.” [42] 
“ Dùng thần ngự khí thời sẽ thành Đạo”.[43] 

Bạch Ngọc Thiềm viết thêm: 
“Cái vi diệu của khoa Luyện Đơn là do biết Ngưng Thần. Thần Ngưng thì Khí tụ. 

Khí tụ tức Đơn thành. “ [44] 
Huỳnh Nguyên Cát viết: 
“Đơn Đạo chẳng ngoài Thần Khí. Mới đầu thời Thần Khí xa cách nhau. Ta đem 

Thần điều Khí, dùng Khí ngưng Thần, cuối cùng Thần Khí dung hoá trong Hư Không, 
hợp thành một đoàn, to như Thử Mễ Chi Châu, treo ở nơi Tứ Đại Ngũ Hành không 
vương vấn được.” [45] 

Sách Trúc Cơ Tu Chứng viết: “Đình tức ư Nê Hoàn” (Ngưng thở ở Nê Hoàn). [46] 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



162 

 

Tiên Học Diệu Tuyển nơi tr. 162 có ghi lời Cao Cái Sơn Nhân, Ngô Ngộ như sau: 
“Nội đơn chính là Tồn Thần, bế tức. Nếu lại còn Hư Tâm, Tuyệt Lự thì hoàn toàn 

giống Thiền Định.” [47] 
Mới hay Luyện Mệnh, Luyện Hình, Luyện Thần không gì bằng Hô Hấp Tiên 

Thiên. Không gì bằng: Vận Khí, điều Tức. 
Muốn diên niên, không gì bằng đem được Thần Khí về Nê Hoàn. 
Ngũ Tổ nói: 
“Hiểu rành Hô Hấp sẽ thành Tiên.” [48] 

b. Nhận định về giai đoạn Tu Tâm. 
Giai đoạn này có thể tóm tắt bằng 2 chữ: Định, Tĩnh. 
Tiên Học Diệu Tuyển tr. 162 có viết: 
“12 bộ Tam Tạng (Phật giáo) chỉ nói về chữ Định; vạn quyển Đơn kinh (Lão Giáo) 

chỉ nói về chữ Tĩnh mà thôi.” [49] 
Mã Đơn Dương nói: 
“Tâm thanh, ý tĩnh tam đơn kết” 
Thạch Hạnh Lâm viết: 
“Tâm có định, đơn mới thành. Tâm không định Đơn không kết.” [50] 
Bạch Ngọc Thiềm nhận định: 
“ Người học Đạo lấy Dưỡng Tâm làm chủ. Tâm mà động, thời Thần mệt. Tâm mà 

định, thời Thần nhàn. Thần mệt thì Đạo ẩn, thần nhàn thì Đạo sinh.” [51] 
Kinh Vân: “Nhân năng thường thanh tĩnh, Thiên Địa tất giai qui. “ [52] 
Kiến Tính Tụng viết: 
“Tâm thanh, ý tĩnh, Khí hoà, Thần định, Chân tức miên miên, Linh quang oánh 

oánh.” [53] 
Phương Đại Tâm viết:” Nếu con người có thể sống thanh hư, đạm bạc, tự nhiên sẽ 

thấy Bản Lai chi Tính Thiên.” [54] 
Tự Nhiên Cư Sĩ có thơ: 

Tâm như minh kính liên thiên tịnh, 
Tính tự hàn đàm, chỉ thủy đồng. 
Thập nhị thời trung, thường giác chiếu, 
Hưu giao muội liễu chủ nhân Ông.[55] 

Dịch: 
Tâm như gương sáng mây trời vắng, 
Tính tưạ hồ thu nước lắng trong. 
Suốt ngày tuệ giác thường chói lói, 
Đừng làm mờ mất Chủ Nhân Ông. 

Tóm lại: 
Dược vật chỉ từ Hư Vô hái, 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



163 

 

Đại đơn toàn tại Định trung thiêu.[56] 
  

c. Nhận định về giai đoạn luyện Thần hoàn hư, phục qui Vô Cực. 
Giai đoạn cuối cùng là giai đoạn tìm ra được Chân Tướng của con người, tìm ra 

đựơc đoan đích, tìm ra được đầu giây, mối rợ của khoa Luyện Đơn. 
Đó là giai đoạn tìm ra được Thái Cực, được Trời, được Đạo tiềm ẩn trong Tâm. 
Đến đây, ta mới hiểu tại sao Đơn lại là Trường Sinh Dược. Đơn chính là Đạo, 

chính là Thái Cực. Mà Thái Cực hay Đạo thời trường sinh, vĩnh cửu, nên Đắc Đạo, Đắc 
Nhất, Đắc Đơn, Đắc Thiên sẽ được Trường Sinh. 

Đứng từ trên đỉnh thẳm này, nhìn bao quát lại công trình của khoa luyện đơn, ta sẽ 
thấy rằng: 

Thái Cực, Đạo, Trời là căn cơ, là then chốt, là mục tiêu tối hậu của khoa Luyện 
Đơn. 

Không biết có Thái Cực trong thân, không thể Luyện Đơn. 
Trương Tam Phong có thơ: 

Tầm chân phỏng Đạo, hữu hà nan, 
Chỉ yếu nhân tâm thức đảo điên. 
Hưu hướng ngoại thân tầm chí dược, 
Tất tu thân nội, mịch chân diên. [57] 

Dịch: 
Tầm Chân, phỏng Đạo khó chi đâu, 
Chỉ cốt nhân tâm hướng nội cầu. 
Thôi đừng thân ngoại, tìm chí dược, 
Hãy lo thân nội đoạt Thử Châu (Thái Cực) 

Mới hay: 
Nhất Linh Chân Tính là Đơn, 
Mượn lò Tứ Đại, luyện đoàn thử coi. 
Chân Như ấy chính Dược Tài, 
Ảo thân lò ấy, giúp người luyện Đơn, 
Công phu liên tục, lan man, 
Từ trong Định Tĩnh, chu toàn Thánh Thai. [58] 

  

KẾT LUẬN. 
Nói về khoa Luyện Đơn không biết bao giờ cho cùng. Cho nên, trong bài này, tôi 

đã cố tránh các thuật ngữ, cố bàn về đại cương mà không đi vào chi tiết, cố tìm cho ra 
con đường giản dị mà đi, chứ không đâm sầm vào các đường quanh phiền tạp. 



164 

 

Tới đây, tôi liên tưởng đến 2 câu thơ của 1 vị Tống Triết danh tiếng là Lục Tượng 
Sơn: 

Giản dị công phu chung cửu đại, 
Chi li sự nghiệp cánh phù trầm.[59] 

Dịch: 
Giản dĩ công phu mà cửu đại, 
Chi ly sự nghiệp lại phù trầm. 

  
Tôi cũng không muốn nói nhiều hơn về đơn đạo vì: 

Đã thông, một tiếng đủ rồi, 
Đã mờ, nói mãi rối bời, ích chi? [60] 

  
Tôi kết luận chương này bằng mấy yếu quyết: 

-Ngưng Thần, điều tức, điều tức, ngưng Thần. (Giai đoạn I) [61]. 
-Thần thanh, khí sảng, thân tâm hòa sướng. (Giai đọn I, & II) [62] 
-Tức điều, Tâm tĩnh, khả dĩ nhập Đạo. (Giai đoạn I & II, chuẩn bị cho 

giai đoạn III.) [63] 
-Thần hình câu diệu, dữ Đạo hợp chân (Đúc kết cả 3 giai đoạn) [64] 

 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1] Khẩu quyết yên năng chỉ thượng minh. 

口 訣 焉 能 紙 上 明？ 
Tiên học từ Điển tr. 40. 
[2] Nam Hoa kinh; chương Khắc Ý, đoạn A và B. 
[3] Hán dĩ tiền vị chi Đạo, Hán dĩ hậu vị chi đơn. 

Tiên Học từ Điển, tr. 62. 
[4] Đường đại sư tổ Chung Ly Quyền, Lữ Đồng Tân xuất. 

Đạo gia trường sinh bí quyết, tr. 63. 
[5] Như trên. tr. 63. 
[6] Huỳnh Đình Kinh giải, chương 6 
[7] Đơn tự, đầu tượng Nhật, cước tượng Nguyệt. Trung nhất điểm vi Thử Châu. Nhất 
hoạch vi đắc. Hán dĩ tiền vị chi Đạo, Hán dĩ hậu, vị chi Đơn. 

Tiên Học Từ Điển, tr. 62. 
[8] Đơn giả, đơn dã. Duy Đạo vô đối, cố viết Đơn. Thiên đắc Nhất dĩ thanh, địa đắc 
Nhất dĩ doanh, nhân đắc Nhất dĩ trường sinh. 



165 

 

[9] Kết Đơn chi đạo, Nhất nhi dĩ hĩ...Nhất vô tha...Hư nhi dĩ hĩ. 
Xướng Đạo Chân Ngôn, q. 2, tr. 11. 

[10] Tâm tức Đơn, Đơn tức Tâm. 
Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 231. 
[11] Đơn tức Đạo dã, Đạo tức Đơn dã. 

Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 263. 
[12] Đơn giả, Thiên Địa vạn vật chi bản dã, hà vị dĩ vi Thiên Địa vạn vật chi bản, viết: 
Đơn giả, Đạo dã. Đạo giả, Hư Vô chi thể dã. Hư Vô bất khả lập danh, cố thánh nhân 
cưỡng dĩ Đạo danh chi. Hư sinh Nhất, Nhất sinh Vạn, Vạn qui Nhất, Nhất qui Hư. 

Xướng Đạo Chân Ngôn, q. 3, tr. 19a. 
[13] Căn bản do tòng Thái Cực tầm. 

Đại Đỗng chân kinh, tr. 4b. 
[14] Đỗng kiến Bản Lai Diện Mục, chứng triệt Nguyên Căn. 

Xướng Đạo Chân Ngôn, q. 1, tr. 2b. 
[15] Kim đơn yếu quyết, tr. 1b. 
[16] Trương Tam Phong, Đạo thuật hối tông, q. 3, tr. 101 
[17] Xướng Đạo Chân Ngôn, q.2 , tr. 8. 
[18] Nhất lạp túc trung tàng thế giới. 

Tiên học, tr. 30. 
[19] Kim giả, bất hoại chi Pháp Thân, Đơn giả, viên thành chi thực tướng. 

Tiên Học, tr. 9. 
[20] Thất phản giả, phản bản. Cửu hoàn giả, hoàn nguyên. 

Hoàn Nguyên Thiên, tr. 4a. Hậu tự. 
[21] Trương Tam Phong Đạo thuật hối tông, q. 2, tr. 59. 
[22] Trương Tam Phong Đạo thuật hối tông, q. 2, tr. 56. 
[23] Thuận kỳ cơ nhi hành nhân đạo. 

Tôn Bất Nhị nữ đơn thi chú, tr. 20 
[24] Nghịch kỳ cơ, nhi hành Tiên Đạo. 

Như trên. tr. 20. 
[25] Sinh cơ ngoại phát vi Thuận. 

Như trên. tr. 20. 
[26] Sinh cơ nội liễm vi Nghịch. 
Như trên. tr. 20. 
[27] Kim đơn Đại Đạo tòng hữu vi nhi nhập vô vi, tức Liễu Mệnh nhi kiêm Liễu Tính, 
phương thị Thần Hình câu diệu. 

Tiên học diệu tuyển, tr. 99. 
[28] Tiên Học diệu tuyển, tr. 383. 



166 

 

[29] Cố tòng thượng thánh hiền cầu Đạo, đô bất hướng ngoại trì cầu, tĩnh nhi cầu chi ư 
nhất tâm, vô bất cụ túc. 

Xướng Đạo Chân Ngôn, q. 4, tr. 35. 
[30] Tôn Bất Nhị nữ đơn thi chú, tr. 13-14. 
[31] Tôn Bất Nhị nữ đơn thi chú, tr. 14. 
[32] “ Nhận vi Đạo tự Hư Vô sinh vạn vật, thị thuận sinh quá trình, nội đơn tu luyện tắc 
phản thử. Đương phục qui Hư Vô, dữ Đạo hợp nhất. 
Đại Đơn diệu dụng pháp Kiền Khôn, 
Kiền Khôn vận hề, ngũ hành phân. 
Ngũ Hành thuận hề, thường Đạo hữu sinh hữu tử, 
Ngũ hành nghịch hề, đơn thể thường linh, thường tồn.” 

認 為 道 自 虛 無 生 萬 物， 是 順 生 過 程。 內 丹 修 鍊 則 反 此， 

當復 歸 虛 無， 與 道 合 一。 

大 丹 妙 用 法 乾 坤 

乾 坤 運 兮, 五 行 分 

五 行 順 兮, 常 道 有 生 有 死, 

五 行 逆 兮, 丹 體 常 靈 常 存。 
Trung Quốc Đạo Giáo, Khanh Hi Thái chủ biên, tr. 305. 

[33] Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. Hanh, tr. 10a. 
[34] Ngũ thập tri thiên mệnh (Luận Ngữ, II, 4) 
      Ngô đắc Đaọ niên ngũ thập. 
Trung Quốc Đạo Giáo, tr. 296, khi nói về Lữ Đồng Tân. 
[35] Thể đồng Thiên thanh chi hư, Đức đồng Thiên chi phú trù, Ý đồng Tiên Tâm chi vô 
cực, siêu việt hồ tam thập tam thiên chi ngoại giả... Chung tổ viết: “Kham ta vô hạn học 
Tiên giả, Tổng dữ Thiên Tiên Đạo dị môn.” 

Tiên Học Từ Điển, tr. 46. 
[36] Cái vô đức giả, dử Thiên tương cách quá viễn. Hữu đức giả tất hợp ư Thiên. Tắc 
Thiên Nhân dĩ hợp nhất, kỳ cơ tự nhiên thấu. Chung tổ viết:” Nhược phi phù khế Thiên 
duyên sự, Thùy bả Thiên cơ quyết dữ công. 

Tiên học từ điển, tr. 47. Nơi chữ Thiên Cơ. 
[37] Trương Tử Dương, Ngộ Chân Thiên. Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 101. 
[38] Tiên Học từ Điển, tr. 93. 
[39] Huỳnh Đình Kinh Giải, Nguyễn Văn Thọ, chương 20) 
[40] Tu luyện giả danh vi Khí Sĩ. 

Tiên Học Tập Cẩm, tr. 311. 



167 

 

[41] Nếu ta thay 2 chữ Thần,Khí bằng các danh từ tương đương như Âm Dương, Long 
Hổ; Diên Hống; Anh Nhi, Xá Nữ; Ô Thố; Hắc Qui, Xích Xà; Kim Tinh, Mộc Dịch; 
Thần Thủy, Hoa Trì; Hỏa, Dược, ta sẽ đọc các sách luyện Đơn dễ dàng. 

Nhân tiện giải 2 chữ Hoả Hầu. Hầu có nghĩa là Lúc. Hỏa Hầu là vận chuyển Chân 
Khí cho đúng lúc, đúng phép (hợp phù), đáng mạnh thì mạnh (Vũ Hỏa), đáng nhẹ thì 
nhẹ (Văn Hỏa), đáng ngừng, thì ngừng (Chỉ Hỏa). Thế tức là Vừa Vặn, hẳn hoi (Kháp 
Đáo Hảo Xứ). 
[42] Thần tức hỏa dã, Khí tức Dược dã. 

Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 261. 
[43] Dĩ Thần ngự Khí nhi thành Đạo. Dĩ hoả luyện dược nhi thành Đơn. 

以 神 御 氣 而 成 道， 以 火 鍊 藥 而 成 丹。 
Tiên Học Từ Điển, tr. 53-54. 
[44] Luyện hình diệu tại hồ ngưng Thần,Thần ngưng tức Khí tụ. Khí tụ tức Đơn thành. 

鍊 形 妙 在 乎 凝 神。 神 凝 即 氣 聚。 氣聚 即 丹 成。 
Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 261. 
[45] Đơn đạo bất ngoại Thần Khí. Thủy nhi Thần dữ Khí ly, Ngã tức dĩ Thần điều Khí dĩ 
Khí ngưng Thần. Chubg tắc Thần Khí dung hoá ư Hư Không, kết thành nhất đoàn, đại 
như Thử Mễ chi Châu, huyền ư Tứ Đại Ngã Hành bất trước chi xứ.” 

Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 261. 
[46] Trúc Cơ tu chứng, tr. 85. 
[47] Nội đơn chi thuyết, bất quá tồn Thần, bế tức, như năng vong cơ, tuyệt lự, vãng vãng 
dữ Thiền Định tương đồng. 

內 丹 之 說 不 過 存 神 閉 息。 如 能 忘 機 絕 慮， 往 往 與 禪 定 相 同。 
Tiên học Diệu Tuyển, tr. 162. 

[48] Hô Hấp phân minh liễu khước Tiên. 

呼 吸 分 明 了 卻 仙。 
Tiên học , tr. 26. 

[49] Tam tạng thập nhị bộ, đãn ngôn nhất Định tự, Đơn kinh vạn quyển đãn ngôn nhất 
Tĩnh tự nhi dĩ. 

三 藏 十 二 部 但 言 一定 字。 丹 經 萬 卷 但 言 一 靜 字而 已。 
Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 162. 

[50] Hạnh Lâm Tổ Sư viết: Định lý kiến đơn thành, bất Định đơn bất kết. 
Tiên Học từ Điển, tr. 63. 

[51] Học Đạo chi nhân dĩ dưỡng tâm vi chủ. Tâm động, Thần bì, Tâm định Thần nhàn. 
Bì tắc Đạo ẩn, nhàn tắc Đạo sinh. 

Tiên học diệu tuyển, tr. 257. 
[52] Tiên học Diệu Tuyển, tr. 272. 



168 

 

[53] 見 性 頌 云﹕ 心 清 意 靜， 氣 和 神 定。 真 息 綿 綿， 靈 光 瑩瑩 
Tiên Học, tr. 55. 
[54] Nhân năng thanh hư đạm bạc, tự nhiên kiến kỳ Bản Lai chi Tính Thiên. 

人 能 清 虛 淡 泊， 自 然 見 其 本 來 之 性 天。 
Tiên Học, tr. 104. 

[55] 心 如 明 鏡 連 天 淨 

     性 似 寒 潭 止 水 同。 

     十 二 時 中 常 覺 照 

      休 教 昧 了 主 人 翁。 
Tiên học diệu tuyển, tr. 380. 

[56]  藥 物 只於 無 裡 採， 大 丹 全 在 定 中 燒。 
Dược vật chỉ ư Vô lý thái, Đại đơn toàn tại Định trung thiêu. 

Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 279. 
[57]   尋 真 訪 道 有 何 難 

      只 要 人 心 識 倒 顛 

      休 向 外 身 尋 至 藥 

       必 修 身 內 覓 真 鉛 
Tiên Học Từ Điển, phần Phụ Lục tr. 3 

[58] Nhất linh chân tính vị chi Đơn, Tứ Đại giả hợp vị chi Táo. Ảo thân vi Đơn Táo, 
Chân Như thị Dược Tài. Công phu thường bất gián, Định lý kết Linh Thai. 

一 靈 真 性 謂 之 丹， 四 大 假 合 謂 之 灶。 幻 身 為 丹 灶， 

真 如 是 藥 材。 工 夫 常 不 間， 定 裡 結 靈 胎。 
Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 283. 

[59] 簡 易 工 夫 終 久 大， 支 離事 業 更 浮 沈 
Kim Công Lượng, Trung Quốc Triết Học Sử, tr. 151. 

[60] 知 其 要 者 一 言 而 終， 不 知 其 要 者 流 散 無 窮。 

Nội Kinh. 
[61] Tiên học diệu tuyển, tr. 240. 
[62] Tiên học diệu tuyển, tr. 268 
[63] Tiên học diệu tuyển, tr. 198. 
[64] Tiên học diệu tuyền, tr. 268. 



169 

 

  

  

CHƯƠNG XIII 

QUẦN KINH DIỆU TUYỂN 

KINH SÁCH ĐẠO LÃO 

  

Chương này với một tên rất kêu, lại có một mục đích hết sức khiêm tốn. 
Nó sẽ không đi vào chi tiết vô số kimh tạng, mà chỉ muốn làm nổi bật ít nhiều tư 

tưởng then chốt của kinh tạng. Nó không muốn đem 1 mớ không ngôn, nhồi nhét vào 
đầu não con người, mà chỉ muốn đánh thức Nguyên Thần, kích động Thái Cực 
trong thâm tâm mỗi một người, chỉ vụ Tinh chứ không vụ Đa. Vả rườm lời để làm gì, 
trong khi người xưa đã nói: 

“Nhất ngôn, bán cú tiện thông huyền, Hà dụng Đơn Kinh thiên vạn thiên.” 
Dịch: 

Một tiếng, nửa câu đủ thông huyền, 
Chẳng cứ đơn kinh, nghìn vạn thiên. 

Trong chương này ta sẽ: 
1. Nhìn bao quát kinh tạng Đạo Giáo. 
2. Trình bày cốt tuỷ tinh hoa kinh tạng Đạo Lão. 

1. NHÌN BAO QUÁT KINH TẠNG ĐẠO LÃO. 
Kinh sách Đạo Lão xưa nay đã được sưu tầm và in thành bộ Đạo Tạng. 
Đạo Tạng đã được in đi, in lại nhiều lần, mỗi lần lại mang 1 tên khác. 
Ví dụ ta có: 
-Khai Nguyên Đạo Tạng (713-741) in trong những năm Khai Nguyên, đời Đường 

Huyền Tông, gồm 5300 quyển). 
-Kim Ngân Tự Đạo tạng. Thời Đường mạt Ngũ Đại. 
-Đại Tống Thiên Cung Bảo Tạng. Tống Thái Tông, Đoan Cung nhị niên, Thuần 

Hoá ngũ niên 989-994 và Tống Chân Tông, Thiên Hi Tam Niên (1019) 
-Chính Hòa Vạn Thọ Đạo tạng. (1113-1114) Đời Tống Huy Tông, trong những 

năm Chính Hoà . 
-Đại Kim Huyền Đô Bảo tạng. Kim Tông Liệt Quang Cảnh,, trong những năm 

Minh Xương (1190-1193) .Gồm 6455 quyển. 
-Nguyên Khan Huyền Đô Bảo Tạng. In xong năm 1244 đời Nguyên. (Năm 1281, 

toàn bộ Đạo Tạng bị Nguyên Thế Tổ ra lệnh đốt sau vụ đấu lý giữa Phật và Lão về 
quyển Hóa Hồ Kinh) 



170 

 

-Chính thống Đạo Tạng hoàn tất đời Minh Anh Tông, năm Chính Thống thứ 9. 
(1444) 

-Bộ Đạo tạng này được Đài Loan in lại năm 1977. 
-Bắc Kinh Văn Vật Xuất Bản Hội in lại năm 1988, có sự hợp tác của Thượng Hải 

Thư Điếm và Thiên Tân Cổ Tịch Xuất Bản Xã. 
Đạo Tạng gồm khỏang 4115 bộ. (Nhật Bản cung nội sảnh bản tồn) [1] 
Như vậy số sách cũng thay đổi tùy theo mỗi ấn bản. Tuy nhiên, sách Đạo Lão cũng 

khoảng trên 5000 bộ. 
Ngoài ra còn có những Bộ như Đạo Tạng Khuyết Kinh Mục Lục, Đạo Tạng 

Mục Lục tường chú, Đạo Tạng Tập Yếu v.v... 
Đời Vũ Tông (1506-1521), và Thế Tông (1522-1566) nhà Minh, đạo Lão cho in lại 

toàn bộ Đạo Tạng, gồm 1464 bộ lớn nhỏ. Mỗi bộ gồm từ 1 quyển đền 300, 400 quyển. 
Lý Kiệt chia Đạo Tạng thành 12 tiểu mục: 

1. Bản văn (Les Textes fondamentaux). 
2. Thần Phù (Les Textes efficaces). 
3. Ngọc quyết (les commentaires et amplifications). 
4. Linh Phù (Les graphies efficaces, diagrammes, dessins) 
5. Phả Lục (Histoires et Traditions). 
6. Giới luật (morales et ascétisme). 
7. Uy nghi (ascétisme). 
8. Phương Pháp (Pratiques, manipulations). 
9. Chúng thuật (diététique, alchimie, astres, nombres, etc...) 
10. Kỳ truyện (Mythologies, légendes). 
11. Tán Tụng (liturgie, hymnes, adresses). 
12. Biểu tấu (documents, pétitions aux empereurs, édits recus d’eux).[2] 

Trịnh Tiêu, thế kỷ XII, đã chia Đạo Tạng thành 25 tiểu mục sau đây: 
1. Lão tử. 
2. Trang Tử. 
3. Chư Tử. 
4. Âm phù Kinh. 
5. Huỳnh Đình Kinh. 
6. Tham đồng Khế. 
7. Mục lục (les catalogues) 
8. Truyện (les légendes). 
9. Ký (histoires). 
10. Luận (les dissertations). 
11. Thư (les graphies). 
12. Kinh (les textes). 
13. Khoa nghi (disciplines et rites). 



171 

 

14. Phù Lục (formules et Talismans). 
15. Thổ nạp (aérothérapie, photothérapie). 
16. Thai Tức (entretien du Principe vital). 
17. Nội quan (soins particuliers). 
18. Đạo Dẫn (Massage). 
19. Tịch cốc (Abstinence) 
20. Nội Đơn (cures morales). 
21. Ngoại Đơn (cures chimiques). 
22. Kim Thạch dược (médecine et Pharmacie). 
23. Phục Nhị (diète des candidats à l’immortalité) 
24. Phòng Trung (hygiène sexuelle). 
25. Tu Dưỡng (Hygiène physique et morale) [3] 

Ở Trung Hoa, sách vở về Đạo Lão thời vô vàn vô số như vậy, còn ở Việt Nam, ta 
chỉ thấy lèo tèo vài bộ kinh như Đạo Đức Kinh, Nam Hoa Kinh, Âm Phù Kinh, 
Huỳnh Đình Kinh. Như vậy, tỏ ra xưa nay, rất ít người Việt Nam để tâm nghiên cứu 
kinh sách Đạo Lão. 

Ước mong sau này, những sách sau đây sẽ được bình dịch: 
Âm Phù Kinh của Hoàng Đế. 
Tham Đồng Khế của Ngụy Bá Dương. 
Ngộ Chân Thiên, và Kim Đơn tứ bách tự của Trương Tử Dương. 
Bách tự Bi của Lữ Đồng Tân. 
Nhập dược kính của Thôi Hi Phạm. 
Chỉ Huyền Thiên của Lữ Đồng Tân. 
Xướng Đạo Chân Ngôn của Hạc Cù Tử. 
Đại Động Chân Kinh của Văn Xương Đế Quân. 
Huỳnh Đình Nội Cảnh, và Huỳnh Đình Ngoại cảnh. 
Tính Mệnh Khuê Chỉ của Doãn chân nhân sư đệ. 
Linh Bảo Tất Pháp của Chung Ly Quyền. 
Kim đơn đại thành tập của Tử Hư Chân Nhân. 
Phục Mệnh Thiên của Tiết Đạo Quang. 
Thúy Hư Thiên của Trần Nê Hoàn. 
Hoàn Nguyên Thiên của Hạnh Lâm Thạch Thái. 
Đơn Đạo Bí Thư, của Tôn Bất Nhị . 
Ngộ Chân Thiên của Trương Bá Đoan. 
Tiên Thiên Chính Lý trực luận của Xung Hư Tử, Ngũ Thủ Dương v.v... 

2. TRÌNH BÀY CỐT TỦY KINH ĐIỂN CỦA ĐẠO LÃO. 

a. Quan niệm Thái Cực và công cuộc đi tìm trường sinh và chân lý 

ADMIN
Highlight



172 

 

Quan niệm Thái Cực đã xây nền, đắp tảng cho công cuộc tu thân, đi tìm 
chân lý, và trường sinh của Đạo Lão. 

Vì tin rằng Thái Cực là Bản Thể vũ trụ, vạn hữu, là Đạo, là Căn Nguyên, 
là cốt cách con người, [4] vì tin rằng Thái Cực vĩnh cửu trường tồn, [5] vô thanh vô xú, 
nhưng lại tiềm ẩn ngay trong đáy lòng con người,[6] nên các bậc chính nhân, quân tử, 
sau khi thấu hiểu Dịch Kinh, đã hồi tâm, phản tỉnh, đã trở vào Tâm Thần mình mà tìm 
Đạo, tìm Trời. 

-Thái Cực là Huyền Quan Khiếu hay Huyền Tẫn chi môn. [7] 
-Thái Cực là Cái Đó (Na Ta Tử -Ta Tử-Giá Cá.) [8] 
-Thái Cực là Căn Bản. [9] 
-Thái Cực là Bản Lai Diện Mục. [10] 
-Thái Cực là Chân Như Bản Tánh. [11] 
-Thải Cực là Kim Cương Thân. [12] 
-Thái Cực là Thiên Tâm, là Thiên Địa chi tâm. [13]. 
Thông Thiên Bí Thư, quyển 4, tr. 9b, viết đại khái rằng: 
“Trong con người có 1 Khiếu gọi là Huyền Tẫn. Đó là nơi Tam Tài tương 

dung. Tinh, thần, hồn, phách tương hội ở huyệt đó. Đó là Căn cơ cho công trình luyện 
Kim Đơn, hoàn phản. Đó cũng là nơi mà Thần Tiên ngưng kết Thánh Thai.. Cổ nhân 
gọi đó là cái gốc Thái Cực, cái chuôi Tiên Thiên, cái mối Hư Vô, cái nguồn Tạo Hóa, 
cái gốc Hỗn Độn, cái Hang Thái Hư, cái Khiếu Qui Căn, cái cửa Phục Mệnh, cái cửa 
Mậu Kỷ, cái xứ Chân Nhất, cái cung Trung Hoàng, cái phủ Đơn Nguyên, cái Đàn Thủ 
Nhất, cái Lò Luyện Đơn, cái Đỉnh Chu Sa, cái huyệt Long Hổ, cái nhà Huỳnh Bà, cái 
Lò Cừ, cái Thổ Phủ (Chõ Đất), Thần Thủy, Hoa Trì, Đế Ất, Thần Thất, Linh Đài, 
Giáng Cung...Ta được Diệu Quyết vì chỗ Thành Tiên, chứng Thánh đó gọi là Qui 
Trung, là nơi Thủy Hỏa giao cấu, là Thiên Địa chi chính Trung trong con 
người...[14] 

Tất cả chỉ là Thái Cực dưới những danh hiệu khác nhau: Nào Đao 
Khuê,[15] nào Hồng Mông, nào Hỗn Độn, nào Hư Vô. Tất cả đều là Thái Cực, [16] Mà 
Thái Cực là Kim Đơn. 

Xướng Đạo Chân Ngôn viết: Đơn là gì? Là Thái Cực nơi con người. [17] 

b. Thái Cực tiềm ẩn ngay trong lòng con người. 
Mà lạ lùng thay, Thái Cực đã ở sẵn ngay trong con người, nên dù cầu 

Đạo hay luyện Đơn, cũng phải quay về trong Thân Tâm mà tìm kiếm. 
Chính vì vậy mà Hoàn Nguyên Thiên viết: 

Luân hồi, Ngọc Thố dữ Kim Ô 
Đạo tại nhân thân, thế thượng mê. [18]  

Liễu Mệnh Thiên viết: 
Thân trung tận hữu diên niên dược, 
Khả tiếu ngu nhân hướng ngoại tầm. [19] 

Tử Dương Tổ viết: 

ADMIN
Highlight



173 

 

Diệu Đạo bất ly tự gia thân, 
Khởi tại thiên sơn, vạn thủy tính. [20]  

Chỉ Huyền Thiên viết: “Chân chính đại dược chỉ tại thân trung cầu 
chi, bất tại ngoại thủ.” [21] 

Tham Đồng Khế phát huy còn viết: “Nhìn mà chẳng thấy, gần nên dễ 
cầu.” 

Toàn Dương Tử Du Diễm bình: “Kim đơn Đại Đạo chỉ ở trước mắt, thế 
nên Đại Đạo chẳng phải là gần sao? Tại sao, nhìn không thấy, bắt không được, tuy 
gần mà vẫn là xa vậy. Nếu biết đường lối, phép tắc mà cầu, thì chỉ mất công chốc lát, 
mà Hoàng Hoa đã hiển lộ sáng lòa. Thế thì đâu có xa. 

Ngộ Chân Thiên viết: 
Công phu dung dị, dược phi dao, 
Thuyết phá, nhân tu thất tiếu. 

Dịch: 
Công phu dung dị, thuốc đâu xa, 
Nói ra, người ắt phải cười xòa. 

Phục Mệnh Thiên viết: 
Phân minh chỉ tại mục tình tiền, 
Chỉ tại thời nhân bất kiến Thiên, 

Dịch: 
Phân minh đã sẵn trước con ngươi, 
Chỉ tại thế nhân chẳng thấy Trời. 

 Vì không thấy, không hay, nên người ta đã bỏ trong tìm ngoài. Có 
người hái nhật tinh, nguyệt hoa (tinh hoa mặt trời, mặt trăng), có người luyện kim thạch 
thảo mộc, có người hành phòng trung chi thuật, thật đúng là Đạo thì ở gần mà cầu nơi 
xa, sự việc dễ mà cầu chuyện khó, buồn thay.”[22] 

Thất Chân Nhân Quả có thơ: 
Ý ngoại cầu Tiên, lộ tựu soa, 
Thủy trung nguyệt ảnh, kính trung hoa. 
Tiên Thiên diệu lý, quân tri phủ, 
Chỉ tại nhất tâm tiện khả khoa.  

Dịch: 
Thân ngoại cầu tiên ắt lạc đường. 
Mò trăng đáy nước, hái hoa gương. 
Tiên Thiên diệu lý, hay chăng tá, 
Chỉ tại tâm điền, há viễn phương.  

Thái Cực ở trong ta tức là ở trong thế Cực Tiểu, Thái Cực ở ngoài vũ trụ 
là ở trong thế Cực Đại. 

Xướng Đạo Chân Ngôn viết: 



174 

 

“Trung Dung nói: Nói lớn ra thì Thiên Địa không đủ để mang chứa. Đó 
là Thái Cực bao trùm vạn vật vậy. Nói nhỏ lại, thì thiên hạ không thể phá được. Đó là 
Thái Cực nhập vào trong vạn hữu vậy.” [23] 

-Trương Tam Phong gọi Thái Cực ở trong thế Cực Tiểu là Thử Mễ Bảo 
Châu (Bảo Châu hạt vừng) [24], hay Thử Mễ. [25] hay Nhất lạp thử mễ. [26] 

-Tử Dương Chân Nhân thì gọi đó là Huyền Châu. 
“Hổ dược long đằng phong lãng thô, 
Trung ương chính vị sản Huyền Châu.” [27] 

-Lữ Đồng Tân gọi là: Nhất lạp túc ( Một hạt thóc) [28] 
-Trương tử Dương, trong quyển Kim Đơn tứ bách tự đã đề cập đến Thái Cực 

trong thân bằng thơ sau: 
  

Thử khiếu phi phàm khiếu, 此 竅 非 凡 竅 

Kiền Khôn cộng hiệp thành, 乾 坤 共 合 成, 

Danh vi Thần Khí Huyệt, 名 為 神 氣 穴， 

Nội hữu Khảm, Ly tinh. 內 有 坎 離 精。 

-Thượng Dương Tử cũng xác quyết rằng Thái Cực đã tiềm ần trong thân ta, bằng 
thơ: 

Thử Khiếu phân minh tại nhỡn 
tiền 

此 竅 分 明 在 眼 前 

Hạ sĩ văn chi đại tiếu yên. 下 士 聞 之 大 笑 焉 [29] 

 c. Nếu Thái Cực tiềm ẩn trong ta, thì tiềm ẩn nơi đâu? 
Tiên Gia đã trả lời: Tại Nê Hoàn Cung, tức là tại trung tâm đầu não con ngườì. Về 

tầm quan trọng của Nê Hoàn Cung, tôi đã đề cập đến trong nhiều sách như Trung Dung 
Tân Khảo, Huỳnh Đình Kinh bình Dịch (nơi chương 3, 4 phần khảo luận). Nơi đây chỉ 
nhắc lại: Nê Hoàn ở trung cung đầu não, như Thái Cực ở giữa Cửu Cung, như Thiên 
Tâm ở giữa các cung Trời. Nê Hoàn là Thiên Cốc, Nê Hoàn là Cốc Thần. Mà ta đã biết: 
Cốc Thần là Thái Cực. 

-Kim Đơn Đại thành viết: 
Đầu hữu Cửu Cung, trung hữu Nê Hoàn. [30] 

-Đại Động Chân Kinh viết: 
Nhân đầu hữu cửu cung,do Thiên hữu Cửu Tiêu. [31] 

-Kim Đơn Đại Thành còn viết: “ Đầu có 9 cung ứng với Chín Cung Trời. Chính 
giữa có một cung gọi là Thiên Tâm, Tử Phủ, Thiên Uyên, Thiên Luân, Thiên Quan, 
Thiên Kinh, Thượng Đô quan, Côn Lôn Đỉnh. Tên rất là nhiều, nhưng chung qui chỉ là 
Huyền Quan Nhất Khiếu.” [32] 

ADMIN
Highlight



175 

 

-Tính Mệnh Khuê Chỉ viết: 
Đầu hữu Cửu Cung, trung Nhất Cung danh viết Cốc Thần. [33] 
-Huỳnh Nguyên Cát (1271-1355) viết:” Người ta đầu có 9 cung, ở giữa có một nơi 

gọi là Thiên Cốc, thanh tịnh không vương bụi trần. Nếu có được Nguyên Thần vào an 
ngự nơi đó, không phát tán ra ngoài, thời thành Tiên, thành Thánh. Huỳnh Đình Kinh 
nói: Nếu Bạn muốn bất tử, hãy tu Côn Lôn. Mới hay Thiên Cốc thật là vô cùng huyền 
diệu. [34] 

Người xưa có thơ: 
Hướng tiền Thần tụ đồng Vô Cực, 向 前神 聚 同 無 極 

Kim tán, vi trần mãn thế đồ. 今 散 微 塵 滿 世 途 

Dục qui nguyên vị Hoàng Trung 
lý, 

欲 歸 元 位 黃 中 裡 

Nê Hoàn vạn vựng tốc hồi qui. 泥 丸 萬 彙 速 回 歸 [35] 

Dịch: 
Trước kia, Thần tụ đồng Vô Cực, 
Nay tán, trần ai ngập thế đồ. 
Muốn về Nguyên Vị Hoàng Trung cũ, 
Nê Hoàn vạn vựng kíp hồi qui. 

Thay vì bàn thêm nhiêù về Nê Hoàn, tôi xin cống hiến một số danh hiệu thêm về 
Nê Hoàn. Đọc những danh hiệu ấy, tự nhiên ta sẽ thấy những nhận định, những suy tư 
cuả ngưới xưa về Nê Hoàn. 

Nhân bàn câu: Chân Nhân tiềm thâm uyên của Nguỵ Bá Dương trong 
sách Tham Đồng Khế, Du Diễm bình như sau: 

“ Chân Nhân tức là Nguyên Thần. Thâm Uyên là Thái Uyên. Nó có rất nhiều tên 
gọi, xin thử kể ra: Nê Hoàn Cung, Lưu Châu Cung, Ngọc Thanh Cung, Thúy Vi Cung, 
Thái Vi Cung, Thái Ất Cung, Thái Huyền Quan, Huyền Môn, Huyền Cung, Huyền 
Thất, Huyền Cốc, Huyền Điền, Sa Điền, Đệ Nhất Quan, Đô Quan, Thiên Quan, Thiên 
Môn, Thiên Cốc, Thiên Điền, Thiên Tâm, Thiên Luân, Thiên Trục, Thiên Nguyên, 
Thiên Trì, Thiên Căn, Thiên Đường, Thiên Cung, Kiền Cung, Kiền Gia, Giao Cảm 
Cung, Ly Cung, Thần Cung, Thần Thất, Thần Quan, Thần Phòng, Thần Đô, Huyền Đô, 
Cố Đô, Cố Khâu, Cố Lâm, Cố Cung, Tử Đỉnh, Tử Kim Đỉnh, Chu Sa Đỉnh, Cống 
Đỉnh, Ngọc Đỉnh, Ngọc Thất, Ngọc Kinh, Ngọc Vũ, Dao Phong, Đệ Nhất Phong, Tối 
Cao Phong, Chúc Dung Phong, Côn Lôn Đỉnh, Không Động, Bồng Lai Thượng Đảo, 
Thượng Kinh, Thượng Cung, Thượng Huyền, Thượng Nguyên, Thượng Cốc, Thựơng 
Thổ Phủ, Thượng Đơn Điền. Tên thật nhiều, nhưng chung qui chỉ có một. [36] 

Chính vì thế mà không vị Tiên Gia nào mà lại không biết giá trị của Nê Hoàn. 
Thái Cổ Tập vân: 

Kim Đơn vận đáo Nê Hoàn huyệt, 
Danh Tính tiên tương ký Ngọc Đô. [37] 



176 

 

Dịch: 
Kim Đơn vận tới Nê Hoàn Huyệt, 
Danh tính đã ghi tại Ngọc Đô. 

Huỳnh Đình Kinh viết: Tử dục bất tử tu Côn Lôn, 
Luận Tĩnh Trung Ngâm có câu: 

Ngã tu Côn Lôn đắc chân quyết. 
Phục Mệnh Thiên viết: 

Hồi hướng ngã gia viên lý, 
Tài bồi nhất mẫu Thiên Điền. [38] 

Dịch: 
Nhà xưa vườn cũ quay trở lại, 
Một mẫu Thiên Điền cố chăm nom.  

Hoàn Nguyên Thiên viết: 
Ngộ Đạo hiển nhiên minh khuếch lạc, 
Nhàn nhàn đoan toạ vận Thiên Quan. [39] 

Dịch: 
Ngộ Đạo tự nhiên tỏ lối đàng, 
Thảnh thơi ngồi thẳng vận Thiên Quan. 

d. Đã biết Thái Cực ở nơi đâu, lập tức suy ra đựơc con đựng phản bản hồi hướng. 
Nhập Dược kính có thơ: 

Nê Hoàn nhất khiếu đạt Thiên Môn, 
Trực thượng Hư Hoàng, Ngọc Đế tôn. 
Thử thị Chân Nhân lai vãng lộ, 
Thời thời khóa hạc khứ triều nguyên. [40]  

Dịch: 
Nê Hoàn một khiếu đạt Thiên Môn, 
Thẳng tới Hư Hoàng Ngọc Đế Tôn. 
Ấy chính Chân Nhân đường lui tới, 
Thời thời cưỡi hạc để triều nguyên. 

  
Còn phương pháp để trở về với Thái Cực, thì Tiên Gia nhất luật chủ trương: Định, 

Tĩnh. 
-Tiên Kinh vân: Tiên Thiên (Thái Cực) thời Thu Nhiếp. 
Hậu Thiên (Thân Tâm) thời biến hóa để trở nên xứng đáng Dữ Đạo Hợp Chân. [41] 
-Dịch Kinh viết: Thánh Nhân dĩ thử tẩy tâm, thoái tàng ư mật. 
Thánh Nhân tẩy rửa tâm thân cho sạch tục lụy trần ai, và rút lui vào chốn ẩn áo 

trong lòng mình.[42] 
-Đạo đức Kinh viết: Trí hư cực, thủ tĩnh đốc, [43] 

ADMIN
Highlight



177 

 

-Lại viết: “Tĩnh vi tháo quân.” (tĩnh là vua của hoạt động). [44] 
-Bạch Ngọc Thiềm viết: “Nhân năng hư tâm, Đạo tự qui chi.” [45] 
-Lý Đạo Thuần viết: “Nhân năng thường thanh tĩnh, Thiên hạ tất giai qui,” [46] 
Lại nói: 

“Trí hư tri diệu bản, 
Tĩnh cực kiến Thiên Tâm.” [47] 

 -Mã đơn Dương viết: 
“Thanh Tĩnh tiện thị Trường Sinh quyết” [48] 

-Tự Nhiên Cư Sĩ viết: 
“Tâm như minh kính liên thiên bích, 
Tính tự hàn đàm chỉ thủy đồng.” 

Dịch: 
Tâm như gương sáng chiếu thinh không, 
Tâm tựa hồ thu nước lắng trong. [49]  

-Tam Mao Chân Quân viết: 
Linh Đài trạm trạm tựa băng hồ, 
Chỉ hứa Nguyên Thần lý diện cư, 
Nhược hướng thử trung lưu nhất vật, 
Khởi năng chứng Đạo hợp Hư Vô?  

Dịch: 
Tâm Linh vằng vặc tựa băng hồ, 
Chỉ khứng Nguyên Thần lý diện cư. 
Nếu để vật chi vương vấn đó, 
Làm sao chứng Đạo hợp Hư Vô? [50] 

Và dĩ nhiên, khi đã biết được Thái Cực là điểm đồng qui, hội tụ, thì chỉ việc thu 
nhiếp thân tâm về nơi Trung Hoàng Mậu Kỷ đó. 

Người xưa có thơ: 
Ly khảm, tinh thần, Nam hội Bắc, 
Hổ Long, Hồn Phách hợp Tây Đông, 
Tổng qui Mậu Kỷ thường tương hội, 
Tận tại Huyền Quan nhất khiếu trung. [51]  

Thạch Hạnh Lâm viết: 
Ý mã qui thần thất, 
Tâm viên thủ Động Phòng. 
Tinh, Thần, Hồn, Phách, Ý, 
Luyện tác Tử Kim Sương, [52]  

Nếu ta kết hợp được với Thái Cực, với Trời, với Đạo trong tâm hồn ta, đó là: 
-Đắc Đạo. 

ADMIN
Highlight



178 

 

-Qui căn, phản bản. 
-Tìm lại được Bản Lai Diện Mục của mình. 
-Tìm lại được Kim Cương Thân, 
-Luyện được Kim Đơn.  

Tiên gia gọi thế là: 
-Uống được Đao Khuê. 
-Uống được rượu Hồng Mông. 
-Khai phá được Hỗn Độn.  

Mới hay: 
Nhất lạp Đao Khuê luyện nhập Thần, 
Đại như Thử Mễ, trị thiên câm, 
Chỉ tiêu bán trản Hồng Mông tưủ, 
Ẩm xứ hà tu cánh cổ cầm.  

Dịch: 
Một hạt Đao Khuê luyện nhập Thần, 
Hạt vừng to tựa, giá thiên câm (thiên kim). 
Chỉ cần nửa chén Hồng Mông tưủ, 
Lúc uống cần chi phải cổ cầm (gảy đàn). [53]  

Mới hay : 
Hỗn Độn nếu chẳng tạc khai, 
Hồng Mông nếu không bổ vỡ, 
Bảo Châu trời đất sao thấy toû? [54]  

Để kết thúc chương này, ta mượn 2 câu thơ của Mã Đơn Dương tặng Triệu Công: 
“Thành tiên chỉ thị Thần Quang, 
Thiên Cung vô dụng xú bì nang.”[55]  

Dịch: 
Thành Tiên âu chỉ cốt Thần Quang, 
Thiên cung xá kể cái xác phàm... 

 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1] Xem Đạo Tạng, trong Trung Quốc Đạo Giáo, Khanh Hi Thái chủ biên, q. 2, tr. 11-
40. 
Xem Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, tr. 227-231. 
Xem Trung Quốc Đạo Giáo Đại Sự niên biểu, Trung Quốc Đạo Giáo, q. IV, tr. 293-
322. 

ADMIN
Highlight



179 

 

[2] Lý Kiệt, Trương Vĩnh Tường, Mạnh Chí Tài, Đạo tạng mục lục tường chú, in năm 
Đạo Quang thứ 35 (1885). 
Xem Wieger, Taoisme, T. 1, p. 23 
[3] Xem Wieger, Taoisme, T. I, Bibliographie générale, p. 24. 
[4] Khổng tử tắc viết: Thiên Lý, Lão Tử tắc viết Cốc Thần, Dịch tắc viết : Thái Cực. 
Danh tuy hữu dị, kỳ thực, đồng nhất Chân Như bàn thể dã. 

Qui Nguyên Trực Chỉ q. trung, tr. 360. 
...Đạo vi Thái Cực. 
Tạ Vô Lượng, Trung Quốc Triết Học sử, đệ Tam Thiên thượng, tr. 14. 
Thái Cực tức Đạo, Đạo tức Đơn dã. 

Tiên Học từ Điển, tr. 64. 
[5]           Hữu vật tiên Thiên Địa, 
              Vô hình bản tịch liêu, 
               Năng vi vạn tượng chủ, 
               Bất trục tứ thời điêu. 

Đỗ Thiéu Lăng, Qui Nguyên Trực Chỉ, q. trung, tr. 370. 
[6]           丹 者 何 也， 人 中 之 太 極 也。 
Đơn giả, hà dả. Nhân trung chi Thái Cực dã. 

Xướng Đạo Chân Ngôn, q. 2, tr. 8a. 
[7] Phù Vô Cực O giả, Thái Cực O dã. Đãn hữu cá thử Huyền Quan Nhất Khiếu nhi Vô 
Cực, Thái Cực chi danh do thử phân. Kỳ thực vô khả phân dã. 

夫 無 極 O 者， 太 極 O 也 。但 有  個  此 玄 關 一 竅 而 無 極, 太 極 之 名 由此 

分。其 實 無 可 分 也. 
Vô Cực là Thái Cực, chỉ vì có Huyền Quan Nhất Khiếu mà Vô Cực, Thái Cực chia 
thành 2 tên. Kỳ thực không thể phân vậy. 

Xướng Đạo Chân Ngôn, q.2, tr. 8a. 
...Nguyên Quan tức Nguyên Tẫn chi biệt danh, nhân kỳ Âm Dương tại thử, cố vị 
Nguyên Tẫn môn. Nhân kỳ Nguyên Diệu bất trắc, cố vị Nguyên Quan Khiếu, kỳ thực 
giai thử Nhất Khiếu nhĩ. 
...Huyền Quan tức là Huyền Tẫn chi môn. Vì gồm đủ Âm Dương nên gọi là Huyền Tẫn 
môn. Vì huyền diệu bất trắc, nên gọi là Huyền Quan Khiếu. Kỳ thật, chỉ là một khiếu. 

Tượng Ngôn Phá Nghi q. hạ, tr. 2a. 
** (Thời nhà Thanh, vì vua Khang Hi tên là Huyền, nên vì kiêng tên huý của vua, nên 
các chữ Huyền đổi thành Nguyên hết. Nay ta đổi ngược lại: Các chữ Nguyên đổi lại 
thành Huyền. Tượng Ngôn phá Nghi là của Lưu Nhất Minh (1734-1821) viết thời nhà 
Thanh. Ông mất năm Tuyên Tông Thành Hoàng Đế, Đạo Quang 1.) 
...Huyền quan giả, chí huyền chí diệu chi cơ quan dã. tức nhân thân trung chi Thái Cực 
thị dã. 



180 

 

...Huyền Quan là một cơ quan chí huyền, chí diệu, đó là Thái Cực trong con người 
vậy. 

Tính Mệnh Pháp Quyết minh chỉ, q. 7, tr. 2. 
[8] Na ta tử sở vị Huyền Quan Khiếu dã. 

那 些 子 所 謂 玄 關 也。 
Na Ta Tử là Huyền Quan Khiếu. 
Đàm Dưỡng Ngô, Địa Lý Hợp Bích, tr. 106. 

Ta Tử, Ngũ Trung dã  些 子 五 中 也. 
Như trên. tr. 106. 
Đại Đạo vô đa, chỉ tranh Na Ta Tử. Cố viết: Bất ly hồ giá cá. Nhân Thân hữu thử Nhất 
Khiếu. Thiên Địa hữu thử nhất Khiếu. Địa lý gia tu nhận thử Âm Dương chi khiếu. 

大 道 無 多， 只 爭 那 些 子。 故 曰﹕ 不 離 乎 這 個。人 身 有 此 一 竅。 

天 地 有 此 一 竅。 地 理 家 須 認 此 陰 陽 之 竅。 
Đại Đạo chẳng qua là Cái Đó. Cho nên nói: Không lìa Cái Đó. Con người có khiếu ấy. 
Trời Đất cũng có khiếu ấy. Các nhà Địa Lý cần nhận thức được Âm Dương khiếu ấy. 

Như trên. tr. 105. 
[9]           Căn bản do lai Thái Cực tầm. 

根 本 由 來 太 極 尋。 
Đại Động Chân Kinh tr. 4b. 

[10] Chân Như Bản Tánh giả, phụ mẫu vị sinh tiền, nhất chân vô vọng chi thể, vị chi 
Bổn Lai Diện Mục. Thiền Tông tắc viết: Bổn Tánh Di Đà. Khổng Tử tắc viết: Thiên 
Lý. Lão tử tắc viết: Cốc Thần. Dịch Đạo tắc viết: Thái Cực. Kỳ thật đồng nhất Chân 
Như Bản Tính dã. 

真 如 本 性 者， 父 母 未 生 前， 一 真 無 妄 之 體， 謂 之 本 來面 目。 

 禪 宗 則曰﹕ 本 性 彌 陀。 孔 子 則 曰﹕ 天 理。 老 子 則 曰﹕谷 神。 

 易 道 則 曰﹕ 太 極. 其 實 同 一 真 如 本 體 也。 
Đỗ Thiếu Lăng, Qui nguyên trực chỉ, quyển Trung, tr. 369. 

[11] như 10, như 8 
[12] Dục cầu Trường Sinh, tu thức sở sinh chi bổn, dục cầu bất tử, đương minh Bất tử 
chi nhân. Cố viết: Nhận đắc bất tử nhân, phương tài nhân bất tử. Na bất tử Nhân, đạo 
gia hô vi Thiết Hán,Thích Thị hoán tác Kim Cương. Tức thế nhân Bản Lai diệu Giác 
Chân Tâm thị dã. 

欲 求 長 生， 須 識 所 生 之 本。 欲 求 不 死， 當 明 不 死 之 人。 

 故 曰﹕ 認 得 不 死 人， 方 才 人 不 死。 那 不 死 人 ，道 家 呼 為 鐵 漢。 



181 

 

 釋 氏 喚 作 金 剛。 即 世 人 本 來 妙 覺 真 心 是 也。 
Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. Hanh, tr. 2a. 

[13] Thái cực giả, ngô tâm chi Thiên Tâm dã. 

太 極 者 吾 心 之 天 心 也。 
Liêu Dương Điện vấn đáp thiên, Thiên nhất tr. 2b. 

[14] Phù thân trung nhất khiếu danh viết Huyền Tẫn, khí dĩ sinh, thức vi phủ thần, Tam 
Nguyên sở trú cánh vô phân biệt. Tinh Thần Hồn Phách hội tại thử huyệt. Nãi Kim đơn 
hoàn phản chi căn. Thần Tiên ngưng kết Thánh Thai chi địa. Cổ Nhân vị chi Thái Cực 
chi đế, Tiên Thiên chi Bính, Hư vô chi hệ, Tạo hoà chi nguyên, Hỗn Độn chi căn, Hư 
Vô chi cốc, Qui Căn Khiếu, Phục Mệnh Quan, Mậu Kỷ Môn, Chân Nhất Xứ, Trung 
Hoàng Cung, Đơn Nguyên Phủ, Thủ Nhất Đàn, Yến Đơn Lô, Chu Sa Đỉnh, Long Hổ 
Huyệt, Huỳnh Bà Xá, Dung Lô, Thổ Phủ, Thần Thủy, Hoa Trì, Đế Ất, Thần Thất, Linh 
Đài, Giáng Cung. Ngã đắc diệu quyết, danh viết Qui Trung...Khảm, Ly thủy Hỏa 
Giao Cấu chi hương, Nhất Thân Thiên Địa chi chính Trung. 

Thông Tiên Bí Thư, q. 4. tr. 9b. 
[15] Nhập dược Kính viết: 
Ẩm Đao Khuê, khuy Thiên xảo, 
Biện sóc vọng, tri hôn hiểu. 

飲 刀 圭， 窺 天 巧， 

辨 朔 望 知 昏 曉。 
Tiên Học Từ Điển, tr. 24. 

[16] Đả phá hỗn Độn, khiêu nhập Hư Vô. 

打 破 混 沌， 跳 入 虛 無。 
Tứ bách tự giải, tr. 86. 
Nhất kiếm tạc khai Hỗn Độn, 
Lữơng thủ phách liệt Hồng Mông. 

一 劍 鑿開 混 沌， 

摳手 擘裂 鴻 濛。 
Tham đồng Khế phát huy, q. trung, tr. 9a. 
[17] 丹 者 何 也？ 人 中 之 太 極 也。 

Xướng Đạo Chân Ngôn. 
[18] 輪 迴 玉 兔 與 金 烏 

    道 在 人 心， 人 自 迷。 
Tiên Học từ Điển, tr. 93 



182 

 

[19] 身 中 儘 有 延 年 藥 

    可 笑 愚 人 向 外 尋。 
Tiên Học từ Điển, tr. 93 

[20] 妙 道 不 離 自 家 身 

    豈 在 千 山 萬 水 并。 
Tiên Học từ Điển, tr. 93 

[21] Như trên. tr. 93. 
[22] Thị chi bất kiến, cận nhi dị cầu. 

視 之 不 見， 近 而 易 求。 
Kim đơn Đại dược chỉ tại mục tiền, khởi bất cận da? Nại hà thị chi bất kiến, bác nhi bất 
đắc, tuy cận, do viễn dã. Nhược đắc pháp độ cầu chi, tắc phiến hướng công phu, tiện 
hữu mãn mục hoàng hoa hiển lộ. Phù hà viễn chi hữu. Ngộ Chân Thiên vân: 
“ Công phu dung dị, dược phi dao, thuyết phá, nhân tu thất tiếu”. 

工 夫 容 易 藥 非 遙， 說 破 人 須 失 笑。 
Tiếu giả dã, tiếu kỳ cận nhi dị cầu, nhi nhân tự sách chi ư cao viễn dã. Phục Mệnh 
Thiên vân:” 
Phân minh chỉ tại mục tình tiền, tự thị thời nhân bất kiến Thiên”. 

分 明 只 在 目 睛 前， 自 是 時 人 不 見 天。 
Duy kỳ bất kiến dã, ư thị xả nội, vụ ngoại. Hoặc thái Dương tinh, Nguyệt hoa, hoặc 
luyện kim thạch, thảo mộc, hoặc hành phòng trung chi thuật, . Chính sở vị: Đạo tại nhĩ, 
nhi cầu chư viễn, sự tại dị nhi cầu chư nan. Bi hĩ. 

Tham đồng Khế phát huy, quyển thượng, tr. 12b. 
[23] Trung Dung viết: ngứ đại , thiên hạ mạc năng tải, Thái Cực bao hồ Thiên Địa chi 
ngoại dã. Ngứ tiểu, thiên hạ nạc năng phá, Thái Cực nhập hồ vạn vật chi trung dã. 

中 庸 曰﹕ 語 大 天 下 莫 能 載， 太 極 包 乎 天 地 之 外。 

 語 小， 天 下 莫 能 破， 太 極 入 乎 萬 物 之 中 也。 
Xướng Đạo Chân Ngôn, tr. 8b 

[24] Trương Tam Phong, Đạo Thuật hối tông, q.3, tr. 101. 
[25] Tiên Học Từ Điển, tr. 143. 
[26] Trương Tam Phong, Đạo Thuật hối tông, q.4, tr. 160. 
[27] 虎 躍 龍 騰 風 浪 麤， 

    中 央 正 位 產 玄 珠. 
Tiên Học Từ Điển, tr. 143. 

[28] 一 粒 粟 中 藏 世 界。 



183 

 

Tiên Học Từ Điển, tr. 331. 
[29] Tiên Học Từ Điển, tr. 76. 
[30] 頭 有 九 宮， 中 有 泥 丸。 

Kim đơn đại thành, tr. 4. 
[31] Đại động Chân Kinh, tr. 7a. 
[32] Thủ hữu Cửu Cung, thượng ứng Cửu Ngung, kỳ trung Nhất Cung viết: Thiên Tâm, 
viết Tử Phủ, Thiên Uyên, Thiên Luân, Thiên Quan, Thiên Kinh, Thượng Đô quan, Côn 
lôn đỉnh. Kỳ danh phả chúng. Tổng nhi ngôn chi viết: Huyền Quan Nhất Khiếu. 

首 有 九 宮 上 應 九 隅， 其 中一 宮 曰﹕天 心， 曰 紫 府， 天 淵， 天 輪， 

天 關，天 京，上 都 關，崑 崙 頂。 其 名 頗 眾。 總 而 言 之 曰﹕ 玄 關 一 竅。 
 Kim Đơn Đại Thành tr, 2a. 

[33] 頭 有 九 宮， 中 一 宮 名 曰 谷 神。 
Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. Hanh, tr. 21b. 
[34] Đầu hữu cửu cung, trung hữu nhất sở, danh viết Thiên Cốc, thanh tĩnh vô trần. Năng 
tương Nguyên Thần an trí kỳ trung, hào bất ngoại trì tức thành Chân, chứng Thánh, túc 
tại thị hĩ. Huỳnh Đình Kinh vân: Tử dục bất tử tu Côn Lôn... Khả kiến thủ thử Thiên 
Cốc, hữu vô hạn chi diệu dã. 

頭 有 九 宮， 中 有 一 所， 名 曰 天 谷， 

 清 靜 無 塵。 能 將 元 神 安 置 其 中， 毫 不 外 馳， 

 息 成 真 證 聖， 即 在 是 矣。 黃 庭 經 云﹕ 

子 欲 不 死 修 崑 崙。。。可 見 守 此 天 谷 有 無 限 之 妙 也。 
Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 298. 

[35] Đạo Học Cầu Chân, chương X. 
[36] Tham Đồng Khế phát huy, q, trung, trang 18b. 
[37] Tham Đồng Khế phát huy, q, trung, trang 18b. 
[38] Tham Đồng Khế phát huy, q, trung, trang 18b. 
[39] Tham Đồng Khế phát huy, q, trung, trang 18b. 
[40] Nhập Dược Kính, tr. 10b. 
[41] Tiên Kinh vân: Tiên Thiên bất đắc Hậu Thiên, vô dĩ chiêu nhiếp. Hậu Thiên bất đắc 
Tiên Thiên, vô dĩ biến hóa. 

仙 經 云﹕ 先 天 不 得 後 天 無 以 招 攝 。 後 天 不 得 先 天 無 以 變 化。 
Tiên Học Từ Điển, trang 20, phần Phụ Lục. 

[42] Dịch, Hệ Từ Thượng, chương XI. 
[43] Đạo Đức Kinh, chương XVI. 
[44] Đạo Đức Kinh, ch. 28. 



184 

 

[45] Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 261. 
[46] Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 272. 
[47] Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 273. 
[48] Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 350. 
[49] Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 380. 
[50] Tính Mệnh Khuê Chỉ q. Hanh, tr. 4a. 
[51] Nhập dược Kính, tr. 14b 
[52] Nhập dược Kính, tr. 15a. 
[53] 一 粒 刀 圭 鍊 入 神 

    大 如 黍 米 值 千 金 

    只 消 半 盞 鴻 濛 酒 

    飲 處 何 須 更 鼓 琴 
Nhập dược Kính, tr. 13b. 

[54] Cẩu bất tạc khai Hỗn Độn, phách liệt Hồng Mông, tắc hà dĩ khuy Thiên Địa chi chí 
bảo. 苟 不 鑿開 混 沌， 擘 裂 鴻 濛，則 何 以 窺 天 地 之 至 寶。 

Nhập dược kính, tr. 14a 
Tạc khai Hỗn Độn, phách liệt Hồng Mông, phương kiến Kim Đơn. 

鑿 開 混 沌， 擘 裂 鴻 濛， 方 見 金 丹。 
Nhập dược kính, tr. 14a 
[55] 成 仙 只 是 神 光 ，天 宮 無 用 臭 皮 囊。 

Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 360. 

 CHƯƠNG XIV 

CAO NHÂN, DANH PHÁI. 

  
  
Đạo Lão, thoạt nhìn, thật là đa đoan phức tạp, nhưng nếu ta tiềm tâm suy cứu, 

cũng có thể tìm ra được những đường nét chính yếu, những phương hướng chính yếu. 
Đạo Lão, khởi điểm, là một khoa Huyền Học (Mysticism) có mục đích là sống 

phối kết với Đạo,với Trời. Nó biến dạng dần dần, hoặc để thành phương thuật cầu 
Trường Sinh Bất Tử, hoặc trở thành một đạo giáo thu hút quần chúng. 

Như vậy, ta sẽ khảo cứu các Cao Nhân, Danh Phái, dưới ba khía cạnh: 
1. Đạo học (Huyền Học): Tìm Trời để phối kết với Trời. 
2. Tiên Học (Đơn Đạo) (Phương thuật Nội Đơn cầu Trường Sinh, Bất Lão). 
3. Đạo giáo nhân gian. 



185 

 

Dĩ nhiên là chúng ta chỉ có thể đề cập đến các Cao Nhân, Danh Phái một cách đại 
lược. Tuy nhiên, chương này sẽ giúp chúng ta có cái nhìn bao quát về Đạo Lão, và sẽ 
không còn bỡ ngỡ, khi nghe thấy người khác đề cập đến môn này, phái nọ của Đạo 
Lão. 

I. ĐẠO HỌC (HUYỀN HỌC). 
-Tu Tính: Đặt nặng vấn đề giác ngộ, thấy Đạo, thấy Trời nơi tâm mình. Đặt 

nặng vấn đề học hỏi, suy tư, sư phụ chỉ điểm, thanh tĩnh, vô vi, dữ Đạo hợp chân. 
Dĩ nhiên, chỉ có những bậc Thượng Căn, mới đi vào được con đường này. Nó 

tương đương với chủ trương Đốn Ngộ của Phật Giáo. 
Ít nhiều Cao Nhân tiêu biểu cho Đạo Học. 
-Quảng Thành Tử: (khoảng 2600 thời Hoàng Đế). Chúng ta còn có được Quảng 

Thành Tử Luận Đạo Ngữ. [1] 
-Lão tử. Khoảng thế kỷ VI trước Công Nguyên. 
(Lý Nhĩ, tự Bá Dương. Người xứ Trần.) Viết: Đạo Đức Kinh. 

 
-Trang Tử . Khoảng 330 trước Công Nguyên. 

ADMIN
Highlight



186 

 

(Trang Chu, Trang Tử, Trang Sinh, người đất Lương). Viết: Nam Hoa Kinh. 
-Liệt tử: (Liệt Ngự Khấu). Khoảng thế kỷ thứ IV, trước Công Nguyên. Viết: Xung 

Hư Chân Kinh. 
-Văn Thủy Phái. Tổ sư: Quan Doãn Tử (làm quan thái phu, đời Châu. Gặp đức 

Lão Tử tại Hàm Cốc. Chủ trương: Thanh tĩnh, Vô vi.). Sách: Văn Thủy Chân Kinh. 
-Ma Y (Lý danh Hoa). Thần tướng. 
-Trần Hi Di (Khoảng 900, cuối thời Ngũ Đại, và đầu thời Tống) (Đồ Nam, Trần 

Đoàn). Sáng lập môn Tử Vi. 
-Hỏa Long Chân Nhân. 

II. TIÊN ĐẠO (ĐƠN ĐẠO) (PHƯƠNG THUẬT LUYỆN NỘI ĐƠN CẦU TRƯỜNG 
SINH, BẤT LÃO-THIẾU DƯƠNG PHÁI-TOÀN CHÂN PHÁI). 

-Gọi là Tiên Học, vì đặt cho mình mục tiêu phản lão, hoàn đồng, trưỡng sinh, bất 
lão, Dương Thần thoát xác, bạch nhật thăng Thiên. [2] 

-Tiên Học khác với Đạo học, vì Đạo học muốn có Đức Hạnh phối Thiên Địa, 
tham tán hóa dục, góp công, góp sức vào công cuộc hóa sinh của Trời Đất, thể hợp 
với Hư Vô. Như vậy, Đạo Học có mục đích Phối Thiên. 

-Gọi là đơn đạo, vì chủ trương Luyện Thuốc Trường Sinh . Gọi là Nội Đơn, vì 
không dùng tha vật, ngoại vật, ngọc thạch, kim loại để Luyện Thuốc Trường Sinh như 
phái Luyện Ngoại Đơn. [3] 

-Gọi là Thiếu Dương Phái, vì đều suy tôn Đông Hoa Đế Quân, Vương Huyền Phủ 
làm Lão tổ của Tông Môn. 

-Gọi là Toàn Chân vì các phân phái của Phái này đều chủ trương Tính Mệnh 
Song Tu, vừa tu xác thân, vừa luyện Tâm, Thần. 

Tiên Học chính là phương pháp tiệm tu, đi từ thấp tới cao, từ thô tới tinh, từ 
ngoài vào trong, từ nông đến sâu, từ Hữu Vi đến Vô Vi. Cho nên tuyệt đỉnh của 
Tiên Học sẽ bắt gặp tuyệt đỉnh của Đạo học. 

Tu Tiên Đạo mới đầu sẽ cho chúng ta một xác thân khang kiện, sẽ trừ khử được 
những chứng bệng xác thân, và tâm hồn. Dần dà sẽ đem lại cho chúng ta một thân tâm 
an lạc, và cuối cùng sẽ mở tuệ giác cho chúng ta và dẫn đến chỗ huyền hóa cùng trời 
đất, hay Thiên Nhân hợp nhất. Nhưng gặt hái được gì thì lại là một vấn đề khác. Nó 
biến đổi theo từng người. Tu Tiên cho có kết quả, ngoài căn cơ, trí tuệ ra còn phải có 
lòng chân thành. Người xưa nói: Tinh Thành sở chí kim thạch vi khai, chính là vì 
vậy. 

Để hiểu rõ Tiên Học chúng ta lần lượt bàn về: 
a. Ba thuỷ tổ của Tiên Học: 
b. Các tông phái Tiên Học. 

ADMIN
Highlight



187 

 

A. Ba thủy tổ Tiên Học. 
Đã đành Tiên Học cũng như Đạo Học đều tôn thờ đức Lão Tử, nhưng 3 vị Thủy 

Tổ trực tiếp của Tiên Đạo là Đông Hoa Đế Quân, Hán Chung Ly (Chung Ly Quyền), 
và Lữ Đồng Tân. 

1. Đông Hoa Đế Quân; 

Họ Vương, tên Huyền Phủ, 王 玄 甫 học trò Bạch Vân Thượng 

Chân 白 雲 上 真，sống vào thời Hán (25-190) sau CN. 

Dân gian gọi Ngài là Lý Thiết Quải 李 鐵拐 .[4] 
Từ bé ông đã có cốt cách thanh kỳ. Bạch Vân Chân Nhân, gặp Ông, liền thương, 

và khen Ông là vị trích tiên. Bèn đưa Ông lên núi, truyền thụ cho sách Xích Phù Ngọc 
Triện, Kim khoa Linh Văn, Đại Đơn bí quyết, Chu Thiên Hỏa Hầu, Thanh Long 
Kiếm Pháp. Ông cố công học tập trong ba năm. Sau lui về Động Yên Hà, núi Côn Lôn 
tu luyện. 

Phái Toàn Chân tôn Ông làm Đệ Nhất Tổ trong số Ngũ Tổ của Bắc Phái. 

2. Chung Ly Quyền 鍾 離 權. 

 
Cuối thời Đông Hán. Húy Quyền, tự Vân Phòng, hiệu Chính Dương Tử. Người 

Kinh Triệu, Hàm Dương. Mới đầu học văn, làm quan Tả Luyện Nghệ Đại Phu. Khi nhà 
Hán bị diệt, Ông sang làm quan bên nước Tấn. Lãnh binh đi chinh phạt. Sau thất bại, 
ông trốn vào núi hoang. Được Vương Huyền Phủ truyền cho các sách Xích Phù Ngọc 
Triện, Kim Khoa Linh Văn, Đại Đơn Bí Quyết, Chu Thiên Hỏa Hầu, Thanh Long 
Kiếm Pháp. 

Theo truyền thuyết, vào năm Đường Văn Tông Khai Thành 636-640, ông đi chơi 
Lô Sơn, thì gặp Lữ Đồng Tân, và truyền cho Ông Thiên Độn Kiếm Pháp, và Chung 
Lữ truyền Đạo tập. 



188 

 

Năm Tống Khâm Tông Tịnh Khang (1126-1127), ông được phong là:  Chính 
Dương Chân Nhân.[5] 

Đời Nguyên, trong những năm Chí Nguyên, (1264-1294) ông được phong 
làm: Chính Dương Khai Ngộ Truyền Đạo Chân Quân. Phái Toàn Chân phong Ông 
làm: Chính Dương Tổ Sư. Ông đứng đầu Bát Tiên. [6] 

Sách: Chung Lữ Truyền Đạo Tập, Phá Mê Chính Đạo Ca. 

3. Lữ Đồng Tân. (798-) 呂 洞 賓。 

 
(Húy: Nham, Tự: Đồng Tân; hiệu: Thuần Dương Tử.) Người Bồ Bản, Hà Trung 

Phủ, Vĩnh Lạc, Nhâm cầm thôn. Được Hán Chung Ly truyền đạo. 
Sách: Dao Đầu Phôi Ca, Sao Hào Ca, Chỉ Huyền Thiên, Bách Cú Chương, 

Chân Kinh Ca, Thẩm Xuân Viên, Bách Tự Bi, Lữ Tổ Toàn Thư. 
Tiên Học Diệu Tuyển đã in lại những tiết mục chính yếu của các sách trên nơi các 

tr. 201-231. 
Ông là đồ đệ của Hán Chung Ly. Lúc nhỏ theo Nhu, Mặc (đạo Nho và đạo của 

Mặc tử). Có lần định thi Tiến Sĩ. Sau này Ông lấy Từ Bi làm đạo dạy đời, goị phương 
thuật Đơn Diên và Hoàng Bạch làm Nội Đơn (tức là bỏ các phương pháp luyện Ngoại 
Dược để đi tìm Trường Sinh, mà dạy Nội Đơn thay thế vào). Thay vì dạy Kiếm Thuật, 
Ông dạy dùng Trí Huệ để đoạn trừ tham si, ái dục và phiền não. Ảnh hưởng Ông rất lớn 
vào thời Tống. Năm Tuyên Hoà đời Tống Huy Tông (1119), Ông được phong 
làm Diệu Thông Chân Nhân. Năm Chí Nguyên thứ sáu đời Nguyên Thế Tổ (1269) 
Ông được phong làm Thuần Dương Diễn Chính Cảnh Hoá Chân Quân. năm Vũ 
Tông Chí Đại (1310) đời Nguyên, được gia phong: Thuần Dương Diễn Chính Cảnh 
Hóa phu hựu đế quân.Ông là một trong số Ngũ Tổ của Phái Toàn Chân, và là một 
trong Bát tiên. [7] 



189 

 

B. Các Tông Phái Tiên Học. 
Tiên Học có nhiều môn phái. Trước hết là 5 tông phái chính, theo địa dư gọi là 

Bắc, Nam, Tây, Đông, Trung Phái. 
Ngoài ra lại còn các môn phái khác như Trương Tam Phong phái, Huỳnh Nguyên 

Cát Phái v.v... Ta sẽ lần lượt bàn đến như sau: 
Nam Tông. 

-1. Lưu Thao 劉 操。 
(Hải Thiềm Tử, Thanh Thành Trượng Nhân), tướng quốc nước Yên. Được Chung 

Ly Quyền truyền Đạo năm 911. Ông là sư Phụ của Trương Bá Đoan. 
Viết: Ngộ Kim Thiên, Hoàn Đơn Phá Mê Ca, Hoàng đế Âm Phù Kinh tập 

giải. [8] 

-2.Trương bá Đoan 張 伯 端 (984-1082) đời Tống. 
(tự Bình Thúc, Hiệu Tử Dương. Người Triết giang, Thiên Thai Huyện, Anh Lạc 

Nhai.) Được Thanh Thành Đạo Nhân người Ba Thục truyền Đạo năm 1069. 
Sách Ngộ Chân Thiên, Kim Đơn Tứ Bách Tự, Ngọc Thanh kim tứ thanh hoa bí 

văn kim thất nội luyện đơn quyết. 
Sáng lập ra Nam Tông. Ông là một người hết sức thông minh, lảu thông tam giáo, 

bác lãm quần thơ. Vì gặp họa Hỏa Thiêu Văn Sách Luật, nên bị đày đi Lĩnh Nam. 
Tương truyền năm Hi Ninh thứ 2, đời vua Tống Thần Tông (1069), Ông gặp Lưu Hải 
Thiềm ở Thành Đô, và được Ông này truyền cho khẩu quyết Kim Dịch Hoàn 
Đơn. Năm Hi Ninh thứ VIII (1075) ông viết Ngộ Chân Thiên, áp dụng Thuyết Thiên 
Nhân hợp Nhất vào khoa Luyện Đơn, coi thân thể con người là vũ trụ, coi Tinh, Khí 
trong thân là Dược Vật, coi Thần là Hỏa Hầu. Dạy giữ sao cho Tinh, Khí Thần ngưng 
tụ, không tan, kết thành Kim Đơn, và nói nếu muốn học kim đơn thì phải học cho tới 
rốt ráo. “Học Tiên chỉ thị học Thiên Tiên, Duy hữu kim đơn tối đích đoan,”. Lại 
cho rằng con người sở dĩ có Sinh Tử là vì đi theo chiều thuận của trời đất, còn nếu 
biết theo chiều nghịch mà luyện Đơn, thì có thể Trường sinh. “Ngũ hành thuận hề, 
thường Đạo hữu sinh, hữu tử, Ngũ hành nghịch hề, đơn thể thường linh, thường 
tồn.” Và khuyên mọi người phải tìm cho ra Bản Nguyên Chân Giác chi tính ( cũng 
giống Chân Như). Nếu con người biết: Sát tâm, quan tính, thì bản thể viên minh đó tự 
hiện, và con người sẽ đốn siêu Niết Bàn. Ông coi Tam Giáo như một và nói: “Giáo tuy 
phân tam, Đạo nãi qui Nhất.” 

Ảnh hưởng Ông rất lớn. 
Nam Tông tôn xưng Ông là Nam Ngũ Tổ chi thủ. Người đứng đầu Ngũ Tổ. [9] 
Các Môn đệ các đời kế tiếp: 

3. Thạch Hạnh Lâm. 石 杏 林 
Thạch Thái tự Đắc Chi. Người Giang Tô, Thường Châu. Viết: Hoàn Nguyên 

Thiên. 

4 Tiết Đạo Quang 薛 道 光 



190 

 

Sách Phục Mệnh Thiên. 

5. Trần Nê Hoàn 陳 泥 丸。 
Trần Nam, hiệu Thúy Hư. Người Quảng Đông, Huệ Châu, Bắc La Huyện, Bạch 

Thủy Nham. 
Sách: Thúy Hư Thiên gồm: Tử Đình Kinh, La Phù ngâm (viết năm 1200), Đơn 

cơ qui nhất quyết. Kim đơn thi quyết. 

6. Bạch Ngọc Thiềm (1194-1229) 白 玉 蟾 
Tên Trường Canh, sau đổi là Ngọc Thiềm. Hiệu: Hải Quỳnh Tử. Theo học Trần 

Nam 9 năm, hấp thụ được tinh hoa, bí quyết. Thu Bành Cử và Lưu Nguyên Trường làm 
đệ tử. Được sắc phong:Tử Thanh Minh Đạo Chân Nhân. 

Sách: Hải Quỳnh Vấn Đạo Tập, Hải quỳnh Truyền Đạo Tập, Tu Đạo chân 
ngôn, Tử Thanh chỉ Huyền Tập, Vũ Di Tập, La phù Sơn chí, Kim Hoa Sung Bích 
Đơn Kinh Bí Chỉ, Hải Quỳnh Bạch Chân Nhân ngữ lục, Âm Phù Kinh giảng Nghĩa, 
Ngộ Chân Thiên Giảng Nghiã, Dịch ngoại biệt truyền, Du Diễm đích Tham Đồng 
Khế phát huy. 10 

7. Bành Hạc Lâm.彭 鶴 林 （ BànhTỷ 彭 耜 ) 
Ta thường đọc là Bành Cử, hiệu Quí Ích, con nhà quyền quý, học trò Bạch Ngọc 

Thiềm. Được truyền cho các bộ Thái Ất Đao Khuê Hỏa Phù, Cửu Đỉnh Kim Sa Cống 
thư. Ẩn cư Hạc Lâm Sơn, tự xưng là Hạc Lâm Sơn Nhân, chuyên khảo Lão Trang, 
tuyệt giao với mọi người. Sau mất tại Phúc Châu. Theo Nam Tông. 

Sách viết: Kim Hoa Sung Bích Đơn Kinh. Đạo Đức Chân Kinh Tập Chủ, Hạc 
Lâm Phú. [10] 

Trương Bá Đoan, Thạch Thái, Tiết Đạo Quang, Trần Nam, Bạch Ngọc Thiềm 
là Nam Tông Ngũ Tổ. 

Nam Tông cũng chủ trương Tính Mệnh Song Tu, nhưng ”Tiên Mệnh, Hậu 
Tính”, “Ngôn Mệnh xứ đa, ngôn Tính xứ thiểu”. [11] 

Bắc Tông. 
Giáo chủ là Vương Trùng Dương,người Hàm Dương. Sáng lập Bắc Tông năm 

1167, và truyền Đạo cho 7 đệ tử là: Khưu, Lưu, Đàm, Mã, Hách, Vương, Tôn. 

1. Vương Trùng Dương. (1112-1170).王 重 陽。 
Họ Vương, tên Triết, tự Tri Minh. Đạo Hiệu: Trùng Dương Tử. Người Đại Ngụy, 

thôn đất Hàm Dương. Được Chung Lữ nhị Tiên truyền đạo năm 1158. Thu đồ đệ năm 
1167-1168. Các đồ đệ Ông là: Mã Đơn Dương, Tôn Bất Nhị, Đàm Xứ Đoan, Khưu Xứ 
Cơ, Hách Đại Thông, Vương xứ Nhất, Lưu Xứ Huyền. 

Sách: Trùng Dương toàn chân tập. 
Vương Trùng Dương chủ trương Nho, Thích, Đạo bình đẳng, hợp nhất. Ông nói: 

“Tam Giáo tòng lai nhất tổ phong.” 三 教 從 來 一 祖 風。 
Dùng Đạo Đửc Kinh, Hiếu Kinh, Bát Nhã Ba La Mật Tâm Kinh làm sách tu 

luyện. Chủ trương Tu Đạo là Tu Tâm, và tu hành là giữ tâm thanh tĩnh. 



191 

 

Năm 1269, Nguyên Thế Tổ phong Ông làm “Trùng Dương Toàn Chân Khai Hóa 
Phụ Cực Đế Quân.” 

Toàn Chân Giáo tôn Ông làm thủy tổ. [12] 

2. Khưu Xứ Cơ 丘 處 機.(1148-1227). 
Tên Xử Cơ, tự Thông Mật, hiệu Trường Xuân Tử, người Phủ Đăng Châu, Huyện 

Thể Hà, tỉnh Sơn Đông. Được Vương Trùng Dương nhận làm Đệ tử. Sau khi Vương 
Trùng Dương qua đời, ông vào ẩn cư tại huyệt Bàn Khê trong vòng 6 năm. 

Năn 1188, vua Thế Tông nước Kim triệu Ông vào Yến Kinh (Bắc Kinh) hỏi ông 
về Chí Đạo (Đạo cao nhất),và cho ông chủ trì lễ đàn Vạn Xuân tiết. Năm 1190, vua 
Chương Tông nhà Kim ra lệnh cấm bãi Toàn Chân đạo giáo, buộc vào tội “Cảm chúng, 
loạn dân.”. Năm 1207, vợ Vua Chân Tông tặng Ông bộ Đại Kim Huyền Đô Bửu 
Tạng, năm 1208 tặng cho đạo quán của Ông chữ Thái hư và Thái hòa. 

Sau này Thành Cát Tư Hãn nhà Nguyên cũng mời Ông đến Tuyết Sơn gặp mặt, và 
gọi Ông là Thần Tiên, là Đại Tông Sư. Nhân dịp này học trò Ông là Lý Chí Thường đã 
viết bộ Trường Xuân Chân Nhân Tây Du Ký. [13] 

Năm 1224, Nguyên Thái Tổ mời Ông về Yến Kinh (Bắc Kinh), cho Ông chưởng 
quản thiên hạ đạo giáo. 

Ông mất tháng 7 năm 1227. 
Năm 1269, Nguyên Thế Tổ phong Ông làm “Trường Xuân Diễn Đạo Giáo Chân 

Nhân” 
Năn 1310, Nguyên Vũ Tông phong Ông làm “Trường Xuân Toàn Đức thần hóa 

minh đức Chân Quân.” 
Khưu Xứ Cơ theo đúng tôn chỉ Toàn Chân giáo, chủ trương: Tam Giáo bình đẳng, 

tương thông, hỗ dung, người tu đạo phải xuất gia, đoạn tuyệt trần duyên, thanh tâm quả 
dục. Đó là căn bản để thành Tiên. 

Ông viết: Đại đơn trực chỉ, Minh Đạo Tập, Nhiếp Sinh Tiêu Tức luận, Bàn Khê 
Tập.[14] 

3. Lưu xử Huyền.劉 處 玄。 
Tên Xử Huyền, tự Thông Huyền, hiệu Trường Sinh Tử. 
Người Sơn Đông, Lai Châu Phủ, Dịch Huyện, Vũ Cung trang. Được Vương Trùng 

Dương nhận làm đồ đệ năm 1169. 
Sách: Tiên nhạc tập, Đạo đức kinh chú, Âm Phù Kinh chú, Chí Chân Ngữ Lục, 

Huỳnh Đình Kinh Chú. 
Năm 1198, vua Chương Tông mời vào gặp mặt, tiếp đãi ân cần. Năm 1199, tặng 

cho 2 chữ Linh Hư. Ông mất năm Thái hòa thứ 3 (1203). Sáng lập Tuỳ Sơn Phái. Năm 
Chí Nguyên thứ 6, (1269) được Nguyên Thế Tổ phong: Trường Sinh Phụ Hóa Minh 
Đức Chân Nhân. [15] 



192 

 

4. Đàm xử Đoan (1123-1185)  潭 處 端. 
Tên: Xử Đoan, tự Thông Chính, hiệu Trường Chân Tử. Người Ninh Hải, Sơn 

Đông. Được Vương Trùng Dương thu nhận năm 1167, đời vua Kim Thế Tông Hoàng 
Nhan Ung, năm Đại Định 2. Chết năm 63 tuổi (1185). 

Sách Vân Thủy Tập (khoảng 1000 bài thơ) 
Được Nguyên Thế Tổ, năm Chí Nguyên (1269), phong làm Trường Chân Vân 

Thủy Uẩn Đức Chân Nhân. [16] 

5. Mã Ngọc 馬 鈺。(1123-1183) 
Tên Ngọc, tự Huyền Bảo, hiệu Đơn Dương. Người tỉnh Sơn Đông, phủ Đăng 

Châu, huyện Ninh Hải. Được Vương Trùng Dương thu nhận năm 1167. 
Khai sáng môn phái: Ngộ Tiên Phái. Chủ trương: Thanh Tĩnh. 
Năm Chí Nguyên thứ 6 (1269), Nguyên Thế Tổ phong tặng Ông làm: Đơn Dương 

Bão Nhất Vô Vi Chân Nhân. 
Sách: Động Huyền Kim Ngọc Tập, Đơn Dương Thần Quang Sán, Tiệm Ngộ 

Tập.[17] 

6 Hách Đại Thông 郝 大 通 (1140-1212) 
Tên Đại Thông, tự Thái Cổ, hiệu Quảng Ninh Tử. Người tỉnh Sơn Đông, Phủ 

Đăng Châu, huyện Ninh Hải. 
Tự xưng là Thái Cổ Đạo Nhân. Có truyền thuyết cho rằng đêm Ông nằm mộng 

thấy thần nhân truyền dạy Chu Dịch. Nên sau ông học bói Dịch. Năm 1168, ông theo 
Vương Trùng Dương. Năm 1182, mỗi lần Ông thuyết giảng, xa gần có cả trăm người 
tới nghe. Ông mất năm 73 tuởi, 

Năm 1269, Ông được phong tặng làm: Quảng Ninh Thông Huyền Thái Cổ 
Chân Nhân. 

Sách: Thái Cổ tập (4 quyền), Thái Dịch đồ. [18] 

7 Vương xử Nhất 王 處 一 (1142-1217) 
Tên Xử Nhất, tự Ngọc Dương, hiệu Kim Dương Tử. Được Vương Trùng Dương 

nhận làm đồ đệ năm 1168. Năm 1187, Kim Thế Tổ cho vời, Ông ứng đối vừa lòng vua. 
Năm 1188, lại mời lên kinh, chủ tọa lễ Vạn Xuân Tiết. Năm 1207, được bà Nguyên Phi 
tặng bộ: Huyền Đô Bảo tạng. Năm Chí Nguyên thứ 6, nhà Nguyên, Ông được 
phong: Ngọc Dương Thể Huyền Quảng Độ Chân Nhân. 

Sách: Vân Quang Tập (hơn 600 bài thơ), Tây Nhạc Hoa Sơn Chí, Thanh Chân 
Tập.[19] 

8. Tôn bất Nhị 孫 不 二 (1119-1182). 
Vợ Mã Đơn Dương. Tên Bất Nhị, hiệu Thanh Tịnh Tán Nhân. Có 3 con là Đình 

Trân, Đình Thuỵ, Đình Khuê. Năm 1167, được Vương Trùng Dương nhận làm đồ đệ. 
Năm 1169, sau khi Mã Đơn Dương xuất gia, bà quyết tâm bỏ 3 con, đi tu theo 

Vương Trùng Dương. Trùng Dương truyền cho bà Thiên Phù Vân Triện Bí Quyết. 
Năm Đại Định 15, bà vào động Phong Tiên Cô ở Lạc Dương tu đạo. 



193 

 

Năm Chí Nguyên thứ 6 (1269), bà được phong làm: Thanh Tịnh Uyên Chân 
Thuận Đức Chân Nhân. Năm Chí Đại (1308) được gia phong: Thanh Tịnh Uyên 
Trinh Huyền Hư Thuận Hóa Nguyên Quân. 

Sách: Tôn Bất Nhị Nữ Đơn Thi, Tôn Bất Nhị Nguyên Quân Truyền Thuật Đơn 
Đạo bí thư, Tôn Bất NhịNguyên Quân Pháp Ngữ. [20] 

Bắc Tông còn được gọi là Toàn Chân Phái, hay Kim Liên Chính Tông Phái. 
Chủ trương của Bắc Tông: 

“Toàn Chân nhi tiên” 
Thanh Tĩnh. 
Thức tâm Kiến Tính 
Luyện Tâm, luyện kỷ. 

Tức là: “thức tâm kiến tính toàn chân giác, Tri Cống, thông Diên kết thiện 
nha.” 識 心 見 性全 真 覺， 知 汞 通 鉛 結 善 芽。 

Bắc Tông thời Tiên Tính Hậu Mệnh, Nam Tông thời Tiên Mệnh Hậu Tính. 
Bắc Tông: Thanh Tĩnh luyện Tính. 

Mã Đơn dương 馬 丹 陽 viết: “Thanh tĩnh giả, thanh vi thanh kỳ tâm nguyên; tịnh 
vi tịnh kỳ khí hải. Tâm nguyên thanh, tắc ngoại vật bất năng nhiễu, cố tình định nhi 
thần minh sinh yên. Khí hải tĩnh, tắc tà dục bất năng can, cố tinh toàn nhi phúc thật 
yên. Thị dĩ trừng tâm như trừng thủy, dưỡng khí như dưỡng nhi, khí tú tắc thần linh, 
nãi thanh tịnh sở chí dã.” 

“Thanh tĩnh là làm trong Tâm Nguyên, tịnh là làm yên Khí hải. Tâm Nguyên trong 
thì ngoại vật không làm phiền, nên tình định và thần minh sinh ra. Khí hải yên thì tà 
dục không can phạm, nên tinh toàn và bụng no. Cho nên phải lắng lòng như lắng nước, 
phải nuôi Khí như nuôi con thơ. Khí đẹp thì Thần linh, thế là thanh tịnh tuyệt mức 
vậy.” 

Vương Trùng Dương viết: 
Chư công như yếu chân tu hành, 諸 公 如 要 真 修 行 

Cơ lai cật phạn, thụy lai hợp nhãn. 飢 來 吃 飯 睡來合眼 

Mạc đả tọa, mạc học Đạo, 莫 打 坐 莫 學 道 

Chỉ yêu trần nhũng sự bính trừ. 只 要 塵 冗 事 屏 除 [21] 

  
Bắc Tông thì: “Tam phân Mệnh Công, thất phân tính học. 

“ 三 分 命 功， 七 分 性 學。 
Nam Tông thì: “Ngôn Mệnh giả đa, ngôn tính xứ 

thiểu.” 言 命 者 多， 言 性 處 少。 



194 

 

Các đồ đệ của Vương Trùng Dương ai cũng lập môn phái, nhưng chỉ có Ngộ Tiên 
Phái của Mã Đơn Dương và Long Môn phái của Khưu Trường Xuân là bền vững. 

Ngộ Tiên Phái của Mã Ngọc, đến đời Nguyên Thuận Đế (khoảng 1343) thời đứt 
mạch. 

Trái lại, Long Môn Phái còn tồn tại đến ngày nay. Long Môn Phái có những Đạo 
gia nổi tiếng như: 

-Phù Dương Tổ Sư. 
-Trương Tĩnh Hư Chân Nhân (Minh triều, Gia Tĩnh) (1522-1567) 
-Lý Hư Am (được truyền Đạo năm 1587). 
-Ngũ Xung Hư (Đệ Tử đời thứ tám, đựơc truyền đạo năm 1624.) 
-Liễu Hoa Dương (đệ tử đời thứ 9 sống vào đời vua Càn Long (1736-

1798). 
-Liễu Không Đại Sư (đệ tử đời thứ 10). 

Ngũ Xung Hư và Liễu Hoa Dương viết bộ: 
Ngũ Liễu Tiên Tông gồm: Tiên Thiên Chính lý trực luận, và Tiên Phật hợp tông 
Thiên Phong Lão Nhân, Triệu Tị Trần. (đệ tử đời thứ 11, được truyền đạo năm 

1921.) 
Ông viết bộ: Tính Mệnh Pháp quyết Minh Chỉ, năm 1932. 
Đông phái. 
Do Lục Tiềm Hư sáng lập năm Long Khánh (1567) đời Minh Mục Tông. 

Lục Tiềm Hư. 陸 潛 虛 (1520-1606 ) 
Tên Lục Tây Tinh, tự Trường Canh, hiệu Tiềm Hư. 
Người Dương Châu. Thủa nhỏ học Nho, nhiều lần thi Hương không đỗ. Bèn đi tu. 

Lập môn phái riêng. Vì hoạt động tại vùng Giang, Triết nên xưng là Đông phái. Nhưng 
kỳ thực là một chi nhánh của Nam Tông, lấy Ngộ Chân Thiên làm căn bản. Gọi Khảm, 
là Chân Khí là Diên, là con gái, là Nguyệt. Gọi Ly là Chân Tinh, là Cống, là Con trai, 
là Nhật. Như vậy đơn đạo chẳng qua chỉ là Âm Dương mà thôi. Đó là thuyết Thủ 
Khảm Điền Ly. Như vậy phái này Chủ Trương Âm Dương Nam Nữ song tu. Phái này 
chủ trương:” Đồng loại tương hợp nhi thành: Trúc phá, trúc bổ; nhân phá nhân bổ v.v... 
Có sách ghi khi Ông ẩn cư ở trong núi, Lữ Đồng Tân hiện ra và trú ở Bắc Hải Thảo 
Đường của Ông 20 ngày, truyền thụ cho Ông đơn quyết. Tu luyện thêm 20 năm, đến 
năm 1564, thời giác ngộ. 

Viết: Kim Đơn tựu chính thiên, phương hồ ngoại sử tùng biên, Tử Dương Kim 
Đôn Tứ Bách Tự Trắc sớ. Kim Đơn Chân truyền, Chứng Đạo Bí Sách Thập Thất 
chủng. Chu Dịch Tham Đồng Khế trắc sớ. [22] 

Tây phái. 
Do Lý Hàm Hư đời Thanh Hàm Phong (1851) sáng lập. 

Lý Hàm Hư 李 涵 虛。 
Tên: Lý Tây Nguyệt, tự Hàm Hư, Hiệu Bế Dương. 



195 

 

Ngừơi Tứ Xuyên, Đông Sơn. 
Tự xưng đã gặp Trương Tam Phong, sau lại gặp Lữ Đồng Tân ở Thiền viện và 

được chân truyền. Ta nên nhớ Trương Tam Phong và Lữ Đồng Tân đã chết từ lâu. 
Chủ trương Thanh Tĩnh Tự Nhiên, Âm Dương hỗ dụng. 
Môn phái này khó theo hơn Đông phái và không giản dị bằng Đông phái. 
Sách viết: Đạo khiếu Đàm. Tam Xa bí chỉ, Cửu tằng luyện tâm pháp, Hậu 

Thiên quán thuật, Vô Căn thụ đạo tình chú giải. Văn trung kinh, Thái thượng 
thập tam kinh, Tính Mệnh yếu chỉ, Giáo ngoại tâm pháp.[23] 

Trung Phái. 
Do Lý Đạo Thuần sáng lập đời Nguyên. 
  

Lý Đạo Thuần 李 道 純: 
Tên: Đạo Thuần, hiệu Thanh Am hay Oánh thiềm Tử. 
Ông là đệ tử Bạch Ngọc Thiềm, nhưng cũng theo Tòan Chân Phái. Tuy Nhiên môn 

phái Ông vốn không tên và chỉ đề cao chữ Trung. Doãn Chân Nhân Sư Đệ và Huỳnh 
Nguyên Cát, Lưu Nhất Minh, cũng được xếp vào Trung Phái. 

Trung của Ông là Trung của Trung Dung, Mục đích là: “Trí Trung Hòa vu nhất 
thân”, thế là thành Tiên vậy. Trung tức là:” Huyền Quan Nhất Khiếu”, Phật gia gọi đó 
là Bản Lai Diện Mục, Đạo Gia gọi đó là Niệm Đầu Bất Khởi Xứ, Nho Gia gọi thế là: 
Hỉ nộ ai lạc chi vị phát. Doãn Chân Nhân sư đệ gọi thế là Tính Mệnh chi căn, hay Vô 
Cực hay Chân Trung. Huỳnh Nguyên Cát gọi thế là: “Trung Hoàng trực thấu”, Dịch 
kinh gọi thế là Hoàng Trung Thông Lý v.v... Đó chính là “Giáo Ngoại biệt truyền.” 

Sách: Trung Hòa Tập, Oánh Thiềm Tử ngữ lục, Tam Thiên Dịch thể. 
Sách của Doãn Chân Nhân sư đệ: Tính Mệnh Khuê Chỉ. 
Sách của Huỳnh Nguyên Cát: Lạc Dục Đường ngữ lục, Lão tử Đạo Đức Kinh 

tinh Nghĩa, Đạo Môn ngữ yếu. 
Sách của Lưu Nhất Minh: Chu Dịch Xiển Chân, Đạo thư thập nhị chủng. 
Chủ trương của môn phái này rất hay và rất cao. [24] 
Trương Tam Phong phái. 

Do Trương Tam Phong 張 三 丰 (1314-1320) sáng lập. 
Trương Tam Phong hiệu Lạp Tháp Đạo Nhân, người Liêu Đông, sống vào khoảng 

thời Cuối Nguyên, đầu Minh. 
Sách: Kim Đơn trực chỉ, Kim Đơn bí quyết, Đại Đạo yếu chỉ, Trương Tam 

Phong đạo thuật hối tông. [25] 



196 

 

 
Trương Tam Phong 

  

Huỳnh Nguyên Cát 黃 元 吉 (1269-1324) phái. 
Tự: Hi Văn, người Dự Chương, Phong Thành, ngày nay thuộc tỉnh Giang Tây, 

huyện Phong Thành. 
Sách: Lạc dục Đường ngữ lục, Đạo đức Kinh tinh nghĩa. 

III. ĐẠO GIÁO NHÂN GIAN. 
Đạo Lão thoạt kỳ thủy là một khoa triết học, huyền học, một nghệ thuật sống, một 

phương pháp tu luyện giải thoát của ít nhiều ẩn sĩ. Nhưng đến đời Hán (206 trước Công 
Nguyên và 220 sau Công Nguyên), với sự canh tân của Trương Đạo Lăng (34-
156), 張 道 陵 tự Phụ Hán, người đất Phong, nước Bái, [26], Đạo Lão trở thành một đạo 
giáo quần chúng với các kinh kệ, bùa chú, phương thuật, tế lễ, sám hối công cộng v.v... 

Trương Đạo Lăng mất khoảng năm 156. Ông là cháu 8 đời của Trương 
Lương 張 良và thuộc dòng dõi Trương Giác, 張 角，Trương Bảo 張 寶, Trương 

Lương 張 梁 thời Tam Quốc. 
Sau ông được hậu thế phong làm Trương Thiên Sư. 



197 

 

 
Trương Đạo Lăng (Trương Thiên Sư) 

  
Các vua chúa nhà Đường (618-907) nhận Lý Lão Quân làm tổ phụ, vì thế nên rất 

trọng vọng các đạo sĩ. Các ngài lập đền thờ Thái Nhất, đền thờ Ngũ Đế và Lý Lão quân 
(Lão Tử), lại cố gắng lên núi, lên non tế lễ hầu mong được tiếp xúc với Thần Linh. 
Nhiều vua nhà Đường đã uống linh đan để được trường sinh, bất tử. Nhưng thay vì 
được trường sinh, bất tử, các vua Hiến Tông (806-821), Mục Tông (821-826), Vũ Tông 
(841-847), Tuyên Tông (847-860) đã điên loạn hay yểu tử, vì linh đơn của các đạo sĩ. 

Các vua chúa đời Tống (960-1278) cũng rất trọng các đạo sĩ, và Đạo Lão. Năm 
1015, vua Tống Chân Tông phong cho Trương Chính Tùy, cháu chắt của Trương Đạo 
Lăng làn Thiên Sư, và ân tứ cho cả vùng Long Hổ Sơn ở Giang Tây. 

Con cháu của Trương Đạo Lăng từ đó được kế thế làm Thiên Sư, và được thừa 
hưởng vùng Long Hổ Sơn. Vùng này mãi đến thời Trung Hoa Dân Quốc mới bị quốc 
hữu hóa. 

Nguyên Thế Tổ năm 1275 cũng phong cho Trương Tông Diễn làm Thiên Sư. 
Nhưng đến năm 1281, nhân vụ tranh tụng giữa Phật Giáo và Lão Giáo về quyển Hóa 
Hồ Kinh của Vương Phù (thế kỷ 4), vua đã ra lệnh đốt hết các sách Đạo lão, ngoại trừ 
Đạo Đức Kinh. 

Hoá Hồ Kinh đại khái chủ trương rằng sau khi qua cửa ải Hàm Cốc, Lão tử đã 
sang Thiên Trúc dạy đạo cho đức Phật. 

Nhà Minh (1368-1628) cũng không ủng hộ Đạo Lão bao nhiêu. Thời vua Vũ Tông 
(1506-1521), và vua Thế Tông (1522-1566), đạo Lão đã cho in lại toàn bộ Đạo Tạng, 
gồm 1464 bộ lớn nhỏ. 

Đến đời nhà Thanh đạo Lão cũng không được trọng dụng. 
Ngày nay, ở Đài Loan Đạo Lão còn rất thịnh hành. 
Có tất cả 86 giáo phái hoặc tổ chức Lão Giáo được chính quyền hỗ trợ. Nhưng có 

6 môn phái nổi bật . Đó là: 



198 

 

1. Phái Chính Nhất, hay phái Thiên Sư, thuộc Long Hổ Sơn. Phái này cho mình là 
chính thống. 

2. Phái Mao Sơn với 2 loại pháp môn: Nội luyện theo kinh Huỳnh Đình, và võ 
công theo Kỳ Môn Độn Giáp. 

3. Phái Thái Cực thuộc Võ Đương Sơn, với pháp môn tu luyện theo truyền thống 
Trương Tam Phong, và pháp môn võ thuật trừ tà ma. 

4. Phái Toàn Chân, tu luyện theo tôn chỉ của Vương Trùng Dương. 
5. Phái Thần Tiên với những trò bình dân như leo thang gươm 36 lưỡi trần, biểu 

diễn dặm vào giữa những lễ nghi, để thu hút quần chúng. 
6. Phái Lư Sơn thiên về bí thuật, giống như phái Chân Ngôn của Phật Giáo. 
Dĩ nhiên các môn phái này cũng còn có tại Trung Hoa Lục Địa. [27] 

KẾT LUẬN. 
Chương này có tính cách khảo cứu và lịch sử. Nó rất cần thiết cho những ai muốn 

tìm hiểu sâu rộng về Đạo Lão. Ta có thể dùng nó làm cái sườn để xây dựng một đề tài 
khảo cứu các vấn đề trên cho sâu rộng hơn, chi tiết hơn. 

Nó cũng đánh giá được đạo Lão từ thấp đến cao, và cuối cùng, nó cũng có thể 
dùng như là một tấm gương để chúng ta tự soi xem chúng ta đang ở giai trình nào, 
đương chạy theo quần chúng hay đang theo chân, nối gót các bậc tiên trưởng trong đạo 
Lão. 

PHỤ LỤC. 

1. Nam Ngũ Tổ. 
Trương Bá Đoan, Thạch Thái, Tiết Đạo Quang, Trần Nam, Bạch Ngọc Thiềm. 
Đều cho rằng: Nho, Thích, Đạo đồng nguyên, Tam giáo nhất lý. 
Lấy Luyện Nội Đơn, hay tu tính mệnh làm chủ. 
Nam Tông cũng còn gọi là Tử Dương phái. 

2. Bắc Ngũ Tổ. 
a.      Đông Hoa Thiếu Dương, Vương Huyền Phủ, 
b.      Chung Ly Chính Dương, 
c.       Lữ Nham Thuần Dương, 
d.      Lưu Hải Thiềm, 
e.       Vương Trùng Dương. 

3. Bắc Thất Chân. 
Bắc Thất Chân đều là đệ tử Vương Trùng Dương. 
-         Mã Ngọc (sáng lập Ngộ Tiên phái), 
-         Đàm xử Đoan (sáng lập Nam Vô phái), 



199 

 

-         Lưu xử Huyền (sáng lập Tùy Sơn phái), 
-         Khưu Xử Cơ (sáng lập Long Môn phái), 
-         Vương huyền Nhất (sáng lập Lôn Sơn Phái), 
-         Hách Đại Thông ( sáng lập Hoa Sơn Phái), 
-         Tôn Bất Nhị ( sáng lập Thanh Tĩnh Phái). 
Tất cả đều đề xướng Tam Giáo hợp nhất, đều chủ trương Thanh Tĩnh Quả Dục, 

luyện Khí, dưỡng Khí, Nhẫn sỉ, hàm trần, Khổ kỉ, lợi nhân. 
( 忍 恥， 含 塵，苦 己 利 人 Tức là khi bị xỉ nhục thì nhịn chịu, nuốt hận, chịu khổ 
người được lợi.) 

4. Bát tiên: 
Hán Chung Ly, Lữ Đồng Tân, Hà Tiên Cô, Trương quả Lão, Tào quốc Cựu, Hàn 

Tương Tử, Lý Thiết Quải, Lam Thái Hòa. 

 
Bát Tiên Quá Hải 

5. Quan 觀。 
Chỗ ở của Đạo Sĩ, như Hạo Thiên Quan hay Bạch Vân quan của Lưu Xử Cơ. 

6. Thất Hiền hay Trúc Lâm Thất Hiền. 
Kê Khang, Nguyền Tịch, Tử Hàm, Sơn Đào, Hướng Tú, Vương Nhung, Lưu 

Linh 稽 康， 阮藉， 子 咸 ， 山 濤， 向 秀， 王 戎， 劉 伶。 
Có mấy ông bị Tư Mã Chiêu giết như Kê Khang, Lưu Linh vì tội tuyên truyền Hư 

Vô, khinh lễ giáo. 
 
  



200 

 

 

CHÚ THÍCH 
[1] Xem Nam Hoa Kinh, thiên Tại Hựu, XI, C. 
Xem Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 157. 
[2] Ít nhiều tài liệu dùng để viết chương này: Liệt Tiên Truyện (Đạo tạng); Thần Tiên 
Truyện (Đạo Tạng), Phỏng Đạo Ngữ Lục (tr. 196-200), Đạo Gia Trường sinh bí điển 
(tr. 29-33 và 90-91), Thiên Cơ bí văn (tr. 108-111), Kim Liên Chính Tông Ký, Tiên 
Học Diệu Tuyển các tr. 1-9, Đạo giáo Văn Hóa từ điển, Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ 
Điển. 
[3] Ở chương này , cho vấn đề được sáng tỏ, tôi không trực tiếp nghiên cứu Phương 
Pháp tu ngoại đơn để cầu trường sinh của Ngụy Bá Dương thời Đông Hán, và của Cát 
Hồng, Bão Phác Tử (tự Trĩ Xuyên, quê ở Đơn Dương, Giang Tô) (283-363). 
Ngụy Bá Dương viết bộ Tham Đồng Khế, hết sức là thời danh. Cát Hồng viết cuốn Bão 
Phác Tử. 
Cũng vì lý do trên, mà sách này không đề cập đến phương thuật Chỉ Đá Hoá Vàng 
(Hoàng Bạch, Luyện Kim Thuật). 
Sách Đồng Phù Thiết Khoán, Chân Thiện Mỹ xuất bản, đã đề cập đến thuật này. 
Hình như Hán Chung Ly và Trương Tam Phong biết thuật này. 
[4] Kim Liên Chính Tông Ký. 
Xem Đạo Giáo Văn Hóa Từ Điển, Trương Chí Triết, Giang Tô Cổ Tịch Xuất Bản Xã, 
1992, tr. 159. 
[5] Đạo Giáo Văn Hóa Từ Điển, Trương Chí Triết, tr. 168. 
[6] Ib. 159. 
[7] Đạo Giáo Văn Hóa Từ Điển, Trương Chí Triết, tr. 199. 
[8] Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, Hồ phu Sâm, tr. 112. 
[9] Đạo Giáo Văn Hóa Từ Điển, Trương Chí Triết, tr. 229. 
[10] Đạo Giáo Văn Hóa Từ Điển, tr. 219 
Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, Hồ phu Sâm, tr. 127. 
[11] Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, Hồ phu Sâm, tr. 131 
[12] Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, Hồ phu Sâm, tr. 141. 
[13] Quyển Tây Du Ký này kể lại hành trình của Ông đi gặp Thành Cát Tư Hãn. Có 
nhiều người lầm cho rằng Khưu Xứ Cơ đã viết bộ Tây Du Ký. Thật ra, bộ Tây Du 
Ký là của Ngô Thừa Ân. 
[14] Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, Hồ phu Sâm, tr. 146. 
[15] Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, Hồ phu Sâm, tr. 146. 
[16] Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, Hồ phu Sâm, tr. 142. 
[17] Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, Hồ phu Sâm, tr. 142. 
[18] Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, Hồ phu Sâm, tr. 144. 
[19] Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, Hồ phu Sâm, tr. 145. 



201 

 

[20] Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, Hồ phu Sâm, tr. 141. 
[21] Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, Hồ phu Sâm, tr. 48. 
[22] Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, Hồ phu Sâm, Trung Quốc Khoa Học Xã Hội 
Xuất bản xã, Bắc kinh, 1995. tr. 50. 
Trung Quốc Đạo Giáo, q. 1, , Khanh Hi Thái , 1961, Đông Phương Xuất Bản Trung 
Tâm. Tr. 387. 
[23] Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, Hồ phu Sâm, Trung Quốc Khoa Học Xã Hội 
Xuất bản xã, Bắc kinh, 1995. tr. 51.Trung Quốc Đạo Giáo, q. 1, , Khanh Hi Thái , 
1961, Đông Phương Xuất Bản Trung Tâm. Tr. 401 
[24] Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, Hồ phu Sâm, Trung Quốc Khoa Học Xã Hội 
Xuất bản xã, Bắc kinh, 1995. tr. 50. 
Trung Quốc Đạo Giáo, q. 1, , Khanh Hi Thái , 1961, Đông Phương Xuất Bản Trung 
Tâm. Tr.354. 
[25] Trung Hoa Đạo Giáo Đại Từ Điển, Hồ phu Sâm, Trung Quốc Khoa Học Xã Hội 
Xuất bản xã, Bắc kinh, 1995. tr. 186.. 
Trung Quốc Đạo Giáo, q. 1, , Khanh Hi Thái , 1961, Đông Phương Xuất Bản Trung 
Tâm. Tr. 374. 
[26] Thần Tiên truyện, tr. 16. 
[27] Léon Wieger, Taoisme, Tome 1, Bibliographie Générale, Hiên Hiên, 1911, tr. 25-
26. 
-Nguyệt San Phương Đông, số 25, bài: Thử tìm một phương pháp để khảo sát Đạo 
Lão của Michael Saso, Nguyễn Văn Thọ bình chú và dịch thuật. 

 

CHƯƠNG XV 

QUI NGUYÊN PHẢN BẢN. 

TRỞ VỀ GỐC NGUỒN. 

  

  

Chương này với nhan đề Qui Nguyên phản bản (Dữ Đạo hợp Chân) có thâm ý chỉ 
vẽ rằng: Tất cả công trình học hỏi, suy tư, công trình tu luyện của chúng ta đều phải qui 
hướng về một mục đích. Đó là: 

-Dữ Đạo Hợp Chân (Tiên Học diệu tuyển, tr. 268). 
-Phối Thiên (Đạo Đức Kinh ch. 68.) 
-Đạt Thiên, hợp Đạo (Văn Đạo Tử Giảng Đạo Tinh Hoa Lục, q. 1, tr. 1b) 



202 

 

Mà người xưa gọi là: 
Qui nguyên phản bản hay Qui 

Căn phản bản. 
Chương này có rất nhiều kỳ vọng: 
1. Trước hết nó muốn phản ảnh lại 

chủ trương Phối Thiên của Lão cũng 
như của Khổng, đúc kết lại tinh hoa 
đạo giáo của mấy nghìn năm lịch sử 
Trung Hoa và Việt Nam. 

Đối với Trung Hoa và Việt Nam 
từ xưa đến nay, thời chủ trương: Thiên 
Nhân Hợp Nhất, Thiên Nhân Hợp Phát, 
Phối Thiên, Dữ Thiên Đồng Đức là cực 
điểm tinh hoa của Đạo Giáo. 

Lão Tử nơi chương 68 Đạo Đức Kinh đã viết: Thị vị Phối Thiên cổ chi 
cực. (Phối Thiên, kết hợp với Trời là cực điểm của người xưa). 

Trung Dung nơi chương 26, có câu: Cao Minh Phối Thiên, và chương 30 có 
câu: Cố viết: Phối Thiên. 

Trương Kỳ Quân, 1 học giả Trung Hoa đương thời, viết trong quyển Trung Hoa 
Ngũ Thiên Niên Sử (q. 3, chương Lão Tử, tr. 229): 

“ Trung quốc từ thời Nghiêu Thuấn đến nay, vốn có tư tưởng:” Thiên Nhân hợp 
Nhất”. Kính Trời nên yêu người. Yêu người để kính Trời. Lịch đại Thánh Triết đều nối 
tiếp nhau hoằng dương Đạo Thiên Nhân Hợp Nhất. Lão tử là 1 người trong số đó. “ [1] 

“Kinh Dịch, Kinh Thi, Kinh Thư nói rất nhiều về Trời, về Thần, về Thượng Đế. 
Khi nói tới Bản Thể thì dùng chữ Thiên, khi nói về Chủ tể vạn vật thì dùng chữ Thần, 
chữ Đế. Trong sách của Lão Tử cũng vậy. Cũng lấy Trời làm gốc gác vạn vật.” [2] 

Nơi đây Trương Kỳ Quân cũng muốn tóm tắt kinh Dịch. Cũng trong bộ Trung 
Hoa Ngũ Thiên Niên Sử, Trương Kỳ Quân viết: 

“Kinh Dịch là một cuốn sách bao quát mọi vấn đề, nhưng mà cốt yếu vẫn là để 
xiển minh đạo Thiên Nhân hợp Nhất.” [3] 

Đạo Lão cũng thường bàn về nhẽ Thiên Nhân cảm ứng, Thiên Nhân hợp Nhất. 
Trong quyểnTrung Hoa Đạo giáo đại Từ Điển do Hồ Phu Sâm chủ biên, Trung Phu 
Tử bàn về Thiên Nhân hợp Nhất như sau: 

“...Xuân thu chiến Quốc thời kỳ, tư tưởng Thiên Nhân cảm ứng và quan 
niệm Thiên Nhân hợp Nhất đã được đạo Nho và đạo Lão phát huy. 

Nho gia nhấn mạnh về mặt xã hội. Mạnh Kha, Đổng Trọng Thư cho rằng Trời ban 
quyền cho vua, và trời cảnh cáo vua bằng tai dị, lại nhận rằng: Thiên Đức ngụ trong 
lòng người, còn nhân tính thì căn bản nơi Thiên Đạo. Thiên mệnh quyết định nhân sự, 
phải Tận Tâm Tri Mệnh mới hợp Thiên. 

Đạo Lão đề cao Tự Nhiên. 
Trang tử viết trong Tề Vật luận: Thiên địa dữ ngã tịnh sinh, nhi vạn vật dữ Ngã 

vi nhất. 



203 

 

Nơi chương Sơn Mộc, Nam Hoa Kinh, Ông còn nói: Thiên dữ Nhân nhất dã... 
Trời và người hợp thành: Đạo tự nhiên vô vi; đạo thông vu Nhất, nên kêu là Thiên 

Nhân hợp nhất. (Trung phu Tử) [4] 
Khoảng năm 1958, tôi nhân thấy “đức Khổng khuyên con là Bá Ngư nên đọc Kinh 

Thi, nên tôi đã cùng một cự nho ở Đà Nẵng dịch toàn bộ Kinh Thi, xem trong đó ẩn 
dấu điều gì bí mật. Sau khi dịch xong Quốc Phong sang tới Đại Nhã, tôi mới khám 
phá ra được một chuyện mà xưa nay không ai biết. Đó là Chân Đạo Nội Tâm, hay 
Đạo Thần Linh mà ta có thể tìm ra trong lòng ta. Ngày nay, người ta gọi là Đạo 
Huyền Đồng (mysticism), hay Phối Thiên, hay Thiên Nhân Tương Dữ, Thiên 
Nhân Nhất Quán, Thiên Nhân Hợp Nhất. Xưa Nghiêu Thuấn, thành Thang, Văn 
Vương, Võ Vương đã đi được vào Đạo cao siêu này...” [5] 

Như vậy chứng tỏ là Trương Kỳ Quân đã nhận xét rất đúng. 
2. Thứ đến, chương này cũng muốn đúc kết lại cực điểm tinh hoa đạo giáo, chỉ cho 

thấy chỗ Đồng qui nhi thù đồ. 
Thánh Paul nói: “ Tôi sống chẳng phải là tôi sống, mà là Chúa sống trong tôi.” 

(Galates, 2, 20) 
Đạo Sinh, một vị đại sư thời Nam Bắc Triều (372-432 tức Đông Tấn Giản Văn Đế, 

Hàm An nhị niên và Tống Văn Đế, Nguyên Gia cửu niên) đã cho rằng Đức Phật được 
thành chính đẳng, chính giác, chính là nhờ đã khế hợp được với Thiên Tâm. [6] 

Chữ Niết BÀN (Nirvana) của Ấn Độ, chính có nghĩa là Phối Thiên. Giám Mục 
Thệ Phản, người Thụy Điển, Nathan Soderblom, trong quyển La vie future d’après le 
Madzéisme, đã dành 1 chương nói về Nirvana. Ông chủ trương: 

a. Trước thời đức Phật đã có chữ Nirvana. 
b. Chữ Nirvana, ngoài nghĩa Triết Học là Không Tịch, Thanh Hư, Vô Sinh, 

Vô Tướng, còn có nghĩa Đạo Giáo là Phối Thiên. [7] 
3. Sau hết, chương này cũng muốn đúc kết lại tất cả tư tưởng của chín chương trên, 

cho thấy mối nhất quán của đề tài, và cũng là để liễu đạt mục tiêu của toàn tập này 
là Đạo Học Cầu Chân: theo ven sườn non của Đạo Lão để lên đến đỉnh Chân Lý. 

Thực vậy, chủ trương Phản Bản, Hoàn Nguyên đã phát xuất từ một niềm tin rằng 
vũ trụ này đã từ một toàn thể phóng phát, tán phân ra. Toàn Thể ấy là Vô Cực, là Thái 
Cực. (Chương I) 

Đạo hay Thái Cực, sau khi đã phóng phát, đã tán phân ra vũ trụ, quần sinh, lại tiềm 
ẩn ngay trong lòng sâu quần sinh, vạn hữu. Vì thế cho nên, ở nơi vũ trụ cũng như ở nơi 
con người, Trung Tâm thời Trường Sinh, Vĩnh Cửu, Bất Biến, còn Ngoại Vi thời di 
động, biến thiên, tử tử, sinh sinh. 

Thánh hiền là những người đã biết đi từ ngoại vi biến thiên của ngoại cảnh, hình 
hài, tâm tư, thất tình, lục dục trở về Thiên Tâm hằng cửu. Còn thường nhân thì chìm 
nổi, vật vờ ngoài biên khu tâm, cảnh.Thường nhân, phàm phu, tục tử thời bị ngọn 
cuồng phong sự duyên thổi bạt từ Trung Tâm ra Biên Khu, Ngoại Cảnh, còn Thánh 
Hiền thì dùng phép Định Tĩnh để thoát sự chi phối của nhân duyên, và trở về được với 
Trung Tâm Hằng Cửu. 

Thế tức là: Thuận sinh Phàm, Nghịch sinh Tiên. (các Chương 2, 3, 4). 

ADMIN
Highlight



204 

 

Nơi con người, thì Trung Tâm Hằng Cửu, hay Thái Cực hay Huyền Quan Khiếu 
đã ở sẵn nơi Trung Tâm Đầu Não con người. Hiểu rõ về con người sẽ giúp ta dễ dàng 
hành Đạo hơn, vì công trình Qui Nguyên, Phản Bản chính là công trình đi sâu mãi vào 
Tâm Khảm, đi sâu mãi vào Nê Hoàn Cung, để tìm Đạo, tìm Trời, Dữ Đạo Hợp Chân. 
(Chương 5) 

Chủ trương Qui Nguyên Phản Bản thực ra đã hàm ngụ trong chủ trương Tính 
Mệnh Song Tu: Tu Mệnh trước cho thân xác khỏe mạnh, cho tăng tuổi thọ, rồi tu Tính, 
để Hư Tâm, Định Tĩnh, Dữ Đạo Hợp Chân. (Chương 6). 

Chủ trương Qui Nguyên Phản Bản, thực ra cũng là con đường đi từ Hữu Vi đến 
Vô Vi, từ Hữu Tướng về Vô Tướng, từ Hậu Thiên trở về Tiên Thiên của Đơn Gia, Tiên 
Gia (Chương 7). 

Kinh sách Đạo Lão chung qui chỉ xây quanh mấy vấn đề: Luyện xác, Luyện Tâm, 
luyện Thần để Qui Nguyên Phản Bản mà thôi. (Chương 8). 

Các Cao Nhân, Danh Phái trong Đạo Lão chính là những người tiêu biểu cho tất cả 
các giai trình: 

-Từ Vô Vi ra Hữu Vi, rồi lại từ Hữu Vi về Vô Vi. 
-Từ Đơn Thuần ra Bác Tạp, từ Nhất ra Vạn, rồi lại từ Bác Tạp về Đơn 

Thuần, từ Vạn về Nhất. 
-Từ Thần ra Cảnh rồi lại từ Cảnh về Thần. 

Hai chiều Thuận Nghịch đó đều có tiêu biểu: Một đằng là Đạo Giáo dân gian, một 
đằng là Tiên Gia, Đạo Gia. (Chương 9). 

Tới Chương X này chính là lúc chúng ta phải: 
“Dùng Tuệ Kiếm, Phanh Phui Hỗn Độn, 
Ra tay Thần, Banh Bửa Hư Vô.” [8] 

  
để tìm cho ra Trời, ra Đạo, tiềm ẩn sau những lớp lang hiện tượng, tìm được cái gì 

chí quí, chí bảo của trời đất. 
Và chúng ta hãy cùng nhau dở những kinh tạng của Đạo Lão, xem Thánh Hiền 

Đạo Lão xưa nay đã nói gì về Qui Nguyên, Phản Bản. Để nắm vững được vấn đề, và 
cũng là để tiện bề theo dõi, chúng ta sẽ trình bày vấn đề này dưới ba đề mục: 

-Hoàn phản là gì? Hoàn phản về đâu? 
-Làm sao để hoàn phản? 
-Hoàn phản đem lại lợi ích gì? 

1. HOÀN PHẢN LÀ GÌ? HOÀN PHẢN VỀ ĐÂU? 
Trên đây, chúng ta đã thấy các Tiên Gia, Đạo Gia chủ trương: 
-Nhẽ Thiên Địa vạn vật đồng nhất thể. 
-Nhẽ Tuần Hoàn, phản phục. 
Như vậy ta thấy ngay rằng, khi nói đến Qui Nguyên Phản Bản là nói đến vấn đề 

quay về với Vô Cực, Thái Cực, với Đạo, với Trời, với Hư, với Trung, với Nhất. 

ADMIN
Highlight



205 

 

Danh từ tuy đa đoan, nhưng chung qui chỉ có một ý nghĩa: Con người, muốn liễu 
Đạo, muốn Trường Sinh, bất tử, phải quay về với Bản Tính mình, phải kết hợp nhất 
như với Đạo, với Trời. Xưa nay, ước mơ cuả Thánh Hiền Đạo Lão là: 

“Phục ngã bản lai chi Thiên Chân, 復 我 本 來 之 天 真 

Hoàn ngã Vô Cực chi Tạo Hóa.” 還 我 無 極 之 造 化 

Dịch: 
Phục Hoàn Thiên Chân ta vốn có, 
Quay về Vô Cực vốn dĩ ta. 

  
Hoàn Nguyên như vậy là trở về Quê Hương Vô Cực. [9] 
Đại Động Chân Kinh viết: Căn bản do lai Thái Cực tầm. (Căn bản phải tìm nơi 

Thái Cực)[10] 
Trương Tam Phong cho rằng: Hoàn Nguyên tức là trở lại với Bản Tính của mình, 

“Hoàn ngã Tì Lư Tính Hải.” [11] 
Huỳnh Nguyên Cát nói: Phản hoàn Vô Cực chi chân. [12] 
Đã đành Hoàn Nguyên, Phản Bản cũng là Qui Hư, Qui Nhất nhu6ng chữ Hư, chữ 

Nhất đây phải được hiểu cho đứng đắn là Vô Cực, là Đạo, là Trời. 
Chính vì vậy mà Xướng Đạo Chân Ngôn viết: “Cái cốt yếu của Đại Đạo vốn là: 
1. Từ Hư Vô sinh ra Hưũ. Nho gia gọi thế là: Bắt đầu nói tới một Lý, sau tán thành 

vạn sự (Xem Trung Dung, tựa). 
2. Rồi lại từ Hữu qui Vô, đi trở về với cái Căn Bản Nguyên Sơ của chúng ta. Đó 

là: Hư Vô nhất thể. Tức như Phật Giáo nói: Vạn Pháp qui Nhất, Nhất qui ư Vô 
vậy.” [13] 

Chính vì vậy, mà nhiều Tiên Gia sau khi nói: Luyện Thần Hoàn Hư, còn thêm 
Phục Qui Vô Cực, cốt là để tránh quần chúng khỏi rơi vào Ngoan Hư, Ngoan Không. 

Thủy Khưu Tử có thơ: 
“ Đả phá Hư Không vạn ức kiếp, 
Ký đăng bỉ ngạn xả chu tiếp. 
Quan tận Đơn Kinh, vạn vạn thiên, 
Mạt hậu nhất cú vô nhân thuyết.” 

Dịch: 
“Đả phá Hư Không vạn vạn đời, 
Đã lên bờ giác, mái chèo lơi. 
Đọc hết Đơn Kinh muôn vạn quyển, 
Còn câu sau hết chẳng vẽ vời..” [14] 

 Lý Chân Nhân chỉ vẽ câu sau chót bằng bài thơ sau: 
“Dục thuyết vị thuyết, kim tương thuyết, 
Tức ngoại, tức nội, hoàn Hư Tịch. 



206 

 

Khí huyệt vi lô, lý tự nhiên, 
Hành mãn công phu, hoàn Vô Cực.” 

Dịch: 
“ Này điều chưa nói, nói ra, 
Trong ngoài đem cả về tòa Hư Vô. 
Huyền Quan ấy chính lò cừ, 
Công thành, Vô Cực bây chừ là thân.” 

  
Trương Tam Phong còn ghi rõ thêm: 

“Hoàn Hư là để hợp Đạo.”[15] 
Tiên gia còn có những lời lẽ đanh thép hơn như sau: 

“Nhất kiếm tạc khai hỗn độn, 
Lưỡng thủ phách liệt Hồng Mông.” 

Dịch: 
“Một kiếm phanh phui Hỗn Độn, 
Hai tay banh bửa Hồng Mông.” [16] 

  
Nhập Dược Kính còn viết: 

“ Có phanh phá Hồng Mông, Hỗn Độn, 
Mới rỡ ràng thấy đựơc Kim Đơn.”[17] 

Hoặc: 
“ Chẳng phanh phá Hỗn Độn, Hồng Mông, 
Sao thấy được bảo châu Trời đất ? ” [18] 

  
Khưu Xử Cơ có câu: 

“Hư cực phấn toái, dĩ lộ Toàn Chân.” 
Dịch: 

“Nghiền tan Hư Cực, để lộ Toàn Chân.” [19] 
  
Cũng nên ghi nhận rằng: Những câu như Ẩm Đao Khuê (Nhập dược Kính tr, 

13b), Ẩm Hồng Mông Tửu (Nhập Dược Kính, tr. 13b), Cùng Thủ Sinh Thân Thụ 
Khí Sơ, hay Khuyến quân cùng thủ sinh thân xứ (Kim Đơn yếu quyết, tr. 1b) đều 
ngụ ý Qui Nguyên Phản Bản, Dữ Đạo Hợp Chân. 

Vì Đạo Lão vốn chủ trương Thái Cực, hay Đạo, hay Trời đã có sẵn ở Trung Điểm 
Vòng Dịch, Trung Điểm vũ trụ, và Trung Điểm con người, cho nên Qui Nguyên cũng 
là Qui Trung. 

Dịch Kinh viết: 
“Hiền Nhân thông lý Trung Hoàng, 
Tìm nơi chính vị mà an thân mình. 



207 

 

Đẹp từ Tâm Khảm xuất sinh, 
Làm cho cơ thể xương vinh, mỹ miều. 
Phát ra sự nghiệp cao siêu, 
Thế là đẹp đẽ đến điều còn chi.”[20] 

Đại Động Chân Kinh viết: “ Căn bản vốn tại Trung Tâm... Suy cho cùng Bản Thể 
là tại Trung Tâm. Các hiện tượng bên ngoài đều bắt nguồn từ bên trong. Các ứng dụng 
hiển lộ ra bên ngoài cũng đều từ bên trong sinh xuất...” [21] 

Văn Đạo Tử viết: “Bắt đầu từ Trung Điểm, kết cục cũng tại Trung Điểm. Đầu đuôi 
vẫn chỉ là một khí lưu hành bất tức.” [22] 

Văn Đạo Tử Tinh Hoa Lục còn cho rằng: Tiên Phật chẳng qua là những người đã 
vào được Trung Cung, Trung Điểm và có thơ sau: 

“Số, Văn dụ Đạo, Đạo tài thông, 
Hà, Lạc huyền vi tại Chính Trung. 
Luân chuyển tuần hoàn, quan trục cốc, 
Biến thiên, thăng giáng hệ tâm cung. 
Căn chi, bản mạt minh đoan đích, 
Tụ tán, hiển vi, thức thủy chung. 
Tri chỉ, tức nhiên tri giải thoát, 
Phật, Tiên bất quá đắc hoàn trung.” 

Tôi dịch thoát như sau: 
Đạo cả siêu vi khó luận bàn, 
Lấy lời, lấy số tả lan man. 
Huyền vi Hà, Lạc nơi Tâm điểm, 
Trục chuyển vành xe mới vẹn toàn. 
Trục chuyển vành xe, mới vẹn toàn, 
Trần hoàn biến chuyển hệ Tâm Xoang. 
Ngọn ngành, gốc rễ thông đầu cuối, 
Tụ tán, hiển vi, chẳng ngỡ ngàng. [23] 

  
Qui Căn, Phản Bản cũng chính là công trình đi từ Hậu Thiên trở về Tiên Thiên, là 

thu nhiếp Hậu Thiên qui tụ về Tiên Thiên. 
Hai bài thơ tứ tuyệt sau đây cho thấy ý nghĩa đó: 

Tiên Thiên nhất Khí tức Chân Diên, 
Sản tại Hư Vô, Thái Cực tiền, 
Hoảng hốt, yểu minh trung hữu tượng, 
Phương tri Tạo Hóa huyền hựu huyền. 
Hậu Thiên chi Khí vi Chân Cống, 
Bản dữ Tiên Thiên nhất khiếu sinh. 
Đãn đắc Cống Diên qui nhất xứ, 

ADMIN
Highlight



208 

 

Tự nhiên khoảnh khắc sản Chân Tinh. 
Dịch: 

Tiên Thiên nhất Khí ấy Chân Diên, 
Sinh tại Hư Vô Thái Cực tiền. 
Phảng phất, mơ mòng, trong có tượng, 
Mới hay Tạo Hóa thật diệu huyền. 
Hậu Thiên chi Khí là Chân Cống, 
Vốn với Tiên Thiên một khiếu sinh, 
Đem được Cống, Diên về một chỗ, 
Tự nhiên chốc lát, sản Chân Tinh. [24] 

  
Tiên Kinh viết: 
Tiên Thiên không có Hậu Thiên, lấy gì mà thu nhiếp? Hậu Thiên không có Tiên 

Thiên, nhờ đâu mà biến hoá? [25] 
Nhưng mà thiết thực nhất, đối với chúng ta, Qui Căn, Phản Bản vẫn chính là tin 

rằng: có Trời, có Đạo ngự trị ngay trong Nê Hoàn Cung, trong Trung Tâm Đầu Não 
con người, và Phản Bản, Hoàn Nguyên chính là đem hết tâm thần quay trở về phối hợp 
với Trời, với Đạo tại đó. 

Chính vì vậy, mà Tham Đồng Khế phát huy gọi Nê Hoàn Cung là:” Nơi xưa, chốn 
cũ, cố hương, cố đô, cố quận.” 

Nhập Dược Kính có câu: 
Qui căn khiếu, phục mệnh quan, 
Quán Vĩ Lư, thông Nê Hòan. [26] 

Như vậy, tức là muốn ám chỉ Nê Hoàn Cung là Qui Căn Khiếu, Phục Mệnh Quan. 
Muốn chứng minh điều đó một cách đích xác hơn, ta lý luận như sau: 
Kim Đơn Đại Thành viết: 

“ Đầu hữu cửu cung, trung viết Nê Hoàn.” [27] 
Tính Mệnh Khuê chỉ viết: 

“Đầu hữu cửu cung. Trung nhất cung, danh viết Cốc Thần.” [28] 
Đạo đức Kinh (chương VI), và Nhập dược Kính đều cho rằng: “Cốc Thần bất 

tử, thị vị Huyền Tẫn, Huyền Tẫn chi môn, thị vị Thiên Địa căn”. Nhập dược 
Kính lại cho rằng: “Huyền Tẫn chi môn, vi Qui Căn Khiếu...Tri Qui Căn Khiếu tắc 
tri Phục Mệnh Quan hĩ.” [29]. 

Như vậy, ta kết luận 1 cách vững chắc rằng: Nê Hoàn là Qui Căn Khiếu, là Phục 
Mệnh Quan, vì nơi đó có Cốc Thần là Căn Nguyên sinh ra trời đất... 

Nhập Dược Kính viết thêm: “ ...Đem Thần về an vị tại Nê Hoàn. Thần mà an vị 
tại Nê Hoàn thời vạn Thần sẽ triều hội.” 

Huỳnh Đình Kinh vân: Tử dục bất tử tu Côn Lôn.[30] 
Giá trị của Nê Hoàn Cung chính là vì ở đó có Thái Cực, có Đạo, có Trời ngự trị. 

Mà Thái Cực, hay Đạo, hay Trời thời gồm thâu Trời Đất. 



209 

 

Mới hay: 
“ Tu luyện phải hay Phục Mệnh Quan, 
Không hay khiếu ấy, uổng lo toan. 
To trùm trời đất không bờ bến, 
Nhỏ cuộn đất trời, dấu “thử” gian.” [31] 

  
Đạo Học Cầu Chân có thơ: 

Hướng tiền Thần tụ, đồng Vô Cực, 
Kim tán trần ai mãn thế đồ. 
Dục qui Chính Vị Hoàng Trung lý, 
Nê Hoàn vạn vựng kíp hồi qui. 

Dịch: 
Trước kia, Thần tụ, đồng Vô Cực, 
Nay tán, trần ai ngập thế đồ. 
Muốn về nguyên vị Hoàng Trung cũ, 
Nê Hoàn vạn vựng kíp hoàn qui. [32] 

II. LÀM SAO ĐỂ HOÀN PHẢN? 
Muốn Qui Nguyên Phản Bản, phải đi chiền Qui Tâm, chiều Hồi Hướng, chiều 

Nghịch. 
Thế nào là chiều Thuận, thế nào là chiều Nghịch? 
Chiều Thuận là: 

a. Chiều từ Nhất sinh ra Vạn, sinh sinh vô cùng... 
b. Là chiều Hướng Ngoại. 
c. Là chiều tinh thần suy thoái. 
d. Là chiều phá tán. 

  
Chiều Nghịch là: 

a. Chiều từ Vạn trở về Nhất, hóa hóa vô tận... 
b. Là chiều Hướng Nội. 
c. Là chiều tinh thần siêu thăng. 
d. Là chiều Thu Liễm, thu nhiếp, qui tàng... 

  
Tu Chân Tiệp Kính viết: 
“Thuận là Nhân Tâm. 
Nghịch là Đạo Tâm...Nhân Tâm mà chết, thì Đạo Tâm mới sinh... có biết chiều 

Nghịch mới biết Con Đường Sống... 
Đi chiều Nghịch sẽ sống vô cùng. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



210 

 

Đi theo chiều Thuận sẽ sống hữu hạn. 
Chỉ một Thuận, một Nghịch mà xa cách nhau...như trời, với đất... 
Đi chiều Thuận, Pháp giới hóa hỏa hào. 
Đi chiều Nghịch, mãn địa là châu báu.” [33] 
  
Cao Thượng Ngọc Hoàng Tâm Ấn Kinh cho hay: 
“Tụ thời phú hữu, tán thời linh lạc. Thánh nhân đi chiều Nghịch, đem Tam Nguyên 

(Tinh, Khí, Thần) qui tụ về Nhất, còn phàm nhân thì theo chiều phá tán.” [34] 
-Đi theo chiều nghịch, thu liễm ngũ hành, tứ tượng, bát quái, là đem Tinh, Thần, 

Hồn, Phách qui tụ về Trung Cung, Tiên Thiên, Thái Cực, thế tức là Đắc Đạo, thế tức là 
Đơn thành. 

Nhập Dược Kính gọi công phu đó là: 
“ Đạo Thiên Địa, đoạt Tạo Hóa, toàn Ngũ Hành, hội Bát quái. .. Tức viết: Tạo 

Hóa qui trung chi diệu.” [35] 
“Thiết thủ tinh hoa Trời Đất, đoạt quyền Tạo Hóa, thu nhiếp Ngũ Hành, hội hợp 

Bát Quái.” 
Tiên Học từ điển cho rằng: 
“Hoàn hư là giai đoạn tối hậu của công phu luyện đơn, đem vũ trụ vạn hữu qui về 

Hư, và đồng thể với Thái Hư.”[36] 
-Muốn Quy Nguyên, Phản Bản phải tha thiết, phải thành khẩn ao ước được kết hợp 

với Đạo, với Trời. 
Tiên kinh viết: “Tử dục trường sinh, thủ Nhất đương minh. Tư Nhất chí cơ, 

Nhất dữ chi lương. Tư nhất chí khát, Nhất dữ chi tương.” 
Dịch: 

“Ấy ai mà muốn trường sinh, 
Thủ Chân, Bão Nhất, phải rành mới hay. 
Suy tư về Nhất suốt ngày, 
Đói thời lấy Nhất, của này nuôi thân. 
Suy tư về Nhất miên man, 
Khát thời lấy Nhất đó làm quỳnh tương.” [37] 

  
-Muốn phản hoàn, phải mở được tuệ giác, vì có mở được tuệ giác, mới Thông 

Thiên, Thông Thần, mới thấy được Bản Lai Diện Mục của mình. 
Trương Tam Phong viết: 

“ Tuệ nhật chiếu hôn cù, 
Năng kiến Bản Lai Diện Mục.” [38] 

Dịch: 
“Vừng Dương Tuệ chiếu soi đường tối, 
Mới nhìn ra Diện Mục Bản Lai.” 



211 

 

Có Tuệ Giác rồi mới có thể: 
“Minh vô tướng ư hữu hình chi hậu, 
Tri Hư Cực ư vị triệu chi tiên.” [39] 

Dịch: 
“Thấy Vô Tướng xuyên qua màn hiện tượng, 
Hoàn Hư Vô từ thủa trước đất trời.” 

-Muốn Phản Hòan phải Hư Tâm, Định Tĩnh. Mã Đơn Dương cho rằng: “Đại Đạo 
gồm nguyên 6 chữ: Tự Nhiên, Thanh Tịnh, Vô Vi.” [40] 

-Có nhập định mới về tới được Hư Vô. [41] 
-Sống tự nhiên cũng rất là quan trọng để tìm ra Đạo, ra Trời. 
“Đạo vốn Vô Vi, Hữu Vi không phải Đạo.” [42] 
  
Nhập Dược Kính có 2 bài thơ sau: 

“Vạn ban tác dụng mạn thi công, 
Tổng dữ Kim Đơn sự bất đồng. 
Đãn yếu chí thành vô gián đoạn, 
Tự nhiên Đại Đạo tại kỳ trung” 

Dịch: 
“Sở xoay cho lắm thực luống công, 
Đều với Kim Đơn sự chẳng đồng, 
Một dạ chí thành không gián đoạn, 
Tự nhiên Đại Đạo ở sẵn trong.” 

  
“Đại Đạo vô vi pháp tự nhiên, 
Tự nhiên chi ngoại cánh vô huyền. 
Trí nhu, chuyên khí anh nhi dạng, 
Cơ tức cầu tôn, khốn tức miên.” 

Dịch: 
“Đại đạo vô vi, hợp tự nhiên, 
Ngoài sống tự nhiên, chẳng có huyền. 
Hồn nhiên, chất phác như con trẻ, 
Đói ăn, mệt ngủ, chính là tiên... [43] 

  
-Công trình Phản Bản hoàn Nguyên mất bao lâu? 
Không biết ra thời ngàn vạn năm chưa đủ. Biết ra thời vài phút cũng đã thừa. 
Nhập dược Kính viết: 

“Nhân Tâm nhược dữ Thiên Tâm hợp, 
Điên đảo Âm Dương chỉ phiến thời.” [44] 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



212 

 

Dịch: 
“Nhân Tâm mà hợp Thiên Tâm, 
Con đường hoàn phản chỉ cần phút giây.” 

III. PHẢN BẢN HOÀN NGUYÊN ĐƯỢC LỢI ÍCH GÌ? 
Huỳnh Nguyên Cát cho rằng: 
“Muốn cho sắc thân lâu bền, thế nào cũng phải tu luyện cho tinh kiên, khí hòa. Cơ 

sở có được xây đắp vững, mới mong sống lâu. 
Muốn cho Pháp Thân trường cửu, phải luyện Thần hoàn hư, luyện Hư hợp Đạo. 

Sau đó mới chứng được quả Thần Tiên.” [45] 
-Công trình Phản Bản, Hoàn Nguyên cốt là để rũ bỏ phàm tâm, mặc lấy Thiên 

Tâm. 
Tiên Học nơi tr. 67, có ghi lời Trúc Trai như sau: 
“ Tâm có nguồn, thân có gốc. Chuyển hóa cho tiêu tan đi cái tâm hình tướng, 

chuyển hóa cho tiêu tan đi cái hình tướng giả tạo, thế là Hoàn Nguyên. Vận dụng cái 
Nguyên Khí không bờ bến, để điểm hóa cái thân tứ đại giả hợp của ta này, thế là Phản 
Bản...Phản Bản, Hoàn Nguyên là Tu Chân.”[46] 

-Phần thưởng của công trình Qui Nguyên, Phản Bản là Dữ Đạo hợp Chân, thể hợp 
với Thiên địa chi tâm, trở thành Tiên, Phật, Thánh, Thần. [47] 

Hán Chung Ly cho rằng: 
“Phản Bản, Hoàn Nguyên là trở về được với Vô Cực, với Thái Hư, cho nên sẽ biến 

hóa vô cùng, tụ thời thành hình, mà tán sẽ thành Khí.” [48] 
-Một khi đã vứt bỏ được Phàm Thân, mặc lấy được Pháp Thân Vô Cực, thời sẽ 

trường sinh vĩnh cửu cùng Trời Đất. 
Xuất hữu nhập vô không trở ngại, 
Bồng lai, Tam Đảo rộng đường mây. 
Kinh qua kiếp kiếp trăm nghìn vạn, 
Mấy độ bể dâu, ta vẫn đây. [49] 

TỔNG KẾT LUẬN. 
Gọi là tổng kết luận, vì chẳng những muốn đúc kết lại chương này, mà còn muốn 

đúc kết toàn tập khảo luận này. 
Thay vì đem ý riêng mà bàn, tôi sẽ mượn lời và ý Trang Tử nơi chương Tề Vật 

Luận mà phác họa lại bóng hình một vị Chân Nhân đạt Đạo như sau: 
Ta và trời đất cùng sinh, 
Ta và muôn vật sự tình chẳng hai. [50] 
Ta nào biết vắn, dài, nhĩ, ngã, 
Lòng muôn phương muôn ngả tỉnh say. [51] 
Thênh thang chèo quế, buồm mây, 

ADMIN
Highlight



213 

 

Lòng trời lạc nẻo, chốn này là đâu? [52] 
Nhạc trời tấu vui sầu muôn điệu, [53] 
Bóng quang huy, phiểu diểu mung lung, 
Nơi đây ta dứt lòng trần, 
Bạn cùng thần thánh, muôn phần hân hoan. [54] 
Triều nổi sóng muôn ngàn ta mặc, 
Lửa ngất Trời phần phật ta khinh. [55] 
Ta nay đã thoát điêu linh, 
Thoát vòng sinh tử, tử sinh của đời. [56] 
Ta sống giữa vòng Trời vĩnh cửu, 
Ta sống trong khu nữu muôn loài. [57] 
Vời trông thế sự vần xoay, 
Ta nào còn biết bên này bên kia? 
Tranh chấp hết, thị phi cũng hết, 
Thị với phi phân biệt uổng công. [58] 
Đã vào tới điểm Đại Đồng, 
Trông ra trời đất mênh mông một mầu. 
Lớn với nhỏ in nhau một lứa, 
Sống vắn, dài, một thủa phù sinh. 
Sợi lông bát ngát, mênh mông, 
Mà xem non Thái như tình cỏn con. 
Kẻ chết yểu: sống hơn trăm kiếp, 
Còn Lão Bành: yểu triết, tảo vong. [59] 
Nay ta xếp mọi tơ lòng, 
Hết niềm nhĩ, ngã sống trong lòng trời. [60] 
Nguồn mạch ấy chẳng vơi, chẳng cạn, 
Mà tràn lan, lai láng rạt rào, 
Kho trời đã rõ tiêu hao, 
Tiêu sao cho hết, dùng sao cho cùng. [61] 
Mặc tôm cá sống cùng tôm cá, 
Mặc hươu nai gá nghĩa hươu nai. 
Mặc cho khỉ vượn sánh đôi, 
Mặc cho trai gái sánh đôi tương phùng. [62] 
Ta tìm Đạo trong lòng vũ trụ, [63] 
Trong lòng ta, ta cố tìm Trời. 
Thương cho nhân thế miệt mài, 
Lao đao, lận đận, suốt đời uổng công. [64] 
Những bôn tẩu mơ mòng ảo ảnh, 



214 

 

Khiến cho đời hiu quạnh gian chuân. 
Nào hay ở giữa lòng trần, 
Tấc thành đã sẵn, muôn phần quang hoa. [65] 
Nơi chốn ấy, chói lòa ánh sáng [66] 
Cũng là nơi tĩnh lãng siêu nhiên [67] 
Là nơi sực nức hương Tiên, 
Rườm rà ta bỏ, tần phiền ta quăng. [68] 
Đừng biện luận nói năng chi nữa, 
Biết nói sao, biết tả làm sao? [69] 
Mênh mông, bát ngát, rạt rào, 
Im hơi, lặng tiếng, mới cao, mới tài. [70] 
Ta quên hết hình hài, ngôn ngữ, 
Quên rằng ta còn có hay không. [71] 
Lạ thay! phong thái huyền đồng, 
Làm sao cho sạch tơ lòng mới nghe. [72] 
Sống khinh khoát muôn bề khinh khoát, 
Cùng trăng sao bát ngát xa chơi. 
Lòng mang vũ trụ, đất trời, 
Cùng chư thần thánh muôn đời sống chung. [73] 
Sống mãi mãi, vô cùng, vô tận, 
Mặc trời mây, chuyền vận quanh ta, 
Mặc cho trần thế bôn ba, 
Vì ta đã được tinh hoa đất trơì. [74] 
Thử ướm hỏi nơi đâu dừng bước, 
Đâu là nơi cùng tột phải đi? 
Ta nay truyền nhẽ huyền vi, 
Được Trời, lập tức hết kỳ bôn ba, 
Được Trời, Đạo, ấy là đạt đích, 
Hết lần mò, tầm mịch lăng nhăng. [75] 
Được Trời, là được Thiên Chân, 
Thiên Chân, phải có Thiên Quân đáy lòng. [76] 

 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1] 中 國 自 唐 虞 以 來， 即 有 天 人 合 一 之 思 想。 敬 天 即 所 以 愛 人， 



215 

 

 愛 人 即 所 以 尊 天。 歷 代 聖 晢 莫 不 繼 續 弘 揚 此 天 人 合 一 之 道 也。 

 老 子 即 其一 也。 
Trung quốc tự Đường Ngu dĩ lai, tức hữu Thiên Nhân hợp nhất chi tư tưởng. Kính 
Thiên tức sở dĩ ái nhân. Ái nhân tức sở dĩ tôn Thiên. Lịch đại Thánh Triết mạc bất kế 
tục hoằng dương thử Thiên Nhân Hợp Nhất chi đạo dã. Lạo tử tức kỳ nhất dã. 

Trung Hoa ngũ thiên niên sử, q. 3, Chương Lão Tử, tr. 229. 
[2] 易， 詩， 書 多 言 天， 言 神， 言 上 帝 。 

 大 體 言 之﹕ 其 言 本 體 之 時 曰 天， 其 言 主 宰 萬 物 之 時 曰 神， 

 曰 帝。 老 子 書 中 亦 然。 以 天 為 萬 物 之 根。 
Dịch, Thi, Thư đa ngôn Thiên, ngôn Thần, ngôn Thượng Đế. Đại thể ngôn chi: Kỳ 
ngôn Bản Thể chi thời viết Thiên, kỳ ngôn chủ tể vạn vật chi thời viết Thần, viết Đế. 
Lão tử thư trung diệc nhiên. dĩ Thiên vi vạn vật chi căn. 

Như trên. tr. 229. 
[3] 易 之 為 書 廣 大 悉 備， 無 所 不 包， 而 語 其 要 歸， 則 為 明 天 人 合 一 之
 道。 
Dịch chi vi thư, quảng đại tất bị, vô sở bất bao. Nhi ngữ kỳ yếu qui, tắc vi Thiên Nhân 
hợp nhất chi đạo. 

Như trên. q. 2, tr. 123. 
[4] . 春 秋 戰 國 時 期， 天 人 感 應 思 想 和 天 人 合 一 觀 念 

 在 儒 道 兩 家 都 有 發 悅 。。。 

孟 軻， 董 仲 舒 發 展 為 天 賦 君 權 ， 災 異 遣 告 學 說， 

 認 為 天 德 寓 于 人 心， 人 性 本 于天 道。 天 命 決 定 人 事， 要 求 盡 心 知 

命 而 合 天。 

道 家 強 謂天 自 然 的 屬 性。 莊 子 齊 物 論 ﹕天 地 與 我 並 生， 

萬 物 與 我 為 一。 天 與 人 一 也 （山 木 ) 。。。天 和 人 皆 合 于 自 然 無 為 

之 道， 道 通 于 一， 故 稱 天 人 合 一。 
Xuân Thu Chiến quốc thời kỳ, Thiên Nhân cảm ứng tư tưởng, hoà Thiên Nhân 

Hợp Nhất quan niệm tại Nhu, Đạo lưỡng gia đô hữu phát triển. ..Mạnh Kha, Đổng 
Trọng Thư phát triển vi Thiên phú quân quyền, tai dị khiển cáo; nhận vi Thiên Đức ngụ 
vu nhân tâm, nhân tính bản vu Thiên Đạo. Thiên mệnh quyết định nhân sự. Yêu cầu tận 
tâm, tri mệnh nhi hợp Thiên. 

Đạo gia cưỡng vị Thiên tự nhiên đích thuộc tính. Trang tử, Tề vật luận: Thiên địa 
dữ ngã tịnh sinh, vạn vật dữ ngã vi nhất. Thiên dữ nhân nhất dã (Sơn mộc)...Thiên hoà 



216 

 

nhân giai hợp vu tự nhiên vô vi chi đạo, Đạo thông vu Nhất, cố xưng: Thiên Nhân hợp 
nhất. (Trung phu tử). 

Trung quốc Đạo giáo đại từ điển, Hồ phu Sâm, tr.452-453. 
[5] Dịch Kinh Đại toàn, Nguyễn Văn Thọ và Huyền Linh Yến Lê, q.1, tr. 16-17. 
[6] 佛 祖 阿，爾 正 見， 正 覺， 實 在 契 合 天 心 的。 
Phật tổ a, nhĩ chính kiến, chính giác, thực tại khế hợp Thiên Tâm đích. 

Lịch Đại Cao Tăng cố sự, tập Đạo Sinh, tr. 1. 
[7] Ni le mot, ni le contenu du Nirvana, n’ont été inventés par Gautama. Ils existaient 
bien avant lui (p. 356). 

...Le Nirvana, a, dans l’idéalisme de Mahabharata, le Samkya Yoga, désigné l’ 
union avec le Brahman (p. 361) 

...Lorsque le Bouddhisme appelle son idéal, son Nirvana, le non-créé, l’infini, 
l’éternel, sans forme, l’invisible, cela ne s’explique que par le fait que toute cette 
conception a été empruntée à un système où ces prédicats étaient attribués à un Être 
métaphysique, le Brahman, l’Atman. Ils sont en effet attribués au Brahman dans le 
Brihad-Aranyaka-Upanishad et le Chandogya Upanishad longtemps avant d’être 
employés comme des synonymes de Nirvana bouddhiste p. 362. 

Le Nirvana avait signifié l’union avec le Brahman (Tat Tvam Asi) avant d’êre 
prêché par Gautama, comme la délivrance pure et simple, sans but positif, sans 
préoccupation métaphysique. (p. 362-363) 

Nathan Soderblom, La vie future d’après le Madzéisme. 
[8]           一 劍 鑿 開 混 沌， 兩 手 擘 裂 虛 無。 
Nhất kiếm tạc khai Hỗn Độn, Lưỡng thủ phách liệt Hư Vô. 

Tham Đồng Khế phát huy, tr. 9a. 

鑿 開 混 沌， 擘 裂 鴻 濛， 方 見 金 丹。 
Tạc khai Hỗn Độn, Phách liệt Hồng Mông, phương kiến Kim Đan. 

Nhập Dược Kính tr, 14a, 

苟 不 鑿 開 混 沌， 擘 裂 鴻 濛， 則 何 以 見 天 地 之 至 寶？ 
Nhập dược kính, tr. 14b. 

[9]           返 於 無 極 之 鄉。 
Phản ư Vô Cực chi hương. 

Trương Tam Phong đạo thuật hối tông, tr. 90. 
[10] Đại Động Chân Kinh, q. thượng, tr. 4b 
[11] 澴 我 毘 盧 性 海。 

Trương Tam Phong đạo thuật hối tông, q. 2, tr. 43. 
[12] 返 澴 無 極 之 真。 



217 

 

Huỳnh Nguyên Cát, Lạc Dục Đường Ngữ Lục, tr. 169. 
[13] 夫 大 道 之 要 原 自 虛 無 而 生 有 ， 其 儒 者 之 所 謂 ﹕ 

 始 言 一 理 終 散 為 萬 豕鑠者 乎。 既 則 自 有 而 歸 無， 以 澴 我 

太 虛 一 體 之本 初。即 釋 氏 所 謂﹕ 萬 法歸 一， 一 歸 於無 之說。 
Phù đại Đạo chi yếu, Nguyên tự Hư Vô nhi sinh Hữu, kỳ Nhu giả chi sở vị: Thủy ngôn 
nhất Lý, chung tán vi vạn sự giả hồ. Ký tắc tự Hữu nhi qui Vô, dĩ hoàn ngã Thái Hư 
nhất thể chi bản sơ. Tức Thích Thị sở vị: Vạn Pháp Qui Nhất, Nhất qui ư Vô chi thuyết. 

Xướng Đạo Chân Ngôn, Bạt, tr. 1b. 
[14] 打 破 虛 空 萬 億 劫， 

     既 登 彼 岸 舍 周 楫 

     觀 盡 丹 經 萬 萬 篇 

     潼 後 一 句 無 人 說。 
Tiên học diệu tuyển, tr. 491. 

[15] 澴 虛 合 道。 
Trương Tam Phong đạo thuật hối tông, tr. 92. 

[16] 一 劍 鑿 開 混 沌， 兩 手 擘 裂 虛 無。 
Nhất kiếm tạc khai Hỗn Độn, Lưỡng thủ phách liệt Hư Vô. 

Tham Đồng Khế phát huy, tr. 9a. 
[17] 鑿 開 混 沌， 擘 裂 鴻 濛， 方 見 金 丹。 
Tạc khai Hỗn Độn, Phách liệt Hồng Mông, phương kiến Kim Đan. 
[18] Nhập Dược Kính tr, 14a, 

苟 不 鑿 開 混 沌， 擘 裂 鴻 濛， 則 何 以 見 天 地 之 至 寶？ 
Cẩu bất tạc khai Hỗn Độn, phách liệt Hồng Mông, tắc hà dĩ kiến Thiên Địa chi chí bảo? 

Nhập dược kính, tr. 14b 
[19] 虛 極 粉 碎， 以 露 全真。 

Tiên học diệu tuyển, tr. 401. 
[20] 君 子 黃 中 通 理， 正 位 居 體， 美 在 其 中 而 暢 於 四 支， 

 發 於 事 業， 美 之 至 矣。 
Quân tử Hoàng Trung thông lý, chính vị cư thể, mỹ tại kỳ trung nhi sướng ư tứ chi, 
phát ư sự nghiệp, mỹ chi chí hỹ. 

Dịch kinh. Văn Ngôn hào Lục Ngũ, quẻ Khôn. 
Dịch Kinh Đại Tòan, Nguyễn Văn Thọ, Huyền Linh Yến Lê, q. 2 tr. 69. 



218 

 

[21] 根 本 元 由 中。。。究 其 根 本 實 由 於 中。 

現 乎 外 者， 本 乎 內。 昭 乎 用 者， 由 乎 體 也。 
Căn bản nguyên do Trung,,, Cứu kỳ căn bản thực do ư Trung. Hiện hồ ngoại giả, bản 
hồ nội. Chiêu hồ Dụng giả, do hồ Thể dã. 
Đại Động Chân Kinh, q. hạ, tr. 11b 
[22] .從 中 而 始， 從 中 而 終。 始 之 終 之， 無 非 一 氣， 流 行 不 息。 

Tinh Hoa Lục, tr. 10 
  
[23]  數 文 喻 道， 道 才 通， 

     河 洛 玄 微 在 正 中。 

     輪 轉 循 澴 觀 軸 轂， 

     變 遷 升 降 係 心 宮。 

     根 支 本 末 明 端 的， 

     聚 散 顯 微 識 始 終， 

     知 止 即 然 知 解 脫， 

     佛 仙 不 過 得 環 中。 
Bài thơ rất hay. 

Tinh Hoa Lục, tr. 36. 
[24] Nhập dược kính, tr. 1b 
[25] 先 天 不 得 後 天 無 以 收 攝， 後 天 不 得 先 天 無 以 變 化。 
Tiên Học từ điển, phần Phụ Lục, tr. 20. 
[26]  歸 根 竅， 復 命 關， 貫 尾 閭， 通 泥 丸。 

Nhập dược Kính 
[27] 頭 有 九 宮， 中 曰 泥 丸。 

Kim Đơn Đại Thành, tr. 4a. 
[28] 頭 有 九 宮。 中 一 宮 名 曰 谷 神。 

Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. Hanh, tr. 12b. 
[29] 玄 牝 之 門 為 歸 根 竅。。。知 歸 根 竅 則 知 復 命 關 矣。 

Nhập dược kính, tr. 10a, 10b. 
[30] 神 居 泥 丸 為 本 宮， 則 有 萬 神 朝 會。 



219 

 

     故 曰﹕ 貫 尾 閭 通 泥 丸 也。 黃 庭 經 云﹕ 子 欲 不 死 修 崑 崙。。。 
Nhập dược kính, tr. 10a. 

[31]  修 鍊 須 知 復 命 關 

     知 此 竅 亦 如 閒。 

    大 包 天 地 無 邊 祭 

     細 納 乾 坤 黍 米 間。 
Nhập dược kính, tr. 10b 

[32] 向 前 神 聚 同 無 極 

    今 散 塵 埃 滿 世 途。 

    欲 歸 正 位 黃 中 裡 

    泥 丸 萬 彙 速 迴 歸。 
Đạo học cầu chân, chương X. 

[33] 順 為 人 心， 逆 為道 心， 人 心 死 則 道 心 生。 有 逆 方 有 生。。。逆 中之
 生 無 窮， 順 中 之 生 有 限。一 逆， 一 順， 天 地 玄 遠。古 經 云﹕ 

行 順 生 法 界 火 炕。 五 行 顛 倒， 地 地 室 寶。 
Thuận vi Nhân Tâm, Nghịch vi Đạo Tâm. Nhân Tâm tử, tắc Đạo Tâm sinh. Hữu 
Nghịch phương hữu sinh. Nghịch trung chi sinh vô cùng, Thuận trung chi sinh 
hữu hạn. Nhất nghịch, nhất thuận, thiên địa huyền viễn. Cố kinh vân: Hành thuận 
sinh, Pháp Giới hỏa khanh. 
Ngũ hành điên đảo, địa địa thất bảo. 

Tu Chân tiệp Kính, tr. 22. 
[34] 其 聚 則 有， 其 散 則 伶。 聖 人 逆 而 聚 之 ， 常 人 順 而 散。 
Kỳ tụ tắc hữu, kỳ tán tắc linh, Thánh Nhân nghịch nhi tụ chi, thường nhân nghịch nhi 
tán. 
Cao Thượng Ngọc Hoàng Tâm Ấn Kinh, tr. 2a. 
[35] 盜 天 地， 奪 造 化， 攢 五 行， 會 八 卦。 即 是 造 化 歸 中 之 妙。 
Nhập dược kính, tr. 7a 
[36] 還 虛 為 鍊 丹 最 後 一 段 功 夫﹕ 宇 宙 萬 化 ,一 歸 於 虛， 與 太 虛 同 體。 
Hoàn Hư vi luyện đơn tối hậu nhất đoạn công phu. Vũ trụ vạn hóa, Nhất quy ư Hư, dữ 
Thái Hư đồng thể. 
Tiên Học Tự Điển,  tr. 163. 



220 

 

[37] 子 欲 長 生，守 一 當 明。思 一 至 飢，一 與 之 糧。思 一 至 渴，一 與 之漿
。 

Tiên Học Diệu Tuyển, tr. 17. 
[38] 慧 日 照 昏 衢， 能 見 本 來 面 目。 

Trương Tam Phong đạo thuật hối thông, tr. 69. 
[39] 明 無 相 於 有 形 之 後， 知 虛 極 於 未 兆 之 先。 

Động Huyền Linh Bảo Định Quan Kinh Chú, tr. 3. 
[40] 大 道 都 來 六 字﹕ 自 然， 清 淨， 無 為。抉丹 陽。 
[41] 入 定 歸 於 虛 無。 

Tiên Học Tập Cẩm, tr. 88. 
[42] 道 本 無 為， 有 為 則 非 道 也。 

Nhập Dược Kính, tr. 6b. 
[43] 萬 般 作 用 謾 施 功 

    總 與 金 丹 事 不 同。 

    但 要 至 誠 無 間 斷， 

    自 然 大 道 在 其 中。 

    大 道 無 為 法 自 然， 

    自 然 之 外 更 無 玄。 

    致 柔專 氣 嬰 兒 樣， 

    飢 即 求 飧 困 即 眠。 
Nhập dược kính, tr. 6b. 

[44] 人 心 若 與 天 心 合， 

     顛 倒 陰 陽 只 片 時。 
Nhập dược kính, tr. 7a. 

[45] 欲 求 色 身 久 固， 離 不 得 保 精 裕 氣，築 固 基 址。 然 後 可 得 人 世 天年
。欲 求 法 身 悠 遠，又  離 不 得 鍊 神 還 虛，鍊 虛 

合 道， 然 後 可 證 神 仙 之 果。 
Huỳnh Nguyên Cát, Lạc dục đường ngữ lục, tr. 30. 

[46] 心 有 元， 身 有 本。 化 去 有 形 有 相 之 心， 有 形 有 相 之 心， 



221 

 

有 形 有 相 之 假， 即 還 原 矣。運 取 無 邊 無 捱 之 元 氣， 點 化 我 四 大 假 

合 之 形 軀， 即 返 本 矣。返 本 即 是 修 真。 
Tâm hữu Nguyên, thân hữu bản. Hóa khứ hữu hình hữu tướng chi tâm, hữu hình hữu 
tướng chi giả, tức Hoàn Nguyên hĩ. 
Vận thủ vô biên, vô nhai chi nguyên khí, điểm hóa ngã tứ đại chi hình khu, tức Phản 
Bản hĩ. Phản bản tức thị Tu Chân. 

Tiên học, tr. 67. 
[47] 就 是 與 道 合 真。。。故 聖 賢 仙 佛 體 天 地 之 心。 

Tu chân tiệp cảnh, tr. 9b. 
[48] 換 骨 回 陽 身 不 朽， 九 還 七返 化 真 形。 辛 苦 都 來 十 

筒 月，內 外 虛 明 表 裡 真。 聚 則 成 形 散 則 氣， 返 

本 還 元 歸 太 清。變 化 往 來 人 莫 測， 祖 祖 相 傳 古 至 今。 
Hoán cốt hồi Dương thân bất hủ, 
Cửu Hoàn, Thất Phản hoá chân hình. 
Tân khổ đô lai thập đồng nguyệt, 
Nội ngoại hư minh biểu lý chân. 
Tụ tắc thành hình, tán tắc Khí, 
Phản bản, hoàn nguyên qui Thái Thanh. 
Biến hóa vãng  lai nhân mạc trắc, 
Tổ tổ tương truyền cổ chí câm. 
Phá mê chính Đạo ca.-Tiên học, tr. 124 
[49]  出 有 入 無 無 阻 礙， 

     蓬 萊 三 島 任 飛 行 

     縱 經 百 千 萬 年 劫 

     海 變 桑 田 貌 不 更。 
Tiên Học, tr. 124 

[50] Thiên địa dữ Ngã tịnh sinh, nhi vạn vật dữ Ngã vi nhất. 
Nam hoa Kinh, Tề vật luận, 2 E. Xem Léon Wieger, Les Pères du Système Taoiste, 
Tchoang tseu, chapitre 2, E... p. 220. 
[51] Ký dĩ vi nhất, thả đắc hữu ngôn hồ. Chapitre 2, E. p. 220 
Thị cố hoạt nghi chi diệu, thánh nhân chi sở đồ dã. D p. 220 
Phương khả, phương bất khả, phương bất khả, phương khả. Nhân thị, nhân phi, nhân 
phi, nhân thị... 
Tề Vật Luận, C. p. 218 



222 

 

[52] Thục tri bất ngôn chi biện, bất Đạo chi Đạo. 2 E. p. 222 
[53] Nhĩ văn địa lại, nhi vị văn thiên lại phù. 2 A p. 214 
[54] Thánh nhân bất tòng sự ư vụ...nhi du hồ trần cấu chi ngoại. 2 G. p. 222-223 
Thánh Nhân ngu truân, tham vạn tuế, nhi nhất thành thuần 2 G p. 224 
[55] Đại trạch phàn nhi bất năng nhiệt, hà hán hộ nhi bất năng hàn. 2 F, p. 224. 
[56] Nhi du hồ tứ hải chi ngoại, tử sinh vô biến ư kỷ. 2 F, p. 222. 
[57] Bỉ thị mạc đắc kỳ ngẫu, vị chi Đạo Khu. Khu thủy, đắc kỳ Hoàn Trung dĩ ứng vô 
cùng. 2 C, p. 218 
[58] Thĩ dĩ Thánh Nhân hoà chi dĩ thị phi, nhi hưu hồ Thiên Quân, thị chi vị lưỡng 
hành. 2 C, tr. 218. 
[59] Thiên hạ mạc đại ư thu hào chi mạt, nhi đại sơn vi tiểu. Mạc thọ hồ thương tử, nhi 
Bành Tổ vi yểu. 2 E, p. 220. 
[60] Vong niên, vong nghĩa, chấn ư vô cảnh, cố ngụ chư vô cảnh, 2 H, p. 226. 
[61] Nhược hữu năng tri, thử vị chi Thiên Phủ, chú yên nhi bất mãn, chước yên nhi bất 
kiệt, nhi bất tri kỳ sở do lai, thử chi vị Bảo Quang, 2 E, p. 222. 
[62] Viên biên thư dĩ vi thư, mê dữ lộc giao, thu dữ ngư du, Mao Tường, Lệ Cơ, nhân 
chi sở mỹ dã, ngư kiến chi thâm nhập, điểu kiến chi cao phi, mê lộc kiến chi quyết sậu. 
2 F, p. 222. 
[63] Thị dĩ Thánh Nhân hoà chi dĩ thị phi, nhi hưu hồ Thiên Quân. 
2 C, p. 218. 
-Thiên tại nội, nhân tại ngoại, ..vô dĩ nhân diệt Thiên. Ch. 17, Tại hựu, A, p. 342 
[64] Chung thân dịch dịch nhi bất kiến kỳ thành công, niết nhiên bì dịch nhi bất tri 
kỳ sở quy, khả bất ai da? 2 B, p. 216. 
[65] Phù tùy kỳ thành tâm nhi sư chi, thùy độc thả vô sư hồ? 2 B, tr. 216. 
[66] Thử chi vị Bảo Quang . 2E, p. 222 
[67] Hóa thanh chi tương đãi, nhược kỳ bất tương đãi, hóa chi dĩ Thiên Nghê. 2 H,p. 
226. 
[68] Vong niên, vong nghĩa, chấn ư Vô Cảnh. 2 I, 226. 
[69] Phù Đại Đạo bất xưng, đại biện bất ngôn. 2 E, tr. 222 
[70] Thục tri bất ngôn chi biện, bất đạo chi Đạo. 2 E, tr.222 
[71] Kim giả, ngô táng ngã. 2 A, p. 214. 
[72] Thánh nhân bất tùng sự ư vụ, bất tựu lợi, bất vi hại, bất hỉ cầu. 2 G, p. 222-224. 
[73] Nhược nhiên giả, thừa vân khí, kỵ nhật nguyệt nhi du hồ tứ hải chi ngoại, tử sanh vô 
biến ư kỷ. 2 E, tr. 222. 
Hề bàng nhật nguyệt, hiệp vũ trụ vi kỳ vẫn hợp. 2 G, tr. 224. 
[74] Chúng nhân dịch dịch, thánh nhân ngu truân, tham vạn tuế nhi nhất thành thuần. 2 
G, tr. 224. 
[75] Xem 2 D, từ Cổ chi nhân tri hữu sở chí hĩ....đến vị thủy hữu thị phi dã. p. 218. 
[76] Thánh Nhân hòa chi dĩ thị phi, nhi hưu hồ Thiên Quân. 2 C, p. 218. 



223 

 

CHƯƠNG XVI 

  

  

Đạo Phật, cũng như mọi Đạo có một có một quá trình lịch sử lâu dài, tuy do một 
Giáo chủ khởi xướng, nhưng kỳ thực là công trìnhcủa biết bao con tim, khối óc, trải 
qua bao thời đại. 

Cho nên Đạo Phật, cũng như các Đạo, dần dà trở thành muôn mặt, cái hay chen cái 
dở, cái thấp lẫn cái cao, phản ảnh đúng mọi sắc thái, mọi trình độ của con người muôn 
mặt. 

Bởi thế, trong công trình khảo cứu Phật giáo, nếu muốn tìm tòi, lượm lặt ít nhiều 
khía cạnh phiến diện thì dễ, nhưng nếu muớn đi tìm tinh hoa Phật Giáo mà không có bí 
quyết thì cũng ví như mò trăng đáy nước, hái sao trên Trời. 

Không có những tiêu chuẩn chắc chắn để khảo cứu Phật Giáo, ta sẽ quanh quất, lạc 
lõng trong rừng thư tịch Phật Giáo, mà chẳng còn biết đâu là lối thoát, nẻo ra; sẽ chuốc 
mua, đeo đẳng vào thân muôn dây rợ tu trì, mà chẳng sao gỡ được ra; sẽ nghiện ngập, 
say sưa lời kinh, câu kệ, mà không sao chinh phục được tự do, khinh khoát. 

Nhưng nếu ta có kim chỉ nam mà đi vào học thuyết Phật giáo, ta sẽ ung dung lui 
tới, tung hoành dọc ngang mà chẳng sợ lạc đường, lạc đích, ta sẽ dễ dàng gạt bỏ những 
phù hoa, bác tạp bên ngoài, mà thâu thái lấy tinh hoa, vi diệu bên trong. 

Chúng ta sẽ khảo sát: 
A.Những điều kiện tiên quyết để khảo cứu Phật giáo cho có hiệu quả. 
B.Siêu hình học Phật Giáo. 
C.Tối thượng thừa Phật giáo. 

 



224 

 

  

ĐIỀU KIỆN TIÊN QUYẾT ĐỂ KHẢO CỨU PHẬT GIÁO 

CHO CÓ HIỆU QUẢ. 

  

1. Muốn khảo cứu Phật Giáo cho tới căn để, cần phải thông minh, linh lợi, và cần 
có một nền tảng học vấn vững chãi. 

Triết lý Phật giáo cao siêu, nếu không thông minh, linh lợi, không học nhiều, biết 
rộng, làm sao thấu triệt được? 

2. Cần có một tinh thần vô tư, vô uý khi khảo sát Phật Giáo. 
Phật nói trong kinh Kalamasutta: “Đừng nên vội tin những lời đồn thổi, những 

lời truyền tụng lưu lai tự cổ thời; những phong thanh, những lý lẽ, những suy luận hữu 
lý, những hình thức bên ngoài; những dư luận, trào lưu đang được sùng thượng, những 
giả thuyết, những ức đoán; và cũng đừng tin, vì thế giá ta là sư phụ. Nhưng nếu kinh 
nghiệm bản thân chư vị thấy điều chi là xấu, điều chi làm cho chư vị tần phiền, khổ 
cực, thì hãy vứt bỏ nó đi. Còn nếu chư vị thấy điều nào là hay, là hoàn toàn không chê 
trách được, và sẽ đem lại cho chư vị thảnh thơi, giải thoát, thì chư vị hãy đem thực thi, 
áp dụng.” [1] 

3.Thế tức là Phật dạy phải lấy lương tâm, lương tri mình làm đuốc sáng soi cho 
mình, phải trọng lương tâm, lương tri mình, hơn mọi sách vở, mọi truyền thống. 

Thế mới hay: 
“Thần thánh ngàn xưa đều quá vãng, 
Tâm ta, mới thực chính thày ta” [2] 

4.Phật bảo A Nan: “ ...Các Ông là nam tử, đã học rộng, biết nhiều, mà trở lại chấp 
chỗ thấy, nghe suông, chẳng biết tiến tu, sao tự khinh mình đến thế!” [3]. 

Như vậy, ta phải biết tự tôn, tự trọng, đừng quá khinh khi mình và đừng quá tán 
dương Phật. [4] 

Phật nói: “Bạn là Phật đang thành, Ta là Phật đã thành” [5], chứ Phật không hề 
nói: “ Hỡi loài người mê muội kia, từ nay hãy thờ lạy ta, vì ta đã được siêu thoát, giác 
ngộ...” 

5.Phải có thành tâm thiện chí, cố gắng khảo sát, để tìm tinh hoa, để tìm những điều 
huyền vi, áo diệu, chứ không phải để thu lượm thêm ít nhiều sáo ngữ, thêm vài khái 
niệm phù phiếm, hay thêm ít câu chuyện làm quà. 

6.Muốn giải thoát, cần phải hiểu đường lối, tôn chỉ, cần phải giác ngộ, cần phải 
chuyển hoá tâm hồn, hồi quang phản chiếu, tập trung tinh thần cho thoát ly hình tướng, 
chứ không phải hành hạ xác thân, tụng niệm đến rát cổ, bỏng họng. 

Phật nói: “ Bao lâu con người còn ở trong lưới mê vọng, sẽ chẳng sao mà được 
thanh tịnh, mặc dầu khảo cứu thánh thư, cúng dường thần thánh, ăn chay, nằm đất, 
thức đêm, thức hôm, hay trì tụng kink kệ.” 

“Bố thí cho kẻ tu hành, hành hạ thân xác, lễ bái, cúng quải, cũng không làm 
cho thanh tịnh được những kẻ mà lòng còn đầy ham muốn vị kỷ. Chẳng phải do 



225 

 

ăn thịt cá, mà con người trở nên ô trọc, nhưng chính ô trọc vì say sưa, ương 
bướng, cố chấp, gian lận, ghen tuông, kiêu căng, tự thị, khinh khi, hay có đầy ác 
ý.” [6] 

7. Phải tìm hiểu từ ngữ Phật Giáo. 
Nếu không hiểu từ ngữ, làm sao quán triệt được ý nghĩa. 
Kinh Lankavatara-Sutra viết: “ Những kẻ ngu muội sa lầy trong từ ngữ, như voi 

sa lầy trong đống bùn.” [7] 
8.Khảo cứu Phật Giáo muốn cho thấu đáo, cần mở con tim, khối óc cho rộng rãi; 

cần phải am tường các học thuyết Đông Tây, kim cổ, để phối kiểm, để tìm cho ra chỗ 
đồng qui, nhất trí; cần hiểu cho thấu đáo về con người, vì không có học thuyết nào vượt 
quá được con người toàn diện. [8] 

9.Nhiều người chỉ hiểu Phật giáo một cách tiêu cực. 
Họ cho rằng: đời là bến mê, bể khổ nên cần thoát ly đời. Họ cho rằng: sinh ra đời 

là cái tội nợ, hứng lấy biết bao luân hồi, nghiệp chướng, coi thân tứ đại giả hợp là ô 
trọc, cho nên họ sợ đời, sợ mình; bè bạn cùng khói hương kinh kệ, cố làm cho lòng 
mình héo hon, cô quạnh, xác thân mình ốm o, gầy mòn, tưởng thế là đắc đạo, thành 
Phật. Họ muốn đi tìm tự do, hạnh phúc, mà thực tình đã tự rước cho mình biết bao giây 
rợ, trói buộc, khổ đau. Thực đáng thương thay! 

Nhưng thực ra, chủ trương của Phật đâu có âu sầu, ảm đạm, trì trệ, tiêu cực như 
vậy. 

Phật, cũng như các Thánh Triết mọi nơi, mọi đời, đã cố gắng vạch cho nhân loại 
con đường vinh quang và hạnh phúc, một nếp sống vô biên, vô tận, vĩnh cửu, trường 
tồn. 

Tuy sống giữa phù hoa của cuộc đời vương giả, Phật đã cảm thấy sâu xa sự chất 
chưởng của vinh quang, phú quí bên ngoài; Phật muốn đi tìm một cái gì cao siêu và 
vĩnh cửu. 

Sống trong biến thiên, tương đối, Phật đã phát nguyện tìm cho ra hằng cửu, tuyệt 
đối. 

Nhìn thấy mọi nỗi đau thương chết chóc của nhân quần, Phật đã phát nguyện tìm 
cho ra hạnh phúc và trường sinh. 

Thấy con người bị trói buộc, nô lệ, Phật đã phát nguyện tìm cho ra tự do, giải 
thoát. 

Vậy ta sẽ theo lối đường của Phật mà đặt lại những vấn đề then chốt của cuộc đời. 
10. Như trên đã nói, sống trong biến thiên,, chất chưởng, tương đối, dĩ nhiên sẽ 

phải lệ thuộc, sẽ không thể nào được hạnh phúc bền bỉ, như vậy, muốn được tự do, 
hạnh phúc, trường tồn, tất nhiên phải tìm cho ra tuyệt đối hằng cửu, bất biến. 

Phật nói: “Hỡi các tì kheo, có một thực trạng bất sinh, bất thành, bất ỷ, bất tạp, vì 
nếu không có thực trạng ấy, thì làm sao giải thoát được những cái sinh, thành, ỷ, tạp. 
Nhưng vì có thực trạng ấy, nên có đường thoát cho những cái sinh, thành, ỷ, tạp.” [9] 

Vậy chúng ta phải tìm cho ra thực trạng ấy. Nó sẽ là Chân Lý tuyệt đối, chân lý rốt 
ráo, nó sẽ gỉai thoát ta. Đó là chính Niết Bàn ta tìm kiếm. [10] 



226 

 

 
  

 
CHÚ THÍCH 
[1] Présence du Bouddhisme, p. 245. 
[2]   Thiên thánh giai quá ảnh, 

Lương tri nải ngô sư. (Vương dương Minh) 

     千 聖 皆 過 影 

      良 知 乃 吾 師 
[3] Thủ Lăng Nghiêm , Hướng Đạo xuất bản, tr. 121. 
[4] Các bậc Như Lai chỉ có làm cái việc là chỉ đường thôi: mỗi người phải tự mình đi 
đến chứ không ai đi thế cho ai được cả. 

Phật học tinh hoa, Nguyễn Duy Cần, tr. 59 
Vous devez faire votre travail vous-mêmes, les Tathagata enseignent seulement le 
chemin. 

Présence du Bouddhisme, p. 261; Dhammapada XX, 4. 
[5] Nhữ thị đương thành Phật, ngã thị dĩ thành Phật. 汝 是 當 成 佛 ; 我 是 已 成佛 
Phật học tinh hoa, Nguyễn Duy Cần, p. 54. 
[6] “L’homme pris dans le filet de l’aveuglement ne sera jamais purifié par la simple 
étude des Écritures Saintes, ou par des sacrifices aux dieux, non plus que par les jeunes 
ou par le sommeil sur la terre nue, par des veillées difficiles et fatigantes ou par la 
répétition des prières...” 

“ Ni les donations aux moines, ni le châtiment de soi-même, ni l’accomplissement 
de rites et de cérémonies ne sauront purifier celui dont le coeur connait encore le désir 
égoiste. Ce n’est certainement pas par la consommation de la viande ou du poisson 
qu’un homme devient impur mais bien par ivresse, obstination, bigoterie, fraude, envie, 
exaltation de soi-même, mépris des autres et mauvaises intentions. C’est par ces 
choses-là que l’homme devient impur...” 

Présence du Bouddhisme, p. 245. 
[7] Les ignorants se laissent engluer dans les mots comme un éléphant dans la boue. 
[8] Cáo Thần Tông viết: “ Tiên Thánh, hậu thánh, nhược hợp phù tiết; phi truyền Thánh 
Nhân chi Đạo; truyền Thánh Nhân chi tâm dã; phi truyền Thánh Nhân chi tâm dã; 
truyền kỷ chi tâm dã. Kỷ chi tâm quảng đại vô hạn, vạn thiện giai bị. Dục Thánh Nhân 
chi Đạo, khuếch sung thử tâm yên nhĩ.” 

告 神 宗 曰﹕ 先 聖 後 聖 若 合 符 節； 非 傳 聖 人 

之 道 ，傳 聖 人 之 心 也； 非 傳 聖 人 

之  心 也，傳 己 之 心 也。 己 之 心 廣 大 無 限， 萬 善 皆 備。 



227 

 

欲 聖 人 之 道 ， 擴 充 此 心 焉 爾 。 
Trùng biên, Tống Nguyên Học Án, q. 1, tr. 144. 

Thiên Thánh nhất Tâm, vạn cổ nhất Đạo. 

千 聖 一 心， 萬 古 一 道. 
Tính Mệnh khuê chỉ, q. 2, tr. 1 

Đạo (tức Chân Lý). Giá cá đông tây thị chỉ năng hữu nhất cá đích. Cao Hoàng đàm 
luận Nhu, Phật, Đạo tam giáo thời thuyết: Thiên hạ vô nhị Đạo, Thánh Nhân vô nhị 
tâm. 

... 道（即 真 理 ) 。 這 箇 東 西 是 只 能 有 一 箇 的。 

高 皇 談 論 儒 佛 道 三 教 時 說 ﹕ 天 下 無 二 道 ； 聖 人 無 二 心. 
Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. 1. tr. 15. 

[9] “O moines, il y a un état non-né, non-devenu, non-conditionné, non-composé. S’il 
n’y avait pas un tel état qui soit non-né, non-devenu, non-conditionné, non-composé, il 
n’y aurait aucune évasion possible pour ce qui est né, ce qui est devenu, ce qui est 
conditionné, et ce qui est composé” 
“Puisqu’il y a un tel état, il y a une évasion de ce qui est né, de ce qui est devenu, de ce 
qui est conditionné et de ce qui est composé.” 

Udana, p. 129. Colombo, 1929. Présence du Bouddhisme, p. 268. 
[10] “O moines, le Nibbana qui est la Réalité, est l’ultime Noble Vérité...” 
... “il n’y a plus de places ici pour les quatre éléments , solidité, fluidité, énergie, 
mouvements; les notions de longueur et de largeur, de subtil et de grossier, de bon et de 
mauvais, de Nom et de Forme, sont absolument détruites; on n’y trouve les notions ni 
de ce monde, ni de l’autre, ni de venir, ni de partir, ni de rester, ni de mort, ni de 
naissance, ni des objets des sens.” 

Digha-nikaya I, p. 172 (Colombo 1921); 
Udana page 128 (Colombo 1929); Présence du Bouddhisme p. 267. 

CHƯƠNG XVII. 

SIÊU HÌNH HỌC PHẬT GIÁO. 



228 

 

 

A. CHÂN LÝ TUYỆT ĐỐI : CHÂN NHƯ BẢN THỂ.[1] 
Chánh Pháp Nhãn Tàng 正 法 眼 藏 

Niết Bàn diệu tâm 涅 槃 妙 心 

Thật tướng vô tướng 實 相 無 相 

Pháp môn vi diệu 法門 微 妙 

Bất lập văn tự 不 立 文 字 

Giáo ngoại biệt truyền 教 外 別 傳 

Trực chỉ nhân tâm 直 指 人 心 

Kiến tính thành Phật. 見 性 成佛 

                                                      (Kinh Đại Phạm Thiên-Vương ; 
Vấn quyết) 

Dưới mắt phàm nhân, đời là một cuộc phiêu lưu, biến ảo, vô định hướng 
Trên dòng nước lũ thời gian và hoàn cảnh, con người cảm thấy mình như hoa trôi, 

bèo gịat, bềnh bồng mặt nước, chân mây mà chẳng biết tấm thân phù du sẽ trôi nổi về 
đâu. 

Nhưng thực ra, đời đâu chỉ có thế. Thay vì ngồi than thân, trách phận, ta hãy cố 
nhìn cho sâu vào đáy lòng ta và đáy lòng vũ trụ, ta sẽ thấy dưới những lớp lang hiện 
tượng, và tâm tư biến ảo không cùng, còn có một Bản Thể duy nhất, vi diệu, bất biến. 



229 

 

Đó là một khám phá vĩ đại mà từ những thời đại xa xưa, cùng tịt, các thánh hiền, 
các bậc thượng trí, thượng nhân đạ truyền thụ lẫn cho nhau. 

Phật là một trong những vị Đại Hiền đã tìm lại được Bản Thể của Vũ trụ và Bản 
Thể của con người. 

Bản Thể hay Tuyệt Đối Thể ấy có trước muôn vật, vắng vẻ, nhiệm mầu qua muôn 
kiếp vẫn trường tồn, cho dầu muôn nghìn thế giới có ngả nghiêng, tan rã, cũng không 
hề suy suyển.[2] 

Người xưa có thơ: 
Hữu vật tiên thiên địa 有 物 先 天 地 
Vô hình bản tịch liêu  無 形 本 寂 廖 
Năng vi vạn tượng chu  能 為 萬 象 主 

Bất trục tứ thời điêu 不 逐 四 時 凋 [3] 
Tạm dịch: 

Ấy chi có trước đất trời, 
Vô hình, vô tượng, tuyệt vời tịch liêu. 
Chủ trương vạn tượng, vạn điều, 
Quang hoa điên đảo, chẳng siêu, chẳng rời. 

  
Tuyệt đối thể, Bản Thể toàn chân, không hư vọng đó, Phật Giáo gọi là Chân Như . 

Đó cũng là Chánh Pháp Nhãn Tàng (Thiền Tông), Bản Tính Di Đà (Liên Tông), tương 
ứng với những danh từ Thái Cực, Thiên Lý trong Khổng giáo và Kinh Dịch, Cốc Thần 
trong Đạo Lão.[4] 

Chân Như duy nhất, không bóng hình, không danh hiệu, nhưng những hình bóng 
để mô tả Chân Như, những danh hiệu để mô tả Chân Như thì vô vàn, vô số. 

Nhưng thực ra, nhân loại luôn cảm thấy mình bất lực, bất xứng để hình dung mô tả 
Chân Như. 

Cũng vì vậy, mà đứng trước vấn đề trọng đại ấy, nhiều triết gia đành ngậm miệng, 
gác bút, vì cho rằng như vậy mới thành thực với mình, vì như vậy mới là thái độ chính 
đáng đối với Chân Như tuyệt đối, siêu việt trên mọi hình thức, sắc tướng, không lời lẽ 
nào mô tả cho xiết, không giấy bút nào diễn xuất cho cùng. [5] 

Cũng có khi Chân Như được đề cập tới bằng những từ ngữ hết sức tiêu cực như 
Hư Vô, Tịch Diệt, như Hư, Không v.v...vì lẽ Chân Như hư linh, bất muội, vô ảnh, vô 
hình, không mê vọng, không chấp trước, tịch nhiên, bất động giữa mọi biến thiên, mà 
vẫn làm cho muôn vật thành tựu. Giáo lý của Đức Phật nói: Từ cái gốc của Vô Trụ 
dựng nên tất cả các pháp. [6] 

Hư không, hay Chân Không đây không phải là “không có”, “không không” theo 
nghĩa thông tục, mà chính là “diệu hữu hàm tàng muôn vật” [7] 

Suzuki viết: “Không” là một trong những vấn đề quan trọng nhất của triết học Đại 
Thừa, và là một chữ rắc rối nhất, khó hiểu nhất, cho những người không phải là Phật 



230 

 

Tử: “Không” không có nghĩa là “tương đối, tương đãi” hay là sắùc tướng, hay là hư vô, 
hư không mà chính là Tuyệt đối, tuyệt đãi, siêu việt, bất khả tư nghị. Nó chính 
là Chân Như Bản Thể. [8] 

Nhưng vì Chân Như Bản Thể rất quan thiết với nhân loại, nên cần dùng hình dung, 
từ ngữ để đem Chân Như xuống tới tầm suy tư của con người. Do đó, theo đà thời gian, 
Chân Như đã được mô tả bằng đủ loại danh từ: triết học, toán học, hình học, văn học, 
thậm chí còn được nhân cách hoá thành Đại Nhật Như Lai (Vairocana) [9], hay Chuyển 
Luân Thánh Vương (Cakravartin), [10] điều động bánh xe vạn hữu. 

Tóm lại, Chân Như không bóng hình, mà vẫn cho con người thấy dáng dấp linh 
lung phiểu diểu, trong muôn ánh hào quang từ ngữ. 

Để khỏi bỡ ngỡ khi tham khảo kinh sách Phật Giáo, ta có thể ghi lại ít nhiều danh 
hiệu của Chân Như bằng mấy vần thơ sau: 

Niết Bàn, [11] Nguyên Thanh Tịnh Thể, [12] Như,[13] 
Bản lai Diện Muc, [14] A Lại Da, [15] 
Thực tướng, [16] Pháp Thân, [17] Bản, [18] Bát Nhã, [19] 
Yểm ma la thức, [20] A đà Na, [21] 
Trung Đạo, [22] Phật Tánh, [23] Tâm Bình Đẳng, [24] 
Đại Viên Cảnh Trí,[25] Chân Tính, [26] A, [27] 
Chân Thiện Diệu Sắc, [28] Hàm Tàng Thức, [29] 
Không, Như Lai Tạng,[30] Tâm Chân Như. [31] 
Thường trụ Chân Tâm, [32] Nguyên Thường, [33],Pháp,[34] 
Viên Thành Thực Tính, [35] Bản Tâm, [36] Hư, [37] 
Lý, [38] Tất cảnh không, [39] Như Lai Tạng, [40] 
Thường trụ Chân Như Tâm, [41]Thực Tế, [42] 
Chánh Pháp Nhãn Tàng, [43] Tính, [44] Chân Như, [45] 
Bồ Đề, [46] Thắng Nghĩa, [47] Như Lai, [48] Tướng, [49] 
Chân Thiện, [50] Chân Đế, [51] Thể, [52] Nhất Như [53] 
Lục Đại, [54] Chân Tâm, [55] Vô, [56] Giác Tính, [57] 
Nhất Tâm Pháp Giới, [58] Không, [59] Như Như, [60]... 

Trên đây là mới tạm ghi ít nhiều danh hiệu Chân Như, nếu có công suy cứu thêm, 
chắc là còn vô số. [61] 

Ở trong hoàn võ, Chân Tâm hay Tự Tính ấy sinh ra vạn pháp, sinh ra mọi hiện 
tượng; còn ở trong con người, cũng một Chân Tâm ấy sinh ra tất cả các tư tưởng, cảm 
giác, sinh ra giác quan, v.v...[62] 

Chân tâm là tất cả. Ngược lại, không thể nói cái gì là Chân Tâm, hay Chân Tâm ở 
đâu, vì Chân Tâm là Tất Cả, vì Chân Tâm đã ở khắp nơi. [63] 

Chân Tâm này chính là Brahma, là Tuyệt Đối Thể trong kinh Áo Nghĩa Thư, vì 
đọc các định nghĩa về Brahma trong Áo Nghĩa Thư, ta thấy y thức như các định nghĩa 
về Chân Tâm trong các kinh Phật. [64] 



231 

 

Thực ra, sau khi đã bàn giải về Chân Tâm, Chân Như, các kinh sách lại cho rằng 
Chân Tâm không thể nào bàn giải được, vì Chân Tâm bao gồm tất cả các từ ngữ, sắc 
tướng, thì biết nói sao, tả sao cho nổi Chân Tâm được; đã mô tả được, đã hình dung 
được, thời nhất định chẳng phải là Chân Tâm nữa. [65] 

B. VẠN PHÁP = HÌNH ẢNH BIẾN THIÊN CỦA CHÂN NHƯ. 
Nhưng ngoài Chân Như hằng cửu, tế vi, mà chỉ tâm thần mới lĩnh hội được, mà 

chỉ những bậc thượng trí, thượng nhân mới trực giác được, còn có vạn vật hữu hình, 
sinh sinh, hoá hoá, còn cómuôn ngàn trạng thái tâm tình, còn có muôn dòng tư 
tưởng đổi đổi, thay thay. Các triết gia Phật giáo gọi thế là Vạn Pháp. 

Nói cách khác, Vạn Pháp là tất cả những gì biến thiên, sinh diệt. Nó bao quát 
tất cả những gì ta hình dung được, nhận thức được, cảm giác được, kể từ những tâm tư 
bí ẩn, những tư tưởng, những hoài bão, cho đến thất tình, lục dục, cho đến xác thân, 
cho đến mọi loài, mọi vật hữu hình, hữu tướng. 

Vạn Pháp biến thiên không ngừng, nay còn, mai mất, phù du, chất chưởng như 
những bức tranh vân cẩu, lúc hoàng hôn. Vạn Pháp chẳng qua là những biến hoá, 
những trạng thái vô thường của Bản Thể Chân Như, y thức như những ngọn sóng 
bạc đầu, rung rinh, nhào lộn trên trùng dương Bản Thể vĩ đại. 

Vạn Pháp có thể nói được là những trạng thái nhất thời, là hình tướng nhất 
thời của Bản Thể Chân Như. 

Chúng sở dĩ có là nhờ Chân Như Bản Thể, chứ chúng không có Bản Thể riêng 
biệt. Chúng biến thiên, nên không thể nào vĩnh cửu. 

Vì thế mới nói: 
Chư pháp vô ngã. 
Chư hạnh vô thường. [66] 

Vạn Pháp biến thiên, nhưng thực ra theo những định luật cố định là: 
-         Định luật Nhân quả (loi de causalité) 
-         Định luật: Sinh (thành), trụ, hoại, không. 
-         Định luật Tuần Hoàn ( loi du cycle). 
-         Định luật Tụ Tán, Vãng Lai, Phản Phục, Doanh Hư, Tiêu Tức.[67] 

Vì thế, có thể nói được là Vạn Pháp ở trong vòng Luân Hồi, trong vòng Sinh Tử, 
Tử Sinh, còn mất, vô thường. 

C. TƯƠNG QUAN GIỮA BẢN THỂ VÀ HIỆN TƯỢNG. 
Vì quan niệm vũ trụ hay vạn pháp chỉ là sự thể hiện của Chân Như, chỉ là những 

ứng dụng của Bản Thể, hay là những trạng thái biến thiên của một Thực Tại duy nhất, 
cho nên Phật Giáo thấy không cần đặt vấn đề tạo thành vũ trụ. Phật nói: “Này các vị, 
đừng thắc mắc rằng thế giới này là hữu hạn hay vô hạn, cõi đời này là hữu cùng hay 
vô cùng. Dù nó là hữu hạn hay vô hạn, hữu cùng hay vô cùng, thì điều mà các vị phải 
thừa nhận trước hết vẫn là, cuộc đời đang đầy rẫy những đau khổ.” (Kinh A Hàm) 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



232 

 

Thực ra, sau này, cũng có nhiều triết thuyết cắt nghĩa những cung cách Bản Thể 
biến hiện ra hiện tượng như sau: 

-Thuyết nghiệp cảm duyên khởi. 
-A Lại Da duyên khởi. 
-Chân Như duyên khởi. 
-Pháp giới duyên khởi. 
-Lục đại duyên khởi v.v... 
  
Nhưng thiết tưởng không nên bận tâm vì những giả thuyết ấy, trước là vì chúng 

cũng như các giả thuyết khác về sự sáng tạo vũ trụ khó có thể kiểm nhận bằng thực 
nghiệm, hoặc đã bị sụp đổ, vì những khám phá mới về địa chất học, hay về nhân chủng 
học; sau là vì những giả thuyết ấy chỉ làm bận tâm, rối trí ta và không soi sáng được gì 
cho ta cả. 

Mục đích của chúng ta là chuyển hoá cuộc đời, chuyển hoá bản thân, giải thoát 
mình cho khỏi vòng vô minh, dục vọng để đạt đến an lạc, trí tuệ, chứ không phải là đi 
tìm tên tuổi của trăng sao, hay lạc lõng vào những lý thuyết vô vị. 

Vả lại đã chấp nhận Bản Thể biến hiện ra hiện tượng, thì khỏi cần phải thắc mắc 
tại sao Bản Thể biến hiện ra Hiện Tượng, biến hiện cách nào, tự bao giờ và cho đến bao 
giờ. 

Một sự khảo sát về tương quan đối đãi giữa Bản Thể và Hiện Tượng, có lẽ sẽ hữu 
ích hơn. Nếu chúng ta dùng con mắt phân biệt mà nhìn Bản Thể và Hiện Tượng, thì ta 
thấy đôi đàng khác nhau như trời với vực, như sáng với tối... 

Chân Như trường tồn, bất sinh, bất diệt, tuyệt đối, vừa là nguyên nhân, vừa là 
cứu cánh; vừa là thực tại, vừa là lý tưởng, là Thanh Tịnh, là Niết Bàn. [68] 

Còn Vạn Pháp đều vô thường, vô ngã, biến thiên, uế tạp, luân hồi. [69] 
Cái nhìn phân tích giữa Bản Thể và Hiện Tượng. 
  

 Chân Như -Bản Thể 
( Réalité -Être) 

(Natura naturans) 
  

 Vạn tượng -Vạn Pháp 
(Manifestations-Phéno-

mènes) (Natura naturata) 

 1. Bản Thể -Tiềm thể 
2. Viên Giác 
3. Niết Bàn 
4. Nhất nhất -Như 
như 
5. Chân Tâm 
6. Vô vi 
7. Vô lậu 
8. Vô trụ -Vô trước 

 1. Hình thức, Sắc tướng 
2. Mê vọng 
3. Khổ hải -Sinh tử 
4. Vạn hạnh -Vạn pháp 
5. Vọng Tâm 
6. Hữu Vi 
7. Hữu Lậu 
8. Chấp trước 



233 

 

9. Chân Như môn 
10. Cảnh giới tịch diệt 
11. Lý 
12. Ngã 
13. Thường 
14. Tịnh độ 
15. Giải thoát 
16. Không 
17. Bồ Đề 
18. Trùng Dương 
19. Tuyệt đối 
20. Bình đẳng giới 
21. Tuyệt đối giới 
22. Chân 

9. Sinh diệt môn 
10. Cảnh giới vô thường 
11. Sự 
12. Vô Ngã 
13. Vô Thường 
14. Uế độ 
15. Phiền trược 
16. Sắc 
17. Phiền não 
18. Ba Lãng (Sóng) 
19. Tương đối 
20. Sai biệt giới. 
21. Tương đối giới. 
22. Giả, v.v... 

  
Những phân tách đó chỉ là giả tạo; phân tách cốt là để nhìn cho thấy thấu đáo thực 

tế, để biết đường phản bản qui nguyên, khế hợp cùng tuyệt đối. Nhưng khi đã thấu đáo, 
đã giác ngộ, thì ngược lại, phải có cái nhìn bao quát, phối hợp, vì Chân Như Bản Thể 
hằng lồng trong Vạn Pháp, Vĩnh Cửu luôn ẩn áo dưới lớp BiếnThiên; vì không thể 
tách rời Chân Như Bản Thể với Hiện Tượng ứng dụng được. 

Vì thế có thể nói được: 
-Chân Như tức Vạn Pháp. [70] 
-Bản thể tức Hiện Tượng. 
-Hiện Tượng là Bản Thể. 
-Sinh tử là Niết Bàn. 
-Phiền Não tức Bồ Đề. [71] 
-Chư Pháp tức thị Chân Tướng.[72] 
-Sắc tức thị Không, Không tức thị Sắc. 
-Nhất Đa tương dung. [73] 

  
Thượng sĩ đời Trần có thơ: 

Tòng Vô, hiện Hữu, Hữu, Vô thông, 
Hữu, Hữu, Vô, Vô, tất cảnh đồng. 
Phiền não, Bồ Đề nguyên bất nhị, 
Chân Như, Vọng Niệm tổng giai không. 

  
Tạm dịch: 

Từ không, ra Có, Có Không thông, 



234 

 

Có Có, Không, Không mọi cảnh đồng. 
Phiền Não, Bồ Đề nguyên vẫn một, 
Chân Như, Vọng niệm, thảy đều không. [74] 

  
Triết học Zen cũng có câu: Tâm vật nhất như, thân tâm nhất thể, [75] chẳng qua 

cũng không ngoài ý đó... 
Cái nhìn bao quát thực tại: 

-Chân Như tức Vạn Pháp. 
-Bản thể là Hiện Tượng. 
-Hiện Tượng là Bản Thể. 
-Sinh tử là Niết Bàn. 
-Phiền Não là Bồ Đề. 
-Chư Pháp tức thị Chân Tướng. 
-Sắc tức thị Không; Không tức thị Sắc. 
-Tâm vật nhất như, thân tâm nhất thể. 
-Tâm tức Phật, Phật tức Tâm v.v... 
-Nhất đa tương dung. 
-Lý Sự vô ngại. [76] 
-Chủ Bạn cụ túc. [77] 

  
Khi có cái nhìn viên dung ấy, thì Bản Thể và Hiện Tượng sẽ không còn phân ly 

chống đối nhau nữa. Chân Như sinh xuất ra Vạn Hữu, Vạn Hữu qui hướng về Chân 
Như; một trong, một ngoài, một ẩn, một hiện; tương dung, tương ứng, hoà hợp vô 
cùng. Hiện tượng sẽ đóng vai trò hỗ trợ, phụ bật bên ngoài. Chân Như Bản Thể chủ trì 
sinh hoá bên trong: thật là Lý Sự Vô Ngại; [78] và dưới mắt người có cái nhìn bao quát, 
vũ trụ và nhân quần sẽ trở thành những vần thơ, điệu nhạc, biến ảo khôn cùng; càng 
biến ảo lại càng tăng vẻ thần kỳ, linh hoạt; vạn hữu sẽ trở thành những âm thanh huyền 
ảo, những kỷ vật hữu tình, nhắc nhớ tới Bản Thể tuyệt đối; nhắc nhớ tới sứ mạng cao 
cả của con người là tiến tới bậc đại trí, đại giác. Hơn nữa, chúng sẽ trở thành những 
ngọc châu nạm trên con đường muôn dặm của con người trở về cùng Bản Thể tuyệt 
dối. 

Đạo Lão gọi thế là Phổ Chiếu, nghĩa là “Diệu Kiếu Tề Quan”, nhìn thấy rõ cả cái 
Vi diệu Tuyệt Đối, cả cái Biến Thiên, hữu hạn. [79] Nho gọi thế là “Thể Dụng nhất 
Nguyên, Hiển Vi vô gián”. [80] 

Hiểu được Chân Tâm, Vọng Tâm, hay Chân Như, Vạn Pháp, hay Bản Thể và Hiện 
Tượng, sẽ hiểu được 2 chữ Có, Không, Không Có của Phật giáo. 

Hiện Tượng, hay Vạn Pháp, hay ở nơi con người là Vọng Tâm, là muôn nghìn suy 
tư, ước muốn, tình tứ, cảm giác, tưởng như là có, vì hữu hình, hữu tướng, mà kỳ thực 
lại là không, nếu xét về phương diện siêu hình, vì thế Vạn Hữu lại là không. 

ADMIN
Highlight



235 

 

Trái lại, Bản Thể hay Chân Tâm, vì nghe không ra, nhìn không thấy, không sắc, 
không hình, tưởng là “không”, mà thực chính là “có”. Cái “không”, không hình, không 
sắc này mới chính là cái “có thật”. 

Còn muôn sự ở đời “có” mà lại là “không”, vì chất chưởng, biến thiên nay còn mai 
mất, như giấc mộng. Thế mới hay: 

Có thì có tự mảy may, 
Không thì cả thế gian này cũng không. 
Kìa xem bóng nguyệt giòng sông, 
Rồi ra mới biết có không là gì. [81] 

D. BỜ MÊ, BẾN GIÁC. 
Hiểu Chân Tâm, Vọng Tâm, Bản Thể và Hiện Tượng, ta sẽ hiểu được đâu là Bờ 

Mê, đâu là Bến Giác. 
Bờ Mê là cõi phù sinh, ảo ảnh, là hình thức, sắc tướng, là những sự giao động của 

tinh thần, vật chất. 
Bến giác, tức là Bến Bờ tĩnh lãng của Bản Thể vô biên, nơi mà tục luỵ, hồng trần 

không sao lọt vào được. 
Con người chỉ được giác ngộ, chỉ trở nên toàn giác, khi lĩnh hội được Bản Thể vô 

biên, Chân Ngã hằng cửu, khi khế hợp được với Chân Như tuyệt đối, không còn có 
những cái nhìn thiển cận, thiên lệch, hẹp hòi; không còn tư tình, tư dục; khi đã bỏ được 
hết tạp thù, thác loạn. 

Con người sẽ lạc lõng Bến Mê, bao lâu chưa nhận ra được toàn thể vô biên, bao 
lâu còn chạy theo những cảnh phù du, biến ảo, bao lâu còn chạy theo những điều ti tiện, 
chi mạt, bao lâu còn sống những kiếp sống sốc nổi, giả tạo. 

Con người còn mê lú, bao lâu chưa nhận ra được Chân Tướng mình, bao lâu chưa 
biết giòng giõi cao sang, và định mệnh cao cả mình. Con người còn mê lú khi còn là 
đứa con lãng tử, ở trong nhà Cha mà chẳng nhận ra được Cha, [82] cam thân làm nô lệ; 
khi còn là người khách tha phương, khổ sở, lao lung, mặc dầu ngay trong tà áo vẫn có 
viên ngọc quí. [83] 

Con người giác ngộ là con người nhận ra được địa vị cao cả của mình, nhìn thấy 
Chân Tâm sau lớp Vọng Tâm, nhìn thấy hằng cửu, dưới các lớp lang biến ảo. 

Từ Mê đến Ngộ, tuy cách nhau gang tấc, nhưng vẫn xa muôn trùng; lúc thấy, thì 
thấy ngay ở trước mắt; lúc chẳng nhìn ra, thì cách trở muôn phương. 

Để con tim, khối óc phóng đãng, phiêu lưu ra các tầng lớp bên ngoài, tức là đi vào 
Bến Mê, tức là đi vào hồng trần, tục luỵ. Thu thập tinh thần, hồi quang phản chiếu, để 
khám phá ra các điều vi diệu nội tâm, để tìm ra Tuyệt Đối Chân Tâm, là căng buồm Bát 
Nhã thẳng tiến đến Bến Giác, tức là rời bỏ phù sinh mà đi vào biên cương vĩnh cửu. 

Giác, Mê âu cũng tại lòng người; chuyển theo hướng này hay hướng kia âu cũng 
tại lòng người; nhưng khi hướng đời đã định, thì “sai một ly, đi một dặm”; khi đã vào 
guồng máy Trời, thì tất nhiên chịu vận chuyển, lao lung theo những định luật cố định, 
khỏi than van. 



236 

 

Cho nên, ở đời không phải làm công kia việc nọ là hay, nhưng cần phải biết công 
kia, việc nọ có mục đích gì; nói cách khác, cái quan hệ là ở chỗ biết hay không biết mà 
thôi. 

E. LUÂN HỒI VÀ NIẾT BÀN. 
Sau khi đã hiểu rõ Chân Như, Vạn Pháp; Chân Tâm, Vọng Tâm; sau khi đã hiểu rõ 

2 phương diện Biến Hằng của một Chân Lý vô biên, thì tất nhiên cũng sẽ hiểu hai vấn 
đề then chốt khác là Luân Hồi, và Niết Bàn trong Phật giáo. 

Vì thật ra, tuy danh hiệu đổi thay, nhưng vòng Luân Hồi chẳng qua cũng vẫn chỉ 
gồm thâu các hiện tượng biến thiên, và Niết Bàn cũng chỉ là Chân Như Bản Thể. 
Nói cách khác,Luân Hồi chẳng những bao hàm ý nghĩa biến thiên, mà còn gợi nên 
các cảnh phiền sầu, khổ não; còn Niết Bàn thì ngược lại, chẳng phải là Bản Thể 
không, mà còn bao hàm ý nghĩa hạnh phúc, tuyệt đối, vô biên. 

Tuy nhiên, cũng nên bàn kỹ lại hai vấn đề Luân Hồi và Niết Bàn, vì xét ra chúng 
cũng là những mối tơ vò cho vô số hạng người. 

1. Luân hồi. 
Luân Hồi là vòng biến dịch, vòng biến thiên của vạn hữu. Con người sinh ra là 

phải sống trong cảnh biến thiên, ảo hoá ấy. 
Con người có thể để biến thiên, ảo hoá lôi cuốn, đắm chìm. Nhưng con người cũng 

có thể dùng Vạn Hữu, biến thiên làm công cụ tu luyện, để đạt mục đích cao cả của 
mình: Đó là Đạt Tới Tuyệt Đối. 

Thường người ta nghĩ Luân Hồi là thay hình, đổi xác, hết làm loài này lại quay 
sang làm loài khác, cứ như vậy vô cùng, chứ ít ai biết rằng Luân Hồi cũng là thay đổi 
tâm tư, nguyện vọng, thay đổi lối sống, lối nhìn. 

Con người sinh ra là để đi tìm Tuyệt Đối, qua các biến thiên tương đối, nên lúc nào 
cũng đi tìm kiếm, ao ước vật này, vật nọ; mơ mộng thế này, thế kia; ao ước thì tìm cầu; 
ao ước thì để tâm, để trí; lúc nào cũng căng thẳng, hướng về mục tiêu; lúc nào cũng 
như rót, như trút cả tâm hồn vào trong mục đích. Đạt đích thì sung sướng; thất bại thì 
âu sầu. Cái cảnh thiên đàng, địa ngục lâu chóng kèm theo ngay với mọi thành bại. 

Các bậc thượng nhân nhìn bao quát cuộc đời, nhìn bao quát các nếp sống, nên cảm 
thấy sâu xa rằng chạy theo biến thiên, chạy theo tương đối, hư ảo là vô lý, vô vị. 

Chắc chắn rằng con người phải có định mạng cao sang hơn, chắc chắn rằng 
sau những biến thiên, phải có căn nguyên hằng cửu. Căn nguyên hằng cửu ấy sinh ra 
con người, sinh ra vạn hữu, thì lại sui khiến cho con người khao khát trở lại căn nguyên 
hằng cửu ấy. Thế là căn nguyên lại trở thành cứu cánh, trở thành lý tưởng. Con người 
một khi đã thấy mục đích cao cả, định mệnh cao cả của mình, thì tâm thần một vút sẽ 
hướng tới vô cùng, không còn dính líu trần duyên, như đứa trẻ đang chơi mấy đồ chơi 
vụn vặt, chợt trông thấy mẹ hiền, liền vứt bỏ đồ chơi chạy ra ôm mẹ. Còn nếu không 
biết mục đích sang cả của mình, thì cứ chạy theo hết ảo ảnh này đến ảo ảnh nọ, không 
bao giờ cùng. Con người ta ở đời ai cũng trải qua nhiều kiếp sống mà không biết. 

ADMIN
Highlight



237 

 

Mỗi một lần ước mơ là một lần thay kiếp sống, là một lần thay cuộc đời; ngắn thì 
vài phút, vài giây, dài thì nhiều năm, nhiều tháng: chung qui, dài vắn cũng đều là ảo 
mộng, cũng đều là giấc mộng hoàng lương. 

Vòng Luân Hồi, hay vòng Sinh Tử, tức là vòng biến Thiên. Cái gì đổi thay, tức là 
có sinh, có tử, tức là có bắt đầu (sinh) và có hết (tử), bởi thế nên nói được “mỗi tư 
tưởng đổi thay, là một đời Luân Hồi”. [84] 

Cho nên, cái hay không phải là nhìn thấy quang cảnh tử, sinh bên ngoài, không 
phải là nhìn thấy những trạng thái sai biệt bên ngoài, mà chính là nhìn thấy những trạng 
thái sai biệt bên trong tâm hồn. 

Những trạng thái sai biệt của tâm hồn luân phiên tiếp diễn trên trùng dương tâm 
hồn, như những trạng thái sai biệt luôn tiếp diễn trên biển cả, lẽ dĩ nhiên không phải là 
biển cả bên ngoài, mà là biển cả Chân Tâm. 

Những biến thiên ấy còn mất không thường, nên không đem lại cho con người 
hạnh phúc hoàn toàn vĩnh cửu được, cho nên có thể nói “cái gì vô thường đều là khổ 
ải” [85]. Nói cách khác, cái gì biến thiên sẽ không hoàn toàn, cái gì biến thiên chỉ là hiện 
tượng, chỉ là trạng thái; mà đã là trạng thái, tất nhiên không có Bản Thể, vì thế có 
thể gọi được là Vô Ngã. 

Lắng lòng lại, cố dùng con mắt nội tâm mà quan sát sẽ phân tách được Hiện 
Tượng và Bản Thể nơi tâm hồn, sẽ nhìn thấy Luân Hồi khi mới phát sinh, nghĩa là 
thấy tâm tưởng khi vừa chớm nở. 

“Người ta được hạnh phúc hay không là do tư tưởng mình. Tư tưởng của mình 
thay đổi là đời mình thay đổi ngay trong lúc đó rồi.” [86] 

Cho nên cần phải biết gột rửa tư tưởng, tẩy trừ cho hết những quan niệm quàng 
xiên, thấp kém, và phải có những quan niệm chính xác, cao thượng, phổ quát, hằng 
cửu. 

Lại nữa, phải biết thay đổi tâm trạng. Cần phải diệt trừ những tâm trạng đen tối và 
luôn giữ tâm trạng bình tĩnh, an vui, thanh tịnh, trong sáng. 

Thế là băng qua Luân Hồi mà vào Niết Bàn; thế là bước dần lên các nấc thang giá 
trị tinh thần, để càng ngày càng tiến tới tinh vi, tới cao đại, tới hoàn thiện. Thế là càng 
ngày càng tiến sâu vào tâm khảm, càng vươn lên tới tinh hoa của con người. Lên tới 
tinh hoa, đạt tới huyền vi, tức là thoát vô thường, vào chân thường, thoát vòng 
biến thiên, ảo hoá, tử sinh, mà vào Niết Bàn trường tồn, vĩnh cửu. 

2. Niết Bàn. 
Bỏ mọi tâm trạng biến thiên mà vào Chân Tâm hằng cửu, đó là vào Niết 

Bàn. [87] 
Cho nên Niết Bàn không ở đây, ở đó, mà đã tàng ẩn ngay trong thâm tâm con 

người; nhưng con người cần phải khai thác tâm hồn, cần phải lọc lõi, trừ khử hết mọi 
bức màn dục vọng, tư tưởng biến thiên bên ngoài, mới thực hiện Niết Bàn được. [88] 

Vì vậy, Niết Bàn cần được thực hiện ngay trong thâm tâm mỗi một người. [89] 
Phá hết mọi vọng niệm, vọng tưởng, mới tìm ra được Chân Lý. Siêu xuất trên mọi 

hình, thức, sắc, tướng, mới thấy được Bản Thể, cho nên Niết Bàn cũng được định nghĩa 
là Chân Lý tối hậu, [90]hay Thực Thể trường tồn. [91] 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



238 

 

Niết Bàn vì là Bản Thể, [92] nên Niết Bàn cũng bất khả tư nghị. [93] 
Niết Bàn là hạnh phúc.[94] 
Con người sinh ra ở đời, thường tự giam mình vào vòng hiện tượng, thường chạy 

theo ngoại cảnh. 
Lý do là vì bức màn vô minh trong tâm khảm còn trùng trùng, điệp điệp làm cho 

con người không trông thấy Chân Như, Niết Bàn. Thế rồi, tâm hồn bắt đầu rung cảm, 
chiêu vời những ảnh hưởng đồng vọng, ứng đối bên ngoài, thay đổi nếp sống thiên 
nhiên thành thiên hình vạn trạng. Bị ảnh hưởng tha nhân và hoàn cảnh, ý tưởng con 
người tạo ra cho con người nhiều vai trò khác lạ, và khi con người gò bó mình vào 
những vai trò ấy, tức là gò bó mình vào giả tạo, mê lầm. Hơn nữa, con người bị các ảnh 
hưởng bên ngoài cuốn lôi, dụ dỗ, bức bách, hấp dẫn đến nỗi mất hết bản ngã, mất hết tự 
do. 

Để Bản Lai Diện Mục bị che lấp bởi những bộ mặt giả tạo, là chuốc mua đau khổ, 
là lao lung cùng khốn, khi trong người vẫn mang ngọc quí. 

Các giá trị thay đổi hết: Thay vì con người làm chủ hoàn cảnh, hoàn cảnh lại làm 
chủ con người; con người, miệng nói tự do, tự tại, mà kỳ thực sống trong thằng thúc, 
triền phược, hết sức là bi đát; con người nói tự do tư tưởng, mà thực sự vẫn lập luận 
theo những khuôn mẫu, những lối đường mà trào lưu đương thời, hay trào lưu đương 
thịnh đã vạch sẵn, không bao giờ dám dể cho các tư tưởng từ nguồn lòng rào rạt tuôn 
ra. 

Niết Bàn không phải là tư tưởng, mà là nguồn gốc tư tưởng. Niết bàn không phải 
là hạnh phúc mà là nguồn gốc hạnh phúc. Con người phải định tâm, thoát bỏ mọi niệm 
lự, thoát bỏ mọi tư tưởng, thoát bỏ mọi mầu sắc không gian, thời gian mới nhập Niết 
Bàn. 

Có người nói nếu thoát hết, thì còn gì mà hưởng, thế thì hơn gì gỗ đá vô tri. [95] 
Không, thoát hết đây là thoát hết bác tạp để còn nguyên toàn giác, toàn tri; thoát ly 

đây là vượt lên trên mọi cái hư vọng, để sống trong toàn Chân; là thoát ly thời gian biến 
thiên để vào trong vĩnh cửu. 

 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1] 真 = 真 實 (Chân = Chân thực) The real. 

如 = 如 常 ( như= như thường) thus always or eternally so. Reality as contrasted 

with 虛 妄như vọng), unreality, or appearance and 不 變 不 改 (bất biến, bất cải), 
unchanging or immutable as contrasted with form and phenomena... the word is 
fundamental to Mahayana philosophy, implying the Absolute, the Ultimate Source and 
character of All phenomena, it is the all. It is also called 自 性 清淨 心 (tự tính thanh 

tịnh tâm) self-existent pure mind; 佛 性 (Phật tính) Buddha nature; 法 身 (pháp thân) 



239 

 

Dharmakaya; 法 性 (pháp tính) Dharma-nature; 如 來 藏 (như lai tạng) Tathagatha-

garba or Buddha-treasury); 實 相 (thực tướng) reality; 法 界 (pháp giới) dharma-

realm; 圓 誠 實 性 (viên thành thực tính) the complete and perfect Nature..¡ 
A Dictionary of Chinese bouddhist terms, p. 331. 
Như vậy Chân Như là Tuyệt đối, là Thực Thể hằng cửu, là Căn nguyên sinh 

vạn pháp, là Viên Mãn, là Toàn Thể. Cũng còn gọi là Tự Tính thanh Tịnh Tâm, 
Phật Tính, Như Lai Tạng, Thực Tướng, Pháp Tánh, Viên Thành Thực tướng. 

  
[2] 此 性 虛 而 靈， 寂 而 妙， 天 地 未 分， 先 有 此 理。 歷 塵 劫 而 不 朽， 世 

界 壞 而 不遷. 
Thử tính hư nhi linh, tịch nhi diệu, thiên địa vị phân, tiên hữu thử lý. Lịch trần kiếp 

nhi bất hủ; thế giới hoại nhi bất thiên. 
Qui nguyên trực chỉ, Đỗ Thiếu Lăng, quyển trung, tr. 370. 
[3] Như trên. trang 369-370 

[4] 真 如 本 性 者， 父 母 未 生 前 一 真 無 妄 之 體 ， 謂 之 本 來 面 目。 禪 宗則
 曰﹕ 正 法 眼 藏。 蓮 宗 則 曰﹕本 性 彌 陀。 孔 子 則 曰﹕天 理。 老 子 

則 曰 谷 神。 易 則 曰﹕ 太 極。 各 雖 有 異， 其 實 同 一 真 如 本 性 也。 
Chân Như Bản Tính giả, phụ mẫu vị sinh tiền, nhất chân vô vọng chi thể, vị chi 

Bản Lai diện mục. Thiền Tông tắc viết: Chính Pháp Nhãn Tàng; Liên Tông tắc viết: 
Bản tính Di Đà; Khổng tử tắc viết: Thiên Lý; Lão tử tắc viết: Cốc Thần; Dịch tắc viết: 
Thái Cực. Danh tuy hữu dị, kỳ thật đồng Nhất Chân Như Bản Tính dã. 

Qui Nguyên trực Chỉ, chương 26. 
[5] Thích Đạo Quang, Đại Cương Triết Học Phật Giáo, tr. 48 

“Phế thuyên đàm chỉ “ (Pháp tướng tông) 
“Ngôn vong, lự tuyệt” (Tam luận tông) 
“Bách phi giai khiển, tứ cú giai ly” (Thiên thai tông) 
“Lý tại tuyệt ngôn” Trung Anh Phật học từ điển, tr. 360. 
“Bất lập văn tự, giáo ngoại biệt truyền” (Thiền Tông) 
“Xuất quá ngôn ngữ đạo”(Chân ngôn tông) 
“Quá phần bất khả thuyết” (Hoa Nghiêm tông) 
“Bất khả xưng, bất khả thuyết, bất khả tư nghị” (Tịnh độ tông) 
“Tịch diệt, ly ngôn” (Liên hoa kinh, tr. 558) 
“Ly ngôn thuyết tướng, ly tâm duyên tướng, ly văn tự tướng “ (Thủ Lăng Nghiêm, 

Hướng Đạo xuất bản tr. 62) 



240 

 

[6] Dĩ thật ngôn chi, tắc hư vô, tịch diệt, thị vạn hữu chi mẫu, xuất sinh thiên địa, nhân 
vật, động thực, phi tiềm nhi chí vạn pháp giả dã. Phật giáo viết: tòng vô trụ bản, lập 
nhất thiết pháp. 

Qui nguyên trực chỉ, q. hạ, tr. 563. 

以實言 之，則 虛 無 寂 然 滅 ，是 萬 有 之 父 母，出 生 天 地 人 物， 動植 

飛 潛 ， 而 至 萬 法 者 也。 佛 教 曰﹕ 從 無 住 本， 立 一 切 法。 
Theo cái nghĩa thật mà nói Hư Vô, Tịch Diệt, thì nó là mẹ đẻ của vạn hữu, sinh 

trời, đất, người, vật, động vật, thực vật, chim, cá, cho đến cả muôn pháp nữa. Giáo lý 
của Phật nói: Từ cái gốc Vô Trụ dựng nên các pháp 

...”Vô” ở đây, tức là không nhân, không pháp, không mình, không người, không 
mê vọng chấp trước, “không” cho đến cả cái “không” nữa. Đó tức là “bình đẳng tâm”, 
là “trung đạo”, là “đệ nhất nghĩa đế” và cũng là “Phật tính thường trụ” của mọi loài 
chúng sinh...Đại đức Thiên Ân, Đoàn văn Ân, Triết học Zen I, tr. 157. 

懾 (không)= the permanent reality behind all phenomena, the entity void of 
ideas and phenomena, neither matter nor mind , but the root of both. A dictionary 
of Chinese Buddhist term, p. 276. 
[7] Tự tính Chân Không (Pháp Bảo đàn kinh; Bát nhã phẩm) 

Bản tính do như Hư Không (pháp Bảo đàn kinh; Cơ duyên phẩm) 
[8] Empty (Sunya) or emptiness (sunyata) is one of the most important notions in 
Mahayana philosophy and at the same time the most puzzling for non Buddhist reader 
to comprehend-Emptiness does not mean “relativity” or “phenomenality” or 
“nothingness” but rather means the absolute or something of transcendental nature, 
although this rendering is also misleading as we shall see later ... When Buddhist 
declare all thing to be empty, they are not advocating a nihilistic view; on the contrary , 
an ultimate reality is hinted at, which cannot be subsumed under the categories of logic. 

Dr Suzuki, Manual of Zen Buddhism, p. 29. 
...L’Absolu est ineffable, l’Absolu transcende toute spéculation, l’Absolu est 

simple et offre partout une saveur unique, mais plus précisément il est “Non-
Substantialité, Vacuité sans début, ni fin, Vacuité d’inexistence, Vacuité Absolue, 
Vacuité immuable... 

Sandhinnirmocana-Sutra, trad. Lamotte pp. 173-198, 224-227 
[9] Tiếng Phạn là Tỳ Lô Giá Na (Vairocana) nghĩa là Biến Chiếu (soi khắp)...Cho nên 
xưa dịch là Đại Nhật Như Lai...Như Lai ấy là Bản Nguyên của vũ trụ, Thực Thể của 
vạn hữu. Giáo lý của giáo phái Chân Ngôn căn cứ vào ý nghĩa đó, mà thành lập... 

Thích Đạo Quang, Đại Cương triết học Phật giáo, tr. 46. 
[10] Présence du Bouddhisme, tr. 281 
[11] Bạch Thế Tôn: Bồ Đề, Niết Bàn, Chân Như, Phật Tính, Yểm Ma La Thức, Không 
Như Lai Tạng và Đại Viên Cảnh Trí, bảy danh từ tuy khác, chớ cũng đồng là quả Phật, 
là Kim Cương Vương, thường còn, không hoại... 



241 

 

(Thế Tôn, như quả vị trung: Bồ Đề, Niết Bàn, Chân Như, Phật Tánh, Yểm Ma La 
Thức, Không Như Lai Tạng, Đại Viên Cảnh Trí, thị thất chủng danh, xưng vị tuy biệt, 
thanh tịnh viên mãn, thể tính kiên ngưng, như Kim Cương Vương thường trụ, bất 
hoại...) 

世 尊！如 果 位 中，菩 提 ，涅 槃，真 如， 佛 性， 奄 摩 羅 識， 空 如 來藏
， 

 大 圓 鏡 智， 是 七 種 名 稱，謂 雖 別， 清 淨 圓 滿，本 性 堅 凝， 

如 金 剛 王§` 住 不 壞。 
Thủ Lăng Nghiêm, Hướng Đạo xuất bản, tr. 134. 
Thủ Lăng Nghiêm, Việt Nam Phật Tử, q. 4, tr. 4. 
Thủ Lăng Nghiêm, Linh Sơn, tr. 308-309. 
[12] Pháp Hoa Kinh, Liên Hải, tr. 209. 

[13] 如 (Như) is termed 真 如 (Chân Như) Bhutatathata, the Real so, or Suchness, or 
Reality, the Ultimate or The All (Trung Anh Phật Học Từ Điển, tr. 210) 
[14] Phật Học Tinh Hoa, Nguyễn Duy Cần, tr. 185. 
[15] A Lại Da thức chính thị nhất thiết nhân duyên đích chủng tử. 

Nhập Phật chỉ nam, tr. 75. 
L’Alaya c’est chacun de nous, c’est chaque chose et c’est l’Incommensurable 

Tout. 
Le Bouddhisme du Bouddha,Alexandra Néel, p. 271. 
Xem Phật Học tinh hoa, Nguyễn Duy Cần, tr. 142. 
Thực ra trong Phật Giáo ít người nhận A Lại Da là đồng nhất với Chân Như như 

Nam Đạo Phái của Tuệ Quang chủ xướng (Xem Các Tông Phái của Đạo Phật tr. 215) 
Nhưng chủ trương rằng A Lại Da là Thức, nên A Lại Da phải biến thành Trí, 

thành Đại Viên Cảnh Trí mới là đạt đạo. 
Hàm tàng thức cũng trong tình trạng đó. 
[16] Phật Học Chỉ Nam , tr. 75 

[17] Pháp Thân = Dharmakaya. 
Thích Đạo Quang, Đại Cương Triết Học Phật Giáo, tr. 50 
[18] “Táng bản, thụ luân” 
Thủ Lăng Nghiêm (Việt Nam Phật Tử Hội xuất bản) q. II, tr. 13. 
[19] Người trong đời cả ngày miệng niệm Bát Nhã, mà chẳng biết Bát Nhã là Tính 

tự nhiên của mình. 
Pháp Bảo Đàn Kinh, Phẩm Bát Nhã, tr. 29. Đoàn trong Còn dịch thuật, 
[20] Thủ Lăng Nghiêm (Hướng Đạo), tr. 134. 
[21] 阿 陀 那 (A Đà Na) Nhập Phật Chỉ Nam, tr. 76: 
Đà La vi tế thức là biệt danh của thức thứ tám A Lại Da. 



242 

 

Thủ Lăng Nghiêm (Linh Sơn) tr. 327, chú 1. 
Adana= Alaya vijnana= the originating or receptacle intelligence; basic 

consciousness. It is the store or totality of consciousness both absolute and relative; 
impersonal in the whole, temporally personal or individual in its separated part. 

A Dictionary of Chinese Buddhist terms, pp. 292, 384b, 293b, 345b. 
[22] Thích Đạo Quang, Đại Cương Triết Học Phật Giáo, tr. 50. 
[23] Phật Học Tinh Hoa, Nguyễn Duy Cần, tr. 184. 
[24] Như trên, tr. 194. 
[25] Thủ Lăng Nghiêm (Hướng Đạo) tr. 134. 

[26] Phật Học Tinh Hoa, Nguyễn Duy Cần, tr. 184. 
[27] 阿 字 本 不 生 不 滅 的 真 理。 A Tự bản bất sinh bất diệt đích chân lý. 

Nhập Phật chỉ nam, tr. 53. (Kim cương đỉnh kinh) 
[28]Nhập Phật Chỉ Nam, tr. 53. 
[29] Hàm Tàng Thức = A lại da 
Thích Đạo Quang, Đại Cương Triết Học Phật Giáo, tr. 40. 
Tự Tính năng hàm vạn pháp, danh Hàm Tàng Thức (Pháp Bảo Đàn kinh. Phó 

chúc phẩm). 

筄性 能 咸 萬 法， 名 咸 藏 識 
[30] Thủ Lăng Nghiêm (Hướng Đạo), tr. 134. 
[31] Tâm sinh Diệt thì hiển lộ luôn, mà Tâm Chân Như thì khuất lấp mà không 

thấy. 
Thủ Lăng Nghiêm , Linh Sơn Phật Học Nghiên Cứu Hội xuất bản, tr. 161. 
Xem thêm Chu Hối Am quan tâm thuyết. Trùng Biên, Tống Nguyên học Án, q. 2 : 
Phù vị nhân tâm chi nguy giả, nhân dục chi manh dã, đạo tâm chi vi giả, thiên lý 

chi áo dã. 

夫 謂 人 心 之 危 者，人 欲 之 萌 也。 道 心 之 微 者， 天 理 之 奧 也。 
[32] Thủ Lăng Nghiêm (Việt Nam Phật Tử Hội), q. 1, tr. 6 
[33] Như trên, q. 1, tr. 25. 
[34] Kiến Pháp-Tiên Pháp nhi hậu Phật, Tăng (Luận về đồng điểm Tam Giáo: Lập 

Thuyết Minh Lý Tam Tông Miếu, tr. 3-4) 
[35] Nhập Phật chỉ nam, tr. 73-74. 
[36] Thủ Lăng Nghiêm (Hướng Đạo), tr. The 134. 
[37] the immaterial Universe behind all phenomena. Trung Anh Phật Học Từ 

Điển, tr. 389. 
[38] Lý tức Phật. 
Giáo quán cang yếu-Ngẫu Ích Sa Môn Trí Húc, Bài Lục Tức. Luận về Đồng điểm 

tam gíao, (Lập thuyết Minh Lý Tam Tông Miếu) tr. 14 



243 

 

理 (Lý)= Universal basis, essential element. Trung Anh Phật Học từ điển, tr. 360. 
[39] Phật Học Chỉ Nam, tr. 40. 
[40] Phật Học Tinh Hoa, Nguyễn Duy Cần, tr. 185. 
[41] Thủ Lăng Nghiêm (Linh Sơn). Tựa. 
[42] Phật Học Chỉ Nam, tr. 41 

[43] Qui Nguyên Trực Chỉ, Đỗ Thiếu Lăng phiên dịch, q. trung, tr. 369. 
[44] The Buddha-nature imminent in all beings. Trung Anh Phật Học Từ Điển, tr. 

288. 
[45] Thủ Lăng Nghiêm (Hướng Đạo), tr. 134. 
[46] Thủ Lăng Nghiêm (Hướng Đạo), tr. 134. 
[47] Phan Văn Hùm, Phật Giáo Triết Học, tr. 78. 
Thích Đạo Quang, Đại Cương Triết Học Phật Giáo, tr. 50. 
[48] Phan Văn Hùm, Phật Giáo Triết Học, tr. 78. 
Thích Đạo Quang, Đại Cương Triết Học Phật Giáo, tr. 50. 
[49] Ly Tâm duyên tướng (Thủ Lăng Nghiêm-Hướng Đạo tr. 62) 
[50] Phan Văn Hùm, Phật Giáo Triết Học, tr. 72. 
Thích Đạo Quang, Đại Cương Triết Học Phật Giáo, tr. 50. 
[51] Phan Văn Hùm, Phật Giáo Triết Học, tr. 72. 
Thích Đạo Quang, Đại Cương Triết Học Phật Giáo, tr. 50. 
[52] Nguyễn Duy Cần, Phật Học Tinh Hoa, tr. 178. 
[53] Phan Văn Hùm, Triết Học Phật Giáo, tr. 72 
[54] Phan Văn Hùm, Triết Học Phật Giáo, tr. 72; Thích Đạo Quang, Đại Cương 

Triết Học Phật Giáo, tr. 50. 
[55] Chân Tâm (Như trên tr. 72 & 50.) 

[56] A tự Thích vân Vô, hựu vân Chân Không, tức thị Bát Nhã Thật Tướng chi Bản Thể. 

   阿 字 釋 云 無， 又 云 真 空， 即 是 般 若 實 相 之 本 體。 
Nhập Phật Chỉ Nam, tr. 120 
[57] Phan Văn Hùm, Phật Giáo Triết Học, tr. 72 
Thích Đạo Quang, Đại Cương Triết Học Phật Giáo, tr. 50 
[58] Thích Đạo Quang, Đại Cương Triết Học Phật Giáo, tr. 50 
[59] 空 ( không) = The Universal, the Absolute, complete abstraction without 

relativity. (Trung Anh Phật Học Từ Điển, tr. 276) 
[60] Phan Văn Hùm, Triết Học Phật Giáo, tr. 72; Thích Đạo Quang, Đại Cương 

Triết Học Phật Giáo, tr. 50. 
[61] Dưới đây xin đan cử ít nhiều danh hiệu khác của Chân Như theo các Tông Phái 

Phật Giáo: Bản Lai Diện Mục (Thiền Tông); Tự Tâm Hiện Lượng, Viên Thành Thực 
Tính (Duy Thức Tông); Thường Tịch Quang Độ (Tịnh Độ Tông); Tự Tính, Thực 
Tướng (Thiên Thai Tông); Nhất Chân Pháp Giới (Hoa Nghiêm Tông); Thực Tướng 



244 

 

Bát Nhã (Tam Luận Tông); Bản Nguyên Tự Tính, Kim Cương Bửu Giới (Luật 
Tông). 

Nguyễn Duy Cần, Phật Học Tinh Hoa, tr. 185. 
Thủ Lăng Nghiêm cũng dùng rất nhiều từ ngữ để chỉ Chân Như ví dụ: 
Bản Như Lai Diệu Tạng Diệu Chân Như (Thủ Lăng Nghiêm, Việt Nam Phật Tử, 

q. 4. tr. 1), Thường Trụ Chân Tâm, Tĩnh Tịnh Minh Thể (Như trên. q. 1, tr. 29), Tịch 
Thường Tâm Tính (Như trên. q. 1, tr. 29); Bồ Đề Diệu Tịnh Minh Thể (Như trên, q. 2, 
tr. 28), Viên Diệu Minh Tâm, Bảo Minh Diệu Tính (Thủ Lăng Nghiêm, Linh Sơn, tr. 
96); Thanh Tịnh Diệu Tịnh Minh Tâm (Như trên. tr. 60); Bồ Đề Niết Bàn Nguyên 
Thanh Tịnh Thể (Như trên. tr. 55); Diệu Chân Như Tính (Như trên. tr. 192); Bản Diệu 
Giác Tâm (Như trên. tr. 375); Phật Tâm (Như trên. tr. 393); Thường Trụ Chân Như 
Tâm (Thủ Lăng Nghiêm, Linh Sơn, Tựa); Diệu Minh Nguyên Tâm (TLN,Việt Nam 
Phật Tử, II, tr. 11) 

Trong Kinh Lăng Già, ta thấy có nhiều danh từ thêm về Chân Như, cũng như 
trong bài Chân Tâm, Vọng Tâm, của Hoà Thượng Thích Thanh Từ trong tạp chí Hoa 
Sen, ta thấy có thêm rất nhiều danh từ về Chân Như. Xin tìm xem. 

Trung Anh Phật Học từ Điển, tr. 332, chú thích Chân Ngã là The Real or Nirvana 
Ego. 

Trong Tính Mệnh Khuê Chỉ, ta cũng thấy nhiều danh từ mới chỉ Chân Như: Tì Lư 
Thanh Tịnh Thân (Hoa Nghiêm Kinh) Tính Mệnh Khuê Chỉ q. II, tr. 13; Bất Nhị Pháp 
Môn; Thậm Thâm Pháp Giởi; Hư Không Tạng; Tịch Diệt Hải; Chân Thật Địa; Tổng 
Trì Môn; Bỉ Ngạn; Tịnh Thổ; Chân Cảnh; An Lạc Quốc; Xá Lợi Tử; Bồ Tát Địa; 
Quang Minh Tạng; Viên Giác Hải; Bát Nhã Ngạn; Pháp Vương Thành; Tây Phương; 
Thiên Dương; Không Trung; Chân Tế; Giá Cá; Tam Ma Địa; Hoa Tàng Hải; Đà La Ni 
Môn; Bất Động Đạo Tràng; Ba La Mật Địa. (Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. 1, tr. 4-5). 

[62] Chân Tâm này cũng tức là tất cả các Pháp, tức là Tâm, tức là đất, nước, gió lửa, 
và hư không: tức là Nhãn, Nhĩ, Thị, Thiệt, Thân, Ý; tức là sắc, thanh, hương, vị, xúc, 
pháp; tức là nhãn thức giới cho đến ý thức giới; tức là Tứ Đế; tức là Thập Nhị Nhân 
Duyên; tức là Lục Độ; tức là Phật và bốn đức Niết Bàn. Nói chung Chân Tâm là các 
Pháp ở thế gian và xuất thế gian. 

Thủ Lăng Nghiêm, Hướng Đạo xuất bản, tr. 114. 
[63] Thân này, Tâm này cho đến núi sông, thế giới và hư không đều là vật trong 

Chân Tâm hiện ra. Cái Chân Tâm rộng lớn như vậy, các Ông lại bỏ đi không nhận, trở 
lại chấp cái Vọng Tâm này cho là thật của mình, cũng như toàn thể bể cả rộng khơi, 
trong trẻo kia không nhận, trở lại chấp một hòn bọt nhỏ nhen cho là toàn thể bể cả, thật 
là điên đảo. 

Thủ Lăng Nghiêm, Hướng Đạo xuất bản, tr. 46. 
[64] Brihah. 5.1. Brahma is ether-the ether primeval. Brahma is a void. 
Chand. 4. 10. 5. 
Brih. 2. 1. 20. 
Kaush. 4. 19. 
Brih. 4. 1. 2. 



245 

 

Chand. 7. 1. 
Tait. 3. 1. 
Tait. 2. 6. 
Brih. 1. 4. 
Katha. 5. 2. 
Mund. 2.2. 11 
Tait. 2. 8. 3. 10. 4. 
Maitri. 6. 17. 7. 7. 
[65] A Nan, ông phải biết: Cái Thấy này nó không phải là nhân, không phải là 

duyên, không phải tự nhiên, cũng không phải “không tự nhiên”; không cái phi, không 
cái bất phi; không cái “thị”; không cái phi thị. Nó rời tất cả tướng, túc là tất cả Pháp. 
Như thế thời Ông làm sao để tâm suy nghĩ cho tới; dùng lời nói luận bàn cho kịp, và 
gọi nó bằng thứ gì được. (Ly ngôn thuyết tướng, ly tâm duyên tướng, ly danh tự 
tướng). Thủ Lăng Nghiêm, Hướng Đạo, tr. 62. 
[66] Histoire des Croyances religieuses...en Chine, Léon Wieger, p. 546. 

-The Dukkhata/Dukkhata (khổ) as phenomenal existence is imperfect ans to 
be trancendented. It has three interdependent characteristics: 

a. Anicca/anitya = impermanent. 
b. Dukkha/dukkha = imperfect. 
c. Anatta/Anatman = essentially unsubstantial, non independent. 
These features also apply to sentient beings which function psychologically as 

individuals and coexist collectively as groups or societies; they consist of five 
aggregations of being (Ngũ Uẩn) : Rupa (Sắc= Material qualities), vedana (thọ= 
feeling), sanna/ samjna (tưởng= perception), sankhara/ samskara (hành= coefficients of 
consciousness), and vinnana ( thức = consciousness). 

Richard A. Gard, Bouddhism, p. 110. 
[67] Thành, trụ, hoại, không hay Sinh, trưởng, tử, vong, hay Sơ, thành, suy, tử, hay 

Sinh, trụ, dị, hoại. 

成 住 壞 空， 生 長 死 亡， 初 成 衰 死， 生 住 異 壞。 
Histoire des Croyances Religieuses et des Opinions Philosophique en Chine, Léon 

Wieger, p. 546. 
[68] Chân Như giả, chỉ Vũ Trụ chi bản thể, nãi bất sinh, bất diệt, bất tăng, bất giảm, 
vô thuỷ, vô chung giả dã. Vạn pháp giả, nãi Vũ Trụ chi hiện tượng, hữu sinh diệt, 
hữu tăng giảm, hữu thuỷ chung. 

真 如 者， 指 宇 宙 之 本 體， 乃 不 生 不 滅， 不增 不 減， 無 始 無 終者 也
。虜U 法 者， 乃 宇 宙 之 現 相， 有 生 滅，有 增 減， 有 始 終。 

Le Tchenn Jou, essence universelle, ne nait ni ne meurt, ne croit ni ne diminue, n’a 
pas eu de commencement et n’auta pas de fin. L’univers apparent et tout ce qu’il 
contient, nait et meurt, croit et diminue, a eu un commencement et aura une fin; 



246 

 

laquelle fin ne sera pas l’ anéantissement, mais le recommencement d’une nouvelle 
série de phénomènes. 

Léon Wieger, Histoire des Croyances religieuses...p. 548. 

Tchenn jou, la réalité cosmique est 絕 對 (tuyệt đối) absolue, est 平 等 (bình đẳng) 

une; est無 限 (vô hạn) infinie, est 自由 (tự do) autonome, est 獨(độc) unique, est l’eau 
de l’océan de l’êre. 

Như trên, p. 549. 
[69] Vạn pháp giả, nãi Vũ Trụ chi hiện tượng,hữu sinh diệt , hữu thuỷ chung. (Xem chú 
thích 68 trên). 

Như trên, tr. 548. 
Wan Fa , la fantasmagorie mondiale (ou plutôt: le monde phénoménal) donne 

l’impression d’ êtres 相 對 (tương đối) relatifs, 差 別 (sai biệt) distincts, 有限 (hữu 

hạn) finis, 不 自 由 (bất tự do) dépendantes, 雜 多 (tạp đa) multiples. Vaines 

apparences! 波 (ba ), une houle à la surface des êtres. 
Như trên, p. 349. 
...Vũ trụ chi hiện tượng hữu sinh, hữu diệt, hữu thuỷ, hữu chung, nhiên kỳ Bản Thể 

tắc bất sinh, bất diệt, bất tăng, bất giảm. Thử Bản Thể vị chi Chân Như. Hiện Tượng 
vị chi Vạn Pháp. Chân Như giả dịc phi vô thường, diệc phi vô ngã. Như trên, tr. 548. 

[70] Wieger, Histoire des Croyances...tr. 548. 
[71] Nguyễn Duy Cần, Phật học tinh hoa, tr. 119. 
Thích Đạo Quang, Đại Cương Triết học Phật Giáo, tr. 100. 
[72] Nhập Phật Chỉ Nam, tr. 134. 
[73] Nguyễn Duy Cần, Phật học tinh hoa, tr. 213. 

[74] Trần Triều, dật tôn phẩm điển lục, Thượng Sĩ ngữ lục, tr. 28. (Khảo Cổ Viện tồn 
bản) 

...Lục Tổ Đàn Kinh vân: Phàm phu tức Phật, phiền não tức Bồ Đề. Tiên niệm mê, 
tức phàm phu; hậu niệm ngộ, tức Phật. Tiên niệm trước cảnh, tức phiền não; hậu 
niệm ly cảnh tức Bồ Đề. 

Tính Mệnh khuê chỉ, q. 4, tr. 5. 
[75] Đại Đức Thích Thiên Ân, Triết học Zen I, tr. 136 
[76] Nguyễn Duy Cần, Phật Học Tinh Hoa, tr. 210. 
[77] Như trên, tr. 211. 
[78] Nguyễn Duy Cần, Phật Học Tinh Hoa, tr. 210, 211, 212, 213, 214. 
[79] Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. I, Chương Tà Chính Luận, từ tr. 15 đến 20. 

( 妙 竅 齊 觀. ) 
[80] Chí vi giả Lý dã; chí trứ giả Tượng dã. Thể Dụng nhất nguyên, hiển vi vô gián. 

至 微 者， 理 也； 至 著 者， 象 也。 體 用 一 源，顯 微無 間。 



247 

 

Tôn Bổ Ngự Án Dịch Kinh Đại toàn. Chu Dịch, Trình Tủ, Truyện tự, tr. 6. 
  
[81] 

Tác Hữu, trần sa Hữu 作有 塵 沙 有。 
Vi Không, nhất thiết Không 為 空 一 切 空。 
Hữu Không như thuỷ nguyệt 有 空 如 水 月。 
Vật trước Hữu, Không, Không 物 著 有 空 空。 

 (Bài thơ Hữu, Không của Thiền Sư Từ Đạo Hạnh). 
[82] Xem dụ “Người cùng tử” trong kinh Pháp Hoa, Phẩm Tín Giải. 
[83] Xem Dụ “ Gã nghèo hèn có châu báu trong vạt áo”. Diệu Pháp Liên 

Hoa, Phẩm Ngũ Bá Đệ Tử thọ ký. 
[84] Quan Thế Âm Bồ Tát Tín Luận, tr. 63. 
[85] Dukka...comporte évidemment le sens courant de “souffrances”, mais en plus, 

il implique les notions plus profondes d’imperfection, d’impermanence, de conflit, de 
vide, de non-substantialité. 

Walpola Rahula, L'enseignement du Bouddha, p. 39. 
[86] Quan thế Âm Bồ Tát Tín Luận, tr, 63. 
[87] The ceasing of becoming is nibbana,,, In other respects of Niroda = 

Nibbana/Nirvana, it should be mentioned that there are various views between and with 
the principal Buddhist Schools: for example, Nibbana as Peace according to the 
Theravada; Nirvana as Sunyata 空 (không) (Relativity as the rational view; Absolute or 

the experiential view); Dharma-kaya 真 如 = Chân Như (Essence of the Buddha); 

Tathata (Ultimate Actuality); Dharma -Dhatu 法 界 = Pháp giới (Ultimate Reality) 

etc...according to the Madhdyamika 三 論 = Tam Luận, and Yogacara. 瑜 迦 = Du Già. 
Richard A. Gard, Bouddhism, p. 122. 
[88] La cessation de la continuité et du devenir, c’est le Nibbana. 
Walpola Rahula, L’enseignement du Bouddha, p. 61. 

[89] Le Nibbana doit être réalisé par les Sages au-dedans d’eux-mêmes. 
Présence du Bouddhisme, p. 268 

[90] Nibbana est vérité. 
L’enseignement du Bouddha, p. 64-65. 
Le Nirvana est la vérité ultime. Vérité ou Réalité éternelle. Présence du 

Bouddhisme, p. 268. 
[91] Réalité éternelle. (Như trên 268) 



248 

 

...En somme, le nirvana ne serait pas le néant, mais la substance cosmique 
amorphe, quelque chose comme “l’atome du monde, d’où tout procède et où tout 
revient”. 

Louis Chochod, Occultisme et Magie en Extrême Orient, p. 144. 
[92] La vérité est, le nirvana est. 

Walpola Rahula, L’enseignement du Bouddha, p. 65. 
...Car, pour être annihilé par son “moi”, la personnalité humaine n’en existe pas 

moins quant à la racine dont elle est sortie par évolutions succesives. 
En effet, “cette racine subsiste; c’est la chose simple et sans forme, l’élément du 

monde, la substane universelle, le non-fait, le non-ajusté, terme qui d’après le 
Dharmapada (Pháp cú kinh) même est l’équivalent du Nirvana.” 

Schoebel, le Bouddhisme, p. 250 .-Louis Chochod, Occultisme et Magie en 
Extrême Orient, p. 145. 

[93] Le Nirvana est au-delà de la logique et du raisonnement. Như trên. p. 69 
[94] Sariputta a dit une fois: “ O oui, le Nirvana est le bonheur, le Nirvana est le 

bonheur. “ Như trên, p. 68 
[95] Du point de vue du plus élémentaire bons sens, le Nirvana ne peut s’entendre 

comme signifiant le néant, “Comment supposer en effet “ remarque très justement G. 
de Lafont , dans sa remarquable étude sur le Bouddhisme (Cf. G. de Lafont, Le 
Bouddhisme, p. 179), “que le Bouddha ait dit dans ses prédication à la foule qu’il 
voulait convertir: “Nous sommes ici-bas exposés à une foule de maux, et l’existence 
n’est que douleur; imposez-vous par surcroit des privations de toutes sortes, supprimez 
le peu de jouissances que ce monde peut vous offrir, et je vous offre en retour le néant 
pour récompense. Je doute qu’il eut fait beaucoup de prosélyte.” 

C’est aussi l’avis d’Émile Burnouf. “Une philosophie qui prêcherait le néant’, dit-
il, et promettrait comme but de la science, et comme récompense des vertus les plus 
hautes et les plus pénibles à acquérir, l’anéantissement final et absolu, ne deviendrait 
jamais la religion de plusieurs centaines de millions d’hommes et n’eut pas duré déjà 
vingt quatre siècles. 

E. Burnouf, Introduction à l’Histoire du Bouddhisme indien, p. 455. 
Louis Chochod, Occultisme et Magie en Extrême Orient, p. 144. 
...Vous ne demanderez ce qui reste après toutes ces éliminations, une fois que vous 

vous êtes retirés de toutes ces choses, que vous avez détruit tout ce qui n’est pas 
essentiel? Je vais vous le dire. Il reste un esprit serein et un coeur qui ne peut être 
troublé, qui est plein d’énergie et d’enthousiasme. Ils sont équilibrés, forts, assurés, 
clairs et purs, pleins d’extase, pleins de résolution et de détermination, le coeur et 
l’esprit qui a rejeté toutes ces choses. Ainsi réussi dans cette tâche, vous pourrez vous 
revêtir de ce qui est éternel, mais pas avant. Vous ne pourrez devenir incorruptible tant 
qu’il reste dans votre coeur la moindre parcelle corruptible. 

Kristnamurti, Bulletin international de l’Étoile No 1, Octobre 1929, p. 16. 

CHƯƠNG XVIII. 



249 

 

TỐI THƯỢNG THỪA PHẬT GIÁO. 

 

A. NHỮNG NGUYÊN TẮC TU THÂN CĂN BẢN. 

1. Băng qua Vạn Pháp biến thiên, trở về với Chân Như Bản Thể. 
Khi nhận thấy rằng chỉ có một Bản Thể duy nhất bao trùm không gian và thời 

gian, bao trùm cả vạn hữu, khi đã chấp nhận rằng Bản Thể ví như Đại Dương, hiện 
tượng và quần sinh ví như muôn nghìn sóng cả, hay như những bọt nước bồng bềnh 
trên mặt, thì điều kết luận dĩ nhiên sẽ là: 

a. Bản Thể thì trường tồn, vĩnh cửu. 
b. Hiện Tượng, quần sinh thì phù du, hư ảo. 
c. Cho nên, phải bỏ phù du, để trở về với vĩnh cửu; bỏ hiện tượng để tìm về Bản 

Thể Chân Như.[1] 
Phật xưa đã ba lần chuyển Pháp Luân: 
Lần thứ Nhất: Giảng kinh Hoa Nghiêm, để chỉ vẽ gốc rễ, căn bản con người. 
Lần thứ hai: thuyết kinh A Hàm, Bát Nhã, Phương Đẳng, để chỉ vẽ chi mạt, ngọn 

ngành con người. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



250 

 

Lần thứ ba: thuyết kinh Pháp Hoa, Niết Bàn để dạy đời thu nhiếp ngọn ngành để 
trở về cội gốc, bỏ Hiện Tượng để trở về với Bản Thể, Chân Như. Đó là thành Phật, 
thành Đạo, đó là vào Niết Bàn.[2] 

2. Tìm ra Chân Tâm, Chân Như Bản Thể dưới lớp Vọng Tâm, Vọng Ngã. 
Sau khi đã dùng 2 chữ Bản Thể và Hiện Tượng để bao quát hết mọi lớp lang đại 

vũ trụ từ vô hình đến hữu hình, ta trở lại tiểu vũ trụ là con người chúng ta. 
Như trên đă nói, trong vũ trụ, một Bản Thể Duy Nhất phát sinh muôn ngàn hiện 

tượng, nay trở lại con người, ta cũng thấy vẫn một Bản Thể Duy Nhất, Tuyệt đối ấy 
phát sinh ra mưôn vàn hiện trạng, điều động mọi suy tư, hướng dẫn mọi hành động. 
Bản thể ấy, theo từ ngữ Phật Giáo, chính là Phật Tính, làm căn cốt cho mọi người, cũng 
như làm căn cốt cho vũ trụ và muôn vật, vì thế nói: Chúng sinh đều có Phật Tính (Nhất 
thiết chúng sinh giai hữu Phật Tính). 

Cũng như vũ trụ có 2 phương diện Biến Thiên và Hằng Cửu, mỗi một người chúng 
ta cũng có 2 bộ mặt, 2 con người. Bộ mặt bên ngoài, con người bên ngoài thì nhem 
nhuốc, biến thiên chịu định luật thành, trụ, dị, không của thời gian; một bộ mặt, một 
con người bên trong thì uy nghi, rực rỡ, siêu thoát trên mọi hình, thức, sắc, tướng, và 
không điêu tàn với quang âm, tuế nguyệt. [3] 

Vì thế mà Phật giáo mới phân Chân Tâm, Vọng Tâm, Chân Ngã, Vọng Ngã. 
Vọng Tâm, Vọng ngã gồm tất cả những trạng thái biến thiên của tâm hồn, gồm 

thất tình, lục dục, tri giác, cảm giác, hoài bão, lý luận, tư tưởng, sinh sinh, diệt diệt với 
các hiện tượng bên ngoài. 

Còn Chân Tâm, Chân Ngã thời tế vi, huyền diệu, bất biến trường tồn. 
Chân Tâm, Chân Ngã còn gọi là Đại Ngã. Vọng tâm, Vọng Ngã gọi là Tiểu 

Ngã. Đại Ngã là có. Tiểu Ngã là không. [4] 
Con người tưởng chừng hữu hạn, tưởng chừng lao lung, tưởng chừng tảo vong, 

yểu tử, mà kỳ thực đã chứa đựng sẵn vô biên, vô tận, đã sẵn có hạnh phúc, đã sẵn có 
trường sinh, bất tử. 

Có như vậy, mới cắt nghĩa được con người tại sao luôn mơ ước vô biên, luôn tìm 
cầu hạnh phúc, luôn mong mỏi trường sinh bất tử. 

Tìm ra được Chân Tâm tiềm ẩn dưới lớp Vọng Tâm, các hiền triết Phật Giáo 
mới chủ trương con người thay vì có ngũ quan và ý thức, lại còn có đến tám thức: nhãn 
thức, nhĩ thức, tị thức, thiệt thức, thân thức, ý thức, mạt na thức, A lại Da thức. 

Ý thức là Vọng Tâm, mà A Lại Da [5] chính là Chân Tâm. Còn Mạt Na ở giữa 
đóng vai môi giới. 

Khi mê thì Mạt na đóng vai vô minh chỉ liên lạc được 1 chiều từ Chân Tâm ra 
Vọng Tâm, thành thử Vọng Tâm không bao giờ nhìn nhận ra được Chân Tâm. Khi Ngộ 
thì Mạt Na đóng vai Bát Nhã, thành con thuyền đưa người từ bến bờ Vọng Tâm cho tới 
bờ bến Chân Tâm, lúc ấy sự liên lạc sẽ hoàn tất cả hai chiều, không còn Sâm Thương 
đôi ngả. 

Duy thức Tông có thơ: 
Đệ huynh bát cá, nhất nhân si, 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



251 

 

Độc hữu nhất cá, tối linh ly, 
Ngũ cá môn tiền tố mãi mại, 
Nhất cá gia trung tác chủ y.[6] 

(Tu tâm, tr. 21) 
Anh em tám kẻ, một người si (mạt na = Ngã si) 
Duy có một chàng rất linh ly. (ý thức) 
Năm người buôn bán ngoài cửa ngõ (Ngũ quan) 
Một vị trong nhà đứng chỉ huy. (A Lại Da) 

  

Các sách thường chủ trương khi giác ngộ, Thức sẽ biến thành Trí. Và A Lại Da sẽ 
biến thành Đại Viên Cảnh Trí. Chủ trương này xét ra cũng chính xác, vì nếu trong A 
Lại Da thức còn có chút tì ố nào, thì chưa phải là Chân Tâm. 

Có sách lại chủ trương còn có Đệ Cửu Thức gọi là Bạch Tịnh Thức, mà Đệ Cửu 
Thức mới là Căn Nguyên Tuyệt Đối. [7] 

Khám phá ra được rằng, sau những lớp lang tâm tư biến ảo, còn có Tuyệt Đối 
Chân Tâm, sau bộ “mặt nạ” tiểu ngã hoá trang, còn có “bộ mặt Bản lai diện mục”, “bộ 
mặt Đại Ngã”; khám phá ra được rằng: dưới làn sóng vô thường, vô ngã, tràn ngập vũ 
trụ, tràn ngập lòng mình, dưới lớp ba đào trùng điệp ấy, còn có Giác Hải Chân Như tĩnh 
lãng, ấy là giác ngộ. 

Đại Ngã là Phật Tính, là Chân Như, là căn cốt của tạo vật và của con người; vĩnh 
cửu, trường tồn, chân thường, bất biến, bất hoại. 

Còn tiểu ngã là vọng tâm của mỗi người, kết cấu bằng những tầng lớp hình ảnh, tư 
tưởng, dục tình, biến thiên, vô thường, vô định. [8] 

“Lạc trong muôn tứ, nghìn tình, 
Soi gương, nào biết tướng mình thế nao?” 

Trở về Đại Ngã Đại Đồng, Chân Ngã vô tướng, tức là không còn cái mình nhỏ 
nhoi, hèn mọn nữa, và sẽ trở thành Pháp Thân uy nghi, trang trọng, phổ biến, phổ quát. 
Đạt tới Đại Ngã là đạt tới Niết Bàn . Vì thế Niết Bàn được định nghĩa là Thường, Lạc, 
Ngã, Tịnh. 

Bà Blavatsky viết: “Bao giờ Thần con người hoàn toàn không còn tơ vương chút 
vật chất nào, không còn chút hình tượng nào, sẽ trở thành Linh Khí hoàn toàn. Khi ấy, 
nó mới vào được Niết Bàn vĩnh cửu, bất biến, trường tồn, đó là Niết Bàn vĩnh cửu thật 
sự. Linh Khí ấy là Thần, là Không, vì nó là mọi sự. Nó hoàn toàn vô hình tướng; nhưng 
về phương diện thuần Thần, thì nó là chính Bản Thể. Khi hồn con người đã thành thần 
thì được gọi là Nhập vào Bản Thể Đại Đồng, hay là phối hợp với Bản Thể chứ không 
bao giờ có nghĩa là huỷ diệt, vì huỷ diệt là vĩnh cửu chia ly.“ [9] 

Nhiều người theo Phật giáo chỉ chú trọng đến vô thường, vô ngã mà quên biến mất 
Chân Thường, Chân Ngã. Như vậy mới là biết Biến Thiên chưa biết Hằng Cửu, mới 
biết hiện tượng chưa biết Bản Thể, mới biết Luân Hồi chưa biết Niết Bàn. [10] 

ADMIN
Highlight



252 

 

Biết Vô Thường, Vô Ngã mới là biết Biến Thiên, Khổ Ải, Luân Hồi, mà chưa biết 
Niết Bàn. [11] 

Biết Vạn Pháp là Vô Thường, Vô Ngã mới là biết hiện tượng phù phiếm, biến 
thiên; chưa biết Bản Thể bất biến, chưa biết được Thực Tại trường tồn. [12] 

Biết Hiện Tượng, chưa biết Bản Thể gọi là Mê; thấy Bản Thể mà không thấy hiện 
tượng cũng chưa gọi được là Ngộ. [13] 

Giác Ngộ là phải thông suốt lẽ biến hằng, thông suốt hai phương diện thể dụng 
trong trời đất và lòng người. [14] 

Người theo đạo Phật mà chỉ nói Vô Ngã, Vô Thường, mà không biết Chân Ngã, 
Chân Thường, thì cũng y như người học Dịch mà chỉ biết hào quải bên ngoài, chưa biết 
Vô Cực, Thái Cực bên trong... 

Nhiều người khảo cứu về Đạo Phật rất bạo dạn khi nói về thuyết vô ngã Anatta [15], 
Anatman[16], nhưng không dám đả động đến Chân Ngã. Nhưng may thay, cũng còn có 
nhiều người dám bàn về Chân Ngã, [17] nhưng may thay trên nhiều cổng chùa, còn có 
viết 4 chữ đại tự lớn; Thường, Lạc, Ngã, Tịnh. 

Kinh Thủ Lăng Nghiêm viết: “Thất nhữ Nguyên Thường, cố thụ luân 
chuyển.” [18] (không biết căn nguyên vĩnh cửu, nên bị luân chuyển) 

Kinh Đại Niết Bàn viết: “Kiến nhất thiết Không, bất kiến bất Không, bất danh 
Trung Đạo, nãi chỉ kiến nhất thiết Vô Ngã, bất kiến Ngã giả, bất danh Trung Đạo. 
Trung Đạo giả, danh vi Phật 
tánh. 見一 切 空， 不 見 不 空， 不 名 中 道。 乃 只 見 一 切 無 我， 

    不 見 我 者， 不 名 中 道。 中 道 者，名 為 佛 性 。” 
“Thấy tất cả đều là “Không”, mà chẳng thấy cái ”chẳng Không”, thì chẳng gọi là 

Trung Đạo; thấy tất cả là ”Vô Ngã” mà chẳng thấy có “Ngã’ thì cũng chẳng gọi là 
Trung Đạo. Trung Đạo ấy gọi là Phật Tánh.” [19] 

Không hiểu trong con người có 2 thứ Ngã (Đại Ngã, Tiểu Ngã), có 2 thứ căn 
nguyên (Niết Bàn, Sinh Tử), có phân ngôi Chủ khách (Hằng, Biến), thì không sao hiểu 
được giáo lý đạo Phật, không sao thành Phật được, dù tu luyện mấy muôn kiếp. 

Kinh Thủ Lăng Nghiêm viết: 
“Phật bảo A Nan: Từ muôn kiếp tới nay, chúng sinh bị lao lung, điên đảo, các 

nghiệp chướng sinh ra đầy dẫy như trái ác xoa. Còn những người tu hành chẳng thành 
được vô thượng Bồ Đề lại thành ra bực thanh văn, duyên giác, và các thứ ngoại đạo, 
các Trời và ma vương, ma quyến, đều là vì không biết 2 thứ căn bản, tu luyện cuồng 
xiên, thác loạn, y như đòi nấu cát thành cơm, thì có đến ngàn muôn kiếp cũng chẳng 
được. 

Thế nào là 2 thứ căn bản, hỡi A Nan! Một là căn bản tử sinh từ muôn kiếp, y 
như nay ngươi và chúng sinh lấy tâm vọng tưởng (tâm phan duyên) làm tự tính. 

Hai là căn bản “ vô thuỷ Bồ Đề Niết Bàn Nguyên Thanh Tịnh Thể” đó ở nơi 
ngươi, chính là “Thức Tinh Nguyên Minh”có thể sinh ra vạn duyên, vạn sự, mà đã bị 
trần duyên làm mất bỏ. Cũng vì chúng sinh đã bỏ mất cái căn nguyên sáng láng ấy, cho 

ADMIN
Highlight



253 

 

nên hằng ngày tuy vẫn luôn luôn dùng mà chẳng tự biết được nó, rồi ra lăn lộn, 
đắm đuối vào các thú vui, uổng phí cả cuộc đời.[20] 

Bỏ cái “nguyên thường” trường cửu, mà theo cái vô thường biến dịch, coi 
vọng tưởng mà lầm là “chân tính” thì có khác gì nhận giặc làm con, làm sao thoát 
khỏi Luân Hồi, khổ ải? 

Phật bảo A Nan: “Cái đó là vọng tưởng do lục trần bên ngoài mà sinh, nên gọi là 
vọng tưởng; nó làm hoặc loạn chân tính ngươi. Bởi vì từ xưa tới nay, ngươi nhận giặc 
làm con, bỏ mất tính chân thường của ngươi, nên ngươi bị luân chuyển, luân hồi.” [21] 

Làm sao phân biệt được Chân Tâm, Vọng Tâm nơi con người? 
Phật cho rằng: cái gì từ bé đến già mà chẳng đổi thay là Chân Tâm. Theo đà 

thời gian, đầu ta tuy bạc, mặt ta tuy nhăn, nhưng cái Tính Thấy ấy chẳng hề nhăn, 
chẳng hề bạc, [22] mà đã không nhăn, không biến thì làm gì có sinh, có diệt? [23] Suy ra, 
trong con người, cái gì bất động, bất biến là Chân Tâm. 

Đã bất biến, thường trụ thời là Chủ Nhân, đã trừng tịch bất động thời là 
“Không”. [24] 

Trái lại, cái gì thay đổi, biến thiên trong con người, cái gì giao động thì là Vọng 
Tâm. Mà đã giao động, biến thiên, thì chẳng qua là trần ai, hay khách qua đường 
mà thôi. 

Cho nên Vọng Tâm chính là hiện tượng sẽ bị sinh, diệt; còn Chân Tâm mới là 
Bản Thể bất sinh, bất diệt.[25] 

Bỏ mất bản tâm, mà lại nhận lầm duyên trần, nhận vật làm mình, nhận giao động 
biến thiên làm Chân Tâm, Chân Cảnh, thì làm sao mà chẳng bị quay cuồng trong ngọn 
lốc Luân Hồi lưu chuyển. [26] 

Không ý thức được quan niệm căn bản ấy, đã mất Chân Tâm, bản tâm rồi, thì dẫu 
“có đem thân xuất gia, lòng vẫn chẳng nhập đạo, chẳng khác nào đứa con bỏ cha ra đi, 
ắt bị lao lung, khổ ải. Tu trì như thế, làm sao mà chứng quả được, cũng ví như nghe 
người nói chuyện uống ăn, thì làm sao mà no được.” [27] 

Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn bảo Lục Tổ Huệ Năng:”Kẻ nào chẳng biết Bổn Tâm, thì học 
đạo vô ích. Nếu ai biết Bổn Tâm, thấy Bản Tánh tự nhiên, tức thị là Trượng Phu, là 
thày của Trời, Người, là Phật.” [28] 

  

3. Bỏ Vọng Tâm để sống theo Chân Tâm, hay diệt ngã để khế hợp với Chân Như 
Bản Thể. 

Nếu không phân biệt Chân Tâm, Vọng Tâm, thì không sao hiểu được đạo 
Phật. Phật giáo chủ trương Vô Ngã, rồi lại dạy Diệt Ngã. Nếu chỉ có Vọng Tâm, mà 
không có Chân Tâm, thì chủ trương như vậy rất vô lý, vì đã Vô Ngã thì còn gì mà diệt; 
vả lại tu mà đi đến tận diệt, thì tu để làm gì? Nhưng trái lại, nếu biết sau Vọng Ngã, còn 
có Chân Ngã, thì vấn đề sẽ sáng tỏ ngay. 

Chủ trương Phật giáo chính là: con người hữu hạn hàm tàng Chân Như vô hạn. 
Như vậy, phương châm và mục đích tu luyện sẽ được vạch rõ: 



254 

 

Từ Vọng Ngã nhỏ hẹp ta sẽ phát huy Đại Ngã rộng lớn, mênh 
mông; [29] trong sắc thân phàm tục, ta sẽ cố phát huy pháp thân siêu việt; 
trong phàm thân dễ bị huỷ hoại, sẽ cố phát huy kim cương thân bất khả tiêu diệt; 
trong u minh, ta sẽ làm bừng sáng lên ngọn đuốc Chân Tâm. 

Chữ Diệt Ngã, hiểu cho đứng đắn sẽ là phá tan mọi hình tướng để tìm ra Chân 
Tính (khiển tướng, chứng tính), [30] làm lu mờ, tan biến mọi nhỏ nhen, ti tiện cho quang 
minh chính đại hiện ra (ẩn liệt, hiển thắng). [31] Mục đích tối hậu là khế hợp với Tuyệt 
Đối, [32] là hoà hợp với Bản Thể tuyệt đối. 

Thế là đi từ Hữu Vi, Hữu Lậu trở về Vô Vi, Vô Lậu; rũ bỏ hết mọi phiền trược, 
buộc ràng, mà sống thung dung, tự tại; vất bỏ mọi giả tạo, để tìm ra Chân Thực trường 
tồn (khiển Hư, tồn Thực); [33]rũ bỏ mọi tạp thù, để giữ lấy nguyên thuần tuý (xả lạm, 
lưu thuần); [34] bỏ ngọn ngành, chi mạt, để trở về gốc gác, căn nguyên (nhiếp mạt, lưu 
bản). [35] 

Đạo Nho gọi thế là Khử Nhân Dục, tồn Thiên Lý, vì theo qui luật “phục, khởi” 
(伏 起) của Kinh Dịch, thì “Nhân dục thắng, Thiên Lý vong” và ngược lại “Nhân 
dục tận, Thiên Lý hiện”, hay Âm tận thì Dương thuần. Nhân dục và Thiên Lý 
không thể lưỡng lập. 

Đạo Lão gọi thế là “tâm tử, thần hoạt” 心 死 神 滑. (tâm có chết đi, thần mới 
sống được.) 

Suy ra thì nhẽ Phản Bản, Qui Nguyên trước sau chỉ là một, từ ngữ tuy thay đổi, 
cảch diễn tả tuy không đồng nhất, nhưng tinh thần muôn đời vẫn chẳng có hai. 

B. CON ĐƯỜNG GIẢI THOÁT: TÌM CHÂN TÂM Ở ĐÁY LÒNG. 
Hướng ngoại mà tìm cầu, 
Tất cả đều ngoan si. 
Hướng nội mà tuỳ xứ tiện nghi, 
Tất cả đều là chân thật. 
           (Lâm tế lục thị chúng, ĐĐ Thiên Ân, Triết học Zen, tr.103) 

Tất cả các kinh sách Phật Giáo, các môn phái Phật Giáo đều có mục đích chỉ vẽ 
Chân Tâm. Như trên đã nói: Chân Tâm là Phật Tánh, là Chân Như bất biến, hằng cửu 
lồng ngay trong vạn hữu và trong tâm hồn ta, chẳng ở đâu xa.  Kỳ lạ thay là thân thế 
con người: thân thế con người, tuy lao lung, chất chưởng, nhưng chính đã được gắn 
liền vào trường sinh, tuyệt đối, như sóng gắn liền với nước. [36] 

Như vậy, con đường giải thoát không phải là đường sông, đường biển, đường 
Tây Trúc xa xăm, mà chính là con đường nội tâm của mỗi người. 

Phải đi sâu vào đáy lòng mới tìm ra Chân Tâm, mới tìm ra Niết Bàn, mới tìm ra 
hạnh phúc, tự do, giải thoát. Lục Tổ Huệ Năng nói: ”Tự mình tu, tự mình hành, thấy 
Pháp Thân của mình, thấy Phật ở Tự Tâm mình, độ lấy mình mới được.” [37] 

Như vậy châm ngôn để đi tìm chân lý sẽ là: 
Con đường hướng nội tiến cho sâu, 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



255 

 

Càng sâu, càng thấy lắm nhiệm mầu. 
Tâm khảm bao la không bờ bến, 
Vũ trụ mênh mông đã thấm đâu. 

 Tâm con người càng tìm hiểu, càng thấy kỳ diệu. Phiến diện, thì lao lung, chất 
chưởng, biến thiên, [38] đày tràn trần ai, nghiệp chướng, mà trái lại, căn cốt thì vô biên, 
tuyệt đối. 

Như vậy, mỗi người đã sẵn có bảo châu vô gía dấu trong vạt áo, sao không cố tìm 
kiếm cho ra, mà cứ an phận sống một cuộc đời khổ ải. [39] 

Như vậy, mỗi người có thể ví như một hoàng tử lưu vong, mà bụi phong trần đã 
phủ kín hết các nét hào hoa, phong nhã, mà cuộc đời luân lạc đã làm cho lầm than, 
chìm nổi, cho đến quên khuấy cả giòng giõi sang cả mình, quên hết căn nguyên huy 
hoàng, quên hết cả đến định mệnh siêu việt đang chờ đón mình trong những bước 
đường tương lai. 

Phật đã nhắc nhở con người về giòng giõi sang cả cũng như về định mệnh cao quí 
của con người. [40] 

Phật khi đắc đạo đã nhận định rằng: “Đạo quả chân thật giải thoát không phải do 
hành hạ xác thân, không thể nương vào kẻ khác và cũng không phải tìm kiếm đâu xa 
ngoài chính mình.” [41] 

Vậy muốn tìm Chân Tâm, muốn tìm Phật Tính, phải tìm ngay trong người 
mình, trong lòng mình. 

Phật bảo A Nan: Chân Tính đã ở nơi ngươi mà ngươi chẳng tin, lại theo nơi miệng 
ta mà tìm Chân Tính, vậy ngươi đã lầm chưa? [42] 

Tây Du Ký cũng đã vạch rõ đâu là động phủ để tầm sư học Đạo: Muốn tìm Chân 
Đạo, muốn gặp Chân Sư, Tề Thiên Đại Thánh phải tìm về Phương Thốn Sơn, vào Tà 
Nguyệt Tam Tinh Động, mà Phương Thốn Sơn là Tấc Vuông, hay Tấc Lòng, còn Tà 
Nguyệt Tam Tinh Động, chính là chữ TÂM, viết bằng nửa vành trăng khuyết và ba 
sao rực rỡ. [43] 

Trong Hồi 85 của Tây Du, tác giả còn nhắc lại: Tìm Phật phải tìm ở đáy lòng: 
“Phật ở Linh Sơn, vốn chẳng xa, 
Linh Sơn kỳ thực, tại lòng ta. 
Người người đều có Linh Sơn tháp, 
Tu tại Linh Sơn, mới khéo là.”[44] 

  
Thiền Tông tha thiết chủ trương: “Trực Chỉ Nhân Tâm, kiến Tính thành Phật.” [45] 
Các tổ sư thiền học giúp các đệ tử đả thông vấn đề này bằng câu thoại đầu: 

“Bính Đinh đồng tử lai cầu hoả”, Thần lửa Bính Đinh đến xin lửa. [46] 
Lục Tổ Huệ Năng thường đề cập tới bí quyết: “tìm Phật ở đáy lòng.” Ngài nói: 

“Phật tự Tính trung tác, 
Mạc hướng thân ngoại cầu.” 
Phật do trong Tính khởi lên, 



256 

 

Chớ đừng vất vả, kiếm tìm ngoài thân. [47] 
Trong Phẩm Sám Hối, Pháp Bảo Đàn Kinh, Lục Tổ lại nói: “ Qui y Phật, thì Phật 

ở nơi đâu? Nếu không thấy Phật, thì không biết nơi nao tìm về. Hoa Nghiêm 
Kinh viết:” Quy y với Phật của mình, chớ chẳng quy y với Phật khác”. [48] 

Bồ Đề Đạt Ma Sư Tổ, vị sáng lập Thiền Tông tại Trung Quốc, là người tha thiết 
nhất với vấn đề đi vào nội tâm để tìm Phật Tính, tìm Bồ Đề, Niết Bàn.[49] 

Quyển Đạt Ma Huyết Mạch Luận [50] đã ký thác hoài bão Ngài. Ngài chủ trương: 

  

Bất lập văn tự 不 立 文 字 

Trực chỉ nhân tâm 直 指 人 心 

Kiến Tính thành Phật 見 性 成 佛。 

  

Lĩnh hội vi ý sách Đạt Ma huyết mạch luận, [51] ta có thể thâu tóm tư tưởng của 
Ngài Bồ Đề Đạt bằng mấy vần thơ sau: 

Chân tâm bao quát đất Trời, 
Xưa nay, chư Phật chẳng ngoài Chân Tâm. 
Chẳng cần lập tự, lập văn, 
Xưa nay chư Phật, tâm tâm tương truyền. 
Tâm ta gồm mọi nhân duyên, 
Mọi đời sau trước, mọi miền gần xa.[52] 
Tâm ta là chính Phật Đà, 
Phật Đà ở tại tâm ta chẳng rời. 
Niết Bàn, Viên Giác, Như Lai, 
Ngoài tâm tìm kiểm, công toi, ích gì? 
Ngoài tâm, tìm kiếm được chi? 
Niết Bàn đâu có lối về ngoài tâm. 
Tự Tâm chí chính, chí chân, 
Tự Tâm là Phật, Tự Tâm, Niết Bàn.[53] 
Ngoài tâm, tìm kiếm đa đoan, 
Tay không bắt gió, mơ màng hư vô. 
Tâm ta tạo Phật cho ta, 
Bỏ tâm tìm Phật, hỏi là tìm đâu, 
Phật tâm, tâm Phật trước sau, 
Ngoài tâm, tìm Phật, hỏi sao chẳng lầm. 



257 

 

Cho nên phải biết hồi tâm, 
Nội quan, quán chiếu mà tầm siêu linh. 
Bản Lai Diện Mục của mình, 
Muốn tìm thì phải ly hình, nhập tâm. [54] 

Khi đã biết rõ căn bản cao siêu của mình, khi đã nhận thức được Pháp Thân trường 
tồn trong mình; khi đã biết rõ bộ mặt thật của vọng tâm, biết rõ thân phận mây trôi, bèo 
nổi của vọng tâm, các bậc Chân Tu mới ra công “diệt ngã”. “Diệt Ngã” là “diệt Tiểu 
Ngã”, cho Chân Như Đại Ngã hiện ra. [55] 

“Diệt Ngã” đây cốt là để: 
-Hoà hợp với Bản Thể tuyệt đối. [56] 
-Nhất trí với thực tại. [57] 
-Đồng thể với Di Đà. [58] 
-Khế hợp với Chân Như tuyệt đối. [59] 

Diệt Ngã là cốt diệt trừ hết những vọng tưởng, vọng niệm, diệt trừ hết mọi dây rợ 
luyến ái bên ngoài, thoát ly hết mọi giây triền phược, trói buộc mình vào hoàn cảnh và 
vật chất. Đây là một thái độ tinh thần trừu tượng, chứ không phải là một sự trốn tránh, 
thoát ly vật chất cụ thể. Cho nên, ta có thể diệt ngã ngay giữa lòng đời, ngay trong chốn 
phồn hoa, đô hội. Đó tức là sự thanh tịnh, tự do, tự tại về tinh thần, đó tức là”đắc thiên 
hạ nhi bất dự yên” [60] 

Diệt ngã là vén mây mù tăm tối cho vừng dương muôn thủa hiện ra, bỏ Sắc Thân 
mà hiển “Pháp Thân” [61] bỏ phàm thể mà mặc Thánh Thể. [62] 

Như trên đã nói: Chân Như là Bản Thể, là Như Lai siêu xuất trên hình thức, sắc 
tướng, siêu xuất trên mọi vọng tưởng, vọng niệm, cho nên muốn thấy Bản Thể phải lìa 
bỏ hình tướng, đi ngược lại dòng tư tưởng, niệm lự; đi sâu vào chỗ dục tình chưa phát 
xuất; chỗ tư tưởng chưa manh nha; hư không, trạm tịch mới chứng quả được. [63] 

Mượn ý kinh Kim Cương và Đạt Ma Huyết Mạch Luận, ta phác hoạ phương pháp 
Tu thân Kiến Tính, Thành Phật như sau: 

Hãy rũ bỏ phù vân sắc tướng,[64] 
Hãy cố tìm vô thượng Bồ Đề, 
Niết Bàn muốn rõ nẻo về, 
Đừng nên chấp trước, đam mê luỵ trần. 
Con đường giải thoát nội tâm, 
Cố suy, cố nghĩ, cố tầm cho ra. [65] 
Vọng Tâm cố vén mây mù, [66] 
Băng qua hình tướng, vào toà Như Lai. [67] 
Nơi Vô Trụ là nơi an lạc,[68] 
Pháp Vô Vi là Pháp Thánh Hiền. [69] 
Chớ đừng dính líu sụ duyên, 
Đừng đem thanh sắc mà phiền Như Lai.[70] 
Hãy nhớ kỹ hình hài, sắc tướng, 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



258 

 

Đều là tuồng mộng tưởng, mau qua. 
Đều là bào ảnh, quang hoa, 
Sương vương ngọn cỏ, chớp loà chân mây. [71] 
Như Lai chẳng ở đây, ở đó, 
Chẳng đi đâu, chẳng có đến đâu. [72] 
Như Lai ở sẵn lòng sâu, 
Vào sâu tâm khảm mà cầu Như Lai. 

Tóm lại, trước sau, chư vị Phật, chư vị Đạt Trí, Đại Giác đều công nhận rằng: 
Không thể nào tìm ra được Bản Thể Tuyệt Đối ngoài vũ trụ và ngoài tâm mình. Bản 
Thể ấy, Chân Tâm ấy đã lồng ngay trong lòng vũ trụ, và trong lòng con người. Sự giác 
ngộ cũng bắt đầu từ đó, và sự chứng quả cũng tận cùng ở đó. 

Cho nên ta có thể mượn lời Đạt Ma tổ sư mà kết thúc như sau: 
Tâm, tâm, tâm, 
Tâm kia sao khó, khó sao tầm, 
Khi rộng, rộng trùm muôn pháp giới, 
Khi thu, thu nhỏ, khó lọt châm. 
Ta chỉ tìm tâm, không tìm Phật, 
Rũ không tam giới, mới hết lầm. 
Phật kia, muốn chứng, muốn tầm, 
Muốn tầm ra Phật, ngoài tâm chớ hòng. 
Tâm ấy Phật, chớ không đâu nữa, 
Phật tính nào, đời thủa ngoài tâm 
Tâm sinh, sinh cả cát lầm, 
Tâm sinh, tội cũng âm thầm sinh theo.[73] 

ADMIN
Highlight



259 

 

  

  

PHỤ LỤC. 

ÍT NHIỀU THI, HỌA TRUYỀN TÂM ẤN. 

  

  

I 

  

Bồ Đề Bản Tính bản như như 菩 提 本 性 本 如 如 

Vạn Pháp thông hề thấu Thái Hư 萬 法 通 兮 透 太 虛 

Tự hữu linh minh khai Bát Nhã 自 有 靈 明 開 般 若 

Cơ giam lộ xứ hiện Chân Như 機 緘 露 處 現 真 如 

 Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. Hanh, tr. 1. 

  

Bồ Đề Bản Tính vốn như như 

Vạn pháp suốt qua thấu Thái Hư. 

Sẵn có linh minh khai Bát Nhã, 

Phanh phui then chốt, lộ Chân Như. 

  

II 

  

Không Chiếu Thiền Sư vận:  空 照 禪 師 云﹕ 



260 

 

  

Giá cá phân minh giá cá đồng 這 箇 分 明 這 箇 同 
Năng bao Thiên Địa vận hư 
không 

能 包 天 地 運 虛 空 

Ngã kim trực chỉ chân tâm địa 我 今 直 指 真 心 地 
Không tịch linh tri thị bản tông. 空 寂 靈 知 是 本 宗 

 Tính Mệnh khuê chỉ, q. Hanh, tr. 9 

  

Chân Như tính ấy, thế nhân đồng, 

Bao trùm trời đất, chuyển hư không. 

Ta nay chỉ thẳng Chân Tâm địa, 

Vắng lặng linh tri, ấy bản tông. 

  

III 

  

Trí Giác Thiền Sư vận: 智 覺 禪 師 云﹕ 

Bồ tát tòng lai bất ly chân 菩 薩 從 來 不 離 真 
Tự gia muội liễu bất tương thân 自 家昧 了 不 相 親 
Nhược năng tĩnh tọa hồi quang 
chiếu 

若 能 靜 坐 回 光 照 

Tiện kiến sinh tiền cựu chủ nhân 便 見 生 前 舊 主 人 

 Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. II, tr. 10. 

  

Bồ tát từ xưa chẳng lìa chân, 

Tại mình mê muội chẳng thân gần. 



261 

 

Nếu hay tĩnh tọa, hồi quang chiếu, 

Liền thấy sinh tiền cựu chủ nhân. 

  

IV 

  

Vô Cấu Tử kệ vân: 無 垢 子 偈 云﹕ 

Ngũ uẩn sơn đầu nhất đoạn không 五 蘊 山 頭 一 段 空 
Đồng môn xuất nhập bất tương phùng 同 門 出 入 不 相 逢 
Vô lượng kiếp lai. nhẫm ốc trú 無 量 劫 來 賃 屋 住 
Đáo đầu bất thức chủ nhân ông. 到 頭 不 識 住 人 翁 

 Tính Mệnh Khuê Chỉ q.2, tr. 11. 

  

Đầu non ngũ uẩn một vừng không, 

Vào ra cùng cửa chẳng tương phùng. 

Từ bao nhiêu kiết thuê nhà ở, 

Tới nay nào biết Chủ Nhân Ông. 

  

V 

  

Chí Công hoà thượng vân: 志 公 和 尚 云﹕ 

Đốn ngộ tâm nguyên khai bảo tạng 頓 悟 心 原 開 寶 藏 
Ẩn hiển linh tung hiện chân tướng 隱 顯 靈 蹤 現 真 相 
Độc hành độc tọa thường nguy nguy 獨 行 獨 坐 常 巍 巍 



262 

 

Bá ức hoá thân vô số lượng. 百 億 化 身 無 數 量 

 Tính Mệng Khuê Chỉ, q. II, tr. 11 

  

Đốn ngộ nguồn tâm mở bảo tàng, 

Bóng hình Chân Tướng hiện diểu mang, 

Một mình đi đứng thường nghiêm chỉnh, 

Vạn ức hoá thân chẳng thể lường. 

  

VI 

  

Khải Đường thiền sư vân: 凱 堂 禪 師 云 ﹕ 

  

Ưng vô sở trụ sinh kỳ tâm 應 無 所 住 生 其 心 
Khuếch triệt viên minh, xứ xứ 
chân. 

廓 徹 圓 明 處 處 真 

Trực hạ đỉnh môn, khai chính 
nhãn 

直 下 頂 門 開 正 眼 

Đại Thiên sa giới, hiện toàn thân. 大 天 沙 界 現 全 身。 

 Tính Mệnh Khuê chỉ, q. II, tr. 11. 

  

Nên từ Vô Trụ khởi sinh tâm, 

Sáng láng bao la xứ xứ chân. 

Ngay dưới đỉnh đầu, khai chính nhãn, 

Trăm nghìn thế giới hiện trong thân. 



263 

 

  

VII 

  

Duy Khoan Thiền Sư vân: 惟 寬 禪 師 云﹕ 

Khuyến quân học Đạo, mạc tham 
cầu 

勸 君 學 道 莫 貪 求 

Vạn sự vô tâm, đạo hợp đầu. 萬 事 無 心 道 合 頭 
Vô Tâm, thuỷ thể vô tâm Đạo 無 心 始 體 無 心 道 
Thể Đạo Vô Tâm, Đạo dã hưu 體 道 無 心 道 也 休 

Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. II, tr. 11 

  

Khuyên ai học Đạo chớ tham cầu, 

Đem tâm vô sự hợp Đạo mầu. 

Vô Tâm hợp với Vô Tâm Đạo, 

Hợp Đạo Vô Tâm, Đạo mới sâu. 

  

VIII 

  

Phật quốc Thiền Sư vân: 佛 國 禪 師 云﹕ 

  

Tâm, Tâm tức Phật, Phật tâm, 
tâm 

心 心 即 佛 佛 心 心 

Phật, Phật, Tâm, Tâm tức Phật 
tâm 

佛 佛 心 心 即 佛 心 

Tâm Phật, ngộ lai vô nhất vật 心 佛 悟 來 無 一 物 



264 

 

Tướng quân chỉ khát vọng mai 
lâm. 

將 君 止 渴 望 梅 林 

Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. II, tr. 10 

  

Tâm Tâm là Phật, Phật là Tâm, 

Phật, Phật, Tâm, Tâm, tức Phật Tâm. 

Tâm Phật hiểu rồi, còn chi nữa, 

Tướng quân đỡ khát, ngó mai lâm. 

  

IX 

  

Viên Ngộ Thiền Sư vân: 圓 悟 禪 師 云﹕ 

Phật Phật Đạo đồng, đồng chí Đạo 佛 佛 道 同 同 至 道 
Chân Tâm chân khe,á khế Chân Tâm. 真 心 真 契 契 真 心 
Khuếch nhiên thấu xuất uy âm ngoại 廓 然 透 出 威 音 外 
Địa cửu, thiên trường, hải cánh thâm 地 久 天 長 海 更 深 

  

Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. II, tr. 12 

  

Phật Đạo vô vi, chí Đạo đồng, 

Tâm Tâm khế hợp với Chân Không. 

Mang nhiên siêu xuất uy âm ngoại, 

Trời đất lâu lai, biển thẳm lòng. 

  



265 

 

X 

  

Trung Phong Thiền Sư vân: 中 峰 禪 師 云﹕ 

Tùng lai, chí Đạo dữ tâm thân 從 來 至 道 與 心 親 
Học đáo vô tâm, đạo tức chân 學 到 無心 道 即 真 
Tâm Đạo hữu vô câu mẫn tuyệt 心 道 有 無 俱 泯 絕 
Đại thiên thế giới nhất nhàn thân 大 天 世 界 一 閒 身 

 Tính Mệnh Khuê Chỉ, q. II, tr. 14. 

  

Xưa nay Chí Đạo với tâm gần, 

Học tới Vô Tâm, đạo mới Chân. 

Tâm Đạo hữu vô đều rũ sạch, 

Muôn ngàn thế giới, một nhàn thân. 

  

XI 

  

Cao tăng Diệu Hư vân: 高 僧 姚 虛 云﹕ 

  

Hoàng hoàng nhất cá Chủ Nhân 
Ông 

 惶 惶 一 箇 主 人 翁 

Tịch nhiên bất động tại Linh 
Cung. 

 寂 然 不 動 在 靈 宮 

Đãn đắc thử trung vô quải ngại 但 得 此 中 無 掛 礙 
Thiên nhiên bản thể tự hư không 天 然 本 體 自 虛 空 

  



266 

 

Phảng phất mơ màng ấy chủ nhân, 

Im lìm, lặng lẽ tại linh cung, 

Miễn sao thông tỏ trung tâm ấy, 

Thiên nhiên Bản Thể hợp hư không. 

  

HỌA BẢN I 

  

 

Tứ Đại chuyển vần, vạn vật xoay, 

Hình hài, tâm tưởng phút giây thay. 

Cố tìm trường tịch trong hư ảo, 

Cố tìm bất biến, giữa chuyển lay. 

  

  

HỌA BẢN II. 



267 

 

 

Hình Pháp Luân 

Giữa muôn hình tướng có Chân Như 

Hình tướng hư hoài, Thể chẳng hư. 

Tìm thấy Chân Như trong ảo ảnh, 

Ấy là Giác Ngộ, thoát phù du. 

  

HỌA BẢN III. 

  

 



268 

 

Hình Hoa Sen [74] 

Cánh hoa tuy đẹp, tuy xinh, 

Nhưng mà nhân quả, trường sinh ở đài. 

Trường sinh chẳng ở hình hài, 

Chẳng trong tâm vọng, chẳng ngoài tâm chân. 

   

HỌA BẢN IV. 

  

Liên Tâm ở sẵn trong đầu, 

Niết Bàn chớ có tìm đâu ngoài lòng.[75] 



269 

 

  

HỌA BẢN V. 

 

  

  

Sư đệ tứ mục 師 弟 四 目 

Tuệ nhãn tương giao 慧 眼 相 交 

Ấn chứng Như Lai 印 証 如 來 

Truyền y tự tổ 傳 衣 飼 祖 

  

Bốn mắt nhìn nhau chẳng nói năng, 

Truyền nhau tuệ nhãn, gửi nhau lòng. 

Như Lai siêu xuất trên từ ngữ, 



270 

 

Tâm Ấn tương truyền, “không bất không”.[76] 



271 

 

  

  

CÁC SÁCH THAM KHẢO. 

Pháp Văn. 

Présence du Bouddhisme. France-Asie. 
Le Bouddhisme contemporain. A. Russel 
Le Bouddhisme Zen. A. W. Watts 
L’Enseignement du Bouddha. Walpola Rahula 
Les Grandes Religions. E. Aegerter 
Aspects du Bouddhisme Henri de Lubec 
Origine et Histoire des Religions. J. Murphy. 
Entretiens du Maitre Dhyana, 

Chen Houei du Ho Tao. 

J. Gernet 

La conception bouddhique. 

du devenir 

N. V. Trung. 

Des Opinions Philosophiques 

en Chine. 

Léon Wieger. 

La Connaissance 
Transcendentale. 

David Néel (A) 

La Pensée Du Bouddha. Séménoff (M.) 
Bouddhisme Chinois. Léon Wieger. 
Les grands penseurs de L’Inde. Albert Schweitzer 
Le mental Cosmique. Yun (Hsi) 

  

Anh Văn 

Buddhism in translation. Henri Clarke 
Warren 

The teaching of the 
Compassionate Bouddha. 

E. A. Burtt 

Buddhism. Christmas 
Humphreys 



272 

 

Manuel of Zen Buddhism. D. T. Suzuki. 
How the great religious began. Joseph Gaer 
Buddhism today (Monthly 
Magazine). 

Buddhism today 
Association 

Trung Anh Phật học từ điển (A 
dictionary of Chinese  Buddhist 
terms). 

  

Foundation of the Tibetan.   
Mysticism. Anagarika 

Govinda 

  

Hán Văn. 

Tính Mệnh Khuê Chỉ.   
Phật Học Chỉ Nam. Phi Mại Phẩm 
Qui Nguyên Trực Chỉ. Hà Nam-Tế Xuyên, 

Bảo Kham Tự Tàng 
Bản. 

Vô lượng nghĩa kinh. Tiêu Tề 
Kinh Xuyên. Ẩn Sĩ Lưu Cầu. 
Diệu pháp liên hoa kinh. Đường Chung Nam 

Sơn 
Thích Đạo Tuyên thuật.   
Ngự Chế Lục Tổ Pháp Bảo Đàn 
Kinh. 

  

Hoa Nghiêm Kinh   
Lăng già kinh   
Cầu Na Bạt Đà La dịch   
Duy Ma Cật sở thuyết kinh.   
    
    
Kim Cương kinh giảng luận. Giáng Vị Nông Cư 

Sĩ di trước 
Bồ đề Đạt Ma huyết mạch luận. Tài liệu viết tay của 

cụ Nguyễn Minh 
Thiện Tam Tông 
Miếu. 



273 

 

  

Việt Hán. 

Qui Nguyên trực chỉ. Đỗ Thiếu Lăng dịch. 
Nhất cá khoa học giả. Uông trí Biểu nghiên cứu. 
Phật kinh đích báo cáo. Đồ Nam dịch. 
Kim Cương Kinh. Thiều Chửu biên dịch 

  

Việt Văn. 

Đại cương Triết học Phật Giáo. Thích Đạo Quang dịch 
Triết học Zen. ĐĐ Thích Thiên Ân. 
Qui Nguyên trực chỉ. Đoàn trung Còn dịch 
Diệu Pháp liên hoa kinh. Thích Trí Tịnh dịch. 
Phật Học Tinh Hoa. Nguyễn Duy Cần 
Lịch sử Triết học Đông Phương. Nguyễn Đăng Thục. 
Thủ Lăng Nghiêm kinh. ĐĐ Thích Chân Giác. 
Pháp Hoa huyền nghĩa. Chánh Trí Mai thọ Truyền 
Kinh Dược Sư. Thiều Chửu dịch. 
Kinh Viên Giác. Tuệ Quang 
Phật Giáo. Trần Trọng Kim. 
Phật Giáo triết học. Phan Văn Hùm. 
Toạ thiền tam muội. Thích Thanh Từ. 
Làn sóng tôn giáo trên đất Việt. Tâm Ngọc. 
Phật giáo xưa và nay. Trần Trọng Kim. 
Văn học đời Lý. Ngô tất Tố. 
Văn học đời Trần. Ngô Tất Tố. 
Quan thế Âm bồ tát tín luận. Hải Tín Cư Sĩ. 
Triết Lý Đạo Phật. Thích Thiện Hoa. 
(Đại Cương Thủ Lăng Nghiêm).   
Đường vào ánh sáng Đạo Phật. Tịnh Mặc. 
Tạp chí Vạn Hạnh.   
Minh Lý Đạo. Nguyễn Minh Thiện (T. T. 

M.) 
 
  

 



274 

 

CHÚ THÍCH 
[1] La formule “se tirer de l’impermanence, obtenir la permanence” avait été le point 
d’orgue final de tous les discours du Bouddha Sakyamuni. 

Léon Wieger, Histoire des Croyances religieuses... p. 438. 
[2] Tam chuyển Pháp Luân: 1 Căn Bản Pháp Luân: thuyết Hoa Nghiêm. 2 Chi mạt pháp 
luân: Thuyết A Hàm chí Phương Đẳng; 3 Nhiếp mạt qui bản: Thuyết Pháp Hoa. 

Phật Học Chỉ Nam, tr. 11. 
[3] Phân biệt Nhất Tâm Chân Như, Nhất Tâm Sinh Diệt là chủ đích của kinh Lăng Già. 
[4] 大 我 (đại Ngã) the greater self, or the true personality 真 我 (chân ngã). Hinayana 
(tiểu thừa) is accused of only knowing and denying the common idea of a self, or 
soul, whereas there is a greater self, which is a nirvana self. It specially refers to 
the Great Ego, the Buddha, but also to any Buddha... 

Trung Anh Phật Học từ điển, tr. 89. 
[5] 阿 賴 耶 識 A Lại Da Thức Alaya Vijnana “The receptacle intellect or 
consciousness; “the originating of receptacle intelligence”; basic consciousness 
(keith)... It is called 第 一 識 Đệ Nhất Thức the prime or supreme mind or 

consciousness...無 垢 識 Vô Cấu Thức unsullied consciousness when considered in the 

absolute i. e. the Tathagata and đệ bát thức 第 八 識 as the last vijnana. There has been 
much discussion as to the meaning and implication of the Alaya-Vijnana. It may be 
also termed the unconscious, or unconscious absolute, out of whose ignorance or 
unconsciousness arises all consciousness. 

Trung Anh Phật Học Từ Đỉển, tr. 292. 
[6] 弟 兄 八 箇 一 人 痴 

    只 有 一 箇 最 伶 俐 

    五箇 門 前 做 買 賣 

    一 箇 家 中 作 主 依。 
Tính Mệnh Khuê Chỉ, I, tr. 41. 

[7] Xem Bát thức qui nguyên đồ, tính Mệnh Khuê Chỉ, q. I, tr, 41. 
[8] Phật tính thị thường, thiện ác chư pháp nãi chí Bồ Đề Tâm, giai thị vô thường. (Niết 
Bàn kinh, Pháp Bảo Đàn Kinh, Đoàn trung Còn phiên dịch), Đốn tiệm phẩm, tr. 118. 
[9] Lorsque l’Entité Spirituelle s’affranchit pour toujours de toute particule de matière, 
de substance ou de forme et redevient un souffle spirituelle. C’est alors seulement 
qu’elle entre dans le Nirvana éternel qui ne change jamais et qui dure, aussi longtemps 
que le cycle de vie a duré: une éternité vraiment. Et ce souffle qui existe en Esprit, n’est 
rien, parce qu’il est tout; comme forme ou comme apparence quelconque, il est 
complètement anéanti; mais comme Esprit Absolu, il Est, car il est devenu l’Être 
même. Lorsqu’il s’agit de l’”âme”, prise dans le sens d’Esprit, l’expression : “absorbée 



275 

 

dans l’Essence Universelle”, signifie “union avec”...il ne peut jamais être question 
d’annihilation, car cela voudrait dire séparation éternelle. 

H. P. Blavatsky. La Clé de la Théosophie, p. 162. 
[10] Soit dit en passant que pour avoir ignoré l’importance de la connexion de ces deux 
ordres (le phénoménal et le transcendant, le samsara et le Nirvana) qu’on a si mal 
compris le Bouddhisme. Car il faut noter que si le Bouddha a jeté l’anathème sur 
l’existence terrestre dans son ensemble (tout est douleur, tout est impermanent, tout est 
sans-soi Sarvam Duhkha, sarvam anita, sarvam anatman), il s’est tout entier tendu vers 
ce qu’il appelait l’Autre Rive, le Nirvana. 

Nguyễn Văn Trung, La Conception Bouddhique du devenir, p. 66. 
[11] Toutes les choses conditionnées sont impermanentes...toutes les choses 
conditionnées sont dukka 苦 (khổ)... tous les dhammas sont sans soi... 

Walpola Rahula, L’Enseignement du Bouddha, p. 84. 
[12] Nguyễn Duy Cần, Phật Học Tinh Hoa, tr. 177-178. 
[13] Chấp trước vũ trụ chi hiện tướng nhi bất kiến Bản Thể giả vị chi Mê. Kiến Bản Thể 
nhi bất kiến hiện tướng giả, diệc bất đắc vị chi Ngộ. 

Nguyễn Duy Cần, Phật Học Tinh Hoa. 
[14] Hải tín cư sĩ, Quán thế Âm Bồ tát tín luận, tr. 36. 
[15] Walpola Rahula, l’Enseignement du Bouddha, Chapitre 6: La doctrine du Non-Soi. 
[16] Nguyễn Văn Trung, La Conception bouddhique du devenir, article 3, L’Anatman, 
ou l’explication bouddhique du devenir. 

... Thuyết Vô Ngã đã được bàn cãi sâu rộng trong “Na tiên tì kheo kinh” (khoảng 
thế kỷ V sau công nguyên). đó là đề tài đối thoại giữa vua Di Lan ( Milanda) và tì khưu 
Na Tiên (Nagasena). 

Cf. Léon Wieger, L’Histoire des Croyances et des opinions philosophiques en 
Chine, pp. 445,446. 

[17] “Cái ta” có nhiều nghĩa là “giả ta”, “cái ta” không có tới 2 nghĩa là “Thật ta”...Nhờ 
đứng trên cái thuyết vô ngã này, mà người tu giải thoát được những tướng khổ của 
“Giả ta”. Bởi cớ sao? Nhận được cái “ta chân thật bất diệt” là không còn bám víu chạy 
theo những cái “Ta giả và sinh diệt” nữa. 

Cư sĩ Hải Tín, Quán Thế Âm Bồ tát tín luận, tr. 42. 
[18] 失 汝 元 常， 故 受 輪 轉。 

Thủ Lăng Nghiêm kinh. Việt Nam Phật Tử hội xuất bản, tr. 65. 
[19] Phật Học Tinh Hoa, Nguyễn Duy Cần, tr. 119-120. 
[20] Thủ Lăng Nghiêm kinh quyển I. (Việt Nam Phật Tử hội xuất bản, tr. 22-23); Thủ 
Lăng Nghiêm, Linh Sơn phật học nghiên cứu hội, tr. 55-56. 
[21] Phật cáo A Nan: ”Thử thị tiền trần hư vọng tướng, tưởng hoặc nhữ Chân tính; do 
nhữ vô thuỷ chí ư kim sinh, nhận tặc vi tử, thất nhữ nguyên thường, cố thụ luân 
chuyển.” 

Thủ Lăng Nghiêm kinh, q. I, V.N. P. T. H xuất bản, tr. 25. 



276 

 

Thủ Lăng Nghiêm Kinh, Linh Sơn Phật Học tr. 55-56. 
[22] Phật ngôn: “Đại Vương, nhữ diện tuy trứu, nhi thử kiến tính vị tằng trứu; trứu giả vi 
biến, bất trứu phi biến, biến giả thụ diệt, bỉ bất biến giả nguyên vô sinh diệt. 

Thủ Lăng Nghiêm kinh q. II, tr. 5. hoặc Linh Sơn, tr. 75. 
[23] Trụ danh chủ nhân. 住 名 主 人Thủ Lăng Nghiêm kinh, V. N. P. T. H. tr. 33, hoặc 
Linh Sơn, tr. 75. 
[24] Trần chất giao động , hư không tịch nhiên. Như thị tư duy: trường tịch danh Không, 
giao động danh trần. 

Thủ Lăng Nghiêm, V.N. P. H 34. và Linh Sơn tr. 75-76. 
[25] Nguyện văn Như Lai hiển xuất thân tâm, chân vọng, hư thực, hiện tiền sinh diệt dữ 
bất sinh diệt nhị phát minh tính. 
Thủ Lăng Nghiêm kinh q. 2, V.N. P. H. tr. 1. -Linh Sôn, tr. 80 
[26] Dĩ động vi thân, dĩ động vi cảnh...tính tâm thất chân, nhận vật vi kỷ, luân hồi thị 
trung, tự thủ luân chuyển. 
Thủ Lăng Nghiêm, q. I, V.N. P. H 36; & Linh Sôn, 80. 
[27] Thất ngã Bổn Tâm, tuy thân xuất gia, tâm bất nhập đạo, thí như cùng tử, xả phụ đào 
thệ, kim nhật nãi từ. Tuy hữu đa văn, nhược bất tu hành, dữ bất văn đẳng, như nhân 
thuyết thực, chung bất năng bão. 

Thủ Lăng Nghiêm , V.N.P. H. tr. 28-29; Linh Sôn, tr. 66-67. 
[28] Tổ chi ngộ Bản tính vị Huệ Năng viết: “ Bất thức Bản Tâm, học pháp vô ích, Nhược 
thức tự Bản Tâm, kiến tự Bản Tánh, tức danh Trượng Phu, Thiên , Nhân sư, Phật.” 
[29] Thích Đạo Quang, Đại cương Triết học Phật Giáo, tr. 55. 
[30] Như trên, tr. 93-94. 
[31] Như trên, tr. 94. 
[32] Như trên, tr. 56 -tr. 94. 
[33] Như trên, tr. 93. 
[34] Như trên, tr. 93. 
[35] Như trên, tr. 93. 
[36] 現 相 之 我 與 本 體 之 佛， 猶 如 水 與 波。 此 本 體 謂 之 真 如， 亦 謂 之 

佛¡ 
Hiện tượng chi Ngã dữ Bản Thể chi Phật do như thuỷ dữ ba. Thử Bản Thể vị chi Chân 
Như, diệc vị chi Phật. 
Ngã hiện tượng với Phật Bản Thế là như sóng và nước. Phật Bản Thể ấy gọi là Chân 
Như, là Phật. 
Léon Wieger, Histoire des Croyances Religieuses et des opinions philosophiques en 
Chine, p. 546. 
[37] Pháp Bảo Đàn Kinh (Đoàn trung Còn dịch), Sám Hối Phẩm, tr. 61. 
[38] 



277 

 

Tam điểm như tinh tượng 三 點 如 星 象 
Hoành câu tự nguyệt tà 橫 鉤 似 月 斜 

Phi mao tòng thử đắc 披 毛 從 此 得 
Tác Phật cánh vô tha. 作 佛 更 無 他。 
  

Long lanh ba chấm tựa sao, 
Mình cong vầng nguyệt, tiêu hao xế tà. 

Muông chim nguồn ấy phát ra, 
Duyên do Thần Phật cũng là đấy thôi. 

  
[39] Diệu Pháp liên hoa quyển thứ 4. Phẩm ngũ bá đệ tử thụ ký, kệ của A Nhã Kiều 
Trần Như.Diệu Pháp Liên Hoa Kinh, Liên Hải Phật Học Trường, tr. 243. 
[40] Diệu Pháp Liên Hoa, Phẩm Tín Giải. Kệ của Ma Ha Ca Diếp. Người cùng tử của 
Ông Trưởng giả). Diệu Pháp Liên Hoa, Liên Hải 

Phật Học đường, từ tr. 145 đến 153 
[41] ĐĐ Thiên Ân, Triết Học Zen I, tr. 162. 
[42] 云 何 自 疑 汝 之 真 性， 性 汝 不 真， 取 我 求 實。 
Vân hà tự nghi nhữ chi Chân Tính, Tính nhữ bất chân, thủ Ngã cầu thực. 

Thủ Lăng Nghiêm kinh (V.N. P. T. hội xuất bản), q. II, tr. 16-17.-Thủ Lăng 
Nghiêm, -Linh Sơn, Phật Học, tr. 113-114. 

...O Ananda, soyez des lampes pour vous-même, soyez un refuge pour vous-même; ne 
cherchez pas d’autre refuge. Prenez la vérité comme lampe, prenez la vérité comme 
refuge. Ne cherchez pas d’autre refuge qu’en vous-même. (Mahaparinibhana sutta-
Niết Bàn kinh -Présence du Bouddhisme, p. 539.) 
[43] 十 箇 大 字 乃 是 ﹕靈 檯 方 寸 山， 斜 月 三 星 洞。 
Giá cá Thập Đại Tự nãi thị: Linh Đài Phương Thốn Sơn, Tà Nguyêt Tam Tinh Động. 
(Tây Du, hồi 1) 
[44] 

Phật tại Linh Sơn, mạc viễn cầu 佛 在 靈 山 莫 遠求 

Linh Sơn chỉ tại nhữ tâm đầu. 靈 山 之 在 汝 心頭 
Nhân Nhân hữu cá Linh Sơn 
tháp 

人 人 有 箇 靈 山塔 

Hảo hướng Linh Sơn tháp tự 
tu. 

好 向 靈 山 塔 自修. 

Tây Du ký, hồi 85. 



278 

 

[45] Không nên hướng ngoại mà tìm cầu, trái lại, cần phải hướng về nội Tâm để tìm Phật 
Tính. (Truyền Tâm Pháp của Hoàng Bích Thiền Sư. ĐĐ. Thích Thiên Ân, Triết học 
Zen II, tr. 25) 

...Tự Tâm của ngươi là Phật, Phật là tự tâm của ngươi. Tâm và Phật không sai biệt, 
vì thế cổ nhân nói: Tự Tâm tức Phật. (Truyền Tâm Pháp Yếu. Cf. ĐĐ Thích Thiên 
Ân, Triết học Zen, II, tr. 54.) 

...Trong Tâm Tính của mọi loài chúng sinh vốn đầy đủ trí huệ, đức tướng của Như 
Lai. Nhưng nếu không thật tu, thì không bao giờ hiển hiện, không thật chứng, không 
thể nào hoạch đắc. 

Chánh Pháp Nhãn Tàng, Biện Đạo thoại. ĐĐ. Thiên Ân, Triết học Zen, II, tr. 
87. 

...Giáo Lý đã nói: Chân ở trong Vọng. Vậy tìm Chân Tâm ở ngoài thân và tư tưởng 
của mình, là không thể được. 

(Hải Tín Cư Sĩ, Quan thế Âm Bồ Tát Tín Luận, tr. 46.) 
[46] 丙 丁童 子 來 求 火。 
ĐĐ Thích Thiên Ân, Triết Học Zen, II, tr. 55 và tiếp theo. 
[47]      佛 自 性 中 作， 莫 向 身 外 求。 

Quyết Nghi Phẩm, Pháp Bảo Đàn Kinh, Đoàn trung Còn dịch. 

本 性 是 佛， 離 性 無 別 佛。 
Pháp Bảo Đàn Kinh, Bát Nhã Phẩm, Đoàn trung Còn dịch, tr. 28. 

[48] Nhược nhiên qui y Phật, Phật tại hà xứ? Nhược bất kiến Phật, bằng hà sở qui... Kinh 
văn phân minh ngôn tự qui y Phật, bất ngôn qui y tha Phật. 

若 然 歸 依 佛， 佛 在 何 處。 若 不 見 佛， 憑 何 所 歸。 經 文 分 明 言﹕ 自 歸 

依 佛， 不 言 歸 依 他 佛。 
Pháp Bảo Đàn Kinh, Sám Hối Phẩm, Đoàn trung Còn dịch, tr. 64-65. 

[49] Le Nibbana “doit être réalisé par les Sages au-dedans d’eux-mêmes. (paccattam 
veditabbo vinnuhi).-Présence du Bouddhisme, p. 268. 
[50] Xin xem Léon Wieger, Histoire des Croyances Religieuses et des Opinions 
Philosophiques en Chine, p. 524 et ss. 
[51] Tài liệu viết tay của Tam Tông Miếu (phần phiên Âm), và Léon Wieger , Histoire 
des Croyances Religieuses... p. 524 et ss. 
[52] 三 界 本 起 同 歸 ㄧ 心。 先 佛 後 佛 以 心 傳 心 不 立 文 字。。。 從 無 始 曠 

中j 劫 來， 乃 至 施 為 運 動 ㄧ 切 時 中， ㄧ 切 處 所 皆 是 汝 本 心， 皆 是 汝 

本 佛。 
Tam giới bổn khởi đồng qui nhất tâm. Tiên Phật, hậu Phật dĩ tâm truyền tâm, bất lập 
văn tự...Tòng vô thuỷ khoáng đại kiếp lai, nãi chí thi vi, vận dộng, nhất thiết thời trung, 
nhất thiết xứ sở, giai thị nhữ bổn tâm, giai thị nhữ bổn Phật. 



279 

 

Đạt Ma huyết mạch luận. (Tài liệu viết tay của Tam Tông Miếu) 
...Le monde tout entier est pensé dans le coeur. Tous les Bouddhas, passés et futurs ont 
été et seront formés dans le coeur. La connaissance se transmet de coeur à coeur, par la 
parole. A quoi bon, tous les écrits? Le coeur de chaque homme communie à ce qui fut 
tous les temps, à ce qui est tous les lieux.. 

Léon Wieger, Histoire des Croyances Religieuses ...p. 524. 
[53]  即 心 是 佛，亦 復 如 是。 除 此 心 外， 覓 菩 提，涅 槃 無 有 是 處。 自 性 

真 凳瞗A非 因 非 果 法， 即 是 心 義。 
Tức tâm thị Phật, diệc phục như thị. Trừ thử tâm ngoại, mích Bồ Đề, Niết Bàn vô hữu 
thị xứ. Tự Tính chân thật, phi nhân, phi quả pháp, tức thị tâm nghĩa. 

Đạt Ma huyết mạch luận. 
...Le coeur est le bouddha. Il n’y a pas de Bouddha en dehors du coeur. Considérer 
l’illumination et le nirvana comme des choses extérieures au coeur, c’est une erreur. Il 
n’y a pas d’illumination en dehors du coeur vivant. Il n’y a pas de lieux où se trouvent 
des êtres nirvanés. Hors la réalité du coeur, tout est imaginaire...Il n’y a pas de causes, 
il n’y a pas d’effets. Il n’y a d’activité que la pensée du coeur, et son repos, c’est le 
Nirvana. Chercher quelque chose en dehors de son coeur, serait vouloir saisir le vide. 
Le Bouddha , chacun le crée dans son coeur par sa pensée. Le coeur est Bouddha, 
Bouddha c’est le coeur. 

Léon Wieger, Histoire des Croyances Religieuses ...p. 524. 
[54] 若 言 心 外 有 佛， 求 菩 提 可 得 無 有 是 處。 佛 及 菩 提 皆 在 何 處？ 

譬 如 有 人 以 手 提 虛 空， 得 否？ 除 此 ， 心 外 見 佛， 終 不 得 也。。。 

心 即 是 丞佛，佛 即 是 心。 心 外 既 無 佛， 何 起 佛 見？ 際 相 誑 惑。。。 

若 欲 見 佛 見 性 即 是 佛。 
Nhược ngôn tâm ngoại hữu Phật, cầu Bồ Đề khả đắc, vô hữu thị xứ. Phật cập Bồ 

Đề giai tại hà xứ? Thí như hữu nhân, dĩ thủ đề hư không, đắc phủ. .. Trừ thử , tâm 
ngoại kiến Phật, chung bất đắc dã...Tâm tức thị Phật, Phật tức thị tâm, tâm ngoại ký vô 
Phật, hà khởi Phật kiến? Tế tương cuống hoặc... Nhược dục kiến Phật, kiến tính tức thị 
Phật. 

Đạt Ma huyết mạch luận. 
...Imaginer un Bouddha en dehors du coeur, se figurer qu’on le voit en un lieu 

extérieur, c’est du délire. Donc il faut tourner son regard , non vers le dehors, mais vers 
le dedans, il faut le concentrer en soi-même, et contempler en soi sa bouddhaité. 

Léon Wieger, Histoire Des Croyances Religieuses, p. 524. 
[55] Ở nơi mỗi người, nếu cái Vọng Tâm sinh, thì cái Chân Tâm phải ẩn, nhưng nó lại ẩn 
trong cái Vọng Tâm. Còn khi cái Chân Tâm hiện ra, thì cái Vọng Tâm phải mất, nhưng 
nó lại mất trong Chân Tâm. 
Hải Tín Cư Sĩ, Quán Thế Âm Bồ Tát Tín Luận, tr. 46. 



280 

 

...Trong cái bản ngã nhỏ hẹp, chúng ta phát huy cái Đại Ngã rộng lớn. 
Thích Đại Quang, Đại Cương Triết Học Phật Giáo, tr. 55. 

[56] Thích Đạo Quang, Đại Cương Triết Học Phật Giáo, tr. 56. 
[57] Như trên, tr. 54. 
[58] Di Đà đồng thể. Như trên, tr. 54. 
[59] Như trên, tr. 94. 
[60] Luận Ngữ, Thái Bá đệ Bát, tiết 18. 
[61] Pháp Thân = Corps mystique. 

Léon Wieger, Histoire des Croyances Religieuses... p. 525. 
... Sư viết: Ký nhược bất biệt, tức thử thân thị nhữ bổn Pháp Thân; tức thử nhữ bổn 

Pháp Thân thị nhữ bổn tâm. 
Thử tâm tòng vô thỉ khoáng đại kiếp lai, dữ như kim bất biệt; vị thường hữu sinh 

tử; bất sinh, bất diệt; bất cấu, bất tịnh; bất hảo, bất ác; bất lai, bất khứ; diệc vô thị phi; 
diệc vô nam, nữ tướng; diệc vô tăng tục, lão thiếu; vô thánh, vô phàm; diệc vô Phật; 
diệc vô chúng sinh; diệc vô tu chứng; diệc vô nhân quả; diệc vô cân lực, diệc vô tướng 
mạo; do như hư không; thủ bất đắc; xả bất đắc; sơn hà thạch bích, bất năng vi ngại; 
xuất một, vãng lai, tự tại, thần thông... 

Đạt Ma huyết mạch luận. 
[62] Thánh Thể = Le Saint Corps. 

Léon Wieger, Histoire des Croyances Religieuses... p. 526. 
...Nhược trí huệ minh liễu, thử tâm hiệu danh Pháp Tính, diệc danh Giải Thoát 

Sinh Tử, Bất Câu Nhất Thiết Pháp, Câu Đà Bất Đắc; thị danh Đại Tự Tại Vương Như 
Lai, diệc danh Bất Tư Nghị; diệc danh Thánh Thể; diệc danh Trường Sinh Bất Tử; diệc 
danh Đại Tiên. Danh tuy bất đồng, Thể tức thị nhất. 

Thánh nhân chủng chủng phân biệt, giai bất ly Tự Tâm. 
Đạt Ma huyết mạch luận. 

[63] Phật cáo Tu Bồ Đề: Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng. Nhược kiến chư tướng 
phi tướng, tức kiến Như Lai. .. (Phật bảo Tu Bồ Đề: Phàm cái gì có tướng đều là hư 
dối. Nếu thấy các tướng chảng phải tướng, tức là thấy Như Lai.) 

Kim Cương Kinh, Đoạn V. 
...Ly nhất thiết tướng, tức danh chư Phật. (Thoát ly mọi hình thức, sắc tướng tức gọi 
chư Phật.) 

-Kim Cương Kinh, đoạn XIV. 
...Như Lai bất ưng dĩ cụ túc sắc thân kiến. 

Kim Cương kinh, XX. 
[64] Phật cáo Tu Bồ Đề: Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng. 
[65] Tự tâm thị Niết Bàn. Nhược ngôn tâm ngoại hữu Phật, cầu Bồ Đề khả đắc, vô hữu 
thị xứ. 

Đạt Ma Huyết Mạch Luận. 
[66] Minh tâm kiến Tánh, nhược bất kiến Tánh, đắc thành Phật Đạo, vô hữu thị xứ. 



281 

 

Đạt Ma Huyết Mạch Luận. 
[67] Ly nhất thiết chư tướng, tức danh chư Phật. 

Kim Cương Kinh, đoạn V. 
68 Ưng vô sở trụ nhi sinh kỳ tâm. 

Kim Cương Kinh, X. 
[69] Nhất thiết hiền thánh giai dĩ vô vi pháp, nhi hữu sai biệt. 

Kim Cương Kinh, VII. 
[70] Nhược dĩ sắc kiến Ngã, dĩ âm thanh cầu Ngã, thị nhân hành tà đạo bất năng kiến 
Như Lai. 

Kim Cương Kinh, XXVI. 
[71] Nhất thiết hữu vi pháp như mộng huyễn, bào ảnh, như lộ, diệc như điện, ưng tác 
như thị quán. (Tất cả các pháp hữu vi như mộng huyễn, bọt bóng, như sương và như 
chớp, nên quan sát như thế.) 

Kim Cương Kinh, XXXII. 
[72] Như Lai giả vô sở tòng lai, diệc vô sở khứ, cố danh Như Lai. (Như Lai không từ đâu 
đến, cũng không đi đâu, nên gọi là Như Lai. = Pháp Thân là Bản Lai Thường Trụ, 
không chỗ xuất hiện, không chỗ nhập diệt) 

Kim Cương Kinh, XXIX. 
[73]                   心， 心， 心 難 可 尋， 

寬 時 遍 法 界, 隙 也不 容 針 

我 本求 心， 不 求 佛 

了 知 三 界 空 無 物。 

若 欲 求 佛， 但 求 心， 只 這 心 

這 心 是 佛。 

我 本 求 心， 心 自 知， 

求 心 不 得， 待 心 知。 

佛 性 不 從 心 外 得， 

心 生 便 是 罪 生 時。 
Tâm, tâm, tâm, 
Tâm nan khả tầm, 
Khoan thời biến pháp giới, 
Khích dã bất dung châm. 
Ngã bổn cầu tâm, bất cầu Phật, 
Liễu tri tam giới, không vô vật. 



282 

 

Nhược dục cầu Phật, đãn cầu tâm, 
Chỉ giá tâm; giá tâm thị Phật. 
Ngã bổn cầu Tâm, tâm tự tri, 
Cầu Tâm bất đắc, đãi Tâm tri, 
Phật tính bất tòng tâm ngoại đắc, 
Tâm sinh tiện thị tội sinh thì. 

Đạt Ma huyết mạch luận. Đoạn kết. 
[74] Hình hoa sen phóng tác nhân bài thơ 

Linh Sơn niêm hoa 靈 山 黏花 
Tung Sơn đắc tủy 嵩 山 得髓 
Hoàng Mai truyền y, 黃 梅 傳衣 
Đông Sơn diên thọ 東 山 延壽。 
 Chánh Pháp Nhãn Tàng -Diên Thọ. 

Dịch: “Niêm hoa ở núi Linh Sơn, Ngộ Đạo ở núi Tung Sơn, truyền y bát ở đất 
Hoàng Mai, trực tiếp diên thọ ở núi Đông Sơn.” 

Thiên Ân, Đoàn văn Ân, Triết Học Zen, I, tr. 67. 
Trong kinh Đại Phạm Thiên, vấn Phật quyết nghi, có chép: “ khi mà Phật ở trên 

Pháp Hội Linh Sơn (Grdhrakuta), có vị Đại Phạm Thiên (Mahabrahman: cõi trời thứ ba 
trong sơ thiền) có dâng hoa sen sắc vàng, cầu thỉnh Phật thuyết Pháp. Nhưng Phật chỉ 
nắm hoa không nói một câu nào. Đại chúng trong Pháp Hội đó không ai hiểu ý Phật, 
nên tất cả đều im lặng, và chỉ có Ông Ma Ha Ca Diếp mỉn cười. Phật dạy: Ta có Chánh 
Pháp Nhãn Tàng, Niết Bàn Diệu Tâm phó thác cho Ông Ma Ha Ca Diếp 
(Mahakasyapa).” “Chánh Pháp Nhãn Tàng, Niết Bàn Diệu Tâm” là Diệu Tâm (Chân 
Trí), nhận rõ Diệu Lý (Chân Lý) của vũ trụ. 

Thích Đạo Quang, Triết học Phật Giáo, tr. 129. 
[75] Hình trích trong quyển Foundation of the Tibetan Mysticism của Anagarita Govinda 
-Charles Andrieu đã dịch ra Pháp Vân, dưới nhan đề Les Fondements de la Mystique 
Tibétaine. 
Hình vẽ ngụ ý: Ngọc châu viên giác hay Tuyệt Đối Thể ở sẵn ngay trong Liên Hoa, tức 
là trong Trung Tâm Não Bộ con người. 
[76] Chữ Nho 2 bên: 
Bên trái, dòng 1: Tam thế Phật tổ truyền Tâm Ấn, tứ mục tương cố thái phân minh. 
Dòng 2: Viên Đồng Thái Hư. 
Bên Phải, dòng 3: Bồ Đề Tâm Ấn. 
Bên Phải, dòng 4: Thái Hư nhất bản, vạn trường linh, tâm ấn nhân nhân nguyên tự 
thành. 



283 

 

Tài liệu và hính vẽ rút trong quyển: Trần Triều Dật Tôn Phật Điển lục. Thượng sĩ 
Ngữ lục (Trúc Lâm Thượng sĩ ngữ lục) tr. 6. Việt Nam Phật Điển tùng khan. Thư 
Viện Khảo cổ, số VD 2/6b. 
Đó cũng là Tâm Ấn của Thiền Tông trong Thập Ngưu Đồ, nhan đề là Song Dẫn, (Phật 
Học Tinh Hoa, Nguyễn Duy Cần tr. 303). Đó tức là đã tiến tới “Tất cảnh Không”, hoà 
đồng, hợp nhất với Chân Nguyên (Chân Tâm) không còn chút chi phân biệt. 

CHƯƠNG XIX 

ĐẠO KHỔNG 

CHÂN DUNG KHỔNG PHU TỬ. 

  

 

  

Nói tới đạo Khổng ai cũng hay. Nói tới đức Khổng ai cũng biết. Nhưng biết đạo 
Khổng cho rành, hiểu đạo Khổng cho đúng, hồ dễ mấy ai? Vậy trước khi tìm hiểu về 
Đạo Khổng, chúng ta hãy tìm hiểu về Đức Khổng. 

Tìm hiểu về chân dung, chân tướng Đức Khổng đem lại cho ta nhiều lợi ích. 
1. Trước hết chúng ta hiểu rõ về Đức Khổng. 
2. Thứ hai, chúng ta sẽ nắm được đại cương học thuyết của Ngài một cách tự 

nhiên, linh động. 



284 

 

3. Thứ ba, chúng ta sẽ biết được một mẫu người lý tưởng. Qua mẫu người này, 
chúng ta sẽ nhận ra bóng hình một con người lý tưởng muôn thủa. Chúng ta sẽ đi sâu 
vào căn cốt con người, và nhờ vậy, chúng ta cũng sẽ tìm ra được chân dung, chân 
tướng của chúng ta, chúng ta sẽ tìm ra được định mạng sang cả của chúng ta. 

Hiểu được Đức Khổng không phải là chuyện dễ. 
Chính Ngài cũng đã vói:” Ôi! đời chẳng biết ta.” 
Tử Cống hỏi:” Tại sao, thày than rằng: Chẳng ai biết Thày.” 
Đức Khổng đáp:”Ta không oán Trời, ta không trách Người. Còn về đạo lý, thì ta 

khởi học từ mức thấp, để đạt lên mức cao. Biết ta chăng, chỉ có Trời.” (Luận 
Ngữ, XIV, 37). 

Sách Vựng Uyển có chép:” Tề Cảnh Công hỏi Tử Cống: “Đức Khổng có phải hiền 
nhân chăng” 

Tử Cống đáp:” Ngài là một vị Thánh Nhân.” 
Tề Cảnh Công hỏi: “Sự thánh thiện Ngài ra sao?” 
Tử Cống đáp: “Tôi không biết.” 
Tề Cảnh Công biến sắc nói: “Mới đầu thời Ông nói: Khổng Tử là thánh nhân, nay 

lại nói: Không biết.” 
Tử Cống đáp: “Tử này suốt đời đội trời, mà chẳng biết Trời cao bao nhiêu. Suốt 

đời đạp đất, mà chẳng biết đất dày bao nhiêu. Tử này, theo thày Phu Tử, cũng y như kẻ 
khát nước, đem gáo, đem bình ra sông, ra bể, để múc nước uống. Uống no bụng, xong 
rồi đi, mà chẳng biết sông, biển sâu là bao nhiêu.” [1] 

Các cao đệ Ngài cho rằng: 
“ Phàm nhân sở dĩ không hiểu nổi Ngài vì chưa đủ khả năng, chưa đủ tầm kích mà 

hiểu Ngài, y như một người đi ở ngoài đường, bị bức tường cao ngăn chặn, không sao 
nhìn thấy được những đồ trần thiết quí báu bên trong nhà.” [2] 

Chính vì vậy, mà đã có rất nhiều sự ngộ nhận về Đức Khổng cũng như về Đạo 
Khổng. Có nhiều người thường nghĩ rằng Đức Khổng bất quá chỉ dạy 2 chữ Hiếu 
Trung. Đạo Khổng chẳng qua chỉ là một thứ Đạo nhập thế, dạy con người Nhân Đạo, 
tức là ăn ở cho xứng đáng với danh hiệu con người. Đạo Trung Dung chẳng qua là một 
thứ Đạo, dạy sống cho đúng mức, không thái quá không bất cập. 

Nói như vậy, chẳng qua là biết sơ lược một vài khía cạnh thứ yếu của Khổng Giáo 
chẳng khác nào như sẩm sờ voi, không biết được toàn diện của Đạo Nho. 

Nếu Đức Khổng xuống thế, cốt dạy Hiếu với Trung, thì Ngài hơn gì Mẫn Tử 
Khiên, Tử Lộ, môn đệ Ngài, là những người chí hiếu; Ngài hơn gì Cơ Tử, Tỉ Can xưa 
là những người chí trung, 

Nếu Ngài thật sự chủ trương Trung Quân, thì tại sao đã âm thầm bỏ vua nước Lỗ, 
bỏ chức Nhiếp Tướng Sự, chỉ vì vua Lỗ đã tỏ ra ham mê thanh sắc của bọn ca vũ, để ra 
đi dấn thân vào con đường lưu vong mười mấy năm trời, [3] và 2 lần bỏ Vệ Linh Công, 
vua nước Vệ ra đi, chỉ vì Vệ Linh Công có thái độ thờ ơ, bất kính đối với Ngài? [4] 

Như vậy, chủ trương Ngài rõ ràng là Vua thời phải ra Vua, bề tôi phải cho ra bề 
tôi, cha phải ra cha, con phải ra con. [5] 



285 

 

Từ nền tảng ấy, sau này, Mạnh Tử đã đắp xây cả một học thuyết chính trị Nho 
Giáo với khẩu hiệu bất hủ: 

“ Dân vi quí, xã tắc thứ chi, quân vi khinh.” 
“ Dân là quí, nhì đến đất nước, vua là phụ.” [6] 

Có nhiều người cho rằng Đạo Khổng chỉ dạy nhân đạo, mà không đề cập đến 
Thiên Đạo, chỉ biết dạy nhập thế, không biết dạy xuất thế, cho nên thường quan niệm 
rằng: Nhất Phật, nhì Đạo, ba Nho. 

Qui Nguyên trực chỉ viết: “Chỗ không giống nhau giữa Nho, Thích là: nhà Nho 
chỉ nói cái phép ở đời, họ Thích (Phật) lại nói cái phép ra khỏi đời. Nhà Nho chỉ nói 
một đời, rồi gom về Trời. Họ Thích biết rõ gốc ngọn của nghiệp duyên nhiều đời chồng 
chất, đó là chỗ đôi đằng không giống nhau vậy.” [7] 

Chương XXIV sách này viết: “Người học Nho chết rồi thì hết, chẳng qua trong 
khoảng 100 năm mà thôi. Người học Đạo (Lão) vụ cầu sống mãi, chẳng qua muôn 
ngàn năm mà thôi. Người học Phật dứt mãi với sống chết, trong trẻo hoài hoài, chẳng 
qua trải khắp cái số kiếp nhiều như cát bụi, mà không có cùng tận vậy.” [8] 

Rồi lại có nhiều người tưởng rằng: Đạo Khổng dạy Trung Dung là sống nước đôi, 
không thái quá, không bất cập. Đọc những lời bình luận thiển cận như vậy thật rất buồn 
lòng và liên tưởng đến lời Tào Tháo chê Trần Cung:” Yến tước an tri hồng hạc chí 
tai.” (Phận gi sẻ làm sao biết được chí chim hạc, chim hồng). 

Tuy nhiên, vẫn còn có những lời nhận định rất đứng đắn về Nho Giáo. Cụ Minh 
Thiện, trong quyển Minh Lý Yếu Giải, nơi tr. 52, có viết: “ Đến khi chứng quả, thành 
chân, người theo phái Thích thì gọi là Phật, người theo phái Đạo thì gọi là Tiên, người 
theo phái Nho thì gọi là Thánh. Phật, Tiên, Thánh là những danh từ khác nhau nhưng 
đồng chỉ 1 bực người chứng đặng tính hoàn toàn sáng suốt mà thôi, gọi chung là Chân 
Nhân...” [9] 

Như vậy, mới đúng với tinh thần Tam Giáo Đồng Nguyên, Vạn Giáo Nhất Lý... 
Vì Đức Khổng là con người đa năng, đa dạng, nên muốn hiểu Ngài, ta phải nghiên 

cứu Ngài dưới nhiều khía cạnh. 

1. Đức Khổng là con người nhiệt thành đi tìm chân lý. 
Thế nhân thường cho rằng: đã là Thánh Nhân, đã là Giáo Chủ thì phải là Thánh 

Nhân ngay từ trong bụng mẹ; phải có những cách thai sinh kỳ bí, thoát khỏi các định 
luật và trật tự chi phối vũ trụ, nhân quần, lại thông minh tuyệt mức, sinh nhi tri chi, 
không cần học hỏi suy tư gì mà đã biết hết mọi sự trên trời, dưới đất, quá khứ, vị lai 
ngay từ tấm bé. Nói thế, chẳng khác nào nói rằng có những cây vừa mọc đã cao vút 
từng mây, đã sinh hoa, kết quả sum suê, hay có những người vừa sinh ra, đã trưởng 
thành ngay, không cần cúc dục, cù lao, không cần thời gian, tuổi tác. 

Thiết tưởng, muốn tìm hiểu Thánh Hiền, ta không nên bắt chước lối phàm tục đó, 
mà phải tìm ra những tiêu chuẩn chính xác để giúp cho sự suy khảo của chúng ta. Tuân 
Tử nói: “Quân tử thời nói điều chân thường, hợp lý, còn tiểu nhân nói điều kỳ 
quái,” [10] 

ADMIN
Highlight



286 

 

Mạnh Tử nói: “Phàm những vật đồng loại thì bản tính giống nhau. Tại sao, riêng 
nhân loại, người ta lại nghĩ rằng bản tính chẳng tương tự? Những vị Thánh Nhân và 
chúng ta đều cùng một loại.”[11] 

Khảo về đời sống và những lời giảng giáo của các bậc giáo chủ, ta thấy: 
A. Sự khôn ngoan, thông thái các Ngài cũng cần phải có thời gian, tuổi tác, mới 

phát triển được. 
B. Nhiều khi các Ngài cũng phải học hỏi với các bậc tiền bối đương thời mới trở 

nên minh giác. 
C. Học thuyết các Ngài, tư tưởng các Ngài cũng có nhiều vay mượn ở nơi các học 

thuyết hoặc các luồng tư tưởng khác. 
D. Các Ngài có công ở chỗ là làm cho tư tưởng cũ kỹ trở nên linh động, có thần 

lực tác động, lôi cuốn, hoán cải được tâm hồn quần chúng. 
Nhờ những quan niệm lành mạnh, chính xác trên hướng dẫn, ta có thể vạch lại 

được bước đường tìm cầu đạo lý của Đức Khổng. 
Ngài tâm sự: 
-Hồi 15 tuổi, ta để hết tâm trí vào sự học. 
-Đến 30 tuổi, ta vững chí mà tiến lên con đường đạo đức. 
-Đến 40 tuổi, tâm tư ta sáng suốt, hiểu rõ việc trái phải, đạt được sự lý chẳng còn 

chi nghi hoặc. 
-Đến 50 tuổi, ta biết mạng Trời. (Tức là biết căn cốt, biết Đạo Trời, biết định mệnh 

con người). 
-Đến 60 tuổi, lời tiếbg chi lọt vào tai ta, thì ta hiểu ngay, chẳng cần suy nghĩ lâu 

dài. 
-Đến 70 tuổi, dầu có muốn sự chi cũng chẳng hề sai phép. [12] 
Đức Khổng không bao giờ nhận Ngài sinh nhi tri tri. Ngài nói:” Ta chẳng phải là 

người sinh ra đã biết. Thực ta là người hâm mộ tinh hoa đạo lý cổ nhân và mê mải tìm 
cầu tinh hoa đạo lý ấy mà thôi.”[13] 

Đức Khổng luôn tỏ ra mình là một con người hiếu học, chịc trông, chịu nhìn, chịu 
quan sát, chịu hỏi, chịu học, chịu suy tư. 

Từ nhỏ đến 34 tuổi, Ngài học hỏi ở quê nhà, sưu khảo các sách vở như Dịch 
Tượng, Xuân Thu, Thi, Nhạc, trong tàng thư nước Lỗ. [14] 

Năm 34 tuổi, Ngài sang kinh đô nhà Châu (Lạc Dương) để cầu học. Ngài phỏng 
vấn đức Lão Tử về Lễ, Trành Hoàng về Nhạc, đi xem các địa điểm tế Giao, tế Xã, khảo 
sát về phép tắc của tòa Minh Đường. xem cách tổ chức nơi Tông Miếu, và học hỏi 
được nhiều bài học về chính trị, và cách tu thân, tiếp nhân, xử thế, và hiểu được lý do 
tại sao nhà Châu xưa đã cường thịnh. Sự cường thịnh ấy chính là do tinh thần trách 
nhiệm, tài lãnh đạo tổ chức của các bậc quân vương, lòng trung liệt của các vị trọng 
thần, của các bậc thần tử, sự đoàn kết nhất trí giữa các tầng lớp nhân dân. 

Nhưng mãi đến năm 50 tuổi, Ngài mới trực giác được Thiên Mệnh, biết được 
Thiên Đạo. Từ đấy cho đến chết, Ngài hoàn toàn là một con người khác, luôn luôn hoạt 
động, luôn luôn cải hóa thiên hạ, khi thì chu du liệt quốc, khi thì ở nhà dạy học, viết 



287 

 

sách. Các sách Ngài soạn thảo có thể nói được là từ 58 tuổi trở đi. Dẫu sao, thì từ trước 
tới sau, ta thấy Ngài luôn luôn tỏ ra thiết tha đi tìm chân lý, thiết tha suy tư, cầu học. 

Tấm lòng thiết tha cầu học Đạo ấy đã được Ngài xác quyết khi Ngài 63 tuổi. Diệp 
Công hỏi Tử Lộ về Đức Khổng. Tử Lộ không đáp. Đửc Khổng nói: “Tại sao ngươi 
không nói thế này: Đó là người hăng say suy tư, đến quên ăn; khi được Chân Lý thì vui 
sướng đến quên hết mọi nỗi buồn lo; chuyên tâm về Đạo, đến nỗi tuổi già sắp đến mà 
chẳng biết.” [15] 

Và cũng vì lòng tha thiết, luôn luôn cầu học, cầu tiến, mà ngay khi gần chết, Ngài 
vẫn còn học Dịch, đến bật cả lề sách đến ba lần. [16] 

Nhờ có sự cố gắng học hỏi, suy tư như vậy, mà Đức Khổng đã có một kiến thức 
hết sức sâu rộng khiến mọi người bỡ ngỡ. [17] 

Nhưng quí báu nhất là nhờ sự thành khẩn tìm cầu Chân, Thiện, Mỹ, mà Chân, 
Thiện, Mỹ đã đến với Ngài, đã nhập thể vào Ngài. Thế tức là:” Ngã cầu Nhân, nhi 
Nhân chí hĩ.” [18] 

2. Đức Khổng, con người rất cũ và rất mới. 
Đức Khổng là con người siêu không gian, thời gian, nên vừa rất cũ vừa rất mới. 
-Rất cũ, vì rất hiếu cổ, viết Ngũ Kinh thâu tóm tinh hoa nhân loại từ thời Nghiêu, 

Thuấn cho đến đời Ngài, tức là ròng rã khỏang 2000 năm lịch sử. 
Ngài nói: 

“Ta trần thuật chứ không sáng tạo, 
Tin cổ nhân, mộ đạo cổ nhân. “ [19] 

 Trung Dung viết thêm: 
“Đức Khổng nối tiếp đạo Thuấn, Nghiêu, 
Làm sáng tỏ lối đường Văn Võ.” [20] 

Nhờ sự hiếu cổ, tồn cổ này, mà chúng ta thấy được Đạo, được Thiên Đạo, được 
Chân Đạo mà các bậc Hiền Thánh muôn nghìn đời trước đã theo. 

Thế nào là Thiên Đạo? 
Đọc Kinh Thi, thiên Đại Nhã, đã thấy rằng thời xa xưa, nhân loại đã tin rằng Trời 

chiếu ánh sáng muôn trùng vào tâm hồn chúng dân, Trời đã ẩn tàng trong lòng chúng 
dân, để làm khuôn phép mẫu mực, để ra mệnh lệnh, để hướng dẫn chúng dân trên mọi 
bước đường đời. Các bậc vương giả, các bậc hiền nhân thời ấy, cố gắng sống sao cho 
đức hạnh tuyệt vời, để kết hợp với Trời, để có thể được coi như là vẻ sáng của Trời như 
Văn Vương... 

Đó chính là cái đại đạo Thiên Nhân Hợp Nhất của người xưa. 
Nhờ sự hiếu cổ của Đức Khổng, mà ta còn biết được về nền Thiên Trị của người 

xưa. 
Thế nào là một nền Thiên Trị? 
Nền Thiên Trị là một nền chính trị lấy Trời làm khởi điểm, và làm cùng điểm nhân 

loại. Các bậc Thánh Vương là những vì Thiên Tử thay Trời trị dân. Luật pháp của các 



288 

 

ngài là những định luật tự nhiên. là nhân luân, là tam cương, ngũ thường, là Nhân, 
Nghĩa, Lễ, Trí, Tín, là Lễ, Nghĩa, Liêm, Sỉ. 

Các vị Thánh Vương lên trị nước không phải là để hưởng thụ, để buông thả cho 
dục tình tha hồ phóng túng, nhưng chính là để tuân theo ý Trời, tuân theo những định 
luật thiên nhiên chi phối vũ trụ và sự tiến hóa nhân quần. 

Các Ngài hứa đem an bình lại cho nhân loại, nhưng không có hứa xuông, mà lại 
dạy mọi ngươì phải thực hiện an bình bằng cách tu thân, bằng cách tôn trọng Tam 
Cương, Ngũ Thường, giữ vẹn tín nghĩa, trọng đức, khinh tài, cố gắng không ngừng để 
cải thiện hoàn cảnh, cải thiện nội tâm, tiến mãi trên con đường Chân, Thiện, Mỹ. 

Đó chính là chủ trương của sách Đại Học: 
Đại Học có mực phiêu rõ rệt, 
Đuốc Lương Tâm cương quyết phát huy. 
Dạy dân lối sống tân kỳ, 
Chưa nơi hoàn thiện còn đi chưa ngừng... 

 Nhờ có sự hiếu cổ của Đức Khổng mà ta có được bộ kinh Dịch, biết được tinh 
thần của kinh Dịch là Tùy Thời Biến Dịch Nhi Tòng Đạo; Biết Tiến Thoái Phải Thì để 
Xu Cát, Tị Hung... 

Nhờ có sự hiếu cổ của Đức Khổng mà nay ta có Kinh Lễ, với tinh thần Kinh Lễ: 
Học hỏi, suy tư, quan sát vũ trụ, nhân quần, khai thác lịch sử, phong tục để tìm cho ra 
những định luật tự nhiên, chi phối vũ trụ và nhân quần, để sống thế nào cho hay, 
cho phải, để đối xử với nhau thế nào cho hay, cho phải, cho hợp tình, hợp lý, để đi đến 
chỗ đại hòa, đại thuận. 

-Rất mới, đồng thời Đức Khổng cũng là con người rất mới. Những luận thuyết 
của Nho Giáo về Tính Mệnh tương ứng với những thuyết Siêu Thức, Tâm Thức Vũ 
Trụ cuả Triết Học ngày nay, với những thuyết Viễn Đích của Lecomte Du Nouy, 
với thuyết tiến về Omega của Teilhard de Chardin (chỉ ư chí thiện). 

1. Khảo cứu Tứ Thư, Ngũ Kinh cho kỹ lưỡng, ta sẽ thấy rằng Đức Khổng chủ 
trương Chân Đạo, Đại Đạo phát xuất tự thâm tâm, và Trời chẳng ở đâu xa, mà 
tiềm ẩn ngay trong đáy lòng con người. Thì gần đây, trong số báo Time ra ngày 16-
12-69, với chủ đề là: “Thượng đế có đang sống lại không” (Thượng Đế có đang trở lại 
với cuộcc đờI chúng ta không?), có một đề mục rất là kỳ thú với nhan đề là “Sự du 
hành nội tâm”. Trong đề mục này, bà Jean Houston, một triết gia kiêm tâm lý học gia, 
giám đốc viện Khảo Cứu về Tâm Linh ở Mỹ, tin rằng những cuộc thí nghiệm gần đây 
về nội giác, bằng những phương pháp tâm lý, hay bằng những dược liệu, đã đưa đến 
một sự phát sinh ra một nền Thần Học Chứng Nghiệm. Theo bà Houston, thì tâm hồn 
con người có một điểm tiếp xúc được với Đại Thể, một Đại Thể đã được chứng nghiệm 
là Tâm Linh. 

Trong các phòng thí nghiệm, ngày nay người ta đã cải thiện được các phương pháp 
các dòng tu xưa đã dùng, nên con người ngày nay, càng ngày càng tiếp xúc được với sự 
linh thiêng nội tại ấy...[21] 



289 

 

Như vậy, tức là ngày nay, con người đang chập chững đi vào nội tâm để tìm Trời, 
tìm Thần Linh, một công chuyện mà Đức Khổng và các Hiền Thánh xa xưa đã làm từ 
mấy ngàn năm nay... 

2. Từ ngàn xưa, Đức Khổng nói: “Thiên hạ lo gì nghĩ gì? Đường đi khác nhau 
nhưng mục đích là một, tư lự trăm chiều mà chân lý không hai.” [22] 

Ngày nay, sau ngót 2000 năm thù ghét nhau, hãm hại lẫn nhau, giết lát, chém giết 
nhau, vì bất đồng tín ngưỡng, con người gần đây đã tỏ ra thông cảm, hiểu biết nhau 
hơn, và ta đã thấy mọc lên khắp nơi phong trào Hòa Đồng Tôn Giáo. 

3. Ấy là chưa kể đến thuyết Đại Đồng của Đức Khổng: “Thiên hạ là một nhà, 
bốn biển đều là anh em.”, mà còn lâu con người mới thực hiện được. 

Như vậy, Đức Khổng chẳng phải là con người rất cũ, và rất mới là gì? 

3. Đức Khổng, con người có niềm tin vững mạnh về thân thế và sứ mạng mình. 
Đức Khổng bình nhật rất khiêm cung, Ngài chỉ nhận Ngài là một học giả, chứ 

không nhận mình là Thánh Nhân hay Thánh Hiền. Ngài nói: “ Như là bậc Thánh, bậc 
Nhân thì ta há dám? Nhưng làm mà không chán, dạy người mà không mỏi, ta chỉ có 
thể gọi được như vậy mà thôi. ” [23] 

Nhưng đến khi bị vây ở đất Khuông, bị nạn ở nươcù Tống, Ngài mới khẳng khái 
để lộ chân tướng mình ra. Lúc ấy Ngài mới xưng mình là:”vẻ sáng Thượng Đế, chẳng 
khác gì Văn Vương” [24], mới xưng mình là Đức của Trời (là sự hiển dương của 
Trời.) [25] 

Ngài biết mình sinh ra để đem lại cái Đạo toàn mãn cho con người. 
-Đó là làm ăn, tức là Vật Đạo, hay cải thiện hoàn cảnh vật chất. 
-Làm người, tức là Nhân Đạo, cải thiện nhân tâm, tu thân, để đem an lạc lại cho 

nhân thế. 
-Làm Thần, tức là Thiên Đạo, sống cuộc đời hoàn thiện, Cao Minh Phối Thiên 

(Trung Dung, chương XXVI). 
Vì vậy, mà có lần Ngài ví mình như một người đánh xe (L.N. IX, 12), đánh xe đạo 

lý để đưa muôn triệu người tới tinh hoa, hoàn thiện. Quan Tể đất Nghi còn ví Ngài như 
mõ gỗ (L. N. III, 24), mõ gỗ để rao truyền chân lý cho vang rậy khắp muôn phương. 

4. Đức Khổng là con người đã được đạo thống Trung Dung. 
Trung Dung là một Tâm Pháp của Thánh Hiền, kế thế tương truyền từ Nghiêu, 

Thuấn về sau, chẳng khác nào Tâm Ấn, Phật Ấn rõi truyền qua các thế hệ. 
Đức Khổng là một trong những bậc Thánh Hiền đã được Tâm Pháp Trung Dung. 
Tâm Pháp Trung Dung cao diệu trên có thể toát lược như sau: 
1. Trực giác được rằng dưới lớp nhân tâm nghiêng ngửa, còn có Đạo Tâm, còn 

có Thiên Tâm siêu vi, ẩn áo, chi phối bên trong. 
Kinh Thư viết: 

Lòng của Trời siêu vi huyền ảo, 
Lòng con người điên đảo ngả nghiêng. 
Tinh ròng, chuyên nhất, ngày đêm, 



290 

 

Ra công, ra sức giữ nguyên lòng Trời. [26] 
-Trung Dung phát khởi từ một niềm tin, một linh giác rằng con người thông 

phần bản tính của Trời, cho nên con người sinh ra đời có mục đích tối hậu là thực 
hiện Bản Tính Chí Thiện ấy. Nói cách khác, con người phải học hỏi, suy tư, cố gắng 
không ngừng để tiến tới hoàn thiện, hoàn mỹ. Vì vậy, mà ngay đầu sách Trung 
Dung viết: 

Thiên mệnh cũng chính là Bản Tính, 
Đạo là noi theo Tính Tự Nhiên... 

-Nói theo từ ngữ Đạo giáo, thì Trung Dung dạy con người biết rằng Trời hay Đạo 
đã tiềm ẩn nơi thân tâm con người, luật Trời đã ghi tạc ngay trong lương tâm con 
người. Cho nên người quân tử phải biết kính sợ Trời tiềm ẩn nơi tâm hồn mình. 

E dè cái mắt không nhìn, 
Tai nghe không nổi cho nên hãi hùng. 
Càng ẩn áo lại càng hiện rõ, 
Càng siêu vi càng tỏ sáng nhiều, 
Nên dù chiếc bóng tịch liêu, 
Đã là quân tử chẳng siêu lòng vàng. 

(Trung Dung chương I). 

-Tóm lại, Trung Dung đưa con người tới bậc chí thánh. Chính vì vậy mà mà các 
đoạn cuốiTrung Dung toàn nói về bậc Chí Thánh, tham tán cùng đất trời trong công 
cuộc hóa sinh... 

5. Đức Khổng con người vụ bản. 
Đức Khổng khác chúng nhân ở chỗ là chúng nhân thì phù phiếm, sốc nổi, sống vụ 

vào những chi tiết vụn vặt, những hiện tượng hào nháng bên ngoài, những biến cố lịch 
sử phù du, vân cẩu, còn Ngài cũng như các bậc Minh Triết khác đều sống một cuộc 
sống nội tâm rồi rào, sâu sắc, dựa vào tinh hoa, bản thể con người, dựa vào những gì 
vĩnh cửu, trường tồn. 

Ngài tìm cầu học hỏi, nhưng tìm cầu học hỏi những điều chính yếu, những điều 
tinh hoa căn bản, quan thiết đến định mệnh và hạnh phúc con người. Ngài súc tích, 
nhưng súc tích những gì không hao mòn, hủy hoại được. Ngài xây dựng, nhưng xây 
dựng trên những nền tảng vĩnh cửu... 

Vụ bản là gì? Thưa là trọng gốc. 
Luận Ngữ viết: Quân tử vụ bản. Bản lập nhi Đạo sinh. (L.N. I, 2) Người quân 

tử chuyên chú vào việc gốc. Cái gốc được vững tốt, tự nhiên Đạo Lý bắt đầu từ đó mà 
sinh ra. 
Đại Học viết:” Mỗi vật đều có gốc ngọn, mỗi việc đều có đầu đuôi. Biết cái gì trước, 
cái gì sau là gần Đạo, gần Trời vậy.” (Đại Học, I) 

“Không bao giờ các gốc loạn mà cái ngọn trị được.” (Đại Học, I). 
Đại Học cho rằng:” Nếu biết được gốc, đó là cái biết cao siêu nhất.” (Đại Học, 4) 

ADMIN
Highlight



291 

 

Theo Đại Học, cái biết cao siêu nhất, chính là biết trong Tâm có căn cốt Trời, như 
vậy, mới có thể dừng chân nơi hoàn thiện được. (Đại Học chương I và IV). 

Đại Học viết: 
Dày công học vấn, sẽ hay khuôn Trời, 
Hay khuôn Trời, ắt thôi thấu triệt, 
Thấu triệt rồi, ý thiệt, lòng ngay, 
Lòng ngay, ta sẽ hóa hay, 
Ta hay, gia đạo mỗi ngày một yên, 
Nhà đã yên, nước liền thịnh trị, 
Nước trị bình, bốn bể bình yên... (Đại Học, I) 

Có biết được rằng vũ trụ, quần sinh là do một gốc Trời sinh sôi, nảy nở, thì mới 
nói được như Đức Khổng: “Đạo ta là do một nguyên lý mà suy rộng ra để quán triệt 
mọi sự.” (L.N. IV, 15. L.N. XV, 2). 

6. Đức Khổng là con người biết tìm cho ra những định luật thiên nhiên để mà 
theo, mà giữ, cho cuộc sống cá nhân và xã hội trở nên hoàn hảo. 

Ngài tìm ra những định luật thiên nhiên bằng: 
-Trực giác. 
-Bằng suy luận. 
-Bằng cách nghiên cứu lịch sử. 
-Bằng cách nghiên cứu lịch sử cổ kim. 
-Bằng cách khảo sát lại cuộc thành bại xưa và nay. 
-Bằng cách suy diễn từ những quan niệm của Dịch Kinh.[27] 

Do đó, Ngài tìm ra được những định luật rất quan trọng. Xin đan cử một vài: 
1. Định luật tôn ti, trật tự chi phối vũ trụ, quần sinh. 
Về định luật này, Hạ Đương đã viết: “ Vạn vật đều có quí tiện, cao hạ, đại tiểu, tôn 

ti, văn chất khác nhau. Thánh Nhân chế phép tắc để mọi loài quí tiện, cao hạ sống xứng 
với tính cách mình.” (Lễ Ký, tựa) 

2. Định luật hiệt củ, tức là Suy bụng ta ra bụng người. Do đó mới có câu: “Kỷ sở 
bất dục, vật thi ư nhân.” [28] 

3. Định luật: “Tâm vật hỗ tương ảnh hưởng” (Tâm Thần và ngoại cảnh ảnh 
hưởng lẫn nhau.) 

Đại Học cho ví dụ: Tâm ảnh hưởng đến thể xác, đến vật: 
“Giàu thời nhà cửa khang trang, 
Đức thời thân thể khang an, rạng ngời. 
Lòng mà khinh khoát, thảnh thơi, 
Rồi ra sẽ thấy tốt tươi hình hài.” (Đại học, VI) 

Ngược lại, Khổng Tử Gia Ngữ cho rằng: 
Mặc áo tang, lòng sẽ không nghĩ đến sự vui, 
Cầm phủ phất, mặc y cổn, mãng bào, tự nhiên sẽ nghiêm trang. 



292 

 

Mang giáp trụ, sẽ thấy thêm mạnh bạo.” [29] 
Đức Khổng chủ trương con người sinh ra đời cần tiến tới hoàn thiện. 
Trung Dung viết: 

“ Hoàn Toàn là đạo của Trời, 
Trở nên hoàn thiện đạo người xưa nay.” [30] 

Đó cũng chính là chủ trương: “Minh minh đức, Tân Dân, chỉ ư chí thiện” của 
sách Đại Học. (Đại Học, I) 

7. Đức Khổng biết sống linh động, uyển chuyển tùy thời, xử thế. 
Đức Khổng rất am tường Dịch Lý, nên hết sức là uyển chuyển. Chủ trương của 

Ngài là: “Người quân tử ở trên đời không nhất thiết phò các gì, không nhất thiết chống 
cái gì, cái gì phải thời theo.” (L.N. IV, 10). 

Mạnh tử cũng khen Ngài là một vị Thánh biết thức thời, biết tùy thời. (Mạnh 
Tử, Vạn Chương Hạ,X,1). 

Đức Khổng chủ trương con người sinh ra ở đời, hết sức là tùy thuộc vào hoàn 
cảnh, cho nên ở vào địa vị nào thì cư xử theo địa vị ấy. Trung Dung gọi thế là: “Tố kỳ 
vị nhi hành”: 

Người quân tử sống theo địa vị, 
Không ước mơ, suy nghĩ viển vông. 
Sang giàu, sống lối giàu sang, 
Nghèo hèn, sống lối nghèo hèn ngại chi. 
Tới man di, sống y man mọi, 
Gặp gian lao, vui nỗi gian lao, 
Bất kỳ sống ở cảnh nào, 
Lòng người quân tử ra vào thỏa thuê... 

(Trung Dung XIV). 

8. Đức Khổng có tâm hồn hết sức thanh sảng, rất yêu thơ và yêu nhạc. 
Vì yêu thơ, nên Ngài đã san định Kinh Thi. 
Vì yêu Nhạc, nên Ngài đã đem 305 thiên Kinh Thi ra mà đàn ca với âm thanh của 

Thiều, Vũ, Nhã, Tụng. (Xem Tư Mã Thiên, Khổng Tử Thế Gia.) 
Có điều lạ lùng này là Đức Khổng yêu thơ nhất là lúc trở về già. Ngài càng trở nên 

yêu đời, yêu vẻ đẹp thiên nhiên. Ngài khen Tăng Tích vì Tăng Tích đã sống tiêu sái, 
muốn cùng ít nhiều bạn trẻ, vào những ngày cuối xuân ấm áp, tắm mát ở sông Nghi, 
hóng gió ở đền Vũ Vu, rồi trên đường về, cùng nhau ca vịnh cho vui. (L.N. XI, 25). 

Ngài yêu Nhạc từ hồi còn trẻ: 
Ai hát bài nào hay, Ngài thường yêu cầu hát lại, và tập hoà theo. [31] Ngài đã học 

hỏi với các nhạc sư danh tiếng như Trành Hoằng ở Châu, các nhạc sư ở Tề, [32] và ở 
Lỗ. [33] 



293 

 

Năm 35 tuổi, sang Tề, Ngài có dịp học Nhạc Thiều. Ngài học say mê, đến nỗi 
trong vòng ba tháng, ăn mà không để ý đến mùi vị thịt. [34] Thường nhật, Ngài hay đàn 
ca, hoặc gảy đàn sắt, [35]hoặc đánh khánh. [36] 

Ngài thích các loại nhạc uy nghi, trang trọng, như nhạc Thiều, [37] và ghét những 
loại nhạc dâm đãng, phóng túng như nhạc Trịnh. [38] 

Ngài chủ trương: 
Học Kinh Thi, cho lòng thêm hứng khởi, vui sống. 
Học Kinh Lễ, để biết tuân theo những định luật tự nhiên. 
Học Nhạc, để con người trở nên vẹn hảo, hòa hợp được với nhân quần, 

vũ trụ. Đó là chủ trương: “Hưng ư Thi, lập ư Lễ, thành ư Nhạc của Luận Ngữ.” [39] 

8. Đức Khổng, một vị giáo sư gương mẫu. 
Đức Khổng rất tha thiết giáo hóa chúng nhân. 
Ngài nói: “Ta chẳng dám coi mình là Thánh, là Nhân, nhưng thực ta làm không 

chán, dạy người không mỏi, ta chỉ có thể được gọi như vậy thôi.” [40] 
Các vua chúa sau này cũng xưng tụng Ngài là “Vạn Thế Sư Biểu “. 
Ngài dạy học, cốt là dạy con người biết hiếu đễ, cẩn tín, yêu người, trọng đức, chứ 

không cốt học văn chương suông. [41] 
Phương pháp giáo dục của Ngài y như phương pháp giáo dục của Socrates, mà 

người ta thường gọi là “ phương pháp giáo dục hộ sản”. Theo phương pháp này, thày 
dạy học bắt chước thày thuốc. Thày thuốc chỉ đỡ đẻ, chứ không đẻ hộ; thày dạy học 
cũng vậy, chỉ giúp cho học trò biết nghĩ, biết suy, chứ không suy hộ, nghĩ hộ, sống hộ 
học trò. Mục đích là càng ngày càng làm cho học trò phát huy được trí tuệ mình, trở 
nên sáng suốt, trở nên linh động, hoạt bát... 

Nhan Hồi nhận định: “Thày ta tuần tự mà dẫn dụ người một cách khéo léo. Ngài 
dùng văn học mà mở mang trí thức ta. Dẫu ta muốn thôi, cũng không thôi được.” [42] 

Tóm lại, Ngài mở trường: 
-Dạy cách làm người. 
-Dạy cách sửa trị người cho nên tốt, nên hay. (Đại Học) 
-Dạy cách làm Thánh Hiền. (Trung Dung) 

Nhờ vậy, mà các cao đệ Ngài sau này đều trở nên những bậc Hiền Thánh, treo 
gương cho đời, và đạo Nho, từ xưa đến nay, cũng đã tạo nên được không biết bao nhiêu 
là anh hùng, hào kiệt, là chính nhân, quân tử. 

10. Đức Khổng là một sử gia. 
Ngài đã san định 2 bộ sử vĩ đại: Kinh Thư và Kinh Xuân Thu. 
1. Kinh Thư, từ thời Nghiêu (2356-2255) đến Tần Mục Công (659-620), gồm 

khoảng 1723 năm. 
2. Kinh Xuân Thu từ năm Ẩn Công 1 (-721) đến năm Ai Công 14 (-481), gồm 

242 năm. 



294 

 

Qua trung gian 2 bộ sử ấy, Ngài đã cho ta thấy những hoạt động, những lời lẽ, 
những nguyện ước, những đường lối, những cách tiếp nhân, xử thế của người xưa, nhất 
là của những người cầm đầu dân nước, nhân đó suy ra được các nguyên nhân hưng 
vong, loạn trị. 

Ngài viết sử nhưng thực ra cũng muốn dùng sử của Ngài để đổi loạn thành trị, 
bằng phương pháp “chính danh, định phận”, đề cao tài năng, nhân nghĩa, đạo đức, 
chê bai mạt sát những chuyện thoán loạn, bạo tàn, gian ác (Xuân Thu); cổ súy và phục 
hưng lại nền Thiên Trị lý tưởng của các bậc Thánh Đế, Thánh Vương thời trước (Kinh 
Thư). 

11. Đức Khổng là một chính trị gia. 
Ngài cho rằng: Trong nhân đạo, không gì lớn hơn chính trị. [43] 
Nhưng chính trị đây là cả một khoa học siêu vi, đem an bình thái thịnh đến cho 

dân nước, làm cho mọi người ăn ở xứng đáng với danh hiệu con người. Làm chính trị 
là làm cho con người trở nên ngay chính. Muốn được vậy, nhà cầm quyền phải 
ngay chính trước đã. 

Ngài tha thiết cổ suý một chính quyền lý tưởng, một quốc gia lý tưởng, trong đó 
Vua ra Vua, Tôi ra Tôi, Cha ra Cha, Con ra Con, [44] biết tương kính, tương thân, 
thượng hòa, hạ mục. [45] 

Chính quyền lý tưởng ấy phải được xây dựng trên căn bản hoàn thiện, hoàn mỹ, 
tức là phải tự coi mình có Thiên Chức, Thiên Mạng để đem an lạc lại cho chúng dân và 
có nhiệm vụ hướng dẫn chúng dân tới hoàn thiện, hoàn mỹ. [46] Chính quyền phải dựa 
vào hai tôn chỉ: Yêu dân và Kính dân.[47] 

12. Đức Khổng là vị Thánh Nhân chân thực. 
Tử Cống hỏi Đức Khổng: “ Thày là Thánh rồi chứ gì?” Đức Khổng đáp: “Ta 

chẳng dám nhận là Thánh. Nhưng làm lành, học Đạo mà không chán, dạy đời mà 
không biết mệt, ta chỉ được như vậy thôi.” Ông Tử Cống thưa rằng: “ Làm lành, học 
Đạo mà không chán, tức là Trí; Dạy đời mà không mệt tức là Nhân. Có đủ Nhân và 
Trí, Thày quả là Thánh rồi.” [48] 

Đức Khổng là vị Thánh Nhân chân thực, vì: 
-Đã đạt tới Thiên Đạo, Trung Đạo. [49] 
-Ngài đã “Tận Tính”, tức là đã đạt tới Siêu Thức Đại Đồng, [50] 
-Ngài đã sống cuộc đời phối kết với Thượng đế nhất là trong tuổi già. [51] 
-Ngài đã có công đem Thiên Lý, nhân luân dạy cho muôn triệu con người, thế tức 

là “tham tán tài thành” cùng trời đất. [52] 
Ngài đáng được khen tặng bằng những lời Kinh Dịch: 

Thánh nhân đức hạnh bao la, 
Như Trời, như đất cao xa muôn trùng. 
Sáng như nhật nguyệt hai vừng, 
Sống đời tiết tấu, hợp khung bốn mùa, 
Những điều lành dữ, ghét ưa, 



295 

 

Quỉ thần đường lối, đem xo khác nào. 
Trước Trời, Trời chẳng trách đâu, 
Sao Trời cho hợp cơ màu thời gian. 
Trời không trách cứ, phàn nàn, 
Thời người còn dám than van nỗi gì? 
Trời, người chẳng trách, chẳng chê, 
Quỉ thần âu cũng chẳng hề oán than. [53] 

  

KẾT LUẬN. 

Phác họa lại chân dung Khổng Tử không phải là để khen lao Đức Khổng, mà 
chính là để ta dễ bề bắt chước Ngài. 

Nhan Hồi xưa cũng đã nói: “Thuấn là ai? ta là ai? Nếu ta cố gắng. ta cũng sánh 
được với Thuấn vậy.” [54] 

Cụ Phan Sào Nam quả là người đã thấu hiểu được ý Đức Khổng khi lập giáo, là 
muốn cho mọi người tiến tới tinh hoa, hoàn thiện, vì thế cụ đã viết trong “Phàm Lệ” ở 
đầu bộ Khổng Học Đăng như sau: 

“ Hễ ai đọc bản sách này, trước phải lập định một cách tự nhiên rằng: Ta là 
Khổng Tử, ta là Mạnh Tử, ta là Bá Lạp Đồ (Platon), ta là Khang Đức (Kant), chẳng 
qua đời tuy có xưa nay, đất tuy có Đông, Tây, mà tâm lý in như nhau. Thánh hiền tức là 
ta, ta tức là Thánh hiền, ta chỉ là người hậu tiến của cổ nhân mà thôi.” (Khổng Học 
Đăng, Phàm Lệ, trang 10) 

Vậy chúng ta hãy cố gắng theo chân Đúc Khổng, trở thành những con người viên 
dung, toàn mãn, gồm đủ trong mình ba thứ Đạo: 

-Vật Đạo: Cố gắng cải thiện hoàn cảnh vật chất, chu toàn đời sống vật chất con 
người. 

-Nhân Đạo: Ăn ở cho xứng đáng với danh nghĩa con người, đối đãi với nhau cho 
hợp tình, hợp lý, có thủy, có chung. 

-Thiên Đạo: Cố gắng cải thiện tâm hồn, hoán cải khí chất, tiến tới hoàn thiện, 
sống hồn nhiên, phối kết với Thượng Đế. 

Chung qui vẫn chỉ là: “ Hãy nhìn cho xa, hãy trông cho rộng, hãy nghĩ cho sâu, 
hãy vượt cho cao, đừng bao giờ dừng chân trước khi chưa tới hoàn thiện. “ [55] 

Trung Dung viết: 
Nên quân tử dốc một lòng, một dạ, 
Trọng kính Trời, quyết gắn bó học hành. 
Tiến sao cho đến mức rộng rãi tinh anh, 
Mức cao sáng của Trung Dung đạo cả. 
Ôn điều cũ, học thêm điều mới lạ, 
Chuộng lễ nghĩa, sống đời sống nết na, 

ADMIN
Highlight



296 

 

Ở ngôi cao, không có thói kiêu xa, 
Ở cấp dưới, không làm điều trái nghịch. 
Nước có Đạo, chỉ một lời làm tiến ích, 
Nước đảo điên, lặng lẽ đủ dung thân. 
Thơ rằng: Khôn lại còn ngoan, 
Khôn ngoan, nên mới bảo toàn tấm thân... [56] 

& 

 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1] Uyên Giám loại hàm, q. 4, tr. 4612 mục chữ Thánh 
[2] Luận Ngữ. XIX, 23. 
[3] Luận NgữXII, 9.-XVIII, 4.-Mạnh tử X,1.-XII, 6.-XIV, 17. 
[4] Luận Ngữ IX, 17.-XII, 10.-XV, 1. 
[5] Tề Cảnh Công vấn chánh ư Khổng Tử. Khổng tử đối viết: Quân, quân, thần, thần, 
phụ, phụ, tử, tử. 

Luận Ngữ. XII, 2. 
[6] Mạnh tử,Tận Tâm hạ, 14. 
[7] Qui Nguyên Trực Chỉ, Đỗ Thiếu Lăng dịch, q. I, chương XXI, tr. 279. 
[8] Qui Nguyên Trực Chỉ, Đỗ Thiếu Lăng dịch, q. I, chương XXIV, tr. 335. 
[9] Minh Thiện, Minh Lý Yêú Chỉ, tr. 52. 
[10] Trần Trọng Kim, Nho Giáo, tr. 308. Thiên Vinh Nhục VI của Tuân Tử. 
[11] Mạnh tử, Cáo Tử Thượng, tiết 7. 
[12] Tử viết: Ngô thập hựu ngũ, nhi chí vu học. Tam thập nhi lập, tứ thập nhi bất hoặc, 
Ngũ thập nhi tri Thiên Mệnh, lục thập nhi nhĩ thuận, thất thập, tùng tâm sở dục nhi bất 
du củ. 

Luận Ngữ. II, 4. 
[13] Luận Ngữ. XV, 30. 
[14] Tả Truyện, Chiêu Công 2, và Chư Tử Thông Khảo tr. 47 
[15] Luận Ngữ. Thuật nhi VII, 18. 
[16] 孔 子 晚 而 學 易， 讀 之 韋 編 三 絕， 而 為 之 傳。 Khổng tử vãn nhi học 
Dịch, độc chi vi biên tam tuyệt, nhi vi chi truyện. 
Nho giáo, 1, tr. 191. -Tư mã Thiên, Sử Ký, Khổng Tử Thế Gia, trong Từ Đỉển Chu 
Dịch, tr. 827. 
Luận Ngữ. Thuật Nhi VII, 16 



297 

 

[17] Luận Ngữ. Tử Trương, XIX, 22. 
[18] Luận Ngữ. Thuật nhi, VII, 29. 
[19] Luận Ngữ. Thuật nhi, VII, 1. 
[20] Trung Dung, ch.30. 
[21] (Cf. Time, 28, 1969: Is God coming back to life? Changing Theology for a 
Changing World. Inner Voyages. 

“What might the next in Theology? Philosopher-Psychologist Jean-Houston, co-
director with her husband R. E. L. Masters of the Foundation for Mind Research, 
believes that current experiments in deepening awareness by psychological techniques 
or with drugs (which she does not advocate) are already leading to the rise of what she 
calls “experimental Theology”. According to Houston, the human psyche possesses 
a “built-in point of contact” with larger reality that is experienced as Divine. As 
the laboratory “improves upon techniques developed in the monastery,” people will 
increasingly encounter this interior sacrality. Indeed, she claims “Theology may soon 
become dominated by men whose minds and imaginations have been stimulated by 
inner voyages of one kind or another.” 

Time, Dec. 26, 1969, p. 35. 
[22] 天 下 何 思 何 慮。 天 下 同 歸 而 殊 途， 

 一 致 而百 慮。 天 下 何 思 何 慮. 
Thiên hạ hà tư, hà lự? Thiên hạ đồng qui nhi thù đồ, nhất trí nhi bách lự. Thiên hạ hà tư 
hà lự? 
Dịch, Hệ Từ hạ, chương 5, tiết 1. 
[23] Luận Ngữ, VII, 33. 
[24] Luận Ngữ, IX, 5. 
[25] Luận Ngữ, VII, 22. 
[26] 人 心 惟 危， 道 心 惟 微， 惟 精 惟一， 允 執 厥 中。 
Nhân tâm duy nguy, đạo tâm duy vi, duy tinh duy nhất, doãn chấp quyết Trung. Kinh 
Thư, Đại Vũ Mô, 15. 
[27] Xem Lễ Ký chính nghĩa, Tựa, tr. 1. Xem Tống bản thập tam kinh, Lễ Ký. 
[28] Đại Học, X.-Luận Ngữ. XV, 23. 
[29] Khổng Tử Gia Ngữ, Hiếu sinh, X. Trần Trọng Kim, Nho Giáo I, tr. 149. 
[30] 誠 者 天之 道 也， 誠 之 者 人 之 道 也。 
Trung Dung, XX. 
[31] Luận Ngữ. VII, 1. 
[32] Luận Ngữ. VI, 13. 
[33] Luận Ngữ. III, 23. 
[34] Luận Ngữ. VII, 13. 
[35] Luận Ngữ. XVI, 19. 



298 

 

[36] Luận Ngữ. XIV, 42. 
[37] Luận Ngữ. III, 25. 
[38] Luận Ngữ. XVII, 17. 
[39] Luận Ngữ. VIII, 9. 
[40] Luận Ngữ. VII, 33. 
[41] Luận Ngữ. I, 6.-Luận Ngữ. I, 7. 
[42] Luận Ngữ. IX, 10. 
[43] Nhân đạo chính vi đại: 人 道 政 為 大。 Lễ Ký, Ai Công vấn, tiết 6. 
[44] Luận Ngữ. XII, 2. 
[45] Luận Ngữ. III, 19.-Lễ Ký, Ai Công vấn chính, 9. 
[46] Trung Dung chương XX.-Kinh Thư, thiên Hồng Phạm, tiết 9. 
[47] 愛 與 敬 其 政 之本 也。 Ái dữ kính kỳ chính chi bản dã. 

Lễ Ký, Ai Công vấn viết, tiết 9. 
[48] Mạnh Tử, Công Tôn Sửu thượng, 2. 
[49] Mạnh tử, Tận Tâm hạ, 37, 38.-Luận Ngữ. XIII, 21. 
[50] Trung Dung, XXII. 
[51] Luận Ngữ. II, 4. 
[52] Trung Dung, XXII. 
[53] Dịch kinh, Kiền, Văn Ngôn, hào Cửu Ngũ. 
[54] Mạnh Tử, Đằng Văn Công thượng, 1. 
[55] Đại Học, I.-Luận Ngữ. IX, 18. 
[56] Trung Dung XXVII. 

  

CHƯƠNG XX. 

TINH HOA KHỔNG GIÁO THEO 

TỨ THƯ, NGŨ KINH. 

  

Muốn hiểu ý nghĩa một cuốn sách, cần biết chủ trương cả cuốn sách. Muốn hiểu ý 
nghĩa một cuốn sách, cần biết chủ trương toàn bộ sách. 

Vậy muốn hiểu Trung Dung, tất nhiên ta phải duyệt qua những quan niệm then 
chốt, cốt cán trong Tứ Thư, Ngũ Kinh. 

Nếu tạm gác những vấn đề luân lý, chính trị thông thường sang một bên, ta có thể 
toát lược những tư tưởng nòng cốt trong Tứ Thư, Ngũ Kinh như sau: 

1. Trời là chủ tể vạn vật. 
Tứ Thư, Ngũ Kinh nhất là Thi, Thư luôn đề cập đến Thượng Đế. 



299 

 

2. Trời là thực thể cho muôn loài, muôn vật dựa nương, làm chủ chốt mọi biến 
hóa, và là căn nguyên mọi hiện tượng. 

Niềm tin tưởng này được cụ thể hoá bằng vòng Dịch, trong đó Tâm Điểm là Thái 
Cực, tượng trưng cho Trời bất biến, trường tồn; các hào quải bên ngoài tượng trưng cho 
muôn hiện tượng luân lưu, biến hóa. Đó là quan niệm: Thiên địa vạn vật đồng nhất 
thể của Nho giáo. [1] 

3. Trời, người quan hệ hết sức mật thiết với nhau. Các Thánh Hiền Nho giáo 
đều chủ trương: “ Thiên Nhân tương dữ; Thiên Nhân hợp nhất.” [2] 

Trung Dung viết: 
Biết người trước phải biết Trời, 
Hiểu Trời chẳng nổi, hiểu người làm sao? [3]  

Kinh Thi viết: 
Trời xanh dẫn dắt chúng nhân, 
Như là tấu khúc nhạc Huân, nhạc Trì, 
Trời người đôi ngọc chương khuê, 
Bên cho, bên lấy đề huề biết bao. 
Tay cầm, tay giắt khéo sao, 
Trời xanh dẫn dắt dân nào khó chi. [4] 

4. Trời luôn ẩn áo, ngự trị trong lòng con người. [5] 
Thiên Mệnh, Thiên Lý, Thiên Đạo “một giây, một phút không rời khỏi ta”. [6] 
Thiên Mệnh, Thiên Lý chính là Bản tính con người, là cốt cách con người. [7] 
Như vậy, tâm hồn con người tuy một mà hai: Trong nhân tâm nghiêng ngửa, còn 

có đạo tâm siêu vi, ẩa áo. [8] 
Dưới lớp nhân tình, còn có Thiên Lý làm khuôn phép. [9] 
Phần Thiên Lý, Thiên Tính phổ quát chí thành, chí thiện ấy, Tứ Thư, Ngũ 

Kinh gọi là: Dịch ,[10] Thần ,[11] Thái Cực, [12] Thiên Địa chi tâm, [13] Đạo 
Tâm, [14] Hoàng Cực, [15] Trung , [16] Di, [17]Tắc, [18] Tính, [19] Cách, [20] Minh Đức. [21] 

5. Mọi người phải học hỏi để tìm cho ra bản tính chí thiện, cốt cách căn 
nguyên ấy. 

Tìm ra được là Trí Tri, là đi tới cùng cực của sự hiểu biết. [22] 
6. Muốn tìm Đạo Trời phải tìm nơi đáy lòng. 
Vì Bản Tính con người, vì Thiên Lý, Thiên Đạo tiềm ẩn đáy lòng, nên muốn tìm ra 

Bản Tính, muốn tìm ra Thiên Lý, Thiên Đạo, cần phải quay về ta, mà tìm, mà kiếm, 
cần phải hôì Tâm, tĩnh Trí, tránh phóng đãng, phải biết tập trung tư tưởng, miệt mài suy 
tư, mới thành công được. 

Trung Dung viết: 
Tử Tư nương ý chân truyền, 
Trung Dung hạ bút, nói liền duyên do: 
Nguồn đạo ấy phát từ Thượng Đế, 
Chẳng đổi thay, chẳng thể biến rời, 



300 

 

Hoàn tòan đày đủ nơi người, 
Một giây, một phút chẳng rời khỏi ta. 
Rồi bàn tiếp chi là cần thiết, 
“Nhẽ Dưỡng, Tồn, Tỉnh, Sát” vân vân... 
Cuối cùng tác giả luận bàn, 
Sức thiêng “biến hoá, thánh thần” uy linh. 
Những học giả muốn tìm Đạo ấy, 
Tìm đáy lòng sẽ thấy chẳng sai. 
Dẹp tan cám dỗ bên ngoài, 
Căn lành sẵn có đồng thời khuếch sung... [23] 

  
Mạnh Tử viết: 

Cả vạn vật ở trong ta đó, 
Quay về ta, ta cố tinh thành, 
Kiện toàn hoàn thiện, tinh anh, 
Vui nào hơn được vui mình đang vui. [24] 

  
7. Phải biết “kính cẩn” “khử nhân dục”, “tồn Thiên Lý”, hoàn thiện mình để 

kết hợp với Trời. 
Khi đã tìm thấy Đạo, thấy Trời ẩn áo ngự trị trong lòng mình, con người phải 

“kính cẩn” [25] “cố gắng hoàn thiện mình”, [26] noi theo gương Trờì, [27] rũ bỏ mọi tình ý 
riêng tây (vô ý) [28], thoát khỏi cái mình nhỏ nhoi, ti tiện (vô ngã), [29] để sống kết hợp 
với Trời. Đó là Phối Thiên [30]; đó là Cực điểm tiến hóa của con người. Đó là Đạt Thế 
Trung Hòa [31], đạt tới Trung Tâm huyền diệu của Vũ Trụ và của con người. 

8. Trong công cuộc tu thân, cần phải luôn luôn gắng gỏi công trình, luôn luôn 
học hỏi suy tư. 

Học cho biết mình, biết người, biết định luật vũ trụ, biết thời thế để xuất xử, hành 
tàng, cho hợp thời, hợp cảnh. Đó là Thời Trung. [32] 

Có học hỏi, có cố gắng mới phát huy được sự cao đại, huy hoàng, thiện mỹ tiềm ẩn 
nơi mình, mới có thể đạt thiên đức, thiên Đạo, mới có thể tung mình qua không gian, 
thời gian phù phiếm, biến thiên, trở về Trung Cung hằng cửu, bất dịch. 

Tất cả học thuyết của Khổng Tử là cốt dạy cho ta tìm ra Chân, Thiện, Mỹ cao 
minh, tinh vi, hằng cửu, bất biến, đạt tới Trung Đạo, Thiên Đạo, Thiên Đức. Chưa đạt 
tới mức chí thành, chí thiện, người quân tử chẳng thể nào dừng chân, đứng lại. [33] 

9. Tuy nhiên, như Đạo Trời có Âm, có Dương, đạo người cũng có 2 chiều: tinh 
thần, vật chất. 

Người quân tử phải thu xếp thì giờ, lo sao cho trong ngoài vẹn cả 2 bề. [34] 
Nưả đời đầu cố học hỏi để phát triển khả năng, tiến vào vật chất, vào đời, để mưu 

sinh, cải tạo hoàn cảnh, tô điểm giang sơn. 



301 

 

Nửa đời sau, khi mọi chuyện đời đã giải quyết êm đẹp, sẽ quay về Đạo để tu luyện 
bản thân, treo gương cho đời, cầu mong sao cho nên chí thành, chí thánh, chí thiện, để 
kết hợp với Trời. [35] 

Đó là ý nghĩa cuộc đời theo Tứ Thư, Ngũ Kinh. 
10. Cải thiện mình rồi, lại phải lo cải thiện người khác. Thế là Trung Thứ. [36] 
11. Đạt tới mức chí thành chí thiện lại có công cải thiện muôn dân, sẽ được 

mệnh danh là Thiên Tử, là Hoàng, là Đế. [37] 
Đó là huy hiệu mà cổ nhân tặng dữ cho các Thánh Vương như Phục Hi, Thần 

Nông, Hoàng Đế, Nghiêu, Thuấn, Văn Võ. 
Những tư tưởng cao đại nói trên, theo đà thời gian, đã bị trần ai thế hệ che lấp mất. 
Tước vị Thiên Tử đem áp dụng quàng xiên, Chữ Hoàng, chữ Đế không còn dùng 

để chỉ những người có đức độ sánh trời đất, theo nguyên nghĩa nữa, mà dùng để tâng 
bốc, suy tôn bất kỳ vua chúa nào. 

Những chữ Thiên Nhân Tương dữ, Thiên Nhân Hợp Nhất, Phối Thiên, Phối 
Mệnh,nằm ngơ ngác trên những trang sách như tàn tích một lâu đài cổ, dầu dãi gió 
sương chẳng còn ai ngó ngàng tới nữa. 

Cho nên khảo cứu một học thuyết, cũng như khảo cổ tìm di tích, cần tốn công 
phu. Một đằng đào bới đất cát để tìm di tích cũ, một đằng đào bới tư tưởng, để 
tìm cho ra vi ý tiền nhân. Cả đôi bên đều cần biết lọc lõi, biết tẩy trừ những hoen ố 
thời gian, nhân sinh, nhân thế mới có thể tìm ra được những gì quí báu của tiền 
nhân được. 

 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1]  西 銘 之 意 認 天 地 為 一 家 已。 易 一 書 悟 天 地 為 一 已。 

Tây Minh chi ý nhận thiên địa vi nhất gia dĩ. Dịch nhất thư ngộ thiên địa vi nhất 
dĩ. Bài Tây Minh là của Trương Tái (1020-1076), hiệu Hoành Cừ. 

Tăng Dật, Tống Nguyên Học Án, quyển 7, tr. 15. 
[2] 中 國 自 唐 虞 以 來 即 有 天 人 合 一 之思想 。 

  歷 代 聖 晢 莫 不 繼 續 宏 揚 此 天 人 合 一 之 道。 
Trung quốc tự Đường Ngu dĩ lai tức hữu Thiên Nhân Hợp Nhất chi tư tưởng. Lịch đại 
Thánh Triết mạc bất kế tục hoành dương thử “ Thiên Nhân hợp nhất “ chi đạo. 

Trương kỳ Quân, Trung Hoa Ngũ Thiên Niên Sử, đoạn Lão Tử. 
[3] 思 知 人， 不 可 以 不 知 天。Tư tri nhân bất khả dĩ bất tri Thiên. 

Trung Dung, XX. 
[4]    天 之 牖 民    Thiên chi dũ dân 



302 

 

   如 壎 如 篪    Như huân như trì. 

   如 璋 如 圭    Như chương, như khuê, 

   如 取 如 攜    Như thủ như huề. 

   摳無 曰 益     Huề chi viết ích, 

   欑民 孔 易。 Dũ dân khổng dịch. 
Kinh Thi, Thi Bản. 

[5] 體 物 而 不 可 遺。 
Trung Dung, chương XVI. 

[6] Trung Dung, chương I. 
[7] 致 知 在 格 物， 物 格 而 後 知 至。 
[8] 人 心 惟 危， 道 心 惟 微， 惟 精 惟 一， 允 執 厥 中。 
Nhân tâm duy nguy, đạo tâm duy vi, duy tinh duy nhất, duẫn chất quyết Trung. 

Kinh Thư, Đại Vũ Mô, 15. 
[9] 天 生 蒸 民， 有 物 有 則， 民 之 秉 彝， 好 是 懿 德。 
Thiên sinh chưng dân, hữu vật hữu tắc, Dân chi bỉnh di, hiếu thị ý đức. 

 Kinh Thi, Đại Nhã, Đãng, Chưng dân VI. 
Trời sinh ra khắp muôn dân, 
Vật nào, phép nấy định phân rành rành. 
Lòng dân chứa sẵn căn lành, 
Nên ưa những cái tinh thành, tốt tươi. 

[10] 乾 坤 成 列 而 易 立 乎 其 中 矣。 
     Kiền Khôn thành liệt nhi Dịch hành hồ kỳ trung hĩ. 

Kinh Dịch, Hệ Từ Thượng, Chương XII, tiết ba. 

  天 地 設 位 而 易 行乎 其 中 矣。 
     Thiên địa thiết vị nhi Dịch hành hồ kỳ �trung . 

Hệ Từ Thượng, chương VII, tiết 2. 
[11] 神 也 者 妙 萬 物 而為 言 者 也。 
    Thần dã giả, diệu vạn vật nhi vi ngôn giả dã. 

Thuyết quái, Chương VI. 
[12] Thị cố Dịch hữu Thái Cực. Hệ Từ Thượng, XI, 5. 
[13] 復 其 見 天 地 之心 乎？ Phục kỳ kiến Thiên Địa chi tâm hồ. Dịch. Quẻ Phục, 
Thoán. 



303 

 

[14] 道 心 . Đạo Tâm. 
Kinh Thư, Ngu Thư, IV, Đại Vũ Mô, 15. 

[15] 黃 極。 Hoàng Cực. 
Kinh Thư, Chu Thư IV, Hồng Phạm, 4. 

[16] 衷 ,中 。 Trung. Thương Thư 3, Thang Cáo 2. 
[17] 彝 。 Di. Kinh Thi, Đại Nhã, Đãng, Chưng Dân VI, 2. 
[18] 則 。 Tắc. (Xem 17 trên). 
[19] 性 。 Tính. Trung Dung, chương I. 
[20] 格 。 Cách. Đại Học, I. 
[21] 明 德. Minh Đức. Đại Học, I. 
[22] 致 知 在 格 物， 物 格 而 後 知 至。 
  trí tri tại cách vật , vật cách nhi hậu tri chí. 

Đại học, chương 1. 

中 即 至 理， 何 嘗 不 兼 至 義。 大 學， 文 言 皆 言 知 至。 

 所 謂 至 者 即 此 理 也。 語 讀 易 者 曰 能 知 太 極 即 是 知 至。 

 語 讀 洪 範 者 曰 能 知 黃 極 即 知 至。 夫 豈 不 可， 

蓋 同 指 此 理， 則 曰 太 極， 曰 中， 曰 至， 其 實 一 也。 
*Trung tức chí lý. Hà thường bất kiêm chí nghĩa. Đại Học, Văn Ngôn giai ngôn tri 

chí. Sở vị chí giả tức thử Lý dã. Ngứ độc Dịch giả viết tri Thái Cực tức thị tri chí. Ngứ 
độc Hồng Phạm giả viết năng tri Hoàng Cực tức thị tri chí. Phù khởi bất khả, cái đồng 
chỉ thử Lý, tắc viết Thái Cực, viết Trung, viết chí, kỳ thật Nhất dã. 

*Trung là Chí lý, và cũng là Chí Nghĩa. Đại Học, Văn Ngôn đều nói Tri Chí. 
Người đọc Dịch thì cho rằng biết Thái Cực là Tri chí. Người đọc Hồng Phạm thì cho 
rằng biết Hoàng Cực là Tri Trí. Tất cả đều là một Lý. Gọi Thái Cực, gọi Trung gọi Chí 
lý, đều là một vậy. 

Phụ Chú, Lục, Thái Cực đồ thuyết biện, Tống Nguyên Học Án, quyển 12, trang 
6. 

[23] Trung Dung, chương I, Bình Luận của Chu Hi. 
[24] 萬 物 皆 備 於 我 矣， 反 身 而 成， 樂 莫 大 焉。 
      Vạn vật giai bị ư Ngã hĩ, phản thân nhi thành, lạc mạc đại yên. 

Mạnh Tử, Tận Tâm chương cú thượng, 4. 
[25] Thị cố quân tử giới thận hồ kỳ sở bất đổ, Khủng cụ hồ kỳ sổ bất văn. Mạc hiện hồ 
ần, mạc hiển hồ vi. Cố quân tử thận kỳ độc dã. 



304 

 

Trung Dung, chương I. 
[26] Trung Dung, XXX 
[27] 惟 天 為 大， 惟 堯 則 之 
   Duy Thiên vi Đại, duy Nghiêu tắc chi. 

Luận Ngữ. Thái Bá đệ bát, 19. .-Lễ Ký q. 1, Trọng Ni yên cư, tr. 10. 

   天 行健， 君 子 以 自 強 不 息 
Dịch, Quẻ Kiền, Đại Tượng Truyện. 

[28] Luận Ngữ. Tử Hãn đệ cửu, 4. 
[29] Luận Ngữ. Tử Hãn đệ cửu, 4. 
[30] 故 曰 配 天。 Cố viết Phối Thiên. 

Trung Dung, 31. 

高 明 配 天。 Cao minh phối Thiên. 
Trung Dung 26. 

[31] 致 中 和。 Trí Trung Hòa. 
Trung Dung, chương I. 

[32] 君 子 之 中 庸 也， 君 子 而 時 中。 
Trung Dung, II. 

[33] 止 於 至 善。 Chỉ ư chí thiện. 
Đại Học, I. 

從 容 中 道， 聖 人 也。Thung dung Trung Đạo, thánh nhân dã. 
Trung Dung, XX. 

致 廣 大 而 盡 精 微， 極 高 明 而 道 中 庸。 
Trung Dung, XXVII. 

苟 不 固 通 明 聖 知， 達 天 德 者， 孰 能 知 之。 
Cẩu bất cố thông minh, thánh trí, đạt thiên đúc giả, thục năng tri chi. 

Trung Dung, XXXII. 
[34] 成 己 仁 也， 成 物 知 也。 性 之 德 也。 合 內 外 之道 也。 故 時 措 之 宜也
。 
Thành kỷ nhân dã, thành vật trí dã. Tính chi đức dã. hợp nội ngoại chi đạo dã. Cố thì 
thố chi nghi dã. 

Trung Dung XXXI. 
[35] 故 曰﹕ 配 天。 



305 

 

Trung Dung, XXXI. 
[36] 曾 子 曰 ﹕ 夫子 之 道， 忠 恕 而 已 矣。 
Tăng tử viết: Phu tử chi đạo, Trung Thứ nhi dĩ hĩ. 

Luận Ngữ. IV, 15. 

盡 己 曰 忠， 如 己 曰 恕。 
Tận kỷ viết Trung, như kỷ viết Thứ. 

Tiên Nho. 
[37] 帝 = 德 者 合 天 稱 帝。 Đế= đức giả hợp Thiên giả, xưng Đế. 

Bạch hổ Thông. Khang Hi tự điển. 

-黃 = 大 也， 天 也。 
Hoàng = Đại dã, Thiên dã. 
Xin đọc thêm Nho Giáo, Trần trọng Kim, q. I, tr. 39, 40; 213-218; và q. II, tr. 103. 

CHƯƠNG XXI. 

VŨ TRỤ QUAN 

(THEO TRUNG DUNG VÀ DỊCH LÝ) 

  

 



306 

 

Nho giáo chủ trương: Thiên địa vạn vật đồng nhất thể. [1] Bản thể đất trời thời 
duy nhất, nhưng hình tướng bên ngoài thì biến ảo muôn ngàn. (Thể duy nhất, dụng 
vạn thù). 

Đà diễn tiến của vũ trụ như sau: 
Vô cực [2] sinh Thái Cực, Thái Cực sinh Lưỡng Nghi, Lưỡng Nghi sinh Tứ Tượng, 

Tứ Tượng sinh Bát Quái, và cứ đà ấy tạo dựng quần sinh vũ trụ.[3] 
Nói cách khác: 
Trời sinh ánh sáng, ánh sáng sinh từ lực. Từ lực, tức nhị khí âm dương, sẽ tác 

dụng phối hợp nhau, theo những phương thức khác nhau, để sinh mây gió, nước lưả, 
núi non, trời đất. 

Theo quan niệm trên, thì Vô hình dần dà cô đọng thành Hữu hình, ánh sáng dần 
dần biến thành thiên hình, vạn trạng. 

Ngược lại với giáo lý các đạo độc thần (Thiên Chúa Giáo, Do Thái giáo, Hồi giáo) 
chủ trương thế giới này đã được dựng nên bởi không (création ex nihilo), Nho giáo 
chủ trương thuyết sinh hoá (émanation et transformation), nghĩa là vạn hữu đã từ 
Nhất thể phân thân mà thành, một thuyết sinh hoá đặc biệt, vì hết chu kỳ biến dịch, 
lại trở về nguyên bản. (Thiên Địa tuần hoàn chung nhi phục thủy. -Nguyên Thủy phản 
chung). [4] Ta còn gọi đó là Thuyết: Thiên Địa Vạn Vật Nhất Thể. 

Thái Cực hay Ánh Sáng Chí Tôn ấy như vừng dương ngự trị giữa hoàn võ, tung 
tỏa hào quang khắp nơi để duy trì sinh hoá. Đâu có sinh hoá, đấy có Thái Cực. Trong 
mỗi vi trần, đều có Thái Cực, trong mỗi nhân thân đều có Thái Cực. [5] 

Thái cực còn gọi là Trung, vì bất biến, làm khu nữu cho vũ trụ; gọi là Dịch, vì 
làm cho vạn hữu biến hóa; gọi là Đạo vì là Nguyên Động lực muôn loài... 

Từ trước tới nay, ít người hiểu hai chữ Vô Cực, Thái Cực của cổ nhân, nên từ ngữ 
đã làm chết nghẹt tư tưởng, và vì vậy không tìm ra được điểm tương đồng giữa các 
học thuyết Âu Á. 

Nhưng nếu hiểu Vô Cực là “Trời Ẩn”, Thái Cực là “Trời Hiện”, thì ta sẽ biết 
ngay Thái Cực chính là Đạo, là Hóa Công, là Tạo Hóa. Như vậy, Vô Cực, Thái cực 
chỉ là hai phương diện Ẩn Hiện của Hóa Công (Non-Manifestation et 
Manifestation). 

Hai phương diện này làm ta liên tưởng đến Brahman (Vô) 
và Isvara (Hữu); Nirguna (Vô Tướng = sans qualité), và Saguna (Hữu Tướng = avec 
qualité) trong kinh Veda của Ấn Độ. [6] 

Đó cũng là quan điểm của Lão Tử trong Đạo Đức Kinh. 
“ Hoá Công hồ dễ đặt tên, 
Khuôn Thiên hồ dễ mà đem luận bàn. 
Không Tên sáng tạo thế gian, 
Có Tên là mẹ muôn ngàn thụ sinh. 
Tịch nhiên cho thấy oai linh, 
Hiển dương cho thấy công trình vân vi. 
Hai phương diện, một Hoá Nhi, 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



307 

 

Huyền Linh khôn xiết, huyền vi khôn lường. 
Ấy là “Chúng diệu chi môn”, 

Cửa Thiêng phát xuất mọi nguồn huyền vi. [7] 

“Thiên Địa vạn vật nhất thể “ là một học thuyết chung cho nhiều Đạo Giáo. [8] 
Theo thuyết này, thì chỉ Tâm Điểm là trường cửu, là duy nhất, còn vạn vật vạn hưũ 

bên ngoài thì dị biệt biến thiên. Cho nên, nếu nhìn hẹp từng tầng, từng vật, thì thấy mọi 
sự đều chia phôi, xa lạ, còn nếu nhìn bao quát cả toàn thể, thì thấy mọi sự, mọi vật đều 
như lá, như cành, như hoa, như quả cùng chung một gốc, và trong những lớp màng, lớp 
áo, lớp vỏ biến thiên bên ngoài, còn có một tinh hoa trường tồn, vĩnh cửu. 

Vì có tầm mắt nhìn bao quát ấy, Trang Tử đã viết: 
“Ta và Trời đất cùng sinh, 
Ta và muôn vật, sự tình chẳng hai.” [9] 

  
Trang Tử còn chủ trương: 
“Nếu nhìn chỗ “dị biệt”, thì thấy gan, mật, như Sở, Việt chia phôi, nếu biết nhìn 

điểm tương đồng, thì vạn vật đều là một.” [10] 
Càng đi ra bên ngoài, càng thấy tôn ti, quí tiện đôi đường cách trở, càng tiến vào 

bên trong, càng tiến tới chỗ tương đồng. Vào đến Tâm Điểm, đến Đạo, đến Thái Cực, 
thì hết phân quí tiện, vì vạn vật đều mang Thái Cực. Đó chính là chỗ Tề Vật của Trang 
Tử.[11] 

Theo Alfarabi, một triết gia Ả Rập thời Trung Cổ, thì trong tác phẩm Thần Học 
(Théologie), Aristote cũng chứng minh sự hiện diện của Duy Nhất trong lòng mọi tạp 
thù dị biệt. [12] 

Áo Nghĩa Thư (Upanishad) chủ trương: dưới những lớp biến thiên, ảo hóa 
bên ngoài của vũ trụ, có một Bản Thể duy nhất: đó là Tuyệt Đối thể, là Brahman, 
hay Atman căn nguyên của vũ trụ, và chân tâm của con người.[13] 

...”Như nhện chăng tơ, như lửa sinh tàn, tự Chân Tâm cũng phát xuất ra mọi 
nguồn sinh lực, mọi vũ trụ, mọi thần minh, mọi vạn hữu...”[14] 

Sách Zohar, một sách Huyền Học Do Thái cũng đồng quan điểm như vậy, khi chủ 
trương: 

“Thượng đế là Trung Điểm, vạn hữu bao bọc chung quanh, thành nhiều vòng, hay 
nhiều thế giới đồng tâm. 

Thượng đế phát huy ra vũ trụ, nên sự phát triển của vũ trụ tiến từ tầng trong ra tới 
tầng ngoài, và vô hạn giáng phàm dần tới hữu hạn...Trong là Thượng giới, ngoài là Hạ 
giới; trong cùng là tinh thần, ngoài cùng là vật chất, vòng ngoài bao bọc, hỗ trợ vòng 
trong như vỏ, như cùi bảo vệ cho nhân, cho hạt...[15] 

Kinh Hoa Nghiêm, theo Đào Hư Tử, cũng chủ trương: 
Vạn lý đều do một Tính mà phát xuất ra.[16] 
Kinh Lăng Nghiêm viết: Các Pháp đều do tâm biến hiện.[17] 
Vũ Trụ quan này đưa đến những kết quả sau: 



308 

 

1.Trời, người tương quan mật thiết với nhau: Trời là Nhân, người là quả, là vỏ 
bọc. [18] 

2.Trời bất biến, người biến thiên. Đã biến thiên thì không vĩnh cưủ. Vậy con 
người muốn vĩnh cửu, muốn trường sinh bất tử, phải kết hợp với Trời, Nhân Tâm phải 
kết hợp với Đạo Tâm. Trường sinh bất tử không phải là một dữ kiện (Fait), mà là một 
công trình phải thực hiện (oeuvre à réaliser). 

Thực ra, Cựu Ước cũng chủ trương: 
“ Sự kết hợp với đức Minh Triết đưa ta đến chỗ bất diệt.”[19]. 
Thế là: 

Dục cầu nhân bất tử, 
Tu tầm bất tử Nhân.[20] 

Dịch: 
“Muốn cho người được trường sinh, 
Phải tìm ra đấng huyền linh trường tồn.” 

  

3.Trời ví như căn bản, nguồn gốc; nhân loại, quần sinh, ví như những cành lá 
(mạt), những dòng sông (lưu). Trời là Thể (Essence), nhân loại quần sinh là những hiện 
tượng (phénomènes), những ứng dụng bên ngoài (dụng = Services). Trời thì vi ẩn; nhân 
loại, quần sinh thì hiển hiện, nhưng đôi bên đều mật thiết tương quan với nhau. 

Chu Hi viết: 
Thể dụng nhất nguyên, hiển vi vô gián 體 用 一 源， 顯 微 無 間 

  

Dịch: 

  

Thể với Dụng đều chung gốc rễ, 

Hiển cùng vi khôn nhẽ chia phôi. [21] 
  
4.Đi từ Trời xuống quần sinh, vũ tru, từ tinh thần ra vật chất là trụy lạc, là thoái 

hóa, nhưng cũng là tạo tác. Đi từ quần sinh vũ trụ lên tới Trời, từ vật chất về tinh thần 
là siêu thoát, là tiến hóa, là thần thánh hoá bản thân. Đó là Bí quyết “Qui Nguyên, phản 
Bản” “Trở về gốc, quay về nguồn”, [22] hay “Âm Dương điên đảo” [23] của người xưa. 

5.Như vậy, sự tạo dựng trong vũ trụ chưa chấm dứt, bao lâu còn biến thiên, bấy lâu 
còn tạo dựng. Bao lâu con người còn cần tu luyện, thì bấy lâu lò cừ Tạo hoá còn chưa 
ngừng công việc được. 

ADMIN
Highlight



309 

 

6.Vũ trụ quan trên xây nền tảng cho cả một hệ thống đạo lý và siêu hình học.Chỉ 
có Đạo, có Thái Cực, có Tuyệt Đối mới là nguồn mạch sự sống, là chân lý bất biến, là 
điểm hội tụ tối hậu cho nhân loại, còn các hiện tượng, hình danh, sắc tướng bên ngoài 
đều là tuồng biến thiên, ảo hóa.Muốn trở nên Thánh, Hiền, Tiên, Phật, muốn trường 
sinh, bất tử, điều kiện tiên quyết là phải biết “ võng tượng”, lìa bỏ các hiện tượng, các 
hình ảnh; theo Trung Đạo, “dữ Đạo hợp Chân”, cho tâm thần đạt tới và sống trong 
Tuyệt Đối Thể.[24] Các Hiền Thánh xưa đều muốn qui vạn thù về một mối, cho các trào 
lưu tư tưởng, ước mơ chảy ngược dòng để đổ về lại căn nguyên, đều muốn sống hòa 
đồng với Tuyệt Đối Thể, đều muốn không còn cái “ mình”, cái “ta” nhỏ nhoi, ti tiện 
nữa, lấy phương châm “Vô Ngã” làm mục đích tối hậu cho công phu tu luyện.[25] 

7Vũ trụ quan trên cho thấy tại sao con người phải tiến tới Vô Ngã, phải hòa đồng 
với Đạo, với Trời, mới được trường sinh, bất tử, mới mong tiến tới Đại Đồng 
(universalité) [26]. 

Lý do rất là giản dị: Vì chỉ có Bản Thể mới vĩnh cửu, còn hiện tượng ứng dụng thì 
biến thiên theo thời, khi còn, khi mất, thăng trầm, chất chưởng. Đằng khác, Thái Cực là 
toàn thể, quần sinh là phân số, là bộ phận, cho nên muốn tiến tới Đại Đồng 
(Universalité), phải tiến tới toàn thể. Theo Nho giáo, thánh nhân cần phải có độ 
lượng tâm hồn mênh mông bằng tầm thước vũ truï, nghĩa là phải biết trút bỏ hết 
mọi giới hạn, màu da, sắc áo, lối đường tư tưởng riêng biệt, gạt bỏ hết mọi nhỏ nhen, ti 
tiện, để tiến tới công chính, cao đại, tôn quí.[27] 

8.Tìm Trời tìm Đạo phải tìm trong đáy lòng. 
Cổ nhân gọi đó là “ Hồi Tâm Phản Tỉnh” hay “Phản Thân nhi thành” [28]. Và các 

phương pháp tham thiền, nhập định, (contemplation, concentration et extase) cũng cốt 
là để kết hợp với đấng Tối Cao. [29] 

9. Biết được Trời lồng trong tâm khảm, để làm khuôn phép mẫu mực, làm căn cốt 
cho tâm hồn, tức là thấu triệt nghĩa lý, là hiểu biết tới căn để. Đó là Cách vật, trí tri theo 
Đại học. 

“Dày công học vấn sẽ hay Khuôn Trời, 
Hay Khuôn Trời ắt thôi thấu triệt. 
Thấu triệt rồi ý thiệt lòng ngay, 
Lòng ngay, ta sẽ hóa hay...” [30] 

Đó là cái hiểu biết cao siêu nhất của nhân loại. [31] 
10.Trở về với Trời, với Đạo, với Thái Cực tức là thông suốt nhẽ huyền vi: “Tạo 

hoá qui Trung chi diệu.” [32] 
Công trình này người xưa gọi là: 
  

Kiến tố bão phác 見 素 抱 樸。[33] 
Qui Nguyên phục Mệnh. 歸 元 復 命。 
Phục qui Đạo 復 歸 道 [34] 
Phục qui Anh Nhi 復 歸 嬰 兒。[35] 



310 

 

Phục quy Vô Cực 復 歸 無 極。[36] 
Phản kỳ Chân 反 其 真。[37] 
Phục kỳ bản 復 其 本。 
Qui nguyên phản bản 歸 元 返 本。[38] 
Dữ Đạo hợp Chân 與 道 合 真。 
Toản thốc ngũ hành 攢 簇 五 行 
Hội hợp Bát quái 會 合 八 卦。 
Tam hoa qui đỉnh 三 華 歸 頂。 
Ngũ khí triều nguyên 五 氣 朝 元。[39] 
Minh bạch nhập tố 明 白 入 素。[40] 
Vô vi phục phác 無 為 復 扑。 [41] 
Thể Tính bão Thần 體 性 抱 神 

  

Trở về với Trời, kết hợp với Trời là đạt Đạo, đạt đích (chí Nhân), là trở thành Con 
Người Thật (Chân Nhân). Đó là Thung Dung Trung Đạo.[42] 

Theo Vũ Trụ Quan trên thì Vạn Vật do Trời sinh, dù phiêu lãng mấy trên trùng 
dương thời khắc, chung qui cũng vẫn phải trở về với Trời, với Đạo.[43] 

Con người theo một qui luật như vũ trụ, nên trước sau cũng phải về với Đấng Tối 
Cao. [44] 

Trung Dung là cứu cánh con đường đó. Đạt đạo Trung Dung sẽ trường sinh vĩnh 
cửu. Thanh Tĩnh Kinh giải thích vĩnh cửu, trường tồn là Trung Dung. (Thường giả, 
Trung Dung dã)[45]. Người Âu Châu thường công kích quan niệm trên và cho là “ 
phiếm thần chủ nghĩa.” 

Nhưng thay vì bàn cãi suông, nếu ta dở Thánh Kinh, nếu ta khảo sát giáo lý, hay 
nghiên cứu tư tưởng các thánh hiền Thiên Chúa Giáo, ta sẽ thấy những chủ trương 
tương tự. 

Các Hiền thánh Thiên Chúa Giáo cũng tin: 
1.      Thượng đế ở khắp nơi. (Omniprésence de Dieu) 
2.      Vạn vật đều do Ngôi Hai sáng tạo.[46] 
3.      Con người là dòng dõi Thượng Đế, [47] có thể thông phần Bản thể với Thượng 

Đế.[48] 
4.      Nước Trời ở đáy lòng .[49] 
5.      Vinh quang Trời ở trong lòng nhân loại. [50] Hơn thế nữa, vài vị Đại Thánh còn 

nhận: 
6.      Trời là Bản Thể muôn loài. [51] 



311 

 

Vả lại, đã chấp nhận Thượng đế ở khắp nơi, sao lại không dám nghĩ Thượng Đề có 
ở đáy lòng nhân loại? Nếu đã chấp nhận nước Trời ở đáy lòng, thì Trời ở đâu nếu 
không phải ở đáy lòng nhân loại? 

Nếu Trời đã ở ngay trong thâm tâm nhân loại, thì tìm Đạo, tìm Trời phải tìm ở đáy 
lòng, tìm trong suy tư, thầm lặng, hay phải tìm Trời, tìm Đạo trong những tiếng kèn, 
tiếng trống, tiếng đàn, tiếng hát bên ngoài? 

Và thế nào là người đạo hạnh, nếu không phải là người có Thiên Chúa hiện diện 
đáy lòng, và không còn ước mơ ngoại cảnh. [52] 

Một khi đã xác định Trời ở đáy lòng, nước Trời ở đáy lòng, thì sự siêu thoát chắc 
chắn phải được thực hiện bằng sự thông suốt điều huyền nhiệm đó, và bằng những 
công cuộc tu luyện tâm thần, tham thiền, nhập định, diệt dục,vong ngã, để kết hợp với 
đấng Tối Cao. 

Suy ra, thì Thượng giới ở ngay trong tâm hồn ta, mà hạ giới chính là thế gian ở 
ngoài ta. Càng tiến ra bên ngoài, là càng đi vào tục lụy, càng bị lệ thuộc vào hoàn cảnh, 
không gian và thời gian. Càng tiến vào bên trong, là càng thoát vòng kiềm tỏa của vật 
chất, của ngoại cảnh...cho nên, muốn khinh khoát, tự do, cần phải có một đời sống nội 
tâm rồi rào, phong phú. [53] 

Từ Vô Cực, Thái Cực biến hóa xuống dần tới vạn hữu, là từ cao siêu, đi dần xuống 
tới ti tiện, là bước dần xuống các nấc thang giá trị, cho tới kỳ cùng. Đi từ vạn hữu trở 
về Thái Cực, Vô Cực là tiến từ ti tiểu tới cao đại, là bước dần lên các nấc thang giá trị, 
cho tới hoàn hảo siêu việt.[54] Đó là nhẽ tồn vong, thăng trầm của vũ trụ. 

Nhưng vì Vô Cực, Thái Cực ở ngay trong đáy lòng con người, nên nếu cứ để cho 
tâm hồn tản lạc, phá tán, theo các hiện tượng bên ngoài, thì sẽ đi đến chỗ trụy lạc, tan 
rã; còn nếu biết đi trở ngược, từ hiện tượng nhận ra tâm hồn, thần trí, Thái Cực, Vô 
Cực tiềm ẩn trong đáy lòng, thì sẽ tìm ra được con đường siêu thoát. [55] 

Vũ trụ quan trên, cũng như toàn bộ Trung Dung, và Kinh Dịch, chẳng qua cốt dạy 
con người đâu là nguồn mạch của mình, cũng như đâu là quê hương cùng đích của 
mình... 

Theo Vũ Trụ quan trên thì không gian và thời gian cũng biến động, cũng co giãn 
khôn lường. Càng đi sâu vào nội tâm, càng đi sâu vào tầng trong, thì không gian, và 
thời gian càng co lại, tưởng chừng đi đến không điểm (le Cinq ou le Zéro métaphysico-
mathématique)[56], mà kỳ thực lại tiến tới vĩnh cửu, trường tồn. Càng tiến ra bên ngoài 
thì không gian và thời gian càng giãn ra, dài ra, tưởng chừng tiến tới vô cùng, mà kỳ 
thực là tiến tới phù du, hư ảo; cho nên một giây phút trong tâm thần có thể tương 
đương với mấy nghìn vạn năm bên ngoài. Tinh Thần cũng vì thế có thể nói được không 
tương lai, và dĩ vãng, hằng cửu, bất biến. Cho nên một cuộc đời vật chất bên ngoài, 
nghĩ đi, nghĩ lại cũng chỉ nhanh như một giấc mộng. 

“Bôn ba đời nghĩ buồn rầu, 
Hư không giấc mộng đêm thâu, thấy gì. 
Vô thường muôn việc bỏ đi, 
Kíp hồi đầu lại kẻo khi ngỡ ngàng”.[57] 



312 

 

Vũ trụ quan trên có thể nói được là một quan niệm chính xác về vũ trụ, vì nó 
bộc lộ huyền cơ tạo hoá, quán thâu nhẽ biến hằng của đất Trời, toát lược lịch sử 
nhân quần vũ trụ, cũng như phác hoạ cơ cấu nhân quần vũ trụ bằng một tâm 
điểm và một vòng tròn, bằng một chữ Trung và một chữ Dịch. 

Mới hay Trung Dung và Kinh Dịch chủ trương dạy người một môn học cao siêu, 
có mục phiêu là “ Thấu suốt Bản Tính và Định Mệnh “ mình, để chung cuộc sẽ được 
kết hợp với Trời với Đạo.[58] 

Thâm ý của Thánh hiền là làm sao cho mọi người, kẻ trước, người sau, ai ai cũng 
có thể đạt được Trung Điểm, đạt được “Thái Cực”, “Chí cực”, “Vô Danh khả danh”. [59] 

Theo Dịch Kinh, khi người quân tử đã am tường Trung Cung, Trung Điểm, khi 
Bản Thể đã ở đúng ngôi vị của nó, -nói cách khác, khi con người đã đạt tới Thiên Vị, 
đã kết hợp được với Trời,-[60] thì bao nhiêu sự tốt tươi, đẹp đẽ từ đáy thẳm, lòng sâu 
tâm hồn sẽ tung tỏa ra khắp cơ thể, sẽ thấm nhuần khắp tứ chi, sẽ chói lọi trong sự 
nghiệp. Thật là đẹp đẽ đến tuyệt vời vậy.[61] 

Nhưng con người muốn trở về Trung Cung, Trung Điểm, muốn được thông tuệ, 
diệu minh, cần biết suy tư vì có suy tư mới biết huyền cơ Tạo Hoá, mới có thể thần 
thánh hóa mình, và trở nên hoàn thiện được.[62] 

Cao đại thay là căn nguyên con người, trọng vọng thay là định mệnh con người, 
Đẹp đẽ thay là công phu tu luyện của con người. 

Còn gì làm cho ta sung sướng hơn là cảm thấy Trời ngay trong lòng, là nguồn sống 
và là cùng đích mình; có thần trí thông minh để nhận ra chân lý đó; có thời gian, không 
gian và vạn hữu làm phương tiện cho công phu, tu luyện ; tu luyện để nên hoàn thiện 
như Trời, để rồi ra được kết hợp với Trời, thông phần bản tính và vinh quang Trời, 
trường sinh vĩnh cửu cùng Trời đất.[63] 

Tóm lại vũ trụ quan trên đây là kết tinh của một nền học vấn cao siêu, tương 
truyền từ Đông sang Tây. 

Nhờ vũ trụ quan này mà các hiền thánh muôn đời đã dược “ khai quang, điểm 
nhãn” [64] dùng mắt tinh thần nhìn nhận ra Thượng Đế ở khắp nơi, và thấy mình sống 
trong vinh quang Thượng Đế.[65] 

Gẫm cho cùng thì: 
Muôn loài sinh hoá đa đoan, 
Rồi ra cũng phải lai hoàn Bản Nguyên. 
Hoàn Bản Nguyên an nhiên phục mệnh, 
Phục Mệnh rồi trường vĩnh vô cùng. [66] 

  

Cổ nhân vì vậy dùng Tâm Điểm của vòng Dịch để tượng trưng cho Trời vừa là căn 
bản của vũ trụ, vừa là mục đích tối hậu của công cuộc tu luyện, tiến hoá của quần sinh, 
vũ trụ. 



313 

 

Cho nên Trung Dung chí cao chí đại vì đưa con người đến vinh quang tuyệt đối. 
Phải mở tầm mắt, phải mở tầm tâm hồn cho rộng rãi vô biên thì mới tìm ra được Điểm 
Trung. [67] 

 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1] ...Considérer l’univers comme faisant un tout et où le désordre d’une partie se 
répercute dans le Tout -considérer encore l’homme au centre de cet univers et faire du 
coeur de l’homme le coeur de l’univers: telle est l’idée contenue dans les livres 
classiques et exprimée surtout par les philosophes des Song...Avec tous les penseurs 
chinois, il (Wang Yang Ming) répète que “ l’homme c’est le coeur de l’univers; 
l’univers avec moi constitue un seul corps (un tout)” 

Wang Tch’ang Che, S.J., La Philosophie Morale de Wang Yang Ming, p. 74-75. 

人 者 天 地 萬 物 之 心 也。 心 者 天 地 萬 物 之 主 也。 心 即 天。 
Nhân giả, Thiên địa, vạn vật chi tâm dã. Tâm giả, Thiên Địa vạn vật chi chủ dã. Tâm 
tức Thiên. 

Như trên, appendice, 10. 
[2] 理 本 無 形， 故 謂 之 無 極。Lý bản vô hình, cố vị chi Vô Cực. 
[3]Thái cực đồ thuyết của Chu Đôn Di, Chu Nguyên Bồi, Tính Học Đại Cương, q.1, tr. 
1. 
[4] L’Extrême-Orient ancien a fait partie d’un monde où la coexistence de grands 
courants spirituels (Zoroastre, Bouddha, Confucius, Lao-tseu, Platon), ne s’explique 
que par certaines idées communes unanimément admises de la Méditerranée au 
Pacifique. Toutes ces vieilles cultures eurasiatiques se présentent comme des 
cosmologies pour lesquelles une même substance compose toutes les choses créées. 

Pierre Huard, Connaissance du Vietnam 63. 
...Đạo sinh Nhất: Nhất vi Thái Cực, Nhất sinh nhị vi Lưỡng Nghi; Nhị sinh Tứ, vi 

Tứ Tượng; Tứ sinh bát vi Bát Quái; Bát sinh Lục Thập tứ; Lục Thập Tứ cụ nhi hậu 
Thiên Địa vạn vật chi đạo bị hĩ. Thiên Địa vạn vật mạc bất dĩ Nhất vi Bản Nguyên, vu 
nhất nhi diễn chi vi vạn, cùng Thiên Địa chi số phục qui vu nhất. Nhất giả hà dã, Thiên 
Địa chi tâm dã. Tạo hóa chi nguyên dã. 
Tống Nguyên Học Án, quyển 10, tr. 62, Ngữ lục Tống Nguyên học Án. 

道 生一， 一 為 太 極；一 生 二， 二 為 兩 儀； 

 二 生 四 為 四 象， 四 生 八 為中K卦， 八 生 六 十 四； 

 六 十 四 具 而 後 天 地 之 道 備 矣。 天 地 萬 物 莫 不 以 一 為 本 原， 

 于 一 而 演 之 為 萬， 窮 天 地 之 數 復 歸 于 一。 



314 

 

 一 者 何 也﹕ 天 地 之心 也。 造 化 之 原 也。 
..."Tất cả là Một, tất cả chúng sinh đều từ Phổ Quang Minh Trí (Lumière omniprésente, 
Intelligence éclairante) mà ra, thì tất cả sẽ trở về với Ánh Sáng Trí Trí Huệ ấy, tức là 
thành Phật. “ 

Mai Thọ Truyền, Pháp Hoa Huyền Nghĩa, tr. 30. 
[5] 太 極 者， 所 謂 象 帝 之 先。 先 天 地 生， 能 生 天 地 萬 化 之 祖 根 也。 

本 無 有物， 無 象， 無 數， 無 方 隅， 無 往 不 在。 言 太 極 則 無 極 可 知。 

大 而 天 地， 細 而 萬 物 莫 不 各 有 太 極， 物 物 一 太 極， 

一 物 全 具 一 天 地 之理。地 理 正 宗， 卷 一， 頁 四。 
Thái Cực giả, sở vị tượng đế chi tiên, tiên thiên địa sinh, năng sinh thiên địa vạn 

hóa chi tổ căn dã. Bản vô hữu vật, vô tượng, vô số, vô phương sở, vô vãng bất tại, ngôn 
Thái Cực tắc Thái Cực khả tri... 

Đại nhi Thiên Địa, tế nhi vạn vật, mạc bất các hưũ Thái Cực, vật vật nhất Thái Cực 
, nhất vật toàn cụ nhất Thiên Địa chi lý. 

Địa Lý Chính Tông, quyển I, tr. 4. 
[6] A Source Book in Indian Philosophy, p. 38. 
[7] Đạo đức kinh chương I. 

冓子 首 章 言 無 名 天 地 之始， 有 名 萬 物 之 母， 而 卒 同 之。 

 此 老 氏 宗 指 也。 無 極 而太 極， 即 是 此 旨。 
Lão tử thủ chương ngôn vô danh thiên địa chi thủy, hữu danh thiên địa chi mẫu, 

nhi tốt đồng chi. Thử Lão Thị tông chỉ dã. Vô Cực nhi Thái Cực thị thử chỉ. 
Tống Nguyên học án, q. 12, tr. 3. Liêm Khê học án. 

[8] Aussi, dans diverses traditions, voyons-nous la création à partir d’un centre, parce 
que là se trouve la source de toute réalité, et partant, de l’énergie de vie.Il arrive même 
que les traditions cosmologiques expriment le symbole du Centre dans les termes qu’on 
dirait empruntés à l’embryologie: “ Le très Saint a créé le monde comme un embryon. 
Tout comme l’embryon croit à partir du nombril, de même Dieu a créé le monde par le 
nombril, et delà il s’est répandu dans toutes les directions.” 

(Textes cités par Wensick, p. 19). Yoma affirme: “ Le monde” a été créé en 
commencant par Sion.” (Như trên, p. 16). Aussi dans le Rig Véda (p. ex.: X, 149) 
l’univers est concu comme prenant son extension à partir d’un point central (Cf. le 
Commentaire de Kirfel, Cosmographie, p. 18). 

Mircéa Eliade, Traité d’histoire des religions, p. 323. 
[9] 天 地 與 我 並 生， 而萬 物 與 我 為 一。 
Thiên Địa dữ Ngã tịnh sinh, Nhi vạn vật dữ Ngã vi Nhất. 

Trang Tử, Nam Hoa Kinh, Tề Vật Luận. 



315 

 

[10] 自 其 異 者 視 之， 肝 膽 楚 越 也 。 自 其 同 者 視 之， 萬 物 皆一 也 
Tự kỳ dị giả thị chi, can đởm Sở Việt dã. Tự kỳ đồng giả thị chi, vạn vật giai nhất dã. 

Từ khác biệt mà trông vạn vật, 
Thì chia phôi gan mật, Việt Ngô. 
Nhưng từ đồng điểm nhìn ra, 
Muôn loài là một, phôi pha chưa từng. 

Nam Hoa Kinh, Đức Sung Phù. 
[11] 以 道 觀 之， 萬 物 無 貴 賤； 以 物 觀 之， 自 貴 而 相 賤。 
Dĩ Đạo quan chi vạn vật vô quí tiện, dĩ vật quan chi, tự quí nhi tương tiện. 
Nam Hoa Kinh, Thu Thủy. 
[12] En son écrit, Théologie, Aristote démontre la présence de l’Un au sein de toute 
multiplicité... 
Alfarabi, hay Ibn Tar Kan là một Triết Gia Ả Rập sinh tại Farab, chết nâm 950. 
Cf. La Religion Essentielle, p. 107. 
... Étienne Geoffroy St Hilaire, Vicq D’Azyr (1748-1794), Goethe (1749-1803) cũng 
chủ trương thuyết “Nhất Thể Vạn thù”, mà các Ông gọi là “ modèle primitif et général” 
hay “ Urpflanze” (Herder, Idée pour la Philosophie de L’Histoire de L’Humanité. p. 
18 et ss, 97 et ss.) 
[13] The Ultimate Reality should be designated generally as Brahman... and as It or 
That....The paradoxical, transcendent, yet  immanent unity underlying the diversity of 
the world. 

A source book in Indian Philosophy, p. 39. 
... The One God hidden in all living beings, 
The Living Witness abiding in all hearts- 
The wise who seek and find them-Self, 
To them and none else is eternal joy. 
The all pervading inner Self of all, 
Who from his formlessness creates all forms, 
The wise who see that One within them -self, 
To them alone belongs eternal joy. 

A prayer to the Supreme Being, translated from the Upanishad by Dr Bhagavan 
Das,Wisdom Light, Volume Seven, March, 1955, number Three, p. 34. 

Cf. Chandogya Upa. 6,3.-Taittiriya Upa. 2-6. 
[14] As a spider might come out with his thread, as small sparks come forth from the 
Fire, even so from this soul come forth all vital energies (Prana), all worlds, all gods, 
all beings. 

Brihad-Aranyaka-Upanishad, 2-1-20. 



316 

 

[15] ...De la sorte, le développement de l’Infini vers le Fini porte en soi des dégradations 
du parfait vers l’imparfait....En ce sens, le développement des choses se fait du Centre 
vers la Périphérie, et par suite aux ordres successifs; ces ordres s’échelonnent comme 
des cercles concentriques... 

L’univers créé tout entier, n’est donc que l’écorce de l’Ensof comme les pelures de 
l’oignon sont les vêtements du bulbe ou comme la coquille de la noix et le reste sont le 
vêtement de la graine. 

H. Sérouya, La Kabbale, Chapitre Esprit et Matière, pp. 270-271. 
[16] 讀 華 嚴 經； 萬 理 由 一 性 而 出。 讀 楞 嚴 經， 群 疑 究 一 性 而 空。 

Độc Hoa Nghiêm Kinh: Vạn lý do nhất Tính nhi xuất. Độc Lăng Già kinh, quần 
nghi cứu nhất Tính nhi không. 

Đào Hư Tử, Đông Châu kỷ thượng ngữ-tràng 3 
[17] 我 常 說 言﹕ 色 心 諸 緣， 及 心 所 使， 諸 所 緣 法， 

    惟 心 所 現。 汝 身， 汝 中腄A 皆 是 妙 明 真 精， 妙 心 中 所 現 物。 
Ta thường nói các Pháp đều do tâm biến hiện cho đến thân và tâm ông ngày nay 

cũng đều là vật trong Chân Tâm hiện ra. 
Thủ Lăng Nghiêm Kinh, q. II, cf. Thủ Lăng Nghiêm Kinh, hướng đạo xuất bản, 

tr. 44. 
[18] 天 與 人 相 為表 裡。 
Thiên dữ Nhân tương vi biểu lý. 

Tính Lý q. 2, tr. 54. 

...天 在 內， 人 在 外。 
Thiên tại nội, Nhân tại ngoại. 

Nam Hoa Kinh, Thu Thuỷ. 

...心 即 天。。。良 知 即 天。 
Vương dương Ming, Vương xương Chỉ, La Philosophie morale de Wang Yang 
Ming, appendice 10. 

... 天 也， 人 也。 一 而 二， 二 而 一 也。 
Thiên dã, nhân dã, nhất nhi nhị, nhị nhi nhất dã. 

Thái Thượng bảo Phiệt đồ Thuyết, tr. 4. 

天 性 人 也， 人 心 機 也。 立 天 之 道， 以 定 人也。 
Thiên tính nhân dã, nhân tâm cơ dã. Lập thiên chi đạo, dĩ định nhân dã. 

Âm Phù Kinh, tr. 1. 
[19] L’immortalité est le fruit de l’union avec la Sagesse. 

Livre de la Sagesse, 8, 17. 



317 

 

[20] 欲 求 人 不 死， 修 尋 不 死 人。 
Dục cầu nhân bất tử, tu tầm bất tử nhân. 

Tiên Học tr. 102. 

... 天 人 合 德 萬 變 定 基。 
Thiên Nhân hợp đức, vạn biến định cơ. 

Âm Phù Kinh, tr. 1. 
[21] Dịch Kinh Đại Toàn, Truyện Tự , tr. 5. 
[22] 明 造 化 之 妙， 知 返 還 之 機。 
Minh Tạo Hóa chi diệu, tri phản hoàn chi cơ. 

Tiên học, tr. 21. 
[23] 人 心 若 與 天心 合， 顛 倒 陰 陽 只 片 時。 
Nhân tâm nhược dữ Thiên Tâm hợp, điên đảo Âm Dương chỉ phiến thời. 

Tiên Học, tr. 7. 
[24] 徇 象， 執 有， 逐 物 而遷， 而無 極 之真 境 不 可 見 矣。 

聖 人 以 靜 一 字, 返 本 還 元。 蓋 造 化 人 事 皆 以 收 斂 為 主， 

發 散 是 不 得 已 事。 
Tuần tượng, chấp hữu, trục vật nhi thiên, nhi Vô Cực chi chân cảnh bất khả kiến hĩ. 
Thánh nhân dĩ Tĩnh nhất tự, phản Bản hoàn Nguyên. Cái Tạo hóa, Nhân sự giai dĩ thu 
liễm vi chủ, phát tán thị bất đắc dĩ sự. 
[25] Các Đại Thánh Thiên Chúa Giáo cũng không đi ra ngoài tôn chỉ ấy. Phúc Âm dạy 
“Bỏ Mình” (Mat.16, 24, 25; Lc 9, 23-27; Mc 8, 34). 
Các Thánh Hiền Thiên Chúa Giáo đều mong muốn tâm hồn tan biến đi, để kết hợp với 
Thượng đế. Như lời nguyện của thánh Bonaventure sau đây: 
En sorte que mon âme languisse et se fonde sans cesse d’amour et de désir pour vous 
seul. Qu’elle soupire après vous, et se sente défaillir à la pensée de vos tabernacles, 
qu’elle n’aspire qu’à sa délivrance, et à son union avec vous. 

Prière de Saint Bonaventure, Paroissien Romain, p. 58. 
[26] 無 我 然 後 得 正 己 之 盡， 存 神 然 後 妙 應 萬 物 之 感。 
Vô Ngã nhiên hậu đắc chính kỷ chi tận, tồn thần nhiên hậu diệu ứng vạn vật chi cảm. 

Thái Nguyên Bồi, Lý học, q. I, tr. 4. 

-合 乎 大 同。 大 同 而無 己。 
Hợp hồ Đại Đồng, Đại Đồng nhi vô kỷ. 

Trang Tử, Nam Hoa Kinh, chương XI, Tại Hựu. 
[27] 宋 程 明 道 遺 書 言； 人 有 斗 筲 之 量， 有 釜 斛 之 量， 有 鍾 鼎 之 量， 



318 

 

有 江 湖 之 量。 江 湖 之量 故 大 矣。 然 有 涯 涘， 亦 有 時 而滿。 

惟 天 地 之順q 則 無 滿。 聖 人 有 天 地 之 量 也。淵 鑑 纇 涵，¡聖， 一。 
Tống Trình Minh Đạo di thư ngôn: Nhân hữu đẩu sao chi lượng, hữu phủ hộc chi 
lượng, hữu chung đỉnh chi lượng, hữu giang hồ chi lượng. Giang hồ chi lượng cố đại 
hĩ, nhiên hữu nhai sĩ, diệc hưũ thời nhi mãn. Duy Thiên Địa chi lượng tắc vô mãn. 
Tháng nhân hữu thiên địc chi lượng dã. 

Uyên Giám loại hàm, Thánh, Nhất. quyển 268, tr. 4670. 
[28] Mạnh tử, Tận Tâm Thượng, 4 
[29] 高 中 憲 曰﹕ 心 與 天 一 而 已 矣。 心 大 無 外。 天 大 無 外。。。 

世 人 之 心 梏 于 見 文 之 狹。 聖 人 窮 理 以 盡 其 心 之 全 體， 

則 知 天 而 無 有 外 之 心 矣。 不 萌 于 見 聞， 不 因 見 聞 而 萌 也。 
Cao trung Hiến viết: Tâm dữ Thiên Nhất nhi dĩ hĩ. Tâm đại vô ngoại, Thiên đại vô 
ngoại... Thế nhân chi tâm cốc vu kiến văn chi hiệp. 
Thánh Nhân cùng lý dĩ tận kỳ tâm chi toàn thể, tắc tri thiên nhi vô hưũ ngoại chi tâm 
hĩ. Bất manh vu kiến văn, bất nhân kiến văn nhi manh dã. 

Tống Nguyên Học Án, q. 17, tr. 25. 

天 人 本 無 二。 
Thiên Nhân bản vô nhị. 

Tống Nguyên học Án, q. 13, tr. 17-Liêm Khê học án. 
Écoute, homme insconstant et vide, ce que tu cherches n’est pas en dehors de toi, 

mais au dedans de toi: 
Cesse donc de chercher et rentre en toi même, si tu veux trouver le Christ. 

Illan de Casa Fuerte, La Religion essentielle, p. 162. Cf. Imitation du Christ. 
[30] Đại Học, Chương I. 
[31] Om! He knows Brahman, attains the highest! as to that this (verse) has been 
declared: He who knows Brahman as the Real, as knowledge (jnana), as the Infinite, set 
down in the secret place (of the heart) and in the highest heaven, He obtains all desires. 
Together with the intelligent Brahman... 

Taittiriya Up. 2.1.-Cf. A source book of Indian Philosophy, p. 59. 

-千 聖 皆 過 影， 良 知 乃 吾 師。 
Thiên thánh giai quá ảnh, lương tri nãi ngô sư. (Vương Dương Minh) 

Wang Tch’ang Tche, S.J. , La philosophie morale de Wang Yang Ming, 
Appendice I. 

-致 知 即 致 中 也 （聶 豹 ) 
Vương Dương Minh (Nhiếp Báo) 



319 

 

[32] 天 理 人 之 理 也， 徇 理 則 與 天 為 一。 

我 非 我 也， 理 也。 理 非 理 也， 天 也。 
Thiên Lý nhân chi lý dã. Tuần lý tắc dữ Thiên vi Nhất. Ngã phi Ngã dã, Lý dã. Lý phi 
lý dã, Thiên dã. 
Tống Nguyên Học Án, q. 24, tr. 5. (Cảnh Vu học Án) 
[33] Trung Hoa Triết Học sử, Tử Đồng, Tạ Vô Lượng, tr. 13. 
[34] Trung Hoa Triết Học sử, Tử Đồng, Tạ Vô Lượng, tr. 10. 
[35] Trung Hoa Triết Học sử, Tử Đồng, Tạ Vô Lượng, tr. 10. 
[36] Trung Hoa Triết Học sử, Tử Đồng, Tạ Vô Lượng, tr. 12 
[37] Nam hoa kinh, Thu Thủy. 
[38] Thanh Tĩnh Kinh, tr. 64. 
[39] Thượng Phẩm Đơn Pháp Tiết Thứ, tr. 10. 
[40] Nam Hoa Kinh, Chương XII, Thiên Địa, đoạn K. 
[41] ...Tâm truyền Nội Giáo Vô Vi, 
       Là cơ xuất thế, hồi qui Động Đào. 

Chiếu Minh, Đại Thừa Chân Giáo, tr. 92. 
[42] ...Un arbre recoit l’essence, la hauteur et la largeur de ses racines. Si tu veux savoir 
d’où tu viens, demande-le à ton fonds, à la racine, à ton intention. Regarde combien ta 
profondeur a été pénétrée, combien tu t’es fixé à Dieu; et si tu vois que tu ne recherches 
que Dieu, que tu ne tends réellement que vers Dieu, comme la pierre tend uniquement 
vers la terre; si tu ne cherches ni toi-même, ni rien qui t’appartienne, alors en vérité je 
te le dis: Tu est déiforme et Divin. 

Eckart Le Jeune, Illan de Casa la Fuerte, La Religion Essentielle, p. 155. 
[43] 老 子 以 宇 宙 萬 物 皆 道 之 所 生， 其 究 極 則 歸 於 道 之 本體。 
Lão Tử dĩ vũ trụ vạn vật giai Đạo chi sở sinh, kỳ cứu cực tắc qui ư Đạo chi bản thể. 

Tử Đồng, Tạ Vô Lượng, Trung Hoa Triết Học Sử tr. 16. 
[44] 必 其 心 返 於沖 漠 無 朕 之 本 體。 
Tất kỳ tâm phản ư xung mạc vô trẫm chi bản thể. (Liệt Tử). 

Tử Đồng, Tạ Vô Lượng, Trung Hoa Triết Học Sử, tr. 29. 
[45] Cf. Thanh Tĩnh Kinh, Siêu Thoát Phẩm, xem lời giải thích câu: Chân thường chi 
đạo, ngộ giả tự đắc... 
[46] Phúc Âm thánh Joan, phi lộ. 
[47] N’est-il pas écrit dans votre loi: “J’ai dit: Vous êtes des dieux.” 

Jean 10-34; Psaume 82,6. 
C’est en Lui (Dieu) que nous avons la vie, le mouvement et l’être.car nous sommes de 
sa race. 

Actes des Apôtres, 4, 17, 28 



320 

 

[48] Ut per hoec, efficiamini divinoe consortes naturae. II, Pierre, 1, 4. 
[49] Car déjà le Royaume de Dieu est en vous. 
Dieu est en dedans de vous, dit le Seigneur. (Regnum Dei intra vos est, dicit 
Dominus). Imitation de Jésus Christ, Livre II, Chapitre I, 1. 
[50] Toute sa gloire et toute sa beauté est intérieure, c’est dans le secret du coeur qu’il se 
plait. (Như trên, livre II, Chap. I, 1.) 
[51] Il est manifeste que Dieu est la substance de tous les corps et de toutes les âmes. 
Notre intention est de rendre intelligibles aux Latins, toutes les parties de cette 
philosophie réelle. 

St Albert le Grand. Illan de Casa Fuerte, La Religion essentielle, p. 131. 
...Il faut savoir que Dieu demeure en toutes les âmes, fut-ce celle du plus grand 

pécheur du monde et y est présent en substance. Et cette manière d’union est toujours 
entre Dieu, et toutes les créatures, selon laquelle il les conserve en leur être, de sorte 
que si elle venait à leur manquer, elle s’anéantiraient aussitôt et ne seraient plus. 

St Jean de la Croix, La Montée du Carmel, Desclée et Brower p. 133-134. 
...Omnia per ipsum facta sunt et sine ipso factum est nihil quod factum est. 
Evangelium secundum Joannem, prologue, caput I, 3. 

[52] Avoir toujours Dieu présent au dedans de soi et ne tenir à rien en dehors, c’est l’état 
de l’homme intérieur. (Ambulare cum Deo intus, nec aliqua affectone teneri foris, 
status est interni hominis.) 

L’Imitation de Jésus Christ, chapitre VI, 4. 
...C’est une grande grâce que Dieu nous fait quand il nous aide à le chercher dans 

notre intérieur. 
Ste Thérèse d’Avila, citée par Ilan De Casa Fuerte: La Religion Essentielle, p. 

167. 
[53] Monter vers Dieu, c’est entrer en soi-même. Celui qui entre en lui-même et pénètre 
au fond de son âme, se dépasse et atteint vraiment Dieu. (Albert le Grand) 

Ilan de Casa Fuerte, La Religion Essentielle, p. 130. 
...L’homme qui s’est ainsi élevé au-dedans de lui-même, entre plus profondément 

dans son Centre. (Albert le Grand.) 
...Le Ciel est au-dedans non au dehors de chacun... Le Ciel est dans l’homme. 

(Emmanuel Svedenborg) 
Ilan de Casa Fuerte, La Religion Essentielle, p. 183. 

[54] ...De l’Esprit partirait une courbe de matérialisation pour revenir en s’allégeant 
jusqu’au point d’extrême spiritualité doué de densité la plus faible. Ce mouvement 
constituerait l’immense cercle du créé, la manifestation du circulus vital issu du 
Principe Générateur Éternel. 

Ilan de Casa Fuerte, La Religion Essentielle, p. 13. 
[55] 自 無 極 說 到 萬 物 上， 天 地 之 始 終 也。 自 萬 事 反 到 無 

戈上， 聖 人 之 始 而 終 也。 始 終 之 說 即 生 死 之 說 而 開 闢 混 沌， 



321 

 

七 尺 之 去 流 不 與 焉。知 乎 此 者 可 與 語 道 矣。 
Tự Vô Cực thuyết đáo vạn vật thượng, thiên địa chi thủy chung dã. Tự vạn sự phản 

đáo Vô Cực thượng, Thánh Nhân chi thủy nhi chung dã. Thủy chung chi thuyết tức 
sinh tử chi thuyết, nhi khai hạp hỗn độn, thất xích chi khứ lưu bất dự yên. Tri hồ thử 
giả khả dữ ngữ Đạo hĩ. 

Tống Nguyên Học Án, q. 12, tr. 1. (Chu Liêm Khê học Án) 

由 象 識 心， 洵 象 喪 心。 
Tống Ngyuên học Án, q. 17, tr. 26, Hoành Cừ học  Án. 

[56] La Mathèse, p. 31. 
[57] 奔 波 一 世， 總 是 虛 浮， 無 常 一 旦 萬 事 休。 急 早 回 頭 

Bí bản Gia Cát Thần Số, bài 46. 
[58] 窮 性 命 之 源， 必 以 體 天 為 學 問 之本。 
Cùng Tính Mệnh chi nguyên, tất dĩ Thể Thiên vi học vấn chi bản. 
Tống Nguyên Học Án, q. 11, tr. 10. 
... La recherche par l’homme et dans l’homme sa propre divinisation, la recherche par 
l’homme et dans l’homme du Dieu Un... 

Ilan de Casa Fuerte, La Religion Essentielle, p. 23. 
[59] 聖 人 之意 以 其 究 竟 至 極 無 名 可 名， 故 特 謂 之 太 極 
Thánh nhân chi ý dĩ kỳ cưú cánh “chí cực vô danh khả danh”, cố đặc vị chi Thái Cực. 

Tống Nguyên Học Án q. 12, tr. 4. 
[60] 立 乎 天 位 以 正 中 也。Lập hồ Thiên vị, dĩ chính trung dã, 

Dịch Kinh, Nhu Quái. Thoán. 
[61] 君 子 黃 中 通 理 正 位 居 體， 美 在 其 中 而 暢 於 四 支， 

     發 於 事 業，之 至 也。 
Quân tử Hoàng Trung Thông Lý, chính vị cư thể, mỹ tại kỳ trung nhi sướng ư tứ chi, 
phát ư sự nghiệp, mỹ chi chí dã. 

Văn Ngôn, Khôn quái, Hào LụcNgũ. 
...Dans l’union intime, il parvient à la saveur spirituelle, à la possession trois fois 
sublime, et se plonge en Dieu, il s’enivre de délices dans l’existence essentielle -or les 
torrents de délices font couler dans le point central des puissances de l’homme une 
plénitude d’amour sensible, et de cette plénitude, la saveur pénétrante attent la vie 
physique elle-même et coule dans membres de l’homme. 

(Jean Ruysbroech), Ilan de Casa Fuerte, La Religion Essentielle, p. 146.). 
[62] 無 思 則 不 能 通 微， 不 睿 則 不 能 無 不 通， 

是 則 無 不 通 生于通 微，通 生 于思， 故 思 者 聖 人 之 本 也。 



322 

 

Vô tư tắc bất năng thông vi, bất duệ tắc bất năng vô bất thông. Thị tắc vô bất thông 
sinh vu thông vi, thông vi sinh vu tư. Cố tư giả, Thánh Nhân chi bản dã. 

Tống Nguyên học Án, q. 11. tr. 5.d’amour sensible, et de cette plénitude, la saveur 
pénétrante attent la vie physique elle-même et coule dans membres de l’homme. 

(Jean Ruysbroech), Ilan de Casa Fuerte, La Religion Essentielle, p. 146.). 
[63] 博 厚 配 地， 高 明 配 天， 悠 九 無 彊。 
Bác hậu phối Địa, cao minh phối Thiên, du cửu vô cương. 
Trung Dung, chương 26. 
[64] 大 人 者 , 以 天 地 萬 物 為一 體 也， 其 視 天 下 猶 一 家， 中國 猶 一 人焉。 

若 夫 間 形 骸 而 分 爾 我 者， 小 人 矣。 
Đại nhân giả dĩ thiên địa vạn vật vi nhất gia dã. Kỳ thị thiên địa do nhất gia, Trung 

quốc do nhất nhân yên. Nhược phù gián hình hài nhi phân nhĩ ngã giả, tiểu nhân hĩ. 
Vương Dương Minh, Đại Học Vấn 

[65] Si tu cherches à l’intérieur de chaque atome, 
      Au milieu, tu trouves un Soleil. 

Les Sept Vallées, Bala’u’llah p. 15, 
Gustave le Bon, L’évolution de la matière, p. 219 

...Nous leur ferons voir nos signes dans le monde, et en eux-mêmes, et ils voyagent 
sur la mer de” Ils Comprendront qu’il est Dieu.” (Qu’ran) Như trên. p. 16. 

Vũ trụ quan nói trên cũng phảng phất tương tự như nhửng vũ trụ quan của Buffon, 
Kant, Laplace, Carl Von Weizsacker, Gérard P. Kuiper, hay Édouard le Maitre. Về 
địng luật tụ tán áp dụng vào vũ trụ, nhà toán học Friedman khi giải lại những phương 
trình của Einstein cũng kết luận vũ trụ có thể giãn và có thể co được. 

(Cf. Gamow, La Création de L’Univers, tr. 14, 15 , 25 và ss.) 
...Cf. Âme de la Chine, p. 263: Toát lược Triết học Hégel. 

[66] Chương XVI, Đạo Đức Kinh. 
...Tout être qui connait sa propre essence, revient à son essnce par un retout complet. 

(Liber de Causis, livre atrribué à Aristote) 
Ilan de Casa Fuerte, La Religion Essentielle,p. 56. 

[67] 極 其 大 而 厚 中 可 求， 止 其 中 而 後 大 可 有。 
Cực kỳ Đại nhi hậu Trung khả cầu. Chỉ kỳ Trung, nhi hậu Đại khả hữu. 

Tống Nguyên Học Án, q. 17, tr. 29. (Hoành Cừ Học Án.) 

CHƯƠNG XXII. 

NHÂN SINH QUAN 

(THEO TRUNG DUNG VÀ DỊCH LÝ) 

  



323 

 

Vì không hiểu được tầm quan trọng và cao siêu của Trung Dung, nên người đời 
thường cho rằng Trung Dung đưa ra một nếp sống trung bình, không thái quá, không 
bất cập; một nếp sống cầu an, không gây mâu thuẫn, để sống một cuộc đời thoải mái, 
an toàn. [1] 

Chủ trương này, gần đây đã được chính học giả Lâm Ngữ Đường, mượn lời thơ 
Bán Bán Ca của Lý Mật Am, giới thiệu cùng độc giả Mỹ, và đây là lập trường “Trung 
Dung”, hiểu theo nghĩa lừng chừng, nước đôi đó. [2] 

Ta sống quá nửa đời phù phiếm, 
Mới nhận ra huyền nhiệm Trung Dung. 
Trung Dung hương vị khôn cùng, 
Làm ta lòng dạ tưng bừng niềm vui. 
Lúc mà cái con ngưới sướng nhất, 
Chính là khi tới cấp trung niên. 
Quang hoa dùng dắng triền miên, 
Như chờ, như đợi gót tiên tạm ngừng. 
Cõi trần lọt giữa chừng Trời đất, 
Giữa tỉnh quê, ta cất nhà ta, 
Thảnh thôi ta mở trại hoa, 
Giữa chừng sông núi, la đà nước non. 
Biết vừa đủ, tiền nong vừa đủ, 
Vòng lợi danh, vương nửa tấm son. 
Không sang, nhưng cũng dễ nom, 
Không giàu, nhưng cũng còn dòn hơn ai. 
Nhà ta xây, nửa đài, nửa các, 
Đồ đạc ta lác đác đủ chơi. 
Áo ta cũ mới chơi vơi, 
Uống ăn na ná như người bậc trung. 
Vài tôi tớ không thông, không dở, 
Vợ con ta đỡ đỡ, ta ưng. 
Nửa tiên, nửa tục lừng chừng, 
Nửa cùng thần thánh, nửa cùng thê nhi. 
Nửa bụng dạ, lo vì con cái, 
Nửa tâm hồn gửi lại Hoàng Thiên. 
Để khi thoát xác ta yên, 
Dễ bề thưa gưỉ, biết niềm tới lui. 
Ngà say là lúc ly bôi, 
Đóa hoa hàm tiếu là thời mê ly. 
Buồm nửa cánh, thuyền đi thong thả, 
Cương vừa dong, vó ngựa mới hay. 



324 

 

Quá giầu phiền lụy sẽ đầy, 
Quá nghèo cuộc sống sẽ dầy truân chuyên. 
Trần ai sướng với phiền khó tách. 
Trong ngọt ngào pha phách đắng cay. 
Hưởng đời đừng quá mê say, 
Lừng chừng, đại khái, tháng ngày tiêu dao... 

  
Nhưng nếu Đức Khổng và các danh Nho chỉ đưa ra cho nhân loại một mục phiêu, 

một lý tưởng tầm thường như vậy, thì có gì đáng cho hậu thế kính tôn? 
Nếu Trung Dung và Kinh Dịch đã được các danh Nho, các tiên Hiền Đông Á cho 

là tuyệt phẩm, thì nó phải có gì cao siêu gấp bội. Hơn nữa, đã là tinh hoa nhân loại, 
chắc chắn phải tế vi, ẩn áo. Đã là Duy Nhất, Duy Tinh, thì phải tuyệt đỉnh công phu. 
Bác tạp dễ tìm, tinh hoa khó kiếm; kỳ hoa, dị thảo đâu phải của mỗi sớm bán mua 
ngoài cửa chợ?... 

Cho nên có tốn công nghiên cứu, truy tầm, mới mong tìm ra được vi ý của cổ 
nhân, tìm ra được đường lối của Thánh Hiền... 

Tiêu chuẩn để đi tìm đường lối cổ nhân. 
Nhưng lấy đâu ra tiêu chuẩn để đi tìm đường lối cổ nhân? 
Theo Trung Dung, đường lối Thánh Hiền phải hợp với Nhân Tâm, Thế Đạo, hợp 

với định luật của Trời đất. 
Trung Dung viết: 

Đạo quân tử phát xuất tự thâm tâm, 
Đem trưng bày, phổ cập tới thứ nhân, 
Khảo chứng tiên vương, không có chi lầm lỗi, 
Sánh với luật đất Trời không phản bội, 
Thánh Nhân ngàn đời sau chẳng hề có chê bai. 
So quỉ thần đường lối đúng không sai, 
Thế là đã biết lòng Trời đó, 
Thánh Nhân ngàn đời sau chẳng chê bai, 
Thế là đã biết lòng người tỏ rõ. [3] 

  
Dịch kinh viết: “Thực là mênh mông, rộng rãi, sánh đất Trời; biến hóa tựa bốn 

mùa; theo đúng chiều âm dương sánh với hai vừng nhật nguyệt; tốt lành, giản dị, hợp 
với đức tối cao.” [4] 

Hơn nữa, con đường lý tưởng ấy đã được vẽ thành những đồ bản trong Dịch Kinh. 
Vậy, ta chỉ cần nghiên cứu tìm hiểu các đồ bản, để tìm ra con đường đạo lý. Sau 

đó, ta sẽ khảo sát xem con đường đạo lý đó có phù hợp với nhân tình, thế thái, với định 
luật đất Trời, với chu kỳ nhật nguyệt, tinh thần hay không. 



325 

 

Với những tiêu chuẩn như trên, ta sẽ tha hồ lưng túi gió trăng, buồm mây, chèo 
quế, lãng du trong rừng Nho, biển Thánh mà không lo lạc bước, lầm đường. 

  

Đường đời theo Dịch và Trung Dung. 
Nghiên cứu các đồ bản Dịch, các họa bản Bát Quái, ta đều thấy ngôi Thái Cực 

được đặt vào Trung Tâm Điểm. Ý cở nhân muốn nói Dịch, hay Vô Cực, hay Thái Cực, 
hay nói nôm na là Trời, là Tạo Hóa đã ở ngay Trung Tâm huyền diệu của vũ trụ. Con 
người là tiểu vũ trụ, tức thị Trời cũng ở ngay trong tâm hồn để làm Trung Tâm (Trung) 
bất biến (Dung), làm chân tâm nuôi sống con người, làm giường cột (axe) cho con 
người dựa nương. 

Ta thường thấy dân Á Đông treo Bát Quái trước nhà mong trừ tà ma; phải chăng 
đó là tục lệ xa xưa, để tỏ lòng tôn kính Thái Cực, tượng trưng cho Trời, ở Trung Tâm 
Bát Quái? 

Cắt nghĩa như vậy, thì Trung Dung là Thái Cực; Trung Dung lại là hồng tâm 
cho mọi người ngắm vào, là mục đích thâm viễn của cuộc đời. Còn Dịch sẽ bao 
quát mọi biến hóa của vũ trụ và của con người, mà mục đích tối hậu là thực hiện 
Trung điểm hoàn thiện đó.[5] 

Nếu hiểu rằng Trời ở ngay trong Trung Tâm huyền diệu của vũ trụ, ở ngay trong 
tâm khảm con người, thì ta sẽ hiểu bài toán cao siêu mà Trời ra cho nhân loại: “Đứng 
trong khỏang Càn Khôn biến hóa vô lường này, làm sao tìm ra được Trung Tâm Điểm 
bất biến?” [6] 

Biên khu luân lạc từ bao, 
Tìm sao cho thấy đường vào Trung Dung. 
Đường Trung Dung linh lung, ẩn khuất, 
Nẻo Bồng Lai, gai dấp, lau che... 

Phục Hi đã giải bài toán trước tiên bằng một họa bản không lời. Nghiêu, Thuấn, 
Văn Vương, Khổng Tử, Lão Tử, Mạnh Tử, Chu Tử đều lĩnh hội được vi ý của Phục Hi, 
đã cố giảng giải cho ta, nhưng bức màn bí mật vẫn còn như khép kín, vì đồ bản không 
lời làm ta lạc lõng. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



326 

 

 
Thiệu Khang Tiết là người đầu tiên giải thích rõ ràng hơn, chỉ vẽ cho ta biết đâu là 

đường lối Trời, đâu là đường lối người, bằng cách đánh số tám quẻ  và bằng bái thơ sau 
đây: 

  
Nhĩ mục thông minh nam tử thân, 耳 目 通 明 男 子 身 
Hồng quân phú dữ bất vi bần. 洪 君 賦 與 不 為 貧 
Tu tham Nguyệt động phương tri 
vật 

須 探 月 洞 方 知 物 

Vị nhiếp Thiên Căn khởi thức 
nhân 

未 攝 天 根 豈 識 人 

Càn ngộ Tốn thời quan Nguyệt 
quật 

乾 遇 巽 時 觀 月 窟 

Địa phùng Lôi xứ kiến Thiên căn 地 逢 雷 處 見 天 根 

Thiên căn, nguyệt quật thường lai 
vãng 

天 根 月 窟 常 來 往 

Tam thập lục cung đô thị xuân 三 十 六 宮 都 是 春 
  

Dịch: 
Tai mắt nam nhi đứng cõi đời, 
Lòng mang Tạo hóa há đâu chơi. 
Quyết thăm động Nguyệt cho hay vật, 
Cố hiểu Thiên Căn, để biết người. 
Trời nổi gió giông thông động Nguyệt, 
Đất vang sấm chớp lộ căn Trời. 
Căn Trời, nguyệt động thường lai vãng, 



327 

 

Ba sáu cung xuân trọn vẹn đời. 
  
Hội ý Thiệu khang Tiết, ta thấy rằng công cuộc tạo thành vũ trụ, luôn đi từ chỗ 

phác giản đến tần phiền, theo hình vẽ sau: 1-> 2, 3, 4, 5, 6, 7, -> 8. 
 

 
  
Còn công phu tu luyện con người phải chia làm 2 giai đoạn: 
1. Nửa đời đầu: đi từ phác giản đến tần phiền. Tinh thần phải mạo hiểm vào trần 

hoàn và vật chất, để tìm hiểu vũ trụ. Đó là Giai Đoạn hướng ngoại, giai đoạn 
Nghịch mà Tinh Thần sẽ bị nô lệ hoàn cảnh rất nhiều (Khuất = 屈), đó là giai đoạn ra 
đi (Khứ). 5->6, 7 ->8. 

2. Nưả đời sau: đi từ Tần Phiền đến Phác Giản, từ Thô đến Tinh, dùng Vật Chất để 
tài bồi cho Tinh Thần ngày thêm cao đẹp, cho đến chỗ thuần túy, chí thiện, nên như 
ảnh tượng Trời (Càn), khả dĩ có thể kết hợp với Trời, vào yên nghỉ tại Trung Tâm 
Huyền Diệu của vũ trụ (Thái Cực, Trung Dung). Đó là Giai Đoạn Thuận, Giai Đoạn trở 
về (Lai). Trong giai đoạn này, Tinh Thần sẽ dần dần chế ngự được hoàn cảnh, sẽ thảnh 
thơi, thoải mái (thân = 伸) 

Hai giai đoạn trên được xác định bằng đồ bản sau đây: 

 
Nếu nhìn kỹ 32 quẻ Tiên Thiên Bát Quái phía phải, ta thấy các hào sơ. (Hào 

nằm trong cùng) đều là hào Âm; còn nhìn sang 32 quẻ phiá trái, ta thấy các hào sơ 
(hào nằm phía trong cùng) đều là hào Dương.Vì thế Hệ Từ đã nói: Nhất Âm, nhất 
Dương chi vị Đạo. (Hệ Từ Thượng, tiết 1) 



328 

 

Thánh hiền thiên cổ đã đem quẻ Cấu “Phong trần” để tượng trưng bước đầu đường 
luân lạc của con người, và đem quẻ Phục “Hồi phục”, để đánh dấu giai đoạn sau, giai 
đoạn giác ngộ của những người đã thấy được Thiên Địa chi tâm. [7] 

Đường lối này theo đúng nhẽ Âm Dương tiêu trưởng của Trời đất. 

 
Giai đoạn đầu là Dương tiêu Âm trưởng, sa đọa lạc lõng dần vào cảnh phù du, hư 

ảo bên ngoài, đem tấm thân bán rẻ lấy bát cơm, manh áo, đem thân làm tôi tớ cho hoàn 
cảnh xã hội, mà vẫn lấy thế làm vinh dự. Trong giai đoạn này, vật chất dần dần đóng 
vai trò tối thượng. Nhưng có giai đoạn này, thì giang sơn mới được tô điểm, hoàn cảnh 
vật chất của quần chúng mới đượccải thiện. Tinh thần trong giai đoạn này dần dần thu 
gọn lại như một ánh sao trên bầu trời vân vũ. 

 
Hệ Từ viết: “Con sâu đo nó co để rồi nó duỗi. Con rồng con rắn nó ẩn để bảo tồn 

tấm thân. Có hiểu kỹ càng, mới thấy lợi ích lớn lao. Cầu an thân trước, rồi mới có ngày 
sùng đức cả.” (Hệ Từ chương V, tiết 1) [8] 

Đó tức là: 
Anh hùng khi cuộn khúc lươn, 
Khi cuộn thời vắn, khi vươn thời dài. (Ca dao) 

  
Giai đoạn sau là Âm Tiêu Dương trưởng. Tinh thần đã biết hướng thượng, tìm về 

nguồn mạch cao cả của mình, và sẽ dùng vật chất làm thang mây, mà tiến lần về Trời. 

 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



329 

 

Trong giai đoạn này, tinh thần dần dàn đóng vai trò tối thượng. Nó thích hợp với 
những con người đã đứng tuổi, đã già, những con người đã biết quẳng gánh lo, thoát 
vòng danh lợi, để quay về tu luyện bản thân, nêu gương sáng soi cho đời, mong kết hợp 
với Trời để được trường sinh bất tử. 

  
Ngược lại, vật chất xuống giá dần, để cuối cùng biến thành chiếc xe mây cho 

khách du rong ruổi trên đường thiên lý sáng trong như ngọc thạch . Con đường thiên lý 
này gồm cả 2 bề vật chất, tinh thần, uyển chuyển diễn tiến theo đà tuổi tác như một bài 
thơ, một bản nhạc, mà tiết tấu hòa nhịp với trăng sao. 

Đời sống con người lý tưởng với chu kỳ nhật nguyệt tinh thần. 
Con người lý tưởng mong mỏi khi giã từ thế tục, tâm hồn sáng quắc như mặt trăng 

ngày rằm, như mặt trời chính ngọ, hay mặt trời ngày Hạ Chí. Mà kỳ diệu thay, nếu ta 
theo vòng Dịch trên mà đi tuần tự như vậy, thì ta sẽ thấy lúc ta thoát tục, cũng là lúc 
trăng tròn, hay lúc mặt trời chính Ngọ. 

Con người lý tưởng lúc sơ sinh cũng như vầng trăng vừa quá rằm đẹp đẽ. Nhưng 
dần dà lớn lên, lạc lõng vào cuộc đờI, tìm sinh kế, cũng như vầng trăng khuyết dần, mờ 
dần. Đến lúc công danh ở đời rực rỡ, lợi lộc ở đời rồi rào, thì lại là lúc Tinh Thần nghèo 
nàn nhất. 

Nhưng con người lý tưởng không thể bị vật dục che mờ mãi; nhờ sự suy tư về sự 
chất chưởng bên ngoài, con người đó có ngày sẽ tìm lại được nguồn sống bên trong, sẽ 
dần dần tài bồi cho tâm hồn mình thêm hoàn bị, và lúc thoát ly cuộc đời, sẽ rực rỡ như 
trăng đêm rằm. 

Con đường lý tưởng nói trên cũng vạch lại sự thăng trầm của vừng dương. 
Sau ngày Hạ Chí (21 tháng 6), mặt Trời đi vào cung Cự Giải (Cancer). Ánh sáng 

và sức nóng một ngày một giảm cho tới cực độ ở ngày Đông Chí (22 tháng 12). 
Nhưng từ ngày Đông Chí trở đi, thì mặt trời lại nóng lên, sáng lên dần mãi, đem 

ánh dương quang đượm nhuần cho hoa lá trổ sinh, tưng bừng rộn rã với ngày Xuân, và 
dần dần trở lại ngôi vị tối thượng vào ngày Hạ Chí. 

  



330 

 

 
  

Nếu xét vòng Chu Thiên trong một ngày đêm, thì cuộc đời lý tưởng của người 
quân tử lúc sơ sinh cũng đẹp y như mặt trời vừa quá Ngọ. Lúc lớn lên, bị vật dục che 
mờ, người quân tử cũng như mặt trời, trải qua những cảnh hoàng hôn, và cảnh đêm dài 
tịch liêu u tối; nhưng rồi ra, con người lý tưởng ấy dần dà sẽ gỡ được mọi tần phiền, để 
cùng mặt trời trang trọng hiện ra trên nhãn giới, lúc bình minh muôn thủa: cùng bình 
minh hưá hẹn một trời trong sáng mới, và khi lìa thế sự, sẽ là “Nhật Lệ Trung Thiên” 
sáng quắc cả bầu trời...” [9] 

Hơn nữa, con đường Hoàng Đạo, mà con người lý tưởng đi cũng là con đường mà 
Nhị Thập Bát Tú ruổi rong. 

 

 
Đường đời lý tưỡng và lẽ biến thông của bốn mùa. 



331 

 

Đem sánh với bốn mùa, ta thấy con đường lý tưởng này hợp nhẽ biến thông của 
bốn mùa. 

Lúc sơ sinh là lúc nhựa sống tràn đầy như muôn hoa khoe sắc trên cành sau ngày 
Hạ Chí. Lúc lớn lên, bước dần vào cuộc đời, thấy làn tâm sự cũng dần ngả sang thu, và 
đến lúc hoa niên, khi đã tiêu pha hết tinh thần, khi đã: 

Mùi tục lụy, lưỡi tê tân khổ, 
Đường thế đồ, gót rỗ kỳ khu. 

Tâm hồn lắm lúc cảm thấy lậnh lùng như băng giá. 
Nhưng có sương tuyết lạnh lùng, mới có lại ngày xuân ấm áp. 
Trong những giờ phút con người chán ngán nhân tình thế thái, lại là lúc con người 

thấy mở tung ra trong tâm hồn mình một nhãn giới vô biên. Thế là khi mái tóc hoa râm, 
thì tinh thần lại đượm màu xuân sắc. Một nguồn thơ mộng mới dâng lên giữa những 
cảnh ngộ éo le của cuộc đời. Mùa xuân dày hi vọng trở về với một nguồn sống mới. 

 
Và cũng như cây đâm chồi nảy lộc, vươn mãi lên trên khung trời, trong ngày xuân 

ấm áp, tâm hồn cũng vươn mãi lên cho tới tinh hoa cao đại. Cuối cùng, lúc từ giã cuộc 
đời, tâm hồn vẩn còn chứa chan sự sống như trời mùa Hạ. Bao công lao sự nghiệp của 
cuộc đời bấy giờ nở tung ra như muôn hoa tươi thắm để không bao giờ tàn phai. 

Con đường lý tưởng với nhân tâm, thế đạo. 
Con đường lý tưởng đó cũng rất phù hợp với nhân tâm, thế đạo. 
Con người, từ bao ngàn năm nay, vì không hiểu định luật thiên nhiên, nên đã 

không đi đúng nhịp thời gian, tuổi tác, gò bó mình vào những khuôn khổ chật hẹp, máy 
móc hóa cuộc đời đáng lý là thơ mộng, hay lại quá phóng túng mình đến tan tác cả 
cuộc đời. 

Mặc dầu vậy, họ vẫn phác họa lại trong cuộc đời mình bóng dáng cuộc đời lý 
tưởng ấy. 

Bé thì thơ ngây, hồn nhiên, vô tội vạ, rồi dần dà trở nên phóng ngoại, trở nên tò 
mò, rồi cũng tranh đấu, xông xáo, cũng dấn thân vào phong trần, vật chất như ai. Lúc 
mái tóc hoa râm, lắm lúc cũng thấy giật mình, muốn đoạn tuyệt với cuộc đời phóng 
đãng của mình, muốn hồi tâm, tu tỉnh. Khi trở về già thời không ai bảo ai, bất kỳ thuộc 
tôn giáo nào, con người cũng muốn quay về Trời, Phật, Thần, Thánh, cũng kinh kệ, 
tụng niệm như ai... 

ADMIN
Highlight



332 

 

Càng dấn thân (engagement) vào đời phong vũ bao nhiêu lại càng mong muốn 
thoát thân (dégagement) bấy nhiêu. Nếu như thấy được “Thiên Địa chi Tâm”, tìm ra 
được Trời trong đáy lòng mình, là sẽ bước được vào con đường giải thoát. 

Nói rộng ra, thì nhân loại cũng đang đi trên vòng Càn Khôn đó, nhưng chậm 
chạp... 

Giai đoạn đầu là giai đoạn đạo hạnh phù phiếm, xốc nổi bên ngoài, để rồi dần dần 
lạc lõng vào dị đoan, mê tín. 

Càng phóng ngoại bao nhiêu, càng chạy theo cái học “trục vật” bao nhiêu, thì lại 
càng đi đến chỗ sa đọa tinh thần bấy nhiêu, càng “nghịch Thiên”, “bối Thiên” bấy 
nhiêu. Nhưng chính nhờ giai đoạn sùng thượng vật chất này mà nhân loại đã giải quyết 
được những vấn đề mưu sinh, thích ứng với hoàn cảnh, đã xây dựng được hạ tầng cơ sở 
cho vững chắc. 

Nhưng khi đã trưởng thành, khi đã quá đâm chém nhau, quá dè bỉu, ghen ghét 
nhau, quá bóc lột, áp bức nhau, nhân loại sẽ dần dần trở lại sùng thượng các giá trị tinh 
thần vĩnh cửu. 

Hiểu cuộc đời theo lẽ Dịch nói trên sẽ mở một con đường tiến hóa bao la cho cá 
nhân cũng như cho nhân quần, xã hội. 

Cá nhân sẽ tùy tuổi tác mình, tùy theo “thời”, tùy theo khuynh hướng của từng 
tuổi, mà làm những công tác mình phải làm, để cây đàn bản thân lúc nào cũng hòa âm, 
theo đúng cung điệu, tiết tấu gia đình, xã hội, quốc gia, quốc tế, nhân loại và đất Trời. 
Đó là biết “ứng biến theo thời” [10] 

Nhân loại và cá nhân sẽ không ăn rễ sâu xa vào vật chất, mà chỉ coi vật chất là phụ 
thuộc, văn minh vật chất là một chặng đường tiến hóa của mình, một lớp lang nhỏ bé 
trong tấn tuồng vĩ đại của trời đất. 

Âu Á gặp nhau trên đường Hoàng Đạo. 
Các nước cổ Ba Tư, Ai Cập, Chaldée không biết vòng Dịch tiên thiên của Phục Hi, 

nhưng lại nghĩ ra vòng Hòang Đạo với những ẩn ý tương tự như vòng Dịch. 
Vòng Hoàng Đạo cũng có 12 cung, ứng với 12 cung Tí, Ngọ của vòng Dịch. Cung 

Mùi là cung Cự Giải (Cancer), cung Tí là cung Nhân Mã (Sagittaire), cung Sửu là cung 
Ma Yết (Capricorne), cung Ngọ là cung Song Tử (Gémeaux). 

Thiệu Khang Tiết phân biệt 2 chặng đường Cấu và Phục, thì Macrobe cũng cho 
rằng Cung Cự Giải là Cửa Người, và Cung Ma Yết (Capricorne) là Cửa Thần 
Minh; đôi bên các nhau bằng một giải Ngân Hà. Giải Ngân Hà ấy phải chăng đã 
được tượng trưng bằng con đường lượn qua giữa vòng Bát Quái của Chu Dịch? [12] 

 

ADMIN
Highlight



333 

 

Các sách cổ Á Đông dùng con rồng để tượng trưng các đấng thánh nhân, nên cũng 
cho con rồng biến hóa theo vòng Dịch trên. “Rồng có thể tối hay sáng, ngắn hay dài. 
Xuân phân bay bổng lên Trời, thu phân lặn sâu đáy vực” [13] 

Các sách cổ Ai Cập thì lại có câu chuyện thần thoại về Thần Osiris (Thái Dương 
Thần) thay vào đó. Thần Osiris mới đầu cũng bị gian truân, đọa đầy, hãm hại, nhưng 
sau ngày Đông Chí thì phục sinh, sau Xuân phân thì lại trở về ngôi Cửu Ngũ. [14] 

Tóm lại, các đồ Dịch, cũng như vòng Hoàng Đạo, tuy không lời, nhưng chứa chan 
ý nghĩa. 

Thiệu Khang Tiết nói: “Đồ Dịch tuy không văn tự, nhưng ta nói suốt ngày cũng 
không ra khỏi được vấn đề, vì tất cả nghĩa lý muôn vật đều nằm trong đó.”[15] 

Vi ý cổ nhân. 
Thánh hiền Đông Á mượn đồ Dịch để biện minh thuyết “Nhất sinh Vạn”, và chỉ 

lối đường cho ta có thể từ “Vạn qui Nhất”. [16] 
Dịch gọi đó là phương pháp “khai vật, thành vụ”.17 Cho xem trước đầu đuôi 

chuyện đời, rồi mới dạy cho biết cách hoàn thành lý tưởng. [17] 
Đường đời, theo Dịch Kinh, đều từ 1 tâm điểm tung ra muôn vạn ngả. Ta có lao 

đao suốt đời, cũng chẳng sao đi hết muôn vạn ngả đường. Càng phiêu lưu, càng lạc 
lõng, càng đi sâu vào một con đường, càng thông tỏ chi tiết về một vấn đề, thì lại càng 
thấy mình bất lực kém cỏi, lại càng thấy mình mù mờ về toàn thể vô biên. Đi ra vạn, 
phiêu lãng trên muôn vạn ngả đường, dù có thành công đến đâu, trong thâm tâm vẫn 
thấy thiếu thốn, vẫn bị ám ảnh bởi cảnh phù du, tạm bợ, vẫn thấy mình như thân phận 
cánh bèo, bình bồng mặt nước, chân mây, mà chẳng biết sẽ trôi gịat về đâu, bởi vì Vạn 
chỉ là một bóng hình hư ảo của Nhất; 

Đồ tri tụ xứ, ninh tri tán, 
Đãn thức phù thời, ná thức trầm. (Thơ bèo) 

Dịch: 
Tụ rồi, đã chắc không khi tán, 
Nổi đó, nào hay có lúc trầm. (Nam Phong dịch) 

Trở lại được với Nhất, là con người lý tưởng. Người xưa gọi thế là Chí 
Nhân, [18] là Chân Nhân. 

Đào Hư Tử gọi thế là: “Tâm hồn trở về trước Tiên Thiên, siêu xuất trên hình số, 
siêu xuất sinh tử, không còn bị hình số câu chấp nữa..” [19] 

Lối đường do “ Vạn qui Nhất” đã được xác định bằng các đồ Dịch cổ nhân, theo 
đúng chiều Ngũ hành tương sinh. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



334 

 

 
  
Chu Hi cũng vẽ con đường đó, bằng cách tán phân 4 chữ Nguyên, Hanh, Lợi, 

Trinh lên vòng Càn Khôn. 

 
  

Hai ngả đường đời. 
Con đường từ “Vạn qui Nhất” trên vòng Dịch, mới trông tưởng là tròn trĩnh không 

kẽ hở. Nhưng thực ra con đường đó vốn phân làm đôi ngả Âm Dương, 
Nưả đời đầu, vì con người một ngày một chìm đắm vào bóng tối vật chất, nên 

Kinh Dịch gọi là Âm Đạo, Địa Đạo, hay Khôn Đạo. 
Nửa đời sau, vì con người ngày một vươn lên trong ánh sáng tinh thần, nên Kinh 

Dịch gọi là Dương Đạo, Thiên Đạo hay Kiền Đạo. [20] 
Hệ Từ viết: 
“Nhất Âm, nhất Dương chi vị Đạo; Kế chi giả thiện dã, thành chi giả, Tính 

dã.” 
Dịch: 

Âm Dương đắp đổi Đạo Trời, 
Theo thời tốt đẹp, suốt thời Toàn Chân. [21]. 

  
Đường đời có 2 chiều: 1 chiều Âm, một chiều Dương, bước vào đường đời đã là 

hay, đi cho đến cuối đường sẽ phục hồi được Tính Trời. 



335 

 

Đi chiều Âm, đi vào con đường vật chất, sẽ tiến tới chỗ Bất Nhân, chỗ không hoàn 
thiện. 

Đi chiều Dương đi vào con đường tinh thần, sẽ tiến tới chỗ Nhân, chỗ Hoàn Thiện. 
Đức Khổng nói: 
“ Đường đời có 2 ngả: Nhân và Bất nhân”, chính là vì thế. [22] 
Đào Hư Tử viết: 
“ Năm mươi năm đầu cuộc đời, là Tiến Số, là học để giúp đời, càng ngày càng 

phải rạng mặt với đời. 
Năm mươi năm sau, là Thoái Số, là học để treo gương cho đời, càng ngày càng 

phải tu nhân, tích đức.” [23] 

 
 

Luận Ngữ viết: 
“Đến chừng bốn, năm mươi mà ta chưa nghe danh tiếng họ, chừng ấy ta chẳng 

còn sợ họ nữa.” [24] 
Nhưng con người không phải quay cuồng mãi trong vũ trụ, mà cũng có lúc được 

vào Trung Cung huyền diệu, để làm chủ chốt vũ trụ. 
Bí quyết này đã được diễn tả bằng những hành động tượng trưng của Thiên Tử xưa 

trong tòa Minh Đường. 
Khi xưa, mỗi năm, sau ngày Hạ Chí, nhà Vua sẽ vào Trung Cung Minh Đường, 

mặc áo hoàng bào, và ở đó ít ngày, cốt tượng trưng quyền Thiên Tử, làm khu nữu cho 
không gian và thời gian. [25] 

KẾT LUẬN. 
Nghiên cứu các Đồ Dịch, ta thấy cổ nhân đã phơi bày nhẽ “Càn Khôn Hiệp Tịch” 

(Càn Khôn mở đóng), đã tháo gỡ máy Âm Dương, đem cài lên những bức hoạ không 
lời, để vẽ đường chỉ lối cho ta. Càng suy cứu vi ý cổ nhân ta càng thấy lý thú. Đồ Dịch 
tiên thiên còn phân ngôi Chủ, Khách, đem lẽ cát hung, thiện ác làm thành hai bức câu 
đối vĩ đại treo giữa trời đất cho tao nhân, mặc khách muôn đời thưởng thức. 

Đôi câu đối này không đối chữ theo luật trắc bằng, nhưng đối quẻ, đối hào, đối ý, 
đối lý. 

ADMIN
Highlight



336 

 

 
Đọc đôi câu đối trên, ta sẽ nghiệm ra phương pháp “Xu cát, tị hung”. “ức Âm, tiến 

Dương”, “trưởng Thiện, tiêu Ác” của người xưa, biết tới, biết lui, biết tìm sự sống qua 
sự chết, biết tìm cái hay qua cái dở, tóm lại biết “định luật tương đối” chi phối con 
người ra sao. 

Mới hay Không, Có chuyển vần, 
Dễ sinh ra Khó, Ngắn nhân thành Dài. 
Thấp, Cao tuỳ ngó Ngược, Xuôi, 
Tiếng ca Trầm, Bổng, dòng đời Trước, Sau. 
(Lão tử, Đạo Đức Kinh, chương II, Đoạn II) [26] 
Thế mới hay: 

Gẫm đạo lý, có sau có trước, 
Lẽ Âm Dương có ngược, có xuôi. 
Xuôi là Gió cuốn bụi đời,[27] 
Đẩy đưa vào chốn trần ai, cát lầm. 
Có thử thách mới phân vàng đá, 
Có lầm than mới rõ chuyện đời. 
Ngược là Sấm Chớp tơi bời,[28] 
Tầng sâu bày dãi Căn Trời nội tâm.[29] 
Trông tỏ đích chí nhân, chí chính, 
Biết mục phiêu mới định, mới an. 
Rồi ra suy xét nguồn cơn, 
Con đường Phối Mệnh chu toàn tóc tơ... 

  
Hiểu thế, ta sẽ tìm ra được vi ý cổ nhân, tìm ra được then chốt kho tàng sử sách Á 

Đông, tìm ra được phương pháp khai thác những kho tàng ấy. 
Thực vậy, các thánh hiền Đông Á từ Phục Hi, Hoàng Đế đến Nghiêu Thuấn, 

Khổng Tử, Lão Tử khi soạn thảo sách vở chỉ cốt xiển minh nhẽ “Thiên Nhân tương 
dữ” (Trời, Người giao hảo), chỉ cốt tìm ra phương pháp thể hiện lý tưởng “Thiên 
Nhân hợp nhất” (Trời Người hợp nhất) mà thôi. [30] 



337 

 

Cho nên Dịch cũng như Trung Dung chỉ cốt dạy con người biết “kính sợ Trời 
tiềm ẩn trong tâm hồn mình” [31], dạy con người đừng để cho tâm hồn tan tác, tả tơi 
trước gió giông hoàn cảnh, trước sự thử thách, cám dỗ bên ngoài; cải thiện bản thân 
đến chỗ hoàn thiện, khả dĩ có thể sống kết hợp với Trời (Phối Thiên), cùng đất trời 
trường sinh bất tử. 

Nhưng Dịch và Trung Dung lại dạy ta đừng vội vàng, phải học di trên đất trước rồi 
mới học bay lên trời, phải biết tìm miếng cơm trước khi tìm nghĩa lý; phải biết thực tiễn 
trước, lý tưởng sau. Thế mới là biết thời cơ, biết nhẽ tiến thoái, biết uyển chuyển ứng 
phó với hoàn cảnh, biết biến thiên theo nhịp thời gian tuổi tác, để lúc nào đời cũng đẹp 
như bài thơ, lúc nào cũng nhịp nhàng tiết tấu như một khúc nhạc. [32] 

Khúc nhạc đó thật là tuyệt vời, có vui, có buồn, có nhanh, có chậm; lúc lâm li, lúc 
hùng tráng; lúc rạt rào như thác đổ đầu ghềnh; lúc khinh khoát, êm đềm như gió thu 
lướt qua hàng tơ liễu; lúc lặng lẽ như ánh tường vân lãng đãng xuôi Nam trên đường 
trời muôn dặm... 

Thực là: 
Trời xanh dẫn dắt chúng nhân, 
Như là tấu khúc nhạc Huân, nhạc Trì. 
Trời, Người đôi ngọc Chương, Khuê. 
Bên cho, bên lấy đề huề biết bao. 
Tay cầm, tay dắt khéo sao, 
Trời xanh dẫn dắt dân nào khó chi. [33] 

 
  

 

 

CHÚ THÍCH 
[1] Trong nhân sinh quan này tác giả không bàn tới nguồn gốc con người, các yếu tố cấu 
tạo nên con người vì những vấn đề này được đề cập tới trong nhiều chương khác của bộ 
sách này. (Xem các chương chữ Tính, chữ Mệnh; Vũ Trụ quan v.v...) 
Trong Chương này, chỉ đề cập tới một đời sống lý tưởng, phù hợp với Bản Tính và có 
thể thực hiện được định mệnh cao sang con người. 
[2] Bản dịch Việt Văn này khuôn theo bản dịch Pháp Văn, trong quyển L’Importance 
de Vivre của Lin YuTang, tr. 123-124. 

J’ai déjà vu la plus grande moitié de cette vie flottane, 
Ah! qu’il y a un mot magique, 
Ce mot moitié d’une portée si riche, 
Il nous fait gouter plus de joie, 
Que nous n’en pouvons posséder. 
Le meilleur état de l’homme 



338 

 

Est à mi-chemin de la vie, 
Quand un pas ralenti lui permet le repos; 
Le monde se trouve à mi-chemin “entre la terre et le Ciel” 
Vivre à mi-chemin entre la ville et la campagne; 
Avoir des fermes à mi-chemin entre les rivières et les montagnes. 
Être à demi-savant, à demi-châtelain, à demi homme d’affaires; 
Vivre à moitié comme un noble, 
Et à moitié comme le commun des gens; 
Avoir une maison moitié belle, moitié laide, 
Moitié élégamment meublée et moitié nue; 
Des vêtement moitié vieux, moitié neufs 
Et une nourriture mi-recherchée et mi-simple; 
Avoir des serviteurs ni trop intelligents ni trop bêtes; 
Une femme aui soit ni trop simple ni trop habile, 
Au fond, je me sens la moitié d’un Bouddha, 
Et presque la moitié d’un Bienheureux Taoiste. 
La moitié de moi-même est tournée vers le Ciel, 
L’autre moitié vers mes enfants, 
Pensant à moitié comment assurer l’avenir de ma postérité, 
Et à moitié comment me présenter devant Dieu, 
Quand le corps sera laissé en repos. 
Il est le plus sagement ivre, celui qui est à moitié ivre; 
Et les fleurs à moitié en boutons sont les plus belles; 
Les bateaux à demi-voilés naviguent le mieux; 
Et les chevaux avec les rênes à moitié tendue trottent le mieux. 
Qui possède moitié trop est inquiet, 
Qui possède moitié trop peu désire posséder plus. 
Puisque la vie est à la fois amère et douce, 
Celui qui n’en goute que la moitié est plus sage et plus intelligent. 

L’importance de Vivre de Lin Yutang, p.p.123-124. 
[3] Trung Dung, chương XXIX. 
[4] 廣 大 配 天 地， 變 化 配 四 時， 陰 陽 之 義 配 日 月， 易 簡 之 善 配 至德。 

Hệ Từ thượng, chương VI, tiết 3 
[5] Trong Thiên Khảo Luận này, tác giả chỉ dùng chữ Trung để chỉ Bất Biến, chữ Dịch 
để chỉ biến Thiên, mà không dùng những nghĩa khác của chữ Dịch. 
[6] ...Le Principe Suprême, source de toutes les puissances, soit de celles qui vivifient 
les pensées dans l’homme, soit de celles qui engendrent les oeuvres visibles de la 
nature matérielle; cet être nécessaire á tous les êtres, germe de toutes les actions, de qui 



339 

 

émanent (mot fatal, plume qui trahit) continuellement toutes les existences, ce terme 
fatal, vers lequel elles tendent, comme par un effort irrésistible, parce que toutes 
recherchent la vie; cet être, dis-je, est celui que les hommes appellent généralement 
Dieu. 

Claude de Saint Martin, cité par Ilan de Casa Fuerte, La Religion Essentielle, p. 
200. 

[7]   復 其 見 天 地 之 心 乎。 
       Phục kỳ kiến thiên địa chi tâm hồ! 

Dịch kinh, Phục quái, thoán từ. 

...陽 氣 生 來， 塵 夢 醒 

攝 情 合 性， 歸 金 鼎 

運 符 三 百 足 周 天 

伏 氣 四 時 歸 靜 定 

七 日 天 心 , 陽 位 復 

五 龍 棒 聖 崑 崙 頂 

黃  庭 十 月 產 靈 童 

駕 鶴 凌 宵 任 游 騁。 
Dương khí sinh lai trần mộng tỉnh, 
Nhiếp tình hiệp tính, qui kim đỉnh. 
Vận phù tam bách túc chu thiên 
Phục khí tứ thời qui tĩnh định, 
Thất nhật Thiên Tâm Dương vị phục. 
Ngũ long bổng thánh Côn Lôn đỉnh 
Huỳnh Đình thập nguyệt sản linh đồng, 
Giá hạc lăng tiêu, nhiệm du sính 

Tiên Thiên luận ngữ, tr. 5. 
[8]                    尺 蠖 之 屈 以 求 伸 也 

龍 蛇 之 蟄， 以 存 身 也 

精 義 入 神 以 至 用 也 

利 用 安 身 以 崇 德 也。 
Xích hoạch chi khuất, dĩ cầu thân dã, 
Long xà chi trập dĩ tồn thân dã. 
Tinh nghĩa nhập thần, dĩ chí dụng dã, 



340 

 

Lợi dụng an thân, dĩ sùng đức dã. 
Dịch: 

Sâu đo có lúc co mình, 
Co mình cốt để duỗi mình dài hơn, 
Long xà đông tới chập chờn, 
Ngủ vùi tháng lạnh, bảo toàn tấm thân. 
Học sao tinh nghĩa, nhập thần, 
Rồi ra áp dụng muôn phần hay ho. 
Đã rành, đã tỏ Hoá cơ, 
Rồi ra lợi dụng hay ho thân mình. 
Thân mình sung túc, an ninh, 
Rồi ra nhân đức thi hành, sùng tôn. 

Hệ  Từ  Hạ, chương V, tiết 1. 
[9] Cours apparent du Soleil. 
[10] 知 趨 時 應 變。 
Tri xu thời ứng biến. 

Tính Lý, I, 42. 
[12] The Galaxy, Macrobius says, crosses the Zodiac in two opposite points, Cancer 
and Capricorn,the tropical points in the sun’s course, ordinariky called the Gates of 
the Sun. These two tropics, before his time , corresponded with those constellations, 
but in his day with Gemini and Sagittarius, in consequence of the precession of the 
equinoxes; but the Signs of the Zodiac remained unchanged; and the Milky Way 
crossed at the signs Cancer and Capticorn, though not at these constellations. 
Through these gates souls were supposed to descend to earth and re-ascend to Heaven. 
One, Macrobius says, in his dream of Scipio, was style the Gate of Men; and the other, 
the Gate of Gods. Cancer was the former, because souls descended by into the earth; 
and Capricorn was the latter, because by it, they re-ascend to their seat of 
immortality, and became Gods 

Albert Pike, Moral and Dogma, p. 437-438. 
...Les Orphiques croyaient dans le Cancer le portail par où les âmes entraient en 

incarnation sortant en multitude de la Voie Lactée... 
L’Occultisme du Zodiaque, p. 89. 

... Il est intéressant de voir que la naissance de l’Univers se place tout au 
commencement du signe (Capricorne) était symbolisée par la naissance du Dieu solaire 
ou de l’enfant divin au solstice d hiver, tandis que la dissolution de l’univers matériel, 
suivant les Écritures de L’Inde, se produit à la fin du signe... 

Như trên, p. 121. 
[13] 能 幽 能 明， 能 細 能 巨， 能 短 能 長， 春 分 而 升 天， 秋 分 而 潛 淵。 



341 

 

Năng u năng minh, năng tế năng cự, năng đoản năng trường. Xuân phân nhi thăng 
Thiên, Thu phân nhi tiềm uyên. (Le Dragon) 

Léon Wieger, Textes Philosophiques, I, 15. 
[14] We know that the Egyptians worshipped the Sun, under the name of Osiris. The 
misfortune and the tragical death of this God were an allegory relating to the Sun. 
Typhon, like Arhiman, represented Darkness. The suffering and death of Osiris in the 
Mysteries of the Night were a mystic image of the phenomena of Nature, and the 
conflict of the two great Priciples which share the empire of Nature, and most 
influenced our souls... 

Albert Pike, Morals and Dogmas, p. 406. 
[15] 圖 雖 無 文， 吾 終 日 言， 而 未 常 離 乎 是， 蓋 天 地 萬 物 之 理 盡 在 其中
 矣。 
Đồ tuy vô văn, ngô chung nhật ngôn, nhi vị thường ly hồ thị, cái Thiên Địa vạn vật chi 
lý, tận tại kỳ trung hĩ. 

Tính Lý1 (Kinh Thế) 58-59. 
  
[16] 程 夫 子 曰﹕知 萬 理 歸 於 一 理 而不 知 一 理 散 於 萬 事， 

 重 重 無 盡， 無 盡 重 重， 自 他 不 間 於 微 塵， 始 終 不 離 於 當 念， 

 窮 玄 極 妙， 非 二 乘 凡 夫 之 所 能 知 也。 
Trình Phu Tử viết: tri vạn lý qui ư nhất lý, nhi bất tri nhất lý tán ư vạn sự, trùng trùng 
vô tận, vô tận trùng trùng. Tự tha bất gián ư vi trần, chung thủy bất ly ư đương niệm. 
Cùng huyền cực diệu, phi nhị thừa phàm phu chi sở năng tri dã. 

Đạo dư lục, tr. 19. 
[17] 聖 人 之 憂 天 下 來 世 其 至 矣。 先 天 下 而 開 其 物，後 天 下 而 成 其務。 
Thánh nhân chi ưu thiên hạ lai thế, kỳ chí hĩ. Tiên thiên hạ nhi khai kỳ vật, hậu thiên hạ 
nhi thành kỳ vụ. 

Dịch Kinh Đại Toàn, Dịch tự. 
[18] 至 人 之 心 定 于 一。 
Chí Nhân chi tâm định vu Nhất. 

Chẩm thượng ngữ, tr. 1. 
[19] 心 反 于 先 天 之 先， 則 超 于 形 數 之 外， 出 入 生 死， 不 為 形 數 所拘。 
Tâm phản vu tiên Thiên chi tiên, tắc siêu vu hình số chi ngoại, xuất nhập sinh tử, bất vi 
hình số sở câu. 

Chẩm thượng ngữ, tr. 1. 
[20] Ấn Độ giáo cũng nhận con người phải qua 2 con đường: Đường về với tổ tiên 
(Pitriyana), và đường về với Trời (Devayana). Nhưng 2 con đường đó lại mở ra sau khi 



342 

 

con người đã chết. Con đường thứ 1 là Con đường Luân Hồi, con đường thứ 2, là con 
đường Niết bàn, siêu thoát Luân Hồi, sinh tử: 

... Mais par la mort, s’ouvrent deux sentiers, le Pitriyâna, ou sentiers des Pitris, et 
le devayana ou sentier des Dieux. Ils sont très soigneusement décrits dans quelques 
passages que je vais vous résumer, et que l’on trouve dans les Brihadaranyaka, 
Chandogya et Prasna Upanishads (Brihad. Up. VI, II, 2-16. Chand. Up. V, III, Prasna I, 
9-10. Chand. V, 10, Chand. IV, 15-5. Bhagavad Gita VIII, 24-260.) 

Les mots indiquant obscurité tels que fumée, nuages, quinzaine sombre etc... 
impliquent emprisonnement dans la matière, et correspondent au retour sur la terre, par 
une nouvelle naissance; les mots signifiant lumière s’appliquent au triomphe du soi, et 
correspondent au sentier des Dieux, par lequel on ne retourne pas. 

Annie Besant, La Sagesse des Upanishads, p. 92. 
[21] . 一 陰 一 陽 之 謂 道， 繼 之 者 善 也， 成 之 者 性 也。 
Nhất Âm nhất Dương chi vị Đạo, kế chi giả thiện dã, thành chi giả Tính dã. 
Hệ Từ Thượng, Chương V, tiết I. 
[22] 道 二﹕ 仁 與 不 仁 而 以 矣。 

Mạnh Tử, Ly Lâu chương cú Thượng, câu 2. 
[23] 人 生 五 十 之 前 為 進 數， 用 世 之 學， 當 一 日 章 一 日。 

  五 十 以 後 為 退 數， 垂 世 之 學， 當 一 日 積 一 日。 
Nhân sinh ngũ thập chi tiền vi tiến số. Dụng thế chi học, đương nhất nhật chương nhất 
nhật. Ngũ thập chi hậu, thùy thế chi học, đương nhất nhật tích nhất nhật. 
Kỷ thượng ngữ, tr. 10. 
[24] 四 十 五 十 而 無 聞 焉， 斯 亦 不 足 畏 也 已。 
Tứ thập, ngũ thập nhi vô văn yên, tư diệc bất túc uý dã dĩ. 

Luận Ngữ, Tử Hãn đệ cửu, câu 22. 
[25] Mais le Chef ne peut poursuivre indéfinitivement sa circulation périphérique sous 
peine de ne jamais porter les insignes qui correspondent au Centre qui sont l’apanage 
du Suzerain. Aussi quand est fini le troisième mois de l’été, interrumpt-il le travail qui 
lui permet de singulariser les diverses durées. Il se vêt alors de jaune et -cessant 
d’imiter la marche du Soleil, va se poster au Centre du Minh t’ang. S’il veut animer 
l’espace, il faut bien qu’il occupe cette place royale, et dès qu’il s’y arrête, c’est d’elle 
qu’il semble animer le temps: Il a donné un centre à l’année. 
Marcel Granet, La Pensée Chinoise, p. 103. 
[26]  故 有 無 相 生， 高 下 之相 傾 

  難 易 之相 成， 音 聲 之相 和 

  長 短 之相 形， 前 後 之相 隨。 
Đạo đức kinh, Chương II. 



343 

 

[27] 天 風 垢 Thiên Phong Cấu. 
[28] 地 雷 復 Địa lôi phục. 
[29] 復 其 見 天 地 之 心 乎？ Phục kỳ kiến Thiên Địc chi tâm hồ? 
[30] Dịch chi vi thư quảng đại tất bị, vô sở bất bao nhi ngữ kỳ yếu qui, tắc vi minh 
“Thiên Nhân hợp nhất “ chi đạo. 

易 之 為 書 廣 大 悉 備 無 所 不 包， 而 語 其 要 歸 則 為 明 天 人 合 一 之 道。 
Sách Dịch thật mênh mông bát ngát, nhưng đại khái là cốt xiển minh nhẽ Thiên Nhân 
Hợp Nhất. 

Chu Dịch, Trương Kỳ Quân, Trung Quốc Ngũ Thiên Niên Sử, đệ Nhị sách, đệ 
Thập Nhị chương. Trung quốc nhất chu số 588. 

-Thánh Nhân dĩ Dịch tẩy tâm, tự dữ Thiên Lý đồng lưu. Quân tử dĩ tâm thề Dịch, 
đương tri Thiên Lý đồng bản. 

聖 人 以 易 洗 心， 自 與 天 理 同 流。 君 子 以 心 體 易， 當 知天 理 同 本。 
Đào Hư Tử, Chẩm Thượng Ngữ, trang 8. 

...Trung quốc tự Đường Ngu dĩ lai, tức hữu Thiên Nhân Hợp Nhất chi tư tưởng. 
Kính Thiên tức sở dĩ ái nhân, ái dân tức sở dĩ tôn Thiên. Lịch đại thánh triết mạc bất kế 
tục hoàng dương thử Thiên Nhân Hợp Nhất chi đạo. Lão tử tức kỳ nhất dã. 

中 國 自 唐 虞 以 來， 即 有 天 人 合 一 之 思 想。 

敬 天 即 所 以 愛 人， 愛 民 即 所 以 尊 天。 

 歷 代 聖 晢 莫 不 繼 續 弘 揚 此 天 人 合 一 之 道。 老 子 即 其 一 也。 
Trương Kỳ Quân, Trung Quốc Nhất Chu, kỳ 623, tr. 21. 

...Từ Thượng cổ, người Tàu đã có cái tư tưởng rằng người ta sinh ra ai cũng bẩm 
thụ cái tính của Trời. Cái tính ấy là một phần Thiên Lý. Vậy Trời với người quan hệ 
với nhau rất mật thiết lắm. Bởi thế, mới lấy phép tắc tự nhiên của Trời làm cái mô 
phạm của người và cho Thiên luân, Thiên đạo là nhân đạo... 

Trần Trọng Kim, Nho giáo, tr. 397. 
[31] Dịch đại khái dục nhân khủng cụ, tu tỉnh. 

Dịch kinh đại toàn, Cương lĩnh, tr. 11. 
Trung Dung chương I. 

[32] Xin xem thêm Ecclésiastique 3, 1-15, Bible de Crampon tr. 745: 
Pour tout, il y a un moment, un temps pour chaque chose sous le ciel: temps 

d’enfanter, et temps de mourir; 
temps de planter et temps d’arracher les plants; 
temps de tuer, et temps de guérir; 
temps de démolir et temps de bâtir; 
temps de pleurer et temps de rire; 



344 

 

temps de se lamenter et temps de danser; 
temps de jeter des pierres et temps de ramasser des pierres; 
temps d’embrasser et temps d’écarter les embrassements; 
temps de chercher et temps de perdre; 
temps de garder et temps de rejeter; 
temps de déchirer et temps de coudre; 
temps de se taire et temps de parler; 
temps d’aimer et temps de hair; 
temps de guerre et temps de paix. 

Quel profit pour le travailleur, et de peine qu’il se donne? 
J’ai considéré les occupations auxquelles Dieu a donné aux enfants des hommes de 

s’occuper. 
Toute chose, Il l’a faite bonne pour tout temps; c’est aussi l’infinité du temps qu’il 

a mis dans leur coeur, sans que l’homme puisse découvrir l’oeuvre que Dieu fait, de 
bout en bout... 

Dưới trời, các gì cũng có lúc, cũng có thời. 
Có lúc sinh, có lúc chết; 
Có khi trồng, có khi nhổ; 
Có khi giết, có khi chữa; 
Có lúc phá, có khi xây; 
Có khi khóc, có khi cười; 
Có khi than khóc, có khi vui nhảy; 
Có khi ném đá, có lúc thôi. 
Có khi ôm ấp, có lúc giận buông; 
Có khi tìm, có khi mất; 
Có khi giữ, có khi bỏ; 
Có khi xé, lại có khi may; 
Có khi yên, có khi nói; 
Có khi ghét, có khi yêu. 
Có thời chiến¡, có thời bình; 

Vậy con người lao tác được lợi ích gì, và đã tốn phí biết bao là công lao? 
Tôi đã xem Chúa dạy con người làm biết bao công trình. Việc gì Trời làm đúng lúc 

cũng hay; lại cho con người thời gian vô tận, còn người thì không sao hiểu việc Trời 
làm từ đầu đếùn đuôi. 

Đọc đoạn này, tôi mới thấy con người thật là mâu thuẫn, suốt đời phá phá, 
xây xây. Thật là uổng phí công trình. Nếu mình có thời gian vô tận, sao không đặt 
cho đời mình một mục tiêu? Chúng ta sinh ra đời để tiến hoá cho đến Chân, 
Thiện, Mỹ, chứ không phải sống gặp chăng hay chớ. Trời cho ta làm trăm công 
nghìn việc, mục đích là cho ta tìm lại được Bản Thể ta, sức sáng tạo vô biên của ta. 

ADMIN
Highlight



345 

 

Vậy ta phải sống 1 cuộc đời xứng đáng. Sinh ra từ Trời, chết đi trờ về với Trời. 
Như vậy, mới là: 

Tri xu thời ứng biến. 知 趨 時 應 變。 
(Chính mông Tính Lý I, tr. 42.) 

[33]  天 之 牖 民 

   如 壎 如 篪 

   如 璋 如 圭 

   如 取 如 攜 

   攜 無 曰 益 

   牖 民 孔 易。 
Thiên chi dũ dân, 
Như Huân như Trì, 
Như Chương, như Khuê, 
Như thủ như huề. 
Huề vô viết ích, 
Dũ dân khổng dịch. 

Heaven enlightens the people, as the bamboo flute responds to the porcelain 
whistle; as the two half maces form a whole one; as you take a thing and bring it away 
in your hand, bringing it away without any more ado. The enlightement of the people is 
very easy. 

The She King. James Legge, p. 502. 
  

CHƯƠNG XXIII 

SỬ QUAN. 

(THEO TRUNG DUNG VÀ DỊCH LÝ) 

  

(Con người cần được đặt lại vào Trung Tâm vũ trụ, điểm xuất phát của con người. 
Xưa, khi trình độ hiểu biết con người còn thấp kém, con người đã xa lìa, thì nay trong 
tay đã sẵn có những kiến thức mới về không gian, con người cần trở về Trung Tâm 
Điểm ấy.) [1] 

Nghiên cứu Trung Dung và Dịch lý, chúng ta có thể tìm thấy một sử quan mới mẻ. 
Xưa nay, nhiều người vì có quan niệm “tĩnh” về vũ trụ, nên cho rằng con người, 

đời nào cũng giống đời nào sinh ra là để chịu khổ sở gian truân, ngõ hầu đền bù những 
tội ác xa xăm và hiện tại; cho đời là bể khổ, đày châu lệ, chỉ muốn thoát ly đời; cho xác 
thân là thù địch, cố dày vò thân xác, để được coi là nhân, là đức; cúi đầu chịu mọi sự 



346 

 

gian nan thống khổ, coi đó là những hình phạt của thần thánh; suốt đời nơm nớp lo âu, 
khẩn cẩu thần nọ thánh kia hộ trì cho mình siêu thoát, một khi dắm mắt, tắt hơi. 

Một quan niệm như vậy dĩ nhiên làm mất hết vẻ hiên ngang và hùng khí của con 
người, coi con người như một thứ đồ chơi, để thần minh tha hồ dập vùi theo ý thích, 
thương thì để nguyên, giận lên thì phá phách cho tan tác thành tro bụi; coi lịch sử như 
đã đi đến tuyệt đích không còn gì để diễn tiến nữa; tô vàng son vào một dĩ vãng mình 
không tham dự; oán thán chê bai cuộc sống hiện tại, cho rằng chẳng mấy huy hoàng. 

Nhưng nếu ta có một cái nhìn bao quát, cởi mở, nếu ta có một quan niệm 
“động” về lịch sử, ta sẽ thấy con người thực ra đã, đang và còn sẽ tạo cho mình 
một lịch sử rất ly kỳ, lắm truân chuyên, nhưng cũng lắm vinh quang. Trên thực 
tế, con người luôn tiến hoá. 

Nói đến tiến hoá, tức là nói đến chiều hướng và mục phiêu cuộc tiến hoá đó. 
Cho nên, đề cập đến sử quan nhân loại, là đề cập đến chiều hướng tiến hoá của 

nhân loại, đến những giai đoạn dĩ vãng và tương lai của con đường tiến hoá ấy, cũng 
như đến mục đích và kết quả của công cuộc tiến hoá ấy. 

Trung Dung đã cho ta biết căn bản của vũ trụ nhân quần, thì cũng chỉ luôn cho ta 
biết mục phiêu của nhân loại. 

Đâu là căn bản vũ trụ, nhân quần? Trung điểm, Trời. 
Đâu là mục phiêu của nhân loại, của quần sinh? Cũng vẫn là Trời, là Trung 

Điểm. 
Vòng Dịch Phục Hi sẽ cho ta biết các chặng đường tiến hoá của nhân quần từ lúc 

ban sơ đến lúc chung cuộc. 
Vòng Dịch Văn Vương phơi bày cho ta thấy cùng một lúc các giá trị tôn ti, quí tiện 

của đất trời. [2] 
Ta thường thấy trong Kinh Dịch, 64 quẻ xếp theo hình vuông, lồng trong 64 quẻ 

xếp theo hình tròn. 
Hình vuông tượng trưng cho không gian, cho các giá trị phô diễn đồng thời trong 

không gian, thời gian. 
Hình tròn tượng trưng cho thời gian, cho các giá trị phô diễn liên tiếp trong thời 

gian. [3] 
Dịch là phản ảnh cuộc đời. Cho nên ta cứ việc nhìn bao quát các nếp sống của cá 

nhân và đoàn thể diễn ra cùng một lúc trong không gian, hoàn vũ, là ta có thể suy ra 
được các lớp lang lịch sử của nhân loại liên tục diễn tiến trong thời gian.... 

Thực ra vấn đề chiều hướng và giai đoạn cũa lịch sử không phải là một vấn đề mới 
mẻ. 

Auguste Comte (1798-1857) đã tìm ra 3 giai đoạn của lịch sử: 
1. Trạng thái thần quyền (état théologique). 
2. Trạng thái siêu hình (état métaphysique). 
3. Trạng thái thực tiễn (état positif). 

Nhưng ta thấy quan niệm trên chỉ cho ta biết dĩ vãng và một phần của hiện đại, còn 
tương lai vẫn chìm đắm trong mơ hồ, bí ẩn. 



347 

 

Dựa vào Dịch và Trung Dung ta có thể tìm ra một chu kỳ lịch sử mênh mông, bát 
ngát hơn nhiều. 

Chúng ta đại khái có thể phác hoạ chu kỳ lịch sử nhân loại bằng chín giai đoạn 
sau: [4] 

1. Giai đoạn thần quyền (Tốn) 
2. Giai đoạn siêu hình (Khảm) 
3. Giai đoạn thực tiễn (Cấn) 
4. Giai đoạn vật chất (Khôn) 
5. Giai đoạn Giác Ngộ (Chấn) 
6. Giai đoạn nhân đạo (Ly) 
7. Giai đoạn nghệ thuật đạo đức (Đoài) 
8. Giai đoạn thiên đạo (Kiền) 
9. Giai đoạn toàn thiện, toàn mỹ (Thái Cực) [5] 

  
Chu kỳ lịch sử nhân loại khó ước lượng được là bao nhiêu năm. 
Thiệu Khang Tiết cho là 129.600 năm (360 X 360) 
Các triết gia Hi Lạp cho là 25.920 năm. 
Các triết gia Ấn Độ cho rằng chu kỳ lịch sử nhân loại là 4.320.000 năm, còn chu 

kỳ lịch sử vũ trụ là 4.320. 000.000. [6] 
Đà diễn tiến của lịch sử cũng như của con người đều theo định luật doanh hư, tiêu 

tức, vãng lai, tiến thoái của trời đất. 
Trong nửa chu kỳ đầu, tinh thần dần dà suy, vật chất dần dà thịnh. 
Trong nửa chu kỳ sau, vật chất dần dà suy, tinh thần dần dà thịnh.[7] 

  



348 

 

Lẽ Âm Dương tiêu trưởng trong các học thuyết Âu Á. 

 

Nhịp điệu thăng, trầm, suy, thịnh của lịch sử nhân loại cũng đươsïc áp dụng trong 
khúc hoà ca của vũ trụ và vạn vật. [8] 

Lẽ Âm Dương tiêu tức, vãng lai trong hoàn võ và trong con người. 

 



349 

 

 

 

 
Đó là đà diễn tiến theo 2 chiều Âm Dương của vòng Dịch. [9] 

Dựa trên những hiện tượng lịch sử, thì nhân loại mới đang đi giữa giai đoạn thực 
tiễn và giai đoạn vật chầt. Nghĩa là con đưởng tiến hoá của nhân loại còn xa lắc, xa lơ, 
và tương lai nhân loại còn muôn vàn rực rỡ. 

Con người còn phải lao lung vất vả, còn phải suy tư, lao tác, còn phải khám phá, 
còn phải đào thải, còn phải lọc lõi nhiều rồi mới tiến tới vinh quang được. 

Đi hết giai đoạn vật chất, con người sẽ đi đến chỗ bế tắc, đến đầu đường; muốn 
khỏi tiêu diệt, tất nhiên phải quay lưng lại vật chất mà hướng về phía tinh thần, thế là 
Phục Sinh (Régénération, Palingénésie), thế là Hồi Phục (Conversion). Dịch gọi thế là 
“Cùng tắc thông”, hay “Cùng tắc biến”. 

Đi vào con đường vật chất tức là đi vào con đường truỵ lạc, sa đoạ tinh thần. 
Đi vào con đường tinh thần là đi vào con đường giải thoát, phục sinh 

(Rédemption, salut, régénération). 
Cổ nhân đã xác định thời kỳ Hồi Phục của con người. Thời kỳ ấy chính là thời kỳ 

đen tối nhất của nhân loại, tượng trưng bằng giờ Tý (nửa đêm), và bằng quẻ Khôn, 
hoàn toàn vật chất. [10] 

Nhưng giữa tối tăm, ánh sáng sẽ hiện ra; giữa chết chóc, sự tái sinh sẽ mầm mộng; 
sau thời kỳ vật chất vô thần, con người sẽ hồi hướng, và quay về với giá tri tinh thần. 
Kinh Dịch gọi luca ấy là quẻ Phục. 



350 

 

Sự sinh lại ấy, người xưa ví như là con người được thai nghén lại một lần nữa, vì 
thế dùng chữ Tí (⼦ Tí =⼦ Tử = Con), chữ Nhâm 壬 (Đồng âm với chữ Nhâm 

= 妊 = Có mang); chữ Thai 胎 để chỉ thời kỳ đó. [11] 



351 

 

 

Chu kỳ lịch sử tiên đoán được bằng các vòng Dịch, Can Chi và Trường sinh. 

Thời kỳ ấy là thời kỳ hồi phục, vì nhân loại đã thấy được “Thiên Địa chi Tâm”, 
thấy được rằng “trong lòng mình có trời ngự trị” [12] 

Theo sử quan này thì con người mới đầu dĩ nhiên là phải gian truân, phải phong 
trần (Cấu = phong trần), nhưng đến chung cuộc sẽ được hiển vinh, hạnh phúc (Kiền = 
Trời; Đế vượng = vua Trời xương thịnh; Bính Đinh = Sáng láng, rực rỡ) [13], để rồi vào 
yên nghỉ trong Trung Cung, trong Thái Cực, Hoàng Cực. Thế là “Hưu hồ thiên 
quân”, “Yên nghỉ trong lòng Trời” theo Trang Tử. 

Mỗi cá nhân, ai cũng phải đi theo đúng con đường đã vạch cho nhân loại, và hoàn 
võ, nhưng tuỳ sự hiểu biết, tuỳ theo tốc độ của trí tuệ, tuỳ theo công phu tu luyện, thời 
gian trên trở nên co giãn vô hạn định, 

Vì: -129.600 năm cũng là 1 chu kỳ. 
-25.920 năm cũng là 1 chu kỳ [14] 
-1 năm cũng là 1 chu kỳ. 
-1 tháng cũng là 1 chu kỳ. 
-1 ngày cũng là 1 chu kỳ. 
-1 hô hấp cũng là 1 chu kỳ. 
-1 chớp mắt cũng là 1 chu kỳ ( vì cũng gồm 2 chiều Âm Dương, động tĩnh, hạp 

tịch của trời đất.)[15] 

ADMIN
Highlight



352 

 

Con đường thăng trầm gian lao ấy, tức là con đường định mệnh của nhân 
loại. Theo từ ngữ Ấn Độ thì đấy là Duyên Nghiệp, Duyên Kiếp của con người 
(Karma). Tìm ra được vòng Duyên Nghiệp ấy tức là tìm ra được vòng Dịch, tìm ra 
được Con Đường Giải Thoát. [16] 

Mỗi giai đoạn lại cho con người trông thấy 1 khía cạnh của Toàn Thể bao la, mỗi 
giai đoạn lại làm cho con người giàu có thêm về 1 loại tư tưởng, lại khoác cho con 
người một bộ mặt mới. 

Suy rộng ra, như Trái Đất có lúc xa, lúc gần mặt trời, thì nhân loại cũng có lúc xa, 
lúc gần Thượng Đế. Nhưng vòng tiến hoá của con người đã được vạch sẵn từ muôn 
thủa, cũng như vòng chu luân của trái đất và các vì sao đã được vạch sẵn từ khi chúng 
vừa dược dựng nên. 

Thế tức là: 
“Người tận thế, đất sét xưa nặn lại, 
Hạt trường sinh gieo từ buổi hỗn mang. 
Ngày khai thiên Trời đã chép kỹ càng, 
Toàn lịch sử của muôn ngàn thời đại.” [17] 

Con người sinh ra đời, cần phải phát huy mọi khả năng của mình, thực hiện mọi 
giá trị tiềm ẩn của mình, và chỉ được dừng chân đứng lại khi đã đạt mức chí thành, chí 
thiện, [18] khi đã thoát khỏi mọi hình tướng danh sắc, hiện tượng bên ngoài, trở về được 
với Hư Vô, Diệu Hữu, [19] vì mục đích của nhân loại cũng như của cá nhân là đạt tới 
Toàn Thể, tới Thiên Địa chi Tâm. 

 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1] Man must be put back at the Center of the Universe, when he once began, and from 
which he fell away at the beginnings of Knowledge, and to which he must return with 
the new knowledge of space at hand. 
Ray Bradbury, Remembrances of kings future. 
[2] Thiên tôn địa ti, Thiên địa định hĩ, 
     Cao ti dĩ trần, quí tiện lập hĩ. 

  天 尊 地 卑， 乾 坤 定 矣 

    高 卑 已 陳， 貴 賤 ⽴ 矣。 

          Dịch. Hệ Từ Thượng, Tiết I. 
[3] L’ordre des successions concrétise le temps, 
    L’ordre des coexistences concrétise l’espace. 

Occultisme et Magie en Extrême-orient. p. 91. 

ADMIN
Highlight



353 

 

Ainsi ce qui est simultané dans l’espace, sera successif dans le temps. Ainsi, 
l’espace et le temps sont convertibles. 

(Postulat de l’auteur.) 
[4] Sử quan này dựa trên sự khảo sát các đồ Dịch, và 2 thỉnh lý sau đây của tác giả: 
a. Cuộc đời của 1 cá nhân lý tưởng tương ứng với lịch sử nhân loại. 
b. Các mẫu người cùng có trong không gian sẽ diễn ra liên tiếp trong thời gian. 
(Ce qui est simultané dans l’espace sera successif dans le temps.) 
...Cũng có thể chia lịch sử làm 13 thời kỳ như sau: Cấu, Độn, Bĩ, Quan, Bác, Khôn, 
Phục, Lâm, Thái, Đại tráng, Quải, Kiền, và Thái Cực. 
[5] ...Les époques chrétiennes futures, quand les lois du Christ seront de plus en plus 
connues et appliquées, verront l’homme s’allumer en lui, toujours plus fréquemment, le 
feu de Jésus Christ. Grâce à la force de ce feu, il s’élèvera, il se sanctifiera et les 
bienfaits de Dieu descendra toujours plus abondamment sur la terre, jusqu’à ce que, 
durant la dernière période, et conformément à l’exemple suprême donné par Jésus-
Christ, le but terminal de l’homme sera atteint: l’accomplissement du Verbe de Dieu, la 
victoire complète sur le mal, la vie totale du Royaume céleste réalisée par l’homme sur 
la terre... 

André Towlanski cité par Illan de Casa Fuerte, La Religion Essentielle, p. 222. 
[6] Các triết gia Ấn Độ phỏng định một cho kỳ lịch sử nhân loại là 4.320.000 năm (1200 
x 360 = 1 ngày của Brahma) chia ra thành 4 thời đại: 

a Krita Yuga (Thời Đại Vàng) 1.728.000 năm. 
b Treta Yuga (Thời Đại Bạc) 1.296.000 năm. 
c Dwapara Yuga (Thời Đại Đồng Đen) 864.000 năm. 
d Kali Yuga (Thời Đại Sắt) 420.000. 

Theo tỉ lệ : 4/10 3/10 2/10 1/10 = 10/10 = 1 
Louis Chochod, Occultisme et Magie en Extrême Orient, p. 119 et ss. 

Chu Kỳ lịch sử nhân loại khác vối chu kỳ lịch sử vũ trụ: Một chu kỳ lịch sử vũ trụ là 4. 
320.000. 000 năm. 

Như trên, p. 129. 
Xem thêm Raoul Auclair : Le Livre des Cycles, p. 232. 
-La Doctrine Secrète III, 83-85, và-A. E. Powell. Le Système Solaire, p. 113. 

[7] ... Il (Fichte) affirme aussi que le but de l’humanité est la réalisation du Moi. La 
chose en soi n’est pas inconnnaissable: c’est notre propre ego, notre moi idéal. 
Prendre conscience de soi-même, c’est devenir libre. Mais la liberté ne s’atteint pas 
sans lutte, sans opposition, sans conquête: Le Moi atteint donc la liberté, en surmontant 
tout ce qui n’est pas lui-même -le non-moi, en fait, qu’il crée afin d’engager la lutte. Ce 
non-moi c’est l’apparence, ce sont les phénomènes et tandis que l’entendement percoit 
le monde des phénomènes, concourt à le construire, la Volonté ou Moi l’utilise, comme 
un ponton improvisé pour découvrir la vérité qui se trouve au-delà. Agissante chez 
l’individu, cette dialectique l’est aussi dans la société, et vraiment, dans tout le cours de 



354 

 

l’histoire. L’histoire n’est que histoire de la liberté, de la lutte de l’homme pour la 
libération, l’histoire des vicissitudes de la liberté. 

F. Tomlin, Les Grandes Philosophies de l’Occident, p. 210. 
[8] Origène: 

La création du monde, dans le temps, devient une création éternelle, qui, déjà par 
ce changement, se rapproche fortement d’une émanation; derrière le Dieu fait Homme 
à une époque du monde, il (Origène) montre le Logos qui sort éternellement de Dieu; et 
pour les âmes elles-mêmes, il adnet la préexistence. 

... Par le retour de tous les êtres en Dieu, s’achève par conséquent un circuit-
mais qui recommence et se renouvelle dans l’éternité. 
Grégoire de Nysse (né à Césarée, en Cappadoce vers 335): 
Chez lui (Grégoire de Nysse) aussi, à la fin du mouvement circulaire, tous les êtres 
reviennent á Dieu. 

Ernest d’Aster, Histoire de la Philosophie, p. 124. 
Trông bao quát vòng lịch sử này, rồi đem áp dụng nó vào từng trường hợp 

mỗi quốc gia, các nhà chính trị có thể tuỳ thời mà thay đổi trọng tâm hoạt động để 
làm sao cho dân nước được sinh hoạt điều hoà, hạnh phúc. 

Khi dân chúng đói khổ, thì trọng tâm là khuếch trương canh nông, kỹ nghệ; 
khi dân chúng yếu hèn, thì phải lo chấn chỉnh võ bị, ngoại giao; khi dân chúng no 
đủ thì phải lo chấn hưng đạo đức, khuyến khích thuần phong mỹ tục, cổ võ văn 
hoá tư tưởng, cốt sao cho dân khỏi sa đoạ vào vòng ăn chơi, truỵ lạc. Tóm lại, một 
quốc gia cũng như một con người, nó cũng có lúc sinh, lúc trưởng, lúc mạnh, lúc 
đau, lúc vinh, lúc nhục, lúc sang, lúc hèn. Cái khéo của nhà cầm quyền là phải 
đoán xem nước mình đang ở giai đoạn nào trên con đường tiến hoá, để tuỳ thời 
mà sử sự, mà ứng biến... 
[9] ...Et c’est la même mystère que celui de l’Involution et de l’Évolution, de 
l’Incarnation Cosmique et de la Rédemption universelle, ces deux versants congugués 
du Cercle du Devenir. 

Raoul Auclair, Le Livre des Cycles, p. 238. 
Le temps éternel et indestructible comme la matière se divise en deux périodes: 
Utsarpini et l’Avasarpini. 
Selon les Djains, L’Utsarpini est la période ascendante et l’Avasarpini est la période 
descendante de la durée. 

Louis Chochod, Occultisme et Magie en Extrême-Orient. 
Phase de négativation (Phase descendante): Oui devient Non. 
Phase de positivation (Phase ascendante): Non devient Oui. 

Dr Jean Choain, La Voie Rationnelle de la Médecine Chinoise. 
Le demi-cercle de gauche représente l’ascension ( Yang) du soleil, le demi-cercle 

de droite la descente (Yin). Autrement dit, à gauche, le soleil va du Yin au Yang (Le 
Yang monte et le Yin descend); c’est la barque de Rà ascendante (mandjit = Thăng). À 



355 

 

droite, Il va du Yang au Yin (Le Yang descend et le Yin monte. C’est la barque de Rà 
descendant (Sektet = Giáng). 

Như trên, p. 125. 
[10] Lúc ấy cũng là lúc con người tận dụng được vật chất. 
[11] Xem các đồ bản trang sau. 
Ý nghĩa vòng Tuần Hoàn theo Thập Nhị Chi. 

未 Mùi = Vạn vật khoác hình hài, có mùi vị (未 = 味) 

申 = ⾝ 體， 物 體 皆 成。 Thân = Thân thể, vật thể giai thành. 

⾣ = 縮。 Dậu = Thâu súc, thu liễm. 

戌 = 滅 。 Tuất = suy diệt. 

亥 = 刻 剎， 陰 氣 刻 萬 物。 Hợi = Khắc sát, Âm khí khắc vạn vật. 

⼦ = ⽽ 為 ⼦ Tí= Nhi vi tử. Sau đó lại thai dưỡng, lọt lòng ra. 

丑 = 紐 Sửu = Nữu = Khai triển, diễn tiến. 

寅 = 演 Dần = Diễn = Tốt đẹp. 

卯= 茂 Mão = Mậu. 

⾠ = 震 = 萬 物 盡 震 ⽽⻑。 Thìn = Chấn= Vạn vật tận chấn nhi trưởng. Vạn vật 
phấn chấn. 

⺒ = 起 = 物 畢 盡 ⽽ 起。 Tị = Khởi = Vật tất tận nhi khởi. Vạn vật vươn mãi lên. 

午 = ⻑ ⼤。 Ngọ = Trưởng đại. Đến chỗ trưởng đại. 

Nhìn vào vòng Thập Can với những ý nghĩa tượng trưng của nó, ta thấy ngay, nó 
nói lên nhẽ Âm Dương tiêu trưởng. 

Từ Mùi đến Hợi, là Âm trưởng Dương tiêu, vật chất càng ngày càng cường thịnh 
sung mãn, để rồi đi đến chỗ suy diệt. 

Từ Tí đến Ngọ nói lên nhẽ Dương trưởng Âm tiêu; Dương sinh ra, lớn dần và cuối 
cùng đi đến chỗ phát huy sung mãn. 
[12] Xem các đồ bản các tr. trên. 
[13] ...Cố năng niên trung thủ nguyệt, nguyệt trung thủ nhật, nhật trung thủ thời, thời 
trung thủ khắc, Xúc nhất niên tạo hoá ư nhất nhật chi nội, nãi ư nhất khắc chi nội hành 
nhất niên chi công. Đạo Thiên Địa, đoạt Tạo Hóa; thục hữu đại ư thử giả; Thần thánh 
tai! huyền diệu tai! 

故 能 年 中 取 ⽉， ⽉ 中 取 ⽇，⽇ 中 取 時， 時 中 取 刻。 



356 

 

蹙 ⼀ 年 造 化 於 ⼀ ⽇ 之 內， 乃 於 ⼀ 刻 之 內 ⾏ ⼀ 年 之功。 

盜 天 地， 奪 造 化； 孰有 ⼤ 於此 者。 神 聖 哉！⽞ 妙 哉！ 

Nhập dược kính, tr. 6. 
[14] Chu kỳ của mặt trời trên vòng Hoàng Đạo. Sau 1 chu kỳ là 25.920 năm, mặt trời lại 
ở vị trí cũ ngày xuân phân. 

...Toute la science du Yogin est d’enseigner aux hommes comment abréger, en 
intensifiant leur pouvoir d’assimilation, le temps nécessaire pour atteindre la perfection. 
Au lieu de progresser lentement, d’étape en étape, et d’attendre que toute la race 
humaine soit devenue parfaite. 

Marc Semenoff, Pour Connaitre la pensée de Bouddha, p. 167. 
[15] Le rythme alchimique consistera dans la reproduction du rythme naturel , et la 
Grande Oeuvre débutera à l’instant précis désignée par l’Astrologie, celui où cesse la 
régression, pour faire place àl’ascension (cf. Phục kỳ kiến Thiên Địa chi tâm hồ. Dịch, 
Phục quải) 

La seule différence sera qu’une fois en possession du grand secret, la marche de 
l’oeuvre ne parcourra plus les millénaires comme la nature elle-même, mais se trouve 
réduite à quelques années, voire quelques mois. C’est donc bien une imitation de la 
nature, dans son processus évolutoire que se propose l’alchémiste. 

J. Chabosseau, Le Tarot, p. 30. 
[16] Définissons le Karma comme l’ensemble des étapes psychiques réalisées, en 
voie de réalisation et réalisables en vue de l’accomplissement du cycle. 

En conséquence, nous prenons conscience d’un Karma cosmique, d’un Karma 
universel, d’un Karma particulier à chaque élément manifesté dans la nature et par 
conséquence, d’un Karma individuel humain.. 

Le Ferrer, Hatha Yogin Occidental, p. 38. 
Như vậy, Duyên Nghiệp chẳng qua là những chặng đường mà vũ trụ, nhân 

loại và mỗi người chúng ta phải đi qua để tiến tới Thượng đế. 
... La grande Année, période entre 2 conjonctions générales identiques, est 

finalement le multiple décimal de 420.000 soit 4.320.000 années solaires, valant 12.000 
années divines. 

La Science indienne antique, Histoire Générale des Sciences, Tome I, p. 165. 
Cf. Cycles of Time, Encyclopedia of Religions , p. 213. 
[17] “ Avec la première argile de la terre, 

Ils pétrirent le dernier homme. 
Et là, ils ensemencèrent la graine de la moisson dernière, 
Et le matin de la création écrivit 
Ce qui se lira à l’aube du jour du jugement dernier.” 

Omar Khayam, cité par Eddington, Cyrille Wilczkowski, L’Homme et le 
Zodiaque, p. 35. 



357 

 

[18] Chỉ ư chí thiện. 
Đại học, chương I 

[19] L’absence abyssale de toute image rappelle le Rien de Boehme, le Vide (Shunya) du 
Véda, demeure de Brahman ou le Vide (Hu kong) du Taoisme, dont “ le but ultime , le 
secret est l’union du soi avec le Soi” 

Dr Erville Roussel Seelische Fushung in lebenden Taoismus Eranos Jarhbuch 
1933. p. 151. 

Có lẽ sách Khải Huyền ( Apocalypse, Revelations) cũng đã mô tả nhân loại lúc chung 
cuộc, khi đã đạt tới Thái Cực, Huyền Đồng. 

Xem Apocalypse, 21, 1-27; 22, 2-5. 
Nói tóm lại, Thượng Đế, Trung Dung, Trung Điểm, vừa là khởi điểm vừa là 

cùng đích con người (Alpha et Oméga), còn vòng Dịch với các hào quải tượng 
trưng cho sự thăng trầm, suy thịnh và các giai đoạn lịch sử con người. 

CHƯƠNG XXIV 

HAI CHỮ TÍNH MỆNH THEO 

KHỔNG GIÁO. 

  

Tâm pháp chi nguyên ư Tính Mệnh gia, 

Tiên hậu đồng quĩ. 

Bách thế chi thánh quân, 

Hiền phụ vị năng dịch dã. 

心 法 之 原 於 性 命 者 

先 後 同 揆 

百 世 之 聖 君 

賢 輔 未 能 易 也。 

Kinh Thư Đại Toàn, quyển I (tựa) 

  



358 

 

Hai chữ Tính Mệnh có thể nói là 2 chữ hết sức hàm súc, huyền diệu và cao siêu 
trong Khổng giáo. 

Tử Cống nói: 
“Văn chương, bình luận, phán phê, 
Văn chương Phu Tử ta nghe thường rồi. 
Còn như Tính, với Đạo Trời, 
Mấy đời Thày giảng, mấy đời ta nghe.” [1] 

  
Đức Khổng nói: “Ta bàn chữ Tính không nổi.”[2] 
Lời nói khiêm tốn đó làm ta liên tưởng đến một câu của Lão Tử: 

“ Đạo Trời ôm ấp một mình, 
Còn hơn vất vả thuyết minh suốt đời.” [3] 

Theo Luận Ngữ, khi 50 tuổi, Đức Khổng mới biết Mệnh Trời. [4] 
Tăng Tử kết thúc quyển Luận Ngữ, bằng lời giáo hoá của Đức Khổng: 
“ Chẳng hiểu Mệnh Trời, không đáng gọi là người quân tử.” [5] 
Ta sẽ bàn riêng từng chữ. 

A. Chữ Tính. 
I. Tính là Bản thể con người. 
Thời Khổng Tử, chữ Tính đã thông dụng, nhưng ít được bàn giải minh bạch. Mạnh 

tử là người đầu tiên bàn giải cặn kẽ về chữ Tính, và đề xướng thuyết Tính thiện. 
Đến đời Tống, các danh Nho đã bàn giải thêm nhiều về chữ Tính. 
Theo Mạnh tử và Chu Hi, Tính hàm súc vạn lý, nhưng phần cương lĩnh lớn lao 

gồm 4 điều mệnh danh là Nhân, Nghĩa, Lễ, Trí. [6] 
Minh Đạo tiên sinh thường nói: Tính cùng Đạo trời, nếu không tự đắc, thì không 

biết dược.”[7] 
Trình Y Xuyên cho Tính là Chân Nguyên, là Lý, là “Vật năng sinh”. [8] 
Trương Hoành Cừ cho rằng Tính là lẽ chí thiện, chí mỹ của Trời đất.[9] 
Ngu Phong nói: Tính là lẽ mà trời đất thành lập, nên tính là điều kín nhiệm của quỉ 

thần. [10] 
Lại nói: Tính bản nhiên ấy Chí Thiện. Đã bảo rằng Chí Thiện tức Tuyệt Đối. [11] 
Vậy Tính hay Thiên Tính, Thiên Lý là nguồn mạch sự sống, là Chân, Thiện, Mỹ. 

Vì thế Trung Dung định nghĩa: “Tính là Hoàn Thiện, quang minh.” [12] 
Tóm lại, Tính là cái gì chí quí, chí bảo mà trời đất đã phú thác cho ta. 
Đó là cái gì toàn thiện, toàn mỹ. Chính vì thế mà Thiền Tông nói: Minh tâm, kiến 

tính. Tu là làm sáng cáiTâm, thấy được cái Tính của con người. Đó là Minh Đức nói 
trong Đại Học. Ngày nay ta gọi thế là Bản Thể con người. Đó cũng chính 
là Lương Tâm con người. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



359 

 

II. Tính và Tâm. 
Sự khảo sát này đưa đến 1 sự kiện hết sức quan trọng là sự phân biệt giữa Tính và 

Tâm. Theo quan niệm của các đại hiền triết Nho Giáo, thì Tính và Tâm khác nhau 
muôn trùng. 

Tính là Thiên Tính, Thiên Lý; Tâm là Nhân tình, Nhân dục. 
Tuy nhiên, đôi đằng vẫn có liên lạc mật thiết với nhau. Theo Chu Hi, Tính là Thái 

Cực; Tâm là Âm Dương. Tuy khác nhau trời vực, nhưng vẫn lồng vào nhau, như bóng 
với hình, tuy một mà hai, tuy hai mà một. [13] 

Theo Trương Hoành Cừ, người ta ai ai cũng có hai tính: Một Tính bản nhiên của 
Trời đất phú cho, thì ai cũng lành, vì đó là lẽ Chí Thiện, Chí Mỹ của Trời Đất. Một 
Tính bẩm thụ của khí chất, mà khí chất có dày, có mỏng, trong đục khác nhau, thành 
thử tính ấy tuỳ sự bất đồng của khí chất, mà trở nên lành hay dữ. Kẻ bẩm thụ được khí 
chất tốt đẹp, trong trẻo thì tính thiện. Kẻ bẩm thụ phải khí chất mỏng manh, vẩn đục thì 
tính ác. Tuy nhiên, một người dù hung ác đến mực nào, nếu biết đổi tính ác kia đi, sẽ 
giữ được nguyên cái tính lành, là tính vốn có của mình.[14] 

Theo Mạnh Tử và Chu Hi, thì Tính hàm súc vạn lý, gồm đủ: Nhân, Nghĩa, Lễ, 
Trí. [15] 

Con Nhân Tâm chỉ có Tứ Đoan, tức là bốn mầm mộng của 4 đức nói trên. Nghĩa là 
Tâm chỉ có lòng: Tu Ố, Từ Nhượng, Trắc Ẩn, Thị Phi. [16] Ta có thể hình dung bằng 
hình vẽ sau: 

 

 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



360 

 

Hình vẽ Nhân Tân, Đạo Tâm hay Tâm và Tính. 

Các tầng lớp trong con người đối chiếu với các Đạo Giáo và các Triết thuyết. 
III. Quan niệm đối chiếu. 
Quan niệm về Tính, sự phân biệt giữa Tính và Tâm của Khổng giáo, đem đối chiếu 

với các chủ trương của các hiền triết Đông Tây, sẽ không thấy chi sai biệt. 
Các đại hiền triết Đông Tây, cũng như các danh nho lịch đại, đều cố tiến vào đáy 

thẳm tâm hồn, để tìm cho ra Căn Cơ Tâm Hồn mà các Ngài cho là Tuyệt đối Thể bất 
biến trường tồn, vừa tế vi huyền diệu, vừa mênh mông bao quát vũ trụ. 

Ý Thức (Conscience Psychologique) hay nói cách khác những hiện tượng 
Tâm Lý (Phénomènes psychiques) góp lại dưới danh từ Tâm Hồn, mới chỉ là 
những hiện tượng phù phiếm, chứ chưa phải là Bản Thể Tâm Hồn. 

Dưới lớp ý thức phù phiếm, biến thiên đó còn có Tiềm Thức mênh mông làm Căn 
Bản Tâm Hồn. 

Mỗi học thuyết triết học lại dùng những danh từ riêng để diễn tả Căn Bản Tâm 
Hồn ấy. Đó là: 

-Atman (Đại Ngã) trong triết học Bà La Môn. 
-Chân Như, Phật tánh, Bản Lai Diện Mục v.v... trong Phật Giáo. 
-Đạo (Logos) của Philon, của Plotin và của thánh Jean. 
-Toàn-Nhất ( L’Un-Tout) của Hartmann. 
-Tuyệt Đối Thể (Absolu) của Shelling. 
-Vô Thức Đại Đồng (Inconscient Collectif) của Carl Jung. 
-Tự Thể (Noumène) của Kant. 
-Thực Thể (L’Être) 
-Tâm Đại Đồng (Conscience Universelle) 
-Thiên Địa chi Tâm (Conscience Cosmique) trong Siêu Hình Học Âu 

Châu. 
-Đạo của Lão tử. v.v... 

Các thánh hiền trong Khổng giáo chủ trương trong Tâm có Tính, dưới lớp “Nhân 
Tâm nghiêng ngửa” còn có nền tảng “Đạo Tâm siêu vi ẩn áo”, thì các hiền thánh Đông 
Tây cũng chủ trương tâm hồn ta có 2 phần: 1 phần thẳm sâu, ẩn áo, huyền vi, cao 
siêu, linh diệu, hoàn thiện, tuyệt đối, hằng cửu, bất biến, đó là Bản Thể, Bản 
Tính nhân loại; một phần là Ta, biến thiên, nhỏ nhoi, hèn mọn, cần được uốn nắn, đẽo 
gọt, rũa mài. 

Hai phần đó là: 
-Đại Ngã, Tiểu Ngã trong Bà La Môn, 
-Chân Tâm, Vọng Tâm trong Đạo Phật, 
-Đạo và Tâm trong Đạo Lão. 
-Đạo Tâm và Nhân Tâm trong đạo Nho. 
-Thần và Hồn hay Ruah và Nephesh (Do Thái) 

ADMIN
Highlight



361 

 

-Thần (Pneuma) hay Hồn (Psuche) Hi lạp. 
-Tân Ước và Cựu Ưởc cũng dùng các chữ Thần Hồn như Do Thái và Hi 

Lạp.[17] 
-Thần (The Nus, La Divine Raison), Hồn (Psuche) trong các môn phái 

Triết Học Âu Châu. 

B. Chữ Mệnh. 
Chữ Mệnh vừa là Mệnh Trời vừa là Định Mệnh con người. 
Vậy Mệnh Trời muốn gì và định mệnh con người sẽ ra sao? 
Đạo Nho cho rằng: Trời muốn con người tận thiện mình, hiển dương tính Trời, để 

kết hợp với Trời, thông phần vinh hiển của Trời. 
Kinh Thi viết: 

“ Mệnh Trời ấy há đâu có dễ, 
Muốn cho ta đùng kể tư thân, 
Biểu dương, phóng phát Thiện Chân...”[18] 

Tất cả pho Kinh Dịch cốt dạy ta thấu hiểu căn bản con người dể hoàn tất sứ mạng 
con người.[19] 

Thiệu Khang Tiết chủ trương sự biến hoá củavạn vật rồi ra cũng sẽ kết thúc bằng 
sự hoàn thiện. Ông viết: Nhất biến thành vạn, rồi ra Vạn lại trở về Nhất, mà Nhất chính 
là “Thiên Địa chi tâm”, là “Tạo Hoá chi Nguyên” [20] 

Ta nên nhớ: Định Mệnh con người thì trước sau ai cũng như ai, cũng đều phải tiến 
tới hoàn thiện, hoà đồng,hợp nhất với Trời, vì vậy cần có một thời gian vô cùng tận. 
Còn số mệnh, hay số kiếp, số phận con người thì có giàu nghèo, sướng khổ khác nhau. 

Cho nên muốn hiểu Mệnh Trời không phải là dễ. 
Dịch viết: “Phải thông suốt lý lẽ, am tường bản tính, mới có thể thấu đáo được 

Thiên Mệnh.”[21] 
Vì hiểu được Mệnh Trời, Nghiêu, Thuấn, Võ, Thang, Văn đã nên như những vì 

sao sáng, chiếu diệu tinh quang cho tới những thế hệ nay. Vì hiểu được Mệnh Trời, nên 
Nghiêu, Thuấn đã: 

“Tinh ròng chuyên nhất ngày đêm, 
Ra công, ra sức giữ nguyên lòng Trời.”[22] 

Vì hiểu Mệnh Trời, Thành Thang đã cố đạt tới hoàn thiện, tới tinh hoa nhân loại, 
Hạ Võ đã cố đạt tới Trung Dung. Sự hoàn thiện ấy gọi là Đức, là Nhân, là Kính, là 
Thành; lời tuy khác, nhưng ý là một, nghĩa là không ngoài sự làm sáng tỏ nguồn mạch 
kỳ diệu của tâm hồn. [23] 

Vậy Mệnh Trời là muốn cho ta tìm cho ra Bẩn Thể mình, theo tiếng lương tâm, 
phục tòng Thiên Lý, tận thiện mình để kết hợp với Trời. 

Đó cũng la chủ trương “Qui Nguyên Phục Mệnh” của Đạo Lão. 
“Muôn loài sinh hoá đa đoan, 
Rồi ta cũng phải lai hoàn Bản Nguyên, 
Hoàn Bản Nguyên, an nhiên Phuc Mệnh, 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



362 

 

Phục Mệnh rồi, trường vĩnh vô cùng.” [24] 
  
Nhà bác học Lecomte du Nouy, gần đây cũng viết trong quyển Định Mệnh con 

người: “Mọi người hãy ghi nhớ rằng định lệnh con người rất cao quí. Con người xin 
đừng bao giờ quên Tàn Lửa Trời trong thâm tâm mình. con người có toàn quyền khinh 
miệt hay làm tiêu ma ngọn lửa thiêng đó, nhưng cũng có toàn quyền tiến tới Thượng đế 
bằng cách ra công, ra sức hoạt động với Ngài và vì Ngài. “[25] 

Như vậy, theo Tiên Hiền, Tính với Mệnh thật là hoàn toàn, thật là cao sang. 
Tính, Mệnh là điểm Trời, Người gặp gỡ. 
Trương Tử viết: “ Tinh hoa Trời ban cho người gọi là Mệnh, Tinh Hoa người thụ 

hưởng nơi Trời gọi là Tính.” [26] 
Ngô Thảo Lư viết: Tính hay Mệnh đều là Thái Cực. [27] 
Dở lại những trang sách cũ, ta mới thấy đối với các vị Thánh Hiền ngày xưa, Tính 

Mệnh là ngọc châu vô giá. Tính là Thiên Tính, Thiên Lý, Thiên Ý, cho nên theo “Tính 
Tự Nhiên” (suất Tính) là lý tưởng của các Ngài. 

Thực hiện được Thiên Tính, Thiên Lý, Thiên Mệnh là đạt được định mệnh cao 
sang của con người, là thuận Mệnh Trời. 

Có thể nói được rằng: hai chữ Tính Mệnh là khởi điểm và là cùng điểm của 
lịch sử nhân loại. Vì thông phần Tính Trời, nhân loại sẽ thực hiện được Mệnh 
Trời lúc lịch sử nhân loại cáo chung, nghĩa là nhân loại sẽ đạt tới Toàn Thiện. 

 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1] Luận Ngữ, Công Dã Tràng, V, 12. 
[2] Mạnh Tử, Công Tôn Sửu, chương cú thượng, tiết 2. 
[3] Đa ngôn số cùng, bất như thủ trung. 

多 言 數 窮， 不 如 守 中。 
Lão tử, Đạo đức kinh, chương V. 

[4] Luận Ngữ, Vi Chính II. 
[5] Luận Ngữ, quyển 10, Nghiêu viết, Đệ nhị thập. 
[6] Tống Nho, Bửu Cầm, tr. 140-141. Mạnh Tử, Công Tôn Sửu Thượng, 6. 
[7] 性 與 天 道， 非 自 得 之， 則 不 知。 
Tính dữ Thiên Đạo, phi tự đắc chi, tắc bất tri. 

Tống Nho, Bửu Cầm, tr. 78. 
[8] Tống Nho, Bửu Cẩm, tr. 89. 
[9] Tống Nho, Bửu Cầm, tr. 62. 



363 

 

[10] 性 也 者， 天 地 之 所 立 也。 
      Tính dã giả, thiên địa chi sở lập dã. 

Tống Nho, Bửu Cầm, tr. 114. 
[11] Tống Nho, Bửu Cầm, tr. 114, 115, và 119. 
[12] 自 誠 明 謂 之 性。 
Tự thành minh vị chi Tính. 

Trung Dung, chương XXI. 
[13] 性 猶 太 極 也； 心 猶 陰 陽 也； 太 極 只 在 陰 陽 之 中； 

    非 能 離 陰 陽 也；   然 之 論 太 極 自 是 太 極， 陰 陽 自 是 陰 陽。 

    惟 性 與 心 亦 然.     所 謂 一 而 二，二 而 一 也。 
Tính do Thái Cực dã; Tâm do Âm Dương dã: Thái Cực chỉ tại Âm Dương chi 

trung, phi năng ly Âm Dương dã. Nhiên nhi luận chi, Thái cực tự thị Thái Cực, Âm 
Dương tự thị Âm Dương. Duy Tính dữ Tâm diệc nhiên. Sở vị Nhất nhi Nhị, Nhị nhi 
Nhất dã. 

Le philosophe Tchou Hi, sa doctrine, son influence, Stanislas le Gall, S.J. p. 
112. 

[14] Mạnh Tử, Công Tôn Sửu Chương Cú Thượng, 6. 
Tống Nho, Bửu Cầm, tr. 140-141. 

[15] Mạnh Tử, Công Tôn Sửu Chương Cú Thượng, 6. 
Tống Nho, Bửu Cầm, tr. 140-141. 

[16] Như chú 15. 
[17] xin xem: II, Thessaloniciens 4, 23; I Cor. 2, 14; Romains 5, 5; và 2, 29; 7,6; 
II Cor. 3, 6; Galates 3, 3; Mat. 10, 39; Marc 7, 34, 35; Luc 17, 23; Jean 12, 
25, Jude 19; 
Ezechiel 36,27; 18, 4; Psaume 116, 8; Psaume 78, 50; Isaie 53, 12; Bible de 
Jesrusalem trang 1497, chú thích B; tr. 1491, chú thích g; I Pierre 18. 

Rất tiếc Giáo Hội Công Giáo lại không chấp nhận con người có Thần. Công 
đồng Latran IV (1215) và Vatican I ( 1869-1870) đã xác nhận con người chỉ có 2 
phần Hồn Xác, và không chấp nhận quan niệm Tam Tài: Xác, Hồn, Thần của 
phái Gnostiques, Manichéens, và Apollinaristes v.v... Như vậy là đi ngược lại với 
Thánh Hiền Thiên Cổ Tây Đông, nhất nhất đều chấp nhận quan niệm Tam Tài : 
Xác, Hồn, Thần. 
[18] Mệnh chi bất dị, vô át nhĩ cung, tuyên chiêu nghĩa văn, 

命 之 不 易， 無遏 爾 躬， 宣 昭 義 文。 
Kinh Thi, Đại Nhã, Văn vương chi thập tam chi nhất. 

[19] Kỳ vi thư dã, quảng đại tất bị, dĩ thuận Tính Mệnh chi lý, thông u minh chi cố, tận 
sự vật chi tình, nhi thị khai vật, thành vụ chi Đạo. 



364 

 

其 為 書 也 廣 大 悉 備， 以 順 性 命 之 理， 通 幽 明 之故， 

盡 物 之 情, 而 開 示 開 物 成 務 之 道。 
Dịch Kinh Đại toàn, Chu Dịch Trình Tử. 

[20] Thiên Địa vạv vật mạc bất dĩ Nhất vi bản nguyên; ư nhất nhi diễn chi dĩ vi Vạn, 
cùng thiên hạ chi số nhí phục quy ư Nhất, NhẤt giả, hà dã? “Thiên địa chi tâm” dã, 
“Tạo Hoá chi nguyên” dã. 

天 地 萬 物 莫 不 以 一 為本 原， 於 一 而 衍 之 為 萬， 

窮 天 下 之 數 而 復 歸 於 一。 一 者 何 也。 

天 地 之 心 也， 造 化 之 原 也。 
Tống Nguyên Học Án, q. 10, tr. 50. 

[21] Cùng Lý tận Tính dĩ chí ư Mệnh. 

窮 理， 盡 性 以 至 於 命。 
Dịch, Thuyết quái. 

[22] Duy tinh duy nhất, doãn chấp quyết Trung. 

惟 精 惟 一， 允 執 厥 中。 

Kinh Thư. 
[23] “Tinh Nhất chấp Trung” Nghiêu Thuấn tương thụ chi tâm pháp dã, Kiến Trung, 
kiến Cực , Thương, Thang, Chu, Vũ tương truyền chi tâm pháp dã. Viết Đức, viết 
Nhân, viết Kính, viết Thành, ngôn tuy thù, nhi Lý tắc nhất: Vô phi sở dĩ minh thử Tâm 
chi diệu dã. 

精 一 執 中， 堯 舜 相 授 之 心 法 也。 

建 中， 建 極 商 湯 周 武相 傳 之 心 法 也。 

曰 德， 曰 仁， 曰 敬 曰 誠， 言 雖 殊， 

而 理 則 一﹕ 無非 ,所 以 明 此心 之 妙 也。 
Kinh Thư Đại Toàn, quyển I, chú. 

[24] Phù vật vân vân, các qui kỳ căn, qui căn viết tĩnh, Phục Mệnh viết Thường, 

夫 物 芸 芸， 各 歸 其 根， 歸 根 曰 靜， 復 命 曰 常。 
Đạo Đức Kinh, chương 16. 

[25] Let every man remember that the destinyof mankind is incomparable... And let him 
above all, never forget that the Divine Spark is in him, in him alone, and that he is frê 
to disregard it, to kill it, or to come closer to God by showing his eagerness to work 
with Him and for Him.” 

Human Destiny. Preface. 
[26] Trương Tử viết: Thiên thụ ư nhân tắc vi Mệnh, nhân thụ ư Thiên tắc vi Tính. 



365 

 

寂 子 曰﹕ 天 授 於 人 則 為 命， 人 受 於天 則 為 性。 
Wieger, Textes Philosophiques tome II, p. 191-192. 

[27] Đạo dã, Lý dã, Thành dã, Thiên dã, Đế dã, Thần dã, Mệnh dã, Tính dã, Đức 
dã, Nhân dã, Thái Cực dã, danh tuy bất đồng, kỳ thực nhất dã. 

道 也， 理 也， 誠 也， 天 也， 帝 也， 神 也， 命 也， 

性 也，性 也， 德 也， 仁 也， 太 極 也，名 雖 不 同， 其 實 一 也。 
Tống Nguyên Học Án, q. 12, tr. 8. 

CHƯƠNG XXV 

TIỂU NHÂN, QUÂN TỬ, THÁNH NHÂN. 

  

Các sách Nho thông thường chỉ bàn đến Tiểu Nhân và Quân Tử, ít khi bàn về 
Thánh Nhân. 

Khi thoạt soạn thảo bài này, tôi cũng chỉ muốn nói về quân tử và thánh nhân, 
nhưng suy đi, nghĩ lại, chỉ nói Tiểu Nhân hay Quân Tử, hay Quân Tử và Thánh Nhân 
đều chưa cho chúng ta một cái nhìn viên dung về các hạng người. Phải đề cập đến đủ 
cả ba hạng người: Tiểu Nhân, Quân Tử, Thánh Nhân mới giúp chúng ta có cái nhìn 
đứng đắn về con người, có một nhận định hẳn hoi về các mẫu người. Tiểu Nhân, Quân 
Tử và Thánh Nhân thực ra là phản ảnh Tam Tài: 

Tiểu Nhân ứng với phần Địa, phần Vật, bao quát tất cả các lớp người chuyên vụ 
ngoại cảnh, vật chất, thân xác hữu hình. 

Quân Tử úng phần Nhân, phần Tâm, bao quát những lớp người lo trau dồi tâm trí, 
mong ăn ở xứng đáng với danh nghĩa con người, ăn ở với mọi người vẹn tình, vẹn 
nghĩa. 

Thánh Nhân ứng với phần Thiên, bao quát những hạng người mong mỏi vươn lên 
tới tinh hoa nhân loại, đạt Chân, đạt Thiên, Dữ Thiên Đồng Đức. 

Và đây là quan niệm Tiểu Nhân, Quân Tử và Thánh Nhân theo Nho giáo. 

A. TIỂU NHÂN. 
Tiểu nhân theo Nho Giáo, là những người hạ cấp, xét về phương diện đạo đức, 

phẩm cách. Cho nên, một người, dẫu giàu có muôn chung, nghìn tứ, một người dẫu 
công danh tuyệt đỉnh, ngôi vị rất cao, nhưng nếu mặt người, lòng thú, tư cách đê hèn, 
thì Nho Giáo vẫn liệt họ vào hàng Tiểu Nhân. 

-Lý tưởng của Tiểu Nhân là Lợi và Dục ( Quân tử dụ ư Nghĩa,Tiểu Nhân dụ ư 
lợi: 君 子 喻 於義， 小 人 喻 於 利。 Luận Ngữ, Lý Nhân IV, 16), mặc tình cho vật 
dục và ngoại cảnh khiên dẫn, không coi sao chuyện sa đoạ về phương diện đạo đức, 
tinh thần. (Tiểu Nhân hạ đạt  小 人 下達。 Luận Ngữ, Hiến vấn, XIV, 24) 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



366 

 

-Tiểu Nhân chỉ cần bề ngoài, cần hư danh, miễn sao che mắt thế gian được là đủ, 
còn trong dạ xấu xa, gian ác thế nào cũng không sao. (Quân tử cầu chư kỷ, tiểu nhân 
cầu chư nhân 君 子 求 諸己， 小 人 求 諸 人。Luận Ngữ, Vệ Linh Công XV, 20; 

Xảo ngôn, loạn đức 巧 言 亂 德Luận Ngữ XV, 26; Tiểu Nhân vô kỵ đạn 

dã 小 人 無 忌 憚 也 Trung Dung, Chương 2). 
-Họ thường hợm hĩnh, kiêu căng, nhưng lòng dạ chẳng bao giờ được an vui. (Quân 

tử thái nhi bất kiêu, tiểu nhân kiêu nhi bất 
thái. 君 子 泰 而 不 驕， 小 人 驕 而 不 泰。Luận Ngữ, Tử Lộ XIII,26) 

-Họ thích a dua bè đảng ( Quân tử hoà nhi bất đồng, tiểu nhân đồng nhi bất 
hoà 君 子 和 而不 同， 小 人 同 而 不 和. Luận Ngữ, Tử Lộ 23) 

-Họ sẵn sàng hại người để đạt ý mình. (Quân tử thành nhân chi mỹ, bất thành nhân 
chi ác, Tiểu nhân phản thị.君 子 成 人 之 美， 不 成 人 之 惡， 小 人 反 是Luận 
Ngữ, Nhan Uyên, XII, 15). Họ mà lên cầm quyền trị nước là cái đại hoạ cho quốc gia. 
(Tiểu nhân chi sử vi quốc gia, tai hại tịnh 
chí 小 人 之 使 為 國 家， 災 害 並 至。 Đại học, X) 

Tóm lại, Tiểu nhân chỉ lo trau dồi những phần thấp kém trong con người, như Lợi 
và Dục, vì thế gọi là Tiểu Nhân (Tùng kỳ tiểu thể vi Tiểu 
Nhân, 從 其 小 體 為 小 人Mạnh Tử, Cáo tử chương cú thượng, 15). Họ hoàn toàn 
phóng ngoại, và đi theo con đường bất nhân. ( Khổng Tử viết: Đạo nhị: Nhân dữ Bất 
Nhân nhi dĩ hĩ. 道 二﹕ 仁 與 不 仁 而 已 矣 Mạnh tử Ly Lâu chương cú thượng.) 

B. Quân tử. 
Quân tử là người: 
-Biết mục đích cao cả của đời mình ( Bất tri Mệnh vô dĩ vi quân 

tử 不 知 命 無 以 為 君 子(Luận Ngữ Nghiêu viết XX, 3) 

-Có hoài bão cao đẹp. (Quân Tử thượng đạt 君 子 上 達 Luận Ngữ  Hiến Vấn, 24) 

-Cố tu Đạo, theo Đạo ( Sĩ chí ư Đạo 士 志 於 道 Luận Ngữ , Lý Nhân IV, 9; Quân 

tử hoài đức 君 子 懷 德 Luận Ngữ , Lý Nhân IV, 2) 
-Đi trên đường nhân nghĩa không ham danh lợi ( quân tử mưu Đạo bất mưu 

thực 君 子 謀 道不 謀 食 Luận Ngữ , XV, 31) 
-Lo hoàn thiện mình (Cố quân tử bất khả dĩ bất tu 

thân 故 君 子 不 可 以 不 修 身 Trung Dung, XX). 

-Tin ở sức mình ( Chính kỷ nhi bất cầu chư nhân 正 己 而 不 求 諸 人 ， Trung 
Dung, XX.) 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



367 

 

-         Sáng suốt, ham học, biết thích thời (Tử viết: Quân tử bác học ư văn, ước chi 
dĩ lễ, diệc bất khả phất bạn hĩ 
phù 子 曰﹕ 君 子 博 學 於 文， 約 之 以 禮， 亦 不 可 弗 畔 矣 夫 

Luận Ngữ , Ung Dã VI, 25; quân tử chi ư thiên hạ dã, vô thích dã, vô mịch mịch 
dã, nghĩa chi dĩ tỉ. 

-         君 子 之 於 天 下， 無 適 也， 無 莫 也， 義 之 以 比。 Luận Ngữ , Lý 
Nhân IV, 10) 

-Nói ít, làm nhiều ( quân tử dục nột ư ngôn, nhi mẫn ư 
hành 君 子 欲 訥 於 言 而 敏 於行 Luận Ngữ , Lý Nhân IV, 22) 

-Thương yêu mọi người ( Quân tử thành nhân chi mỹ 君 子 成 人 之 美。 Luận 
Ngữ Nhan Uyên XII, 15) 

-Lúc nào cũng ung dung, thư thái ( quân tử thản đãng đãng, tiểu nhân trường thích 
thích 君 子坦 蕩 蕩， 小 人 長 戚 戚 Luận Ngữ  Thuật nhi VII, 36) 

-Lúc nguy cơ vẫn bình tĩnh (quân tử cố cùng 君 子 固 窮。 Luận Ngữ  XV, 1) 
-Tóm lại, người quân tử luôn luôn trau dồi cái đại thể nơi con người, tức là trau dồi 

tâm thần. (Dưởng kỳ đại giả vi đại nhân 養 其 大 者 為 大 人。 Mạnh tử Cáo tử 
chương cú thượng, 15). 

-Ở thì ở vào chỗ quảng đại của thiên hạ, đứng thì đứng vào chỗ chính đáng của 
thiên hạ, đi thì đi trên con đường lớn của thiên hạ, đắc chí thì cùng với nhân dân noi 
theo đạo nghĩa. Giàu sang không làm xiêu lòng, nghèo nàn không thay đổi lòng, vũ lực 
không khuất phục được chí lớn, như thế mới là trượng phu. [1] 

Đó là người quân tử mà Vương Dương Minh đã phác hoạ như sau: “ Người quân 
tử lấy trung tín làm lợi, lấy lễ nghi làm phúc. Nếu trung tín, lễ nghi mà không còn, thời 
tuy lợi lộc muôn chung, tước đến vương hầu, cái quý ấy người quân tử cho là họa với 
hại.” [2] 

Đó là người quân tử mà Kinh Thi đã khen bằng những câu thơ: 
Kìa xem bên nẻo sông Kỳ, 
Tre non mới mọc xanh rì vườn ai, 
Người đâu văn vẻ hỡi người, 
Như cắt, như đánh, rũa mài bấy nay. 
Rực rỡ thay, lẫm liệt thay, 
Hỡi người quân tử biết ngày nào quên! [3] 

Như vậy, đã rõ ràng là 2 hạng người tiểu nhân và quân tử đi hai đường hướng khác 
nhau, có hai lối sống khác nhau. 

Tuân Tử cho rằng: “Người quân tử chi phối, sai sử được ngoại cảnh, ngoại vật; kẻ 
tiểu nhân bị ngoại cảnh, ngoại vật sai sử, khiên dẫn.”  [4] 

Tuân Tử cũng cho rằng: Người quân tử mở rộng cái tâm ra thì hợp với Trời mà 
thuận Đạo; thu cái tâm nhỏ lại thì lo sợ điều nghĩa mà có tiết độ... 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



368 

 

Kẻ tiểu nhân thì không thế, mở rộng cái tâm ra thì ngạo mạn, hung bạo, thu nhỏ 
cái tâm lại thì dâm đãng và nghiêng lệch.  [5] 

Ta có thể mượn lời Ramakrishna kết thúc lời bình luận về quân tử và tiểu nhân: 
“ Con người sinh ra mang theo hai khuynh hướng: Một là Giác, khuynh hướng này 

thúc đẩy họ đi tìm con đường giải thoát, hai là Mê, khuynh hướng này thúc đẩy họ lăn 
vào đời sống trần hoàn và nô lệ. 

Lúc mới sinh ra, thì hai khuynh hướng cân bằng như hai đĩa cân. Thế rồi trần tục 
đặt trên 1 đĩa cân những thú vui thế tạm; còn bên đĩa cân kia, Trời đặt những hứa hẹn 
của Ngài. Nếu đĩa cân nghiêng về hướng Mê, thì con người sẽ chọn trần tục và sẽ bị lôi 
cuốn về vật chất thế tục; nếu con người chọn tinh thần thì đĩa cân Giác Ngộ sẽ nâng họ 
lên tới Thượng đế. [6] 

C. Thánh Nhân. 
Nhưng quân tử chưa phải là mẫu người lý tưởng của Khổng Giáo. Đó mới là giai 

đoạn “thăng đường”, chưa phải giai đoạn “nhập thất”. [7] 
Còn phải tu luyện tâm hồn cho tới mức cao minh, hoàn thiện để trở nên một thánh 

nhân phối hợp cùng thiên địa. 
“Đâu có tàu bè, xe cộ đi lại, đâu sức người có thể bôn ba tới, đâu có vòm trời che, 

đất chở, đâu có mặt trời, mặt trăng soi sáng, đâu có sương rơi, móc đọng, đâu có nhân 
loại, thì đều kính mến bậc đó. Cho nên nói Thánh Nhân phối hợp với Trời. [8] 

Tóm lại, tu thân mới đầu thì đặt mục tiêu nên chính nhân, quân tử, sau đó là nên 
thánh hiền.[9] 

Quan niệm về Thánh Nhân theo Tứ Thu, Ngũ Kinh. 
Trong cuộc đối thoại với Hạo Sinh Bất Hại, Mạnh Tử đã định nghĩa và định vị trí 

Thánh Nhân như sau: 
...Hạo Sinh Bất Hại, người nước Tề, hỏi Mạnh Tử: “Nhạc Chính Tử là người thế 

nào?” Mạnh Tử đáp: “ Là người Thiện và Tín.” Hạo Sinh Bất Hại hỏi tiếp:” Sao gọi 
là Thiện? Sao gọi là Tín?” Mạnh Tử giải: “Người mà hành vi nhân phẩm đáng yêu, 
đáng kính gọi là Thiện. Người làm Thiện theo lương tâm và Bản Tính không cưỡng ép 
và không giả trá, gọi là Tín. Người mà lòng thiện đày đủ phát lộ ra khắp thân thể và 
mỗi cử động đều hợp với ý lành, gọi là Mỹ. Người có Mỹ Đức đày đủ và làm nên sự 
nghiệp, khiến cho cái mỹ đức mình chói lói trên đời, gọi là Đại. Đã là bậc Đại Nhân, 
lại đứng ra hoằng hoá cho đời, khiến cho thiên hạ đều quay về nẻo Thiện, gọi là 
Thánh. Đã là bậc Thánh cảm hoá cho đời, thế mà sở hành và trí huệ mình chẳng ai ức 
đạc nổi, biến hoá vô tận, thông với trời đất gọi là Thần... 

Trong 6 bậc đó, Nhạc Chính Tử dự vào 2 bậc thấp, còn 4 bậc kia thì ngoài sức của 
người vậy.[10] 

Theo định nghĩa của Mạnh Tử, thì Thánh Nhân thật là hi hữu, ngàn năm một thủa. 
Hữu Nhược nói: 

“Người năm bảy đấng, 
Kìa kỳ lân vẫn giống thú rừng, 
Phượng hoàng vẫn loại chim muông, 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



369 

 

Thái Sơn vẫn đúc theo khuôn đống gò. 
Sông với biển vẫn nhà ngòi lạch, 
Thánh với phàm một phách thế nhân. 
Nhưng Thánh, phàm muôn phân ngàn biệt, 
Vì thánh nhân bạt thiệp, siêu phàm....[11] 

Thánh nhân bạt thiệp siêu quần, vì các Ngài là những người thông minh, duệ 
trí, [12] nhân đức tuyệt vời, noi gương Trời mà hành sự, [13] sống cuộc đời thánh thiện, 
phối hợp với Thượng Đế. [14] 

Dịch Kinh viết: “ Thánh nhân đức độ sánh đất Trời, sáng làng như 2 vầng nhật 
nguyệt, biến thông tựa bốn mùa, giản dị, hoàn thiện giống như Trời.” [15] 

Trung Dung đề cập tới Thánh Nhân nhiều nhất, với những lời lẽ đẹp dẽ nhất. Dưới 
đây xin trích một trong nhiều đoạn: 

Trung Dung viết: 
Chỉ có đấng chí Thánh trong trần thế, 
Mới có đầy đủ thông minh, trí huệ, 
Y như thể có Trời ẩn áo, giáng lâm. 
Mới khoan dung, hoà nhã, ôn thuần, 
Y như thể có dung nhan Trời phất phưởng. 
Phấn phát, tự cường, kiên cương, hùng dũng, 
Ynhư là đã cầm giữ được sức thiêng. 
Trang trọng, khiết tinh, trung chính, triền miên, 
Y như thừa hưởng được đôi phần kính cẩn. 
Nói năng văn vẻ, rõ ràng, tường tận, 
Y như là chia được phần thông suốt tinh vi, 
Mênh mang, sâu thẳm ứng hiện phải thì. 
Mênh mang như khung Trời bao la vô hạn, 
Sâu thẳm như vực muôn trùng thăm thẳm, 
Thấy bóng Ngài, dân 1 dạ kính tôn, 
Nghe lời Ngài dân tin tưởng trọn niềm, 
Ngài hành động, muôn dân đều an lạc. 
Nên thanh danh Ngài vang lừng Trung Quốc, 
Đâu xe có thể đi, người có thể tới lui, 
Đâu có được Trời che và đất chở, 
Đâu còn nhật nguyệt 2 vầng tở mở, 
Đâu có móc đọng, đâu có sương rơi, 
Đâu còn có dòng máu nóng con người, 
Ở nơi đó Ngài vẫn được tôn sùng, quí báu, 

Thế mới gọi là “cùng Trời phối ngẫu” [16] 



370 

 

Quan niệm về Thánh Nhân theo Chu Hi. 
Trong quyển Chu Hi học án của Linh Mục Stanislas le Gall dòng Tên [17] có một 

đoạn bình luận về Thánh Nhân như sau: 
“Trên mẫu người quân tử còn có Thánh Nhân, kiệt tác của Tạo Hoá, tinh hoa của 

nhân loại. 
“Xét về phương diện Bản Thể, phương diện “ Thiên địa chi tính”, thì Thánh Nhân 

cũng như mọi người đều thụ hưởng như nhau; nhưng điểm làm cho Thánh Nhân khác 
biệt chính là tại “khí chất chi tính” ở nơi Thánh Nhân tinh toàn, thuần túy, y như hạt 
kim cương trong suốt, mặc tình cho ánh sáng rọi suốt qua. 

Chu Hi nói: “Con người là tinh hoa của ngũ hành, nhưng Thánh Nhân lại là tinh 
hoa của tinh hoa đó.” 

Trong những thế kỷ tiếp giáp với thời kỳ nguyên thuỷ, khi hoàn võ còn măng sữa, 
mới mẻ, khi khí chất hãy còn tinh khiết, thì dĩ nhiên có nhiều Thánh Nhân sinh: Đó là 
thời kỳ hoàng kim, có những thánh quân, minh triết trị dân, làm cho họ sung sướng. 
Hứa Dung Trai cho rằng đầu mỗi kỷ nguyên lại có một Thánh Nhân như Phục Hi. Vũ 
trụ càng già, càng cỗi, vật chất càng ô trọc, thì Thánh Nhân càng trở nên hiếm thấy, và 
hoàn võ dần dà lại quay về trạng thái hỗn mang nguyên thuỷ.[18] 

“Dưới đây là những vị Thánh Nhân đã được công nhận: 
1. Phục Hi (2852-2737) -2. Thần Nông (2757-2697) -3. Hoàng đế (2697-2597) -4. 

Nghiêu (2357-2255) -5. Thuấn (2255-2205) -6. Vũ (2205-2197) -7. Thành Thang 
(1766-1753) -8. Y Doãn (chết 1713) -9. Tỉ Can (1222) -10. Văn vương (1232-1135) -
11. Vũ Vương (1196-1116) -12 Châu công (chết 1105) -13 Liễu hạ Huệ ( khoảng 600) 
-Khổng tử (551-479). 

“Vị thánh sau cùng lại là vị thánh được suy tôn, sùng thượng nhất, đó là Đức 
Khổng. Tử Cống có nói trong quyển V, tiết 6 Luân Ngữ: Thực Trời đã ban nhiều ân 
trạch, nhiều tài năng cho Đức Khổng. Ngài chính là vị Thánh,”[19] 

Thánh Nhân chính là hiện thân cho mẫu người lý tưởng trong nhân loại, chính là 
tinh hoa nhân loại, chính là người đã thể hiện được sự toàn thiện. Sự toàn thiện ấy cũng 
còn được gọi là Thành ( 誠) là Chí Thành, Chí Thiện (至 誠 至 善), vì thế mà Rémusat 
đã dịch Thành là Toàn Thiện, Intorcetta đã dịch là Hoàn Thiện, Tinh Tuyền. Legge dã 
dịch là Tinh Tuyền không pha phách tà nguỵ. 20 

Chu Hi cũng dịch là Chân Thực, không còn chút chi man muội, lỗi lầm. 
“Thánh nhân, như vậy, có một đời sống hoàn toàn phù hợp với Thiên Lý. Cũng có 

thể nói, thánh nhân được mệnh danh là Thành, chính vì đã sống cuộc đời hoàn toàn phù 
hợp với tính Bản Nhiên, với Thiên Lý, và vì vậy đã phối hợp được với Trời Đất, đã 
sánh được với Trời Đất. 

“Chu Liêm Khê cho rằng chữ Thành đồng nghĩa với Thái Cực, với Lý. Thái Cực 
hay Lý ấy, bất kỳ ai cũng có; nhưng khi Thái Cực hay Lý đã lồng vào hình hài, khí chất 
không tinh tuyền, thì ảnh hưởng sẽ bị giới hạn lại. Chỉ ở nơi Thánh Nhân giới hạn ấy 
mới không có. Thánh Nhân sống theo tính Bản Thiện của mình, nên thần trí người nhận 
định được hằng tính của mỗi vật, mỗi sự ; ý chí người hướng về Chân Thiện Mỹ không 



371 

 

chút khó khăn, và sống trong đường nhân, nẻo đức, trong trật tự và bổn phận không 
chút chi vất vả. 

“Nhiều người thường nghĩ thánh nhân “sinh nhi tri chi”, và cho là Thánh Nhân có 
khối óc thông minh, quán triệt, bao quát mọi sự, mọi điều. “Thánh nhân cũng thông 
sáng không lường như Thần Minh”... 

“Nhưng Chu Hi cho rằng Thánh Nhân chỉ thông suốt những nguyên lý đại cương, 
và dễ dàng suy ra những áp dụng cụ thể hữu ích cho mọi người. [20] 

“Đó cũng là ý kiến của Doãn Nhan Minh (1100), một nhà bình giải Luận Ngữ. 
Ông nói:” Tuy là bậc Thánh Nhân, thông minh, thiên phú và sinh nhi tri tri, đức Khổng 
thường nhắc đi, nhắc lại rằng Ngài ham học, hiếu học. Ta đừng tưởng đó là Ngài nói 
nhún nhường, để khuyến khích các đệ tử theo gương mà cố gắng. Không, Ngài chỉ biết 
những nguyên lý hằng cửu, còn những áp dụng đặc thù, cụ thể, ví như những chi tiết về 
lễ nghi hay nhã nhạc, những chuyện xưa, tích cũ, biến cố lịch sử cổ kim, thời Đức 
Khổng cũng phải học mới biết. Nhưng mỗi khi gặp những vấn đề nan giải khó khăn, 
Ngài liền thấu triệt dễ dàng, có những quyết định sáng suốt, những phán đoán xác đáng 
chính xác, minh triết, vì Ngài thông minh, tinh tế rất mực. 

“Chu Hi cho rằng Thánh Nhân có một khối óc hoàn toàn trong sáng, hàm tàng vạn 
lý, vừa thoạt cảm xúc, liền thông suốt ngay.[21] 

“ Các bậc chí thánh đều tiên tri, tiên đoán được sự suy thịnh của các triều đại. Các 
Ngài biết trước được những điều hay dở xảy ra cho đất nước, bằng cách quan sát hiện 
tượng thiên nhiên, nhân tình, thế thái, hay bằng phương pháp bốc, phệ, thi, qui. 

“ Thánh nhân sở dĩ có cái nhìn tinh tế, thấu triệt, là vì lòng không bợn tư tà, dục 
vọng, cho nên mới nhìn thấu đáo được những điều tinh vi, huyền diệu. 

“ Thánh Nhân lại còn là những người có đức hạnh siêu việt, theo đúng Trung 
Dung, Trung Đạo, xử sự luôn theo chính lý. Mạnh tử nói: “ các quan năng thì Trời ban 
cho mọi người, nhưng chỉ có Thánh Nhân tận dụng được quan năng mình, vì các Ngài 
sống hoàn toàn hợp với Chân Lý, hợp với lương tri, lương năng. [22] 

“Bình đoạn này, Trình Tử cũng cho rằng Thánh Nhân theo đúng Thiên Lý, Thiên 
đạo, vì vậy đã tận dụng được quan năng mình. Phàm nhân tuy là có đạo lý trong mình, 
nhưng họ nào có biết, có hay; hiền nhân, quân tử, tuy biết và theo, nhưng không hoàn 
toàn triệt để; duy có Thánh Nhân là giữ vẹn Đạo Lý, cho nên mới sử dụng quan năng 
mình cho đúng mức, 

“ Thánh Nhân vì không bị tình dục quấy nhiễu, nên lúc nào cũng ung dung, thanh 
thản. Thiên lý, Thiên Đạo được nhập thể, được thể hiện nơi Ngài một cách sáng tỏ, để 
soi đường, dẫn lối cho kẻ khác. 

“ Ở nơi Thánh Nhân, mỗi động tác, mỗi cử chỉ, mỗi lời ăn, tiếng nói, ngay đến sự 
nghỉ ngơi yên lặng, cũng là những bài học cho các bậc chính nhân, quân tử. Những kẻ 
phàm phu, tục tử, nếu không được cải hoá, thời chỉ tại họ đã thâm căn, cố đế, trong tính 
hư nết xấu, và lòng họ đã hư hỏng. Còn thánh nhân luôn luôn có thể soi sáng nhân trí 
và cải hoá nhân tâm. [23] 

“ Ảnh hưởng của Thánh Nhân thật là vô biên như ảnh hưởng của Trời. Chu Hi nói: 
Cũng như xem bốn mùa vần xoay, xem vạn vật sinh hoá, thì biết được Thiên Lý biến 
dịch ở khắp nơi, mà chẳng cần Trời phải nói nên lời. Ở nơi Thánh Nhân cũng vậy, động 



372 

 

hay tĩnh, nhất nhất đều khải minh nguyên lý huyền diệu, sự toàn thiện tinh tuyền sẵn 
chứa nơi người. Và Chu Hi kết luận hết sức hào hứng bằng lời sau: Thánh Nhân tửc là 
hiện thân của Trời. [24] 

“Dịch Kinh từ lâu vẫn coi con người toàn thiện là có đức độ sánh với Trời.Dịch 
Kinh viết: Đức độ người ngang với đức độ Trời Đất, người sáng láng như hai vầng 
nhật nguyệt, biến thông tựa bốn mùa, ảnh hưởng người in tựa Thần Minh.... 

“ Tử Tư trong bộ Trung Dung, cũng nương theo ý Dịch Kinh, chủ trương Thánh 
Nhân có thể chuyển hoá chúng nhân bằng gương mẫu và bằng lời giáo hoá, khiến 
chúng dân có thể tiến hoá đến cùng cực tinh hoa. Như vậy, Thánh Nhân đã giúp đất trời 
trong công cuộc sinh thành muôn vật, và cùng đất trời hợp thành Bộ Ba. 

“ Thánh nhân sánh vai với Trời, kết hợp với Trời. [25] 
Những lời bình luận trên về Thánh Nhân rất là xác đáng. Nó đúng với quan niệm 

truyền thống Nho Giáo. Theo Kinh Thư, thiên Khang Cáo vua Thành Vương khi 
phong cho chú là Khang Cáo, đã khuyên Ông Khang phải cố gắng sao “cho đức độ cao 
vút tới Trời” ( Hoằng vu Thiên). 

Ông Khế bình ba chữ Hoằng vu Thiên như sau: 
“ Người ta ai cũng có Tính Trời. Tính Trời đó ở trong họ, như lửa vừa nhen 

nhóm, như suối vừa tung toả. Con người chỉ phải khuếch sung Tính Trời đó mà 
thôi. 26 

Vũ Chính bình rằng: “Phải khuếch sung đức hạnh để hợp nhất với Trời.” [26] 

KẾT LUẬN. 
Liêm Khê tiên sinh có câu bất hủ: 

Thánh hi Thiên. 
Hiền hi Thánh. 
Sĩ hi hiền. (Chu Hi, Cận Tư Lục, q.2, tr. 1) 
Thánh Nhân nuôi hi vọng Phối Thiên. 
Hiền Nhân nuôi hi vọng trở thành Thánh Nhân. 
Kẻ sĩ nuôi hi vọng trở thành Hiền. 

Chúng ta hãy đảo nó ngược lại: 
Sĩ hi Hiền, Hiền hi Thánh, Thánh hi Thiên. Ta sẽ thấy con đường tu thân cầu Đạo 

của chúng ta phải đi từ mẫu người quân tử, cho lên tới bậc Hiền Thánh, cuối cùng là 
lên tới tuyệt điểm tinh hoa, dữ Thiên đồng đức. [27] 

Tóm lại trong con người chúng ta có 3 phần khinh trọng khác nhau. Một phần là 
xác, dính líu đến Địa, đến Vật. Thực vậy, vì có xác nên ta phải nương vào Đất, nương 
vào ngũ cốc, thảo mộc mà sống. Lại nữa, vì có xác, nên chúng ta cũng có đủ nhu cầu 
của các sinh vật khác như ăn uống, ngủ nghỉ. 

Một phần là Hồn, thuộc Nhân. Chúng ta vì vậy, phải lo sao sống cho xứng đáng 
với danh nghĩa con người: Ngửng lên không hổ với Trời, cúi xuống không thẹn với 
người. (Ngưỡng bất quí ư Thiên; phủ bất tạc ư nhân 仰 不 愧 於 天， 俯 不 怍 於 人), 



373 

 

cùng khổ không mất nghĩa, hiển đạt không lìa đạo (cùng bất thất nghĩa, đạt bất ly 
đạo 窮 不 失 義， 達 不 離 道 Mạnh tử, Tận Tâm Thượng, 9). 

Một phần là Thần thuộc Thiên. Đó là cái phần linh thiêng nhất trong con người 
chúng ta, cái phần mà chúng ta phải lo tồn dưỡng. 

Thần có một và ở khắp mọi nơi, thì cái Thần của mình tức là Thần của Trời 
Đất. Vậy nên người quân tử phải Thận Độc, nghĩa là phải kính cẩn lúc ở một mình, 
không dối mình bao giờ. Mình dối mình, tức là dối Trời Đất. Người mà Thận Độc thì 
có thể theo được Thiên Lý mà hành động. Đã theo được Thiên Lý mà hành động, thì ta 
là một cái vũ trụ riêng, sức Tạo Hoá ở ta, không bị vật khác đè nén được, mà ta lại có 
thể tể chế được các vật. 

Nhận định trên đây về Thần là nhận định của Thiệu Khang Tiết. (Nho Giáo, Trần 
Trọng Kim, II, tr. 113). Nếu ta có thể hoành dương tư tưởng trên cho đến kỳ cùng, ta sẽ 
đạt tới Phối Thiên. 

Thật vậy, nếu Thần ta và Thần Trời Đất là một, thì hãy sống sao cho Thần ta và 
Thần trời đất luôn duy nhất, bất khả phân. Tinh Hoa nơi ta là Tinh Hoa trời đất. Cố 
gắng đem tinh hoa trời đất vào trong lòng mình (Trung 忠), phát huy tinh hoa ấy ra bên 
ngoài, làm cho mọi người chia xẻ, và thông phần tinh hoa ấy, nắm giữ được tinh hoa ấy 
như mình (Thứ 恕). Đó chẳng phải là chỗ Đạt Đạo của Khổng Giáo sao? 

 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1] Cư thiên hạ chi quảng cư, lập thiên hạ chi chính vị, hành thiên hạ chi đại dạo. Đắc 
chí dữ dân do chi, bất đắc chí độc hành kỳ đạo. Phú quí bất năng dâm, bần tiện bất 
năng di, uy vũ bất năng khuất, thử chi vị đại trượng phu. 

居 天 下 之 廣 居， 立 天 下 之 正 位， 行 天 下 之 大 道。 

得 志 與 民 由 之， 不 得 志 獨 行 其 道。 富 貴 不 能 淫， 

貧 賤 不 能 移， 威 武 不 能 屈。 此 之 謂 大 丈 夫 
Mạnh tử Đằng văn Công chương cú hạ, 2) 

[2] Quê Hương, số 5, tháng 11, 1959, tr. 9. 
[3]          Chiêm bỉ kỳ úc, 

Lục trúc y y. 
Hữu phỉ quân tử, 
Như thiết, như tha, 
Như trác như ma. 
Sát hề, giản hề, 
Hác hề, huyến hề, 



374 

 

Hữu phỉ quân tử, 
Chung bất khả huyến hề. 

瞻 彼 其 奧 

譇 竹 猗 猗 

耜 匪 君 子 

如 切 如 磋 

如 琢 如磨 

樈 兮 閒 兮 

冢 兮 喧 兮 

耜 匪 君 子 

粖 不 可 諼 兮。 
Kinh Thi, Vệ Phong, Vệ nhất chi ngũ, Kỳ Úc, 1. 
Kinh Thi Tản Đà, tr. 168; Thi Kinh, Quốc Phong, Kim Y Phạm Lệ Oanh, tr. 

225. 
Đọc thêm Trần Trọng Kim, Nho giáo I, tr. 106-134; 240-243; 306-320 về quân tử, tiểu 
nhân,. 
[4]          Quân tử dịch vật, tiểu nhân dịch ư vật. 

君 子 易 物， 小 人 易 於 物。 
(Tu thân). Trần Trọng Kim, Nho giáo, quyển I, tr. 307. 

[5] Quân tử đại kỳ tâm đắc thiên nhi đạo, tiểu tâm tắc uý nghĩa nhi tiết... 
     Tiểu nhân tắc bất nhiên, đại tâm tắc mạn nhi bạo, tiểu tâm tắc dâm nhi khuynh 

君 子 大 其 心 得 天 而 道， 小 心 則 畏 義 而 節。 

小 人 則 不 然，大 心 則 慢 而 暴， 小 心 則 淫 而 傾。 
Trấn Trọng Kim,Nho giáo, q. I, tr. 307. 

[6] L’homme en naissant apporte deux tendances avec lui dans ce monde: l’une (vidya= 
sagesse) qui le pousse à chercher le chemin de sa libération, l’autre (avidya= ignorance) 
qui l’entraine vers la vie terrestre et vers l’esclavage. A la naissance, ces deux 
tendances sont en équilibre comme les deux plateaux d’une balance. Bientôt le monde 
pose d’un côté ses plaisirs et ses jouissances. Sur l’autre plateau, l’esprit pose alors 
l’attirance de ses promesses. La balance s’incline du côté avidya, si l’homme choisit le 
monde et il se trouve entraine vers la terre; mais s’il fait l’élection de l’esprit, le plateau 
de vidya s’élèvera jusqu’à Dieu... 

J. Herbert, L’Enseignement de Ramakrishna, pp 5-6. 



375 

 

[7] Tử viết: Do chi sắt, hề vi ư Khâu chi môn? Môn nhân bất kính Tử Lộ. Tử viết: Do 
dã, thăng đường hĩ, vị nhập thất hĩ. 

子 曰﹕ 由 之 瑟， 奚 為 於 丘 之門。 門 人 不 敬 子 路。 

子 曰﹕ 由 也， 升 堂 豕o， 未 入 室 矣。 
Luận Ngữ , Tiên Tấn XXI, 1. 

-Tử Trương vấn thiện nhân chi đạo, Tử viết: bất tiễn tích, diệc bất nhập ư thất. 

子 張 問 善 人 之 道。 子 曰； 不 踐 跡 亦 不 入 於 室。 
Luận Ngữ  Tiên tấn XI, 19. 

[8] Châu xa sở chí, nhân lực sở thông, thiên chi sở phúc, địa chi sở tải, nhật nguyệt sở 
chiếu, sương lộ sở truỵ, phàm hữu huyết khí giả, mạc bất tôn thân, cố viết phối thiên. 

舟 車 所 至， 人 力 所 通， 天 之 所 覆， 地 之 所 載， 

日 月 所 照， 霜 露 所 墜， 凡 有 氣 血 者， 莫 不 尊 親， 故 曰 配 天。 
Trung Dung, XXXI, 3. 

[9] Thuỷ ư vi sĩ, chung ư Thánh Hiền 始 於為士， 終於聖 賢。 
Lịch sử Triết Học Đông Phương, Nguyễn Đăng Thục, q. I, tr. 204. 

[10] Mạnh Tử, Tận Tâm Chương cú hạ, 24. 
[11] Hữu Nhược viết:” Khởi duy dân tai? Kỳ lân chi ư tẩu thú, phượng hoàng chi ư phi 
điểu, Thái Sơn chi ư khâu điệt, hà hải chi ư hàng lạo loại dã. Thánh Nhân chi ư dân, 
diệc loại dã. Xuất ư kỳ loại, bạt hồ kỳ tuỵ, tự sinh dân dĩ lai, vị hữu thịnh ư Khổng tử 
dã. 

耜若 曰﹕ 麒 麟 之 於 走 獸， 鳳 凰 之 於飛 鳥， 泰 山 之於丘 垤， 

河 海 之 於 行 潦 纇 也。 聖 人 之 於 民 亦 纇 也。 

出 於 其 纇， 拔 乎 其 萃， 自 生 民 以 來， 未 有 盛 於孔 子 也。 
Mạnh Tử, Công Tôn Sửu chương cú thượng, 2. 

[12] Cẩu bất cố thông minh thánh trí, đạt Thiên Đức giả, thục năng tri chi. 

  苟 不 固 通 明 聖 知 達 天 德 者， 孰 能 知 之。 

Trung Dung, XXXII. 
[13] Duy Thiên thông minh, duy Thánh thời hiến. (Chỉ có Trời là thông minh, chỉ có 
Thánh Nhân bắt chước Trời.) 

惟 天 通 明， 惟 聖 時 憲。 
Kinh Thư, Duyệt mệnh, tiết 3. 

[14] Liêm Khê tiên sinh viết: Thánh hi Thiên, hiền hi Thánh, sĩ hi hiền. 

  濂 溪 先 生 曰﹕ 聖 希天， 賢 希 聖， 士 希 賢。 
Chu tử nguyên định, Cận tư lục, Tạp chú, q. II, tr. 1. 



376 

 

-Cố viết: phối Thiên 故 曰 配 天。 
Trung Dung, XXXI. 

[15] Quảng đại phối thiên địa, biến thông phối tứ thời, giản dị chi đức phối nhật nguyệt, 
giản dị chi thiện phối chí đức. 

  廣 大 配 天 地， 變 通 配 四 時， 簡 易 之 善 配 至 德。 
Dịch kinh, Hệ Từ thượng, chương VI, 3. 

[16] Trung Dung, XXXI. 
[17] Stanislas le Gall (VươngXươngChỉ), Le philosophe Tchou Hi, sa doctrine, son 
influence, p. 63 et ss. 
[18] Au-dessu du Sage (賢 人 ou 君 子) , brille d’un éclat exceptionnel le chef-d’oeuvre 

de la nature, l’homme idéal, le type achevé de la perfection: Le Saint (聖 人). Sous le 
rapport de la nature originelle, c’est-à-dire, considéré hors de la matière qui 
l’individualise, le Saint n’est rien de moins qu’un être quelconque. Ce qui le distingue 
d’entre tous, c’est que sa substance matérielle est d’une pureté, d’une subtilité extrême, 
semblable à un diamant de la plus belle eau, qui n’offrirait aucun obstacle au passage 
des rayons lumineux. L’homme, dit Tchou Hi, est constitué par la portion la plus pure 
de la matière (陰 陽 五 行 之 氣 一 精 英 者 為 人) mais de cette quintessence la partie 

superfine est le partage du Saint (精 英 之 中 又 精 英 者 為 聖 人). durant les 
premiers siècles qui suivent le Chaos, lorsque le monde est dans sa force de jeunesse 
renouvelée, la matière étant plus pure, doit nécessairement produire des êtres plus 
parfaits: c’est l’âge d’or, le temps où de sages princes font des peuples heureux. Alors 
dit Hua Yong Tchai ( 許 庸 齋) l'homme est à l'apogée de sa perfection. Au 
commencement de chaque période cosmique, apparait un Fou Hi. Mais à mesure que le 
monde vieillit, la matière se charge de l’impureté, les Saints deviennent plus rares. 
L’humanité se dégrade, l’univers revient insensiblement au Chaos, son point de départ. 
[19] Voici la liste des personnages reconnus officiellement comme Saints : 1. Fou-Hi 
(2852-2737) -2. Chen Nong (2737-2697) -3. Hoang-Ti ( 2697-2597) -4. Yao ( 2357-
2255) -5. Choen (2255-2205) -6. Yu ( 2205-2197) -7. Tcheng t’ang (1766-1753) -8. I-
In ( mort en 1713) -9. Pi-Kan (1222) 10-Wen Wang (1231-1135) -11. Ou Wang (1169-
1116) -12. Tcheou Kong ( mort en 1105) -13. Lieou H’a Hoei (environ 600) -14. 
Confucius (551-479). 

Trong Mạnh Tử, Tận Tâm Chương Cú hạ, tiết 38 có một danh sách khác đôi chút. 
Nghiêu (2357-2255); Thuấn (2255-2205); Vũ (2205-2197); Cao Dao (Hiền thần 

của Thuấn và Nghiêu); Thành Thang (1766-1753); Thái Giáp; Lai Châu (đờI vua 
Thành Thang); Văn Vương ( 1231-1135); Tản Nghi Sinh ( Hiền Thần của Văn Vương); 
Thái Công Vọng ( Hiền Thần của Văn Vương); Khổng tử (551-479). 

Danh sách của Mạnh Tử dĩ nhiên là không đày đủ. Đạo Nho chỉ chú trọng đến các 
Thánh Vương Nghiêu, Thuấn, Võ, Văn, Võ, mà không đề cập đến Phục Hi, Thần 



377 

 

Nông, Hoàng Đế... Vả lại, Mạnh Tử chỉ muốn nêu ra một thuyết là cứ 500 năm lại có 
Thánh Nhân ra đời... 
20 Le dernier dans l’ordre chronologique, Confucius occupe cependant, depuis 
longtemps, parmi ses congénères, le premier rang d’honneur : Il est le Saint par 
excellence 至 聖 先 師 孔 子... 

Tsu Kong disait :” Certainement le Ciel l’a doué sans mesure, il doit être un 
Saint... “ L’idée de l’humanité réalisée dans la personne du Saint, la perfectiom absolue 
qui est son partage, est bien ce que signifie le terme 誠。 Rémusat l’a rendu par “la 
perfection”, “la perfection morale”; Le P. Intorcetti par “vera solidaque perfectio”, 
Legge le traduit par Sincerity, Simplicity or Singleness of Soul, “the disposition to and 
the capacity of what is good, without any deteriorating element, with no defect of 
intelligence or intromission of selfish thoughts.” Ces derniers mots décrivent très bien 
les effets de 誠signalés par Tchou Hi 

德 無 不 實 而 明 無 不 照 者， 聖 人 之 德 所 性 而 有 者， 

天 道 也，mais ils n’expriment pas clairement ce qu’il est en soi. Tchou Hi en 

donne cette définition: 誠 者 真 實 無 妄 之 謂。 Cet état de conformité est le propre 

du Saint: 聖 人 之 德渾 然 天 理 真 實 無 妄。 
[20] Il nous semble que ce qui rend mieux l’idée de Tsh’eng (Thành) d’après les 

philosophes chinois, c’est la conformité parfaite avec sa nature, ou avec le principe 
d’ordre universel (天 理). C’est par cette conformité que l’homme devient égal du Ciel 
et de la Terre 
(聖 人 體 道 無 隱， 與 天象 昭 然, 莫 非 至 教， 常 以 示 人， 而 人自 不 察). 

Tch'eng, dit Tcheou Lien Ki est synonyme de T’ai Ki ou Li, que chaque être 
recoit tout entier; mais il peut être et il est généralement limité dans ses effets par 
l’imperfection de la matière qui le renferme. Dans le Saint, ces limites n’existent pas; il 
agit constamment en conformité avec sa vertueuse nature. Son intelligence percoit sans 
effort, la raison intime de chaque chose, sa volonté n’éprouve aucune difficulté à se 
porter au bien et à demeurer ferme dans la voie de la justice, de l’ordre et du devoir. 

Tous les auteurs lui attribuent comme qualité essentielle la science innée infuse 
(生 而 知之). La plupart semble croire qu’elle n’a pas de limite, mais s’étend à tout 
sans exeption: rien n’est caché au regard du Saint: Il est omniscient 
( 聖 人 神 明 不 測 之 號) (Tchou Tse). Tchou Hi cependant enseigne que l’objet de 
cette science embrasse seulement les principes généraux d’où le Saint tirera sans peine, 
dans le cours de sa vie, les conclusions pratiques, nécessaire pour le bien des hommes... 
[21] C’est l’opinion de In Yon Ming (1100), un des commentateurs du Luen Yu, 
exprime en ces termes:” Lorsque Confucius qui, comme Saint, possédait la science 
infuse, nous répète avec insistance, qu’il aimait à étudier, il ne faut pas croire qu’il ne 
parlait ainsi que par pure modestie et pour exciter ses disciples au travail, par la force 



378 

 

de son exemple. Non, car la science innée n’a pour objet que les principes généraux. 
Quant à l’application de ces principes, comme par exemples les détails pratiques du 
cérémoniale et de la musique, les choses célèbres de l’antiquité, les évènements des 
temps anciens et modernes, le Saint lui-même, ne peut que par l’étude, une 
connaissance certaine. Mais, dès que l’occasion amène devant son esprit les questions 
les plus difficiles, aussitôt, sans effort, il les pénètre à fond; ses décisions sont claire, 
ses jugements infaillibles. 

所 謂 聖 者 ， 不 勉 不 思 而 至 焉 者 也 (Mong Tse, chap. V ) 

無 思 而無 不 通 為 聖 人 (T’ong Chou), car il est doué d’une pénétration sans 
mesure. L’Esprit du Saint, dit Tch’ou Tse, est parfaitement pur et brillant. Il contient 
dans son ampleur la raison de toutes choses. 

À la plus légère impression recue, il répond à l’instant et rien dans la nature 
n’échappe à sa pénétration. (Mong Tse, Chapitre XIII, Commentaires) 
[22] L’homme parfait peut lire dans l’avenir, la prospérité ou la ruine des dynasties. 
Tous les changements en bien ou en mal, qui doivent arriver dans l’empire, il les 
connait d’avance, d’une science certaine, par l’observation des phénomènes de la 
nature, la disposition de l’herbe divinatoire (蓍) et les lignes qu’il remarque sur la 

carapace de la merveilleuse tortue (龜). 
La raison de ce pouvoir de claire vue est, dit Tchou Hi, que le Saint n’a devant les 

yeux de son intelligence aucune trace d’égoisme ou de fausseté, puisqu’il est de tout 
point conforme à la nature; rien ne l’empêche donc d’apercevoir les choses les plus 
subtiles; par sa connaissance admirable, il ressemble aux Koei Chen 
( 唯 誠 之 至 極 而 無 毫 私 偽留 於 心 目 之 間)“ Le Saint est en plus, le paragon de 
la perfection morale, Il possède toutes les vertus à un degré 
éminent. 聖 者。。。幾 無 不 明， 德 無 不 備 者 也， 乃 能 察 其幾 焉 (Tchong 
Yong XXIV, Commentaires) 

“ Constant dans la voie du juste milieu, il agit suivant la droite raison. Tout 
homme, dit Mong Tse, a recu du Ciel ses sens avec leurs fonctions déterminées, mais le 
Saint peut seul en faire un usage parfait, parce que, ajoute le commentateur, seul il sait 
se conformer de point en point à la direction du Principe intérieur (Li) qui l’anime et 
qui le dirige. 

(孟 子 曰﹕ 形 色 天 性 也， 唯 聖 人 然 後 可 以 踐 形) 
[23] Ce passage, dit aussi Tcheng Tse, signifie que le Saint suit en tout la voie que la 
nature a tracẻe aux hommes et par là, il fait un bon emploi de tous ses sens. Le vulgaire 
possède bien aussi le Principe directif (Li), mais il l’ignore; le sage ordinaire s’y 
conforme mais pas parfaitemernt, seul le Saint peut faire un emploi correct de ses sens. 

(程 子 曰﹕ 此 言 聖 人 盡 人 道 而 能 充 其 形 也， 

眾 人 有 之 而 不 知， 



379 

 

賢 人 踐 之 而 未 盡， 能 充 其 形 其 惟 聖 人 也。) 
(Ibid. Commentaires) 

“Jamais la passion ne l’émeut: il se possède dans un calme, que rien ne saurait 
altérer. Le Principe céleste incorporé dans sa personne (聖 人 體 道) se manifeste et 
brille au dehors pour éclairer les hommes et les porter au bien. Tout en lui, ses 
moindres actions, ses paroles, jusqu’à son repos et son silence même, est autant de 
lecons, que les Sages seuls percoivent et dont ils font leurs profits; mais si les hommes 
vulgaires et les hommes vicieux ne sont pas transformés, la faute en est uniquement à 
leurs mauvaises dispositions, et à leur volonté dépravée; car la sagesse du Saint est 
d’elle-même capable d’éclairer tous les esprits , comme sa vertu a la force de changer 
tous les coeurs. 

( 聖 人 體 道無 隱， 與 天 象 昭 然， 莫 非 至 教， 常 以 示 人 而 人 自 不 知
。) 
[24] Son influence bienfaisante est sans borne, comme l’influence du Ciel. “De même 
que le cours réguliers des quatre saisons, dans la production et la conservation des êtres 
de l’univers, se voient partout avec évidence, les effets de l’évolution du Principe 
Céleste (天 理) sans que le Ciel doive pour cela rompre son silence; ainsi tout dans le 
Saint, l’action et le repos, révèle également le principe merveilleux, la droiture parfaite 
dont il est plein”. Et il conclut par ce cri d’enthousiasme: En un mot, le Saint est le Ciel 
personnifié. 

四 時 行 而 百 物 生， 莫 非 天 理。 發 現 流 行之 實 不 得 言 而 見， 

聖 人 一 動 一 靜 莫 非 妙 道， 精 義 之 際 亦 天 而 以。 
(Luen Yu XVII, 18, Commentaires) 

Le I King avait depuis longtemps déjà représenté l’homme parfait comme l’égal du 
Ciel en perfection; “Ses vertus, y est-il dit, égalent celles du Ciel et de la Terre, il brille 
comme le soleil et la lune, sa régularité est comparable à celle des quatre saisons, son 
influence rappelle celle des Esprits. Si son action devance le Ciel, le Ciel ne le contrarie 
pas, s’il suit le Ciel, il se conforme aux saisons. Et si le Ciel même ne lui résiste pas, 
combien moins les hommes et les Esprits lui résistent-ils?...” 
[25] Tse Se, petit fils de Confucius, nous fait dans le Tchoung Young, une description 
qui semble bien n’être que le développement du passage précédent du I King. Le Saint, 
nous y est dépeint comme transformant les hommes par la force de son exemple et de 
ses enseignements, et conduisant tous les êtres jusqu’au complet épanouissement de 
leur nature. Il aide et assiste le Ciel et la Terre dans la production et la conservation de 
toutes choses; il est le troisième agent de 
l’univers. 與 天 地 並 位為 三 也。 (Tchoung Young, Commentaires). L’égal du Ciel 

= 配 天Tchoung Young XXII, XXVI:與 天 地 參， 配 天 配 地。 XXXI, 配 天。 



380 

 

[26] The critic See says : Every man has his heavenly nature, which is in him as a fire 
has just been kindled or a spring which is just issuing forth. What is required is the 
widening and enlarging of it. 

James Legge, The Shoo King, p. 386, notes. 
[27] The words of Woo Ch’ing: 

又 當 擴 充 其 德， 與 天 為 一。(Hựu năng khuếch sung kỳ đức, dữ Thiên vi nhất.) 
James Legge, The Shoo King, p. 386, notes. 

  

CHƯƠNG XXVI 

THUYẾT THIÊN NHÂN TƯƠNG DỮ 

VÀ THIÊN NHÂN HỢP NHẤT TRONG NHO GIÁO. 

  

Thánh nhân là người “Kế Thiên lập cực” [1], thay Trời chỉ vẽ cho nhân loại đâu là 
cực điểm tiến hoá, soi đường, dẫn lối cho mọi người tiến tới Trung Dung,Trung Đạo,, 
tiến tới Tinh Hoa nhân loại. 

Quan niệm về Thánh Nhân của dân tộc Trung Hoa đã cho chúng ta thấy rõ rằng 
muốn tiến tới Trời, tới tinh hoa nhân loại, phải thông minh, duệ trí, sống cuộc đời nhân 
đức, thánh thiện, phối hợp với Trời. 

Nhưng muốn sống phối hợp với Trời, phải biết Trời ra sao, Trời ở đâu. Đó là cả 
một vấn đề. Nho gia cho rằng Trời chính là Bản Thể nhân loại. [2] Cho nên muốn tìm 
Trời, phải tìm ngay trong đáy lòng mình, vì thế mà Trung Dung đã có một câu rất là 
táo bạo: 

Biết người, trước phải biết Trời, 
Hiểu Trời chẳng nổi, hiểu người làm sao? [3] 

Đọc bộ Kinh Thư Đại Toàn, ta thấy người bình về Tâm Pháp các vị Thánh Vương 
như sau: 

“ Tinh ròng chuyên nhất ngày đêm, 
Ra công, ra sửc giữ nguyên lòng trời “ 

“Đó là Tâm Pháp Nghiêu truyền cho Thuấn. “Kiến Trung”, cố đạt tới Trung Dung, 
tới tinh hoa nhân loại (Thang), “Kiến cực” cố đạt tới tinh hoa, toàn thiện (Vũ). Đó là 
Tâm Pháp của các đời Thương, Thang, Chu, Vũ. Sự toàn thiện đó hoặc gọi là Đức, là 
Nhân, là Kính, là Thành, lời tuy khác, nhưng ý là một, nghĩa là không ngoài sự làm 
sáng tỏ nguồn mạch kỳ diệu của tâm hồn. Nói đến Trời, thì nghiêm chỉnh lòng lại là 
Trời tự hiện; nói đến dân, thì cố cẩn thận tâm tư, dân sẽ được nhờ. Lễ nhạc, giáo hoá là 
cốt để phát huy tâm hồn. Điển chương văn vật là sự biểu dương phát lộ của tâm hồn. 
Suy lòng mình ra thì có thể làm cho nhà yên, nước trị, thiên hạ bình. Sức mạnh của tâm 
hồn thật là kỳ diệu vậy.” [4] 

ADMIN
Highlight



381 

 

Cho nên thánh nhân giảng dạy, không phải là truyền đạo của mình, mà chính là 
truyền lòng mình; không phải là truyền lòng mình cho người, mà chính là truyền lòng 
người cho người, bởi vì tronglòng mọi người đã có sẵn lòng Trời rồi vậy. [5] 

Mạnh Tử viết: 
“Tận thiện lòng sẽ hay biết Tính, 
Hay biết Tính, nhất định biết Trời. 
Tồn tâm dưỡng Tính chẳng rời, 
Ấy là giữ Đạo thờ Trời chẳng sai.” [6] 

Mạnh tử cũng còn viết: 
Cả vạn vật ở trong ta đó, 
Quay về ta, ta cố tinh thành. 
Kiện toàn hoàn thiện, tinh anh, 
Vui nào hơn được cái mình đang vui. [7] 

Cho nên, muốn tìm Đạo Trời, phải tìm nơi đáy lòng. Chu Hi viết trong Phụ Chú 
chương I Trung Dung như sau: 

Những học giả muốn tìm Đạo ấy, 
Tìm đáy lòng sẽ thấy chằng sai. 
Dẹp tan cám dỗ bên ngoài, 
Căn lành sẵn có đồng thời khuếch sung.[8] 

 Trong bộ Cận Tư Lục, Chu Hi lại chủ trương:Nếu khai phá được hết chướng ngại 
vật, thấy được Bản Tính mình, sẽ đạt tới Thiên Đạo, và sẽ trở nên một với Thánh 
Nhân. [9] 

Vương Dương Minh viết: 
Thần thánh ngàn xưa đều quá vãng, 
Lương Tri mới thực chính thày ta. [10] 

Theo vi ý kinh Thi, kinh Thư ta có thể hiểu truyền thống chính yếu của Nho 
giáo như sau: Trời sinh ra con người, đã ghi vào lòng những khuôn phép thánh 
thiện tuyệt hảo, để làm di luân, qui tắc hằng cửu cho con người theo. [11] Nên con 
người chỉ cần nhận ra Bản Tâm, Bản Tính cũa mình, sẽ thấy định mệnh cao sang 
của mình...chỉ cần sống hoàn toàn theo tiếng gọi lương tâm, nghĩa là gạt bỏ hết 
mọi tư dục, tư tà, sống cuộc đời công chính cao đại, hoàn toàn theo đúng Thiên 
Lý, Thiên Đạo, tức là lên tới mức độ thánh thiện tuyệt vời, thế là đạt tới Trung 
Điểm, Trung Đạo, thế là theo đúng mệnh Trời... 

Mạnh Tử nói rằng ; “Bực Đại Nhân vốn giữ được cái Tâm vốn lành của con 
đỏ” [12] 

Như vậy Thánh Nhân chỉ là những người giữ được Bản Tâm Bản Tính của mình, 
giữ được Xích Tử chi Tâm, còn phàm phu tục tử chính là những người sống cuộc đời 
phóng túng, chạy theo vật dục bên ngoài, để mất Bản Tâm, Bản Tính, có vậy thôi! 

Thánh Nhân và người thường giống nhau ở chỗ cùng có một bản tính, mà khác 
nhau ở chỗ giữ được và đánh mất nó mà thôi. 

ADMIN
Highlight



382 

 

Mạnh Tử viết:” Cho nên phàm những vật đồng loại, thì bản tính giống nhau. Tại 
sao riêng về nhân loại người ta lại nghĩ rằng Bản Tính chẳng tương tự. Những vị Thánh 
Nhân và chúng ta đều là một loại. 

“Tâm Tính con người giống nhau ở chỗ nào? Tức là ai nấy đều công nhận chỗ hợp 
lý, hợp nghĩa vậy. (Lý là những lẽ đương nhiên của Bản Tính, nghĩa là sự thi hành 
những lẽ đương nhiên ấy). Thánh Nhân chẳng qua là những người trước ta đã tỉnh ngộ 
và bày tỏ ý nghĩa mà chúng ta nhìn nhận đó.” [13] 

“ Nếu chúng ta trở nên xấu xa, đánh mất bản tâm, bản tính, thì lỗi tại chúng ta, chứ 
đâu phải lỗi nơi bản tâm, bản tính. 

Mạnh Tử viết: 
“ Cây cối trên núi Ngưu sơn (phía Đông Nam nước Tề) ngày xưa vẫn tươi tốt. 

Nhưng vì ở về chỗ giáp mối với một nước lớn, cho nên thường bị búa rìu bửa đốn. Như 
vậy, có thể nào giữ vẻ tốt tươi được chăng? 

“ Nhưng nhờ có sức mạnh nhựa lưu thông ngày đêm, lại được nước sương tẩm 
nhuận, cho nên mới đâm chồi, nảy mộng. Rồi thì bò chiên kéo nhau từng đoàn đến ăn 
phá, vì vậy mà cảnh núi ấy trở nên trơ trụi. Hiện nay, thấy nó trơ trụi, ai cũng ngỡ rằng 
núi ấy chưa từng sản xuất tài mộc. Như thế há nên đổ lỗi cho bản tính của núi sao? 

“ Cái Bản Tính tồn tại nơi con người cũng thế. Người ta há chẳng có những nỗi 
lòng Nhân Nghĩa sao? Nhưng vì họ (mê sa theo các sở dục mà) buông mất tấm lòng 
lương thiện của họ đi, cũng như cảnh núi trở nên trơ trụi, vì cây cối đều bị búa rìu bửa 
đốn hết vậy. 

“ Mỗi ngày họ cứ sát phạt tấm lòng lương thiện của họ mãi vậy, thì lòng dạ họ có 
lẽ nào mà tốt dẹp như xưa chăng? 

“ Cho nên, nếu khéo bồi dưỡng thì vật nào cũng sinh nảy thêm ra, còn như chẳng 
chịu bồi dưỡng thì vật nào cũng phải tiêu mòn. 

“ Đức Khổng có nói rằng: “Giữ thì còn, bỏ thì mất. Nó ra vào không chừng, không 
ai biết nó ở đâu. Đó là Đức Khổng nói về nỗi lòng lương thiện của con người vậy. [14] 

“ Nhân là lương tâm con người, Nghĩa là con đường chính đại của ngưới. Những 
ai bỏ con đường chính đại của mình mà chẳng theo, những kẻ để thất lạc lương tâm 
mình mà chẳng biết tìm nó lại, thật đáng thương hại thay. Mỗi khi con gà, con chó họ 
chạy lạc, thì họ biết đi tìm kiếm mà đem về, nhưng tới chừng cái lương tâm họ bị thất 
lạc, thì họ chẳng biết cách tìm nó trở lại. Người học vấn đạo lý chỉ có cái mục đích này 
mà thôi: tìm lại lương tâm thất lạc của mình.[15] 

Trương Hoành Cừ chủ trương: “ Người học Đạo Nho sẽ đi từ chỗ toàn thiện tiến 
tới chỗ minh triết hoàn toàn. Cho nên Thiên Nhân Hợp Nhất là chỗ tuyệt đỉnh của sự 
học vấn, và như vậy, con người cố chí học hành có thể thành Thánh.” [16] 

Tống Nho luận về “Thiên tính tại nhân tâm” hay “Thánh Nhân kết hợp làm một 
với Trời” thật là rõ ràng. Dưới đây xin đan cử thêm một vài chứng cứ: 

Diệp lục Đồng chủ trương: “Thiên tính nơi con người cũng như Tính nước nơi 
băng. Nước và băng tuy lưu thông hay ngưng kết có khác nhau, nhưng cũng chỉ là một 
vật; sự hấp thụ ánh sáng nhiều ít có khác nhau, chiếu sáng mờ tỏ có khác nhau, nhưng 
tính chất hấp thụ và chiếu diệu của ánh sáng chỉ có một,” 



383 

 

Cao Trung Hiến bình ràng: “ Lấy nước ví Trời, lấy băng ví người, lấy sự lưu 
thông, ngưng đọng để ví sự sống chết, lấy sự hấp thụ của ánh sáng để ví sự khác nhau 
về Bản Chất; lấy sự thu quang, chiếu quang để ví Tính trước sau chẳng có hai.” [17] 

Tôn Chung Nguyên viết: “Trời và Thần chỉ là một, Thánh với Trời cũng chẳng là 
hai.” [18] 

Trương Tải dạy học trò rằng: “ Đã học tất phải nên như Thánh Nhân rồi mới được 
thôi. Đòi biết người mà chẳng biết Trời, chỉ cần làm hiền nhân mà chẳng cần làm 
Thánh Nhân, đó là tệ hại của các học giả từ thời Tần Hán tới nay.” [19] 

Trương kỳ Quân, một học giả Trung Hoa lỗi lạc hiện nay, đã viết như sau trong 
Tạp Chí Trung Quốc Nhất Chu và trong bộ Trung Hoa Ngũ Thiên Niên sử của Ông 
như sau: 

“Trung quốc, từ thời Đường, Ngu (Nghiêu, Thuấn) tới nay, đều có chủ trương 
Trời, người có thể kết hợp. .. Kính Trời cốt là để yêu người, yêu người cốt là để 
kính Trời. các thánh triết lịch đại chỉ cốt làm sáng tỏ nhẽ Trời người hợp 
nhất.” [20] 

Trong bài khảo luận của Ông về Chu Dịch, ông cũng viết: “Sách Dịch thật mênh 
mông, bao quát, nhưng đại khái là cốt xiển minh nhẽ Thiên Nhân hợp nhất. [21] 

Thực ra, ngay ở thời nhà Thanh, khi mà nền văn học, đạo học nướcTrung Hoa đã 
suy vi, những quan niệm trên -nghĩa là thuyết Thiên Địa vạn vật đồng nhất thể, và 
thuyết Thiên Nhân hợp nhất -cũng vẫn còn phổ thông trong giới học giả. Các học giả 
Âu Châu cũng đã nhận xét thấy trào lưu này, khi các Ngài mới du nhập vào Trung 
Quốc hồi thế kỷ XVI. 

Linh mục Ricci viết: “Trào lưu tư tưởng mà nhiều người theo hiện nay, theo tôi, có 
lẽ đã vay mượn ỏ một giáo phái tà thần từ 500 năm nay (Tống triết). Quan niệm ấy là 
Thiên địa vạn vật đồng nhất thể: Hoá công cùng với trời đất, người vật, cỏ cây, tứ 
tượng đều hợp thành như một cơ thể duy nhất, mà vạn vật là những phân bộ. Từ quan 
niệm nhất thể ấy họ rút ra nhiệm vụ bác ái đối với mọi người, và chủ trương mọi người 
đều có thể trở nên giống Thiên Chúa... 

“Đó là điều mà chúng ta cố gắng phi bác, chẳng những bằng lý luận, mà còn bằng 
uy thế của tiền nhân Trung Hoa, vì các vị ấy đã giảng dạy một học thuyết khác...” [22] 

Đọc xong đoạn này của L.M. Ricci, tôi không thể ngờ được rằng một học giả lỗi 
lạc như Ngài mà lại không thấy rằng Thuyết Thiên địa vạn vật đồng nhất 
thể và Thuyết Thiên Nhân hợp nhất là 2 học thuyết cao diệu nhất trong thiên hạ. Nó 
tuyên dương Bản tính và định mệnh cao sang của con người. Hai chân lý sáng ngời như 
vậy mà Ông cho là tà đạo, thì thật đáng thương cho Ông. Như vậy, làm sao giảng đạo 
cho ai được? Sao Ông dám nói tiền nhân Trung Hoa đã giảng dạy khác hẳn? Thật là 
nguy biện. 

Tiền nhân Trung Hoa, như các chứng cứ Kinh Thi, Kinh Thư, Luận Ngữ, Mạnh tử 
trích dẫn trên đây cho thấy sau trước đều có một chủ trương, một tín ngưỡng y thức 
như nhau, và y thức như các đại hiền triết đời Tống. Đọc Chu Hi, Trình tử, Thiệu 
khang Tiết, Trương Hoành Cừ, Lục cửu Uyên v.v...tôi thấy các Ngài là những vị Thánh 
Nhân mà tôi cần noi gương, bắt chước. 



384 

 

Theo Mạnh Tử, thì dẫu vị Thánh Nhân ở Đông Di, hay là vị Thánh Nhân ở Tây 
Di, dẫu là xa nhau nghìn dậm, hay là cách nhau nghìn năm, thì tôn chỉ và lề lối 
cũng y thức như nhau, y thức như hai mảnh tre ở một phù tiết, đừng lối Thánh 
trước Thánh sau chỉ là một.[23] 

Mới hay Chân Lý chỉ có một, mà đạo giáo thì có nhiều. Ta không nên nghe những 
người ngu si, cuồng tín khí dỗ, mà phải biết mở mắt ra mà nhìn xem đâu là Chân Lý. 
Tiêu chuẩn mà Mạnh Tử nêu trên là một Chân Lý bất diệt. 

Để rộng đường khảo sát, so sánh, tôi xin trưng ra đây quan điểm của 1, vài Thánh 
Nhân Thiên Chúa Giáo. 

Theo Thánh Augustin, thì Lương Tâm là nơi tâm hồn gặp gỡ Thiên Chúa, là nơi 
huyền nhiệm, nơi mà tâm hồn nhận chân được sự hiện diện của Thượng Đế trong lòng 
mình.[24] 

Nới khác Ngài than thở: “Lạy Chúa, trong Chúa con sẽ có sự chắc chắn, vững 
vàng và Bản Thể rốt ráo của con.” [25] 

Thánh Paolo nhìn nhận rằng ngay những người ngoại giáo cũng tuân theo những 
giới luật mà Thiên Chúa đã ghi tạc trong thâm tâm của họ. [26] 

Thánh Paolo cũng là vị thánh Công Giáo đầu tiên sống với niềm tin say sưa là có 
Thiên Chúa hiện diện trong tâm khảm Ngài. 

Ngài viết: “Thiên Chúa là đấng đã truyền cho ánh sáng bừng lên trong tăm tối, 
chính Ngài cũng đã bừng sáng lên trong lòng chúng ta.” [27] 

Nơi khác Ngài viết:” Anh em hãy ngượi khen và hãy mang Thiên Chúa trong 
thể xác anh em.” [28] 

Đời sống của Ngài hoàn toàn phối hợp với Thiên Chúa, vì thế nên Ngài mới dám 
viết cho người xứù Galates: “ Tôi sống chẳng phải tôi sống mà là Chúa sống trong 
tôi.”[29] 

Gần đây, quan điểm “Thiên Địa vạn vật đồng nhất thể” và chủ trương “con 
người có thể tiến tới cùng cực tinh hoa”, “có thể phối hợp với Thượng Đế” của 
Dịch Kinh và của các Thánh Hiền Trung Hoa lại được L.M. Teilhard de Chardin công 
khai chủ trương bên phía trời Âu, và được các giới văn học khắp nơi tán đồng và sùng 
thượng. Phải chăng đó là một điềm báo hiệu cho một cuộc Đông Tây gặp gỡ, kim cổ 
giao duyên trong một tương lai gần gũi. [30] 

Tóm lại, đối với Thánh Hiền Trung Hoa: 
Đạo Trời vốn đã ẩn áo trong lòng nhân loại. 
Sự toàn thiện, toàn mỹ cũng vốn đã nằm sẵn trong đáy lòng con người. 
Thánh Nhân là những người thông minh, duệ trí, nhận ra được căn bản hoàn thiện 

nơi đáy lòng mình, sống hợp với Thiên Lý, Thiên Đạo, hợp nhất với Trời. 
Cực đĩểm ấy tức là cùng đích đã đặt ra cho nhân loại: Chưa đi tới cùng đích ấy dĩ 

nhiên là nhân loại còn phải tiến hoá mãi. 
Sách Đại Học vì thế, mới đặt lằn mức cho mọi người dừng chân. Lằn mức ấy là sự 

Chí Thành, Chí Thiện (Chỉ ư chí Thiện.-Đại Học, I) 
Cực điểm ấy cũng chính là Trung Điểm, là Trung Dung, Trung Đạo. 



385 

 

Đạo Thánh Nhân cao siêu, toàn mỹ, vì thế mới được Trung Dung khen tặng chẳng 
tiếc lời. Trung Dung viết: 

“Đạo Thánh Nhân to sao, to lớn quá, 
Nó mênh mang, biến hoá chúng nhân. 
Nó cao, cao vút tới Trời thẳm muôn tầm, 
Nó rộng, rộng bát ngát, khôn kể xiết. 
Gồm thâu hết mọi điều lễ nghi, chi tiết, 
Bao uy nghi, quán triệt hết chẳng trừ, 
Đợi Thánh Nhân, Trời mới phú thác cho, 
Không đứùc cả, Trời không ngưng đạo cả. 
Nên quân tử dốc một lòng, một dạ, 
Trọng Tính Trời, quyết gắn bó học hành, 
Tiến sao tới mức rộng rãi tinh anh, 
Mức cao sáng của Trung Dung đạo cả. 
Ôn điều cũ, học thêm điều mới lạ, 
Chuộng lễ nghĩa, sống đời sống nết na. 
Ở ngôi cao, không có thói kiêu sa, 
Ở cấp dưới, không làm điều trái nghịch, 
Nước có Đạo, chỉ một lời làm tiến ích, 
Nước đảo điên, lặng lẽ đủ dung thân. 
Thơ rằng: “Khôn lại còn ngoan, 
Khôn ngoan nên mới bảo toàn tấm thân.” [31] 

 
  

 
CHÚ THÍCH 
[1] James Legge, the Shoo King, p. 428, notes. 
[2] Thiên nhân bản vô nhị, bất tất ngôn hợp. Nhược bất nhất bản, tắc an đắc tiên Thiên 
vi Thiên phất vi, hậu Thiên nhi phụng Thiên thời? 

天 人 本 無 二， 不 必 言 合。 若 不 一 本， 

則 安 得 先 天 而 天 弗 違， 後 天 而 奉 天 時？ 
Trình Hạo (1032-1085), Tống Nguyên Học Án, q. 13, tr. 17. 

Âm Phù Kinh của Đạo Lão cũng chủ trương: Thiên tính nhân dã, Nhân tâm cơ dã, 
lập Thiên chi đạo, dĩ định nhân dã. Thiên tính là người, nhân tâm là máy, lập ra 
Thiên đạo, để định con người. 

Âm phù kinh, chương I. 
[3] Tư tri Nhân, bất khả dĩ bất tri Thiên. 思 知 人 不 可 以 不 知 天。 

Trung Dung XX. 



386 

 

[4] Tinh nhất chấp trung, Nghiêu Thuấn tương thụ chi tâm pháp dã. “Kiến Trung “ 
(Thang), “Kiến Cực” (Vũ), Thương, Thang, Chu, Vũ tương truyền chi Tâm Pháp dã. 
viết Đức, viết Nhân, viết Kính, viết Thành, ngôn tuy thù, nhi lý tắc nhất, vô phi sở dĩ 
minh thử tâm chi diệu dã. Chí ư ngôn Thiên,tắc nghiêm kỳ tâm, chi sở tự xuất; ngôn 
dân, tắc cẩn kỳ tâm, chi sở do thi. Lễ nhạc, giáo hoá, tâm chi sở phát dã; điển chương 
văn vật tâm chi trứ dã; gia tề, quốc trị, thiên hạ bình, tâm chi suy dã, tâm chi đức kỳ 
thịnh hỹ hồ. 

精 一 執 中， 堯 舜 相 授 之心 法 也。 建 中 （湯 ) 建 極 （ 禹) 商 湯 周 禹 

相 傳 之 心 法 也。 曰 德， 曰 仁， 曰 敬， 

曰 誠 言 雖 殊 而理 則 一， 無 非所 以 明 此 心 之 妙 也¡至 於言 天 ， 

則 嚴 其 心 之 所 自 出。 言 民 ， 則 謹 其 心 之 所 自 施。 

禮 樂 教 化 心 之 發 也。 典 章 文 物 心 之 著 也。 

家 齊， 國 治 心 之推 也。 心 之 德 其 盛 矣 乎！ 
Thư kinh đại toàn, q. II. 
[5] Cáo Thần Tông viết: tiên Thánh, hậu Thánh nhược hộp phù tiết, phi truyền thánh 
nhân chi Đạo, truyền Thánh Nhân chi tâm dã, phi truyền thánh nhân chi tâm dã, truyền 
kỷ chi tâm dã. Kỷ chi tâm vô dị Thánh Nhân chi tâm, Quảng đại vô hạn, vạn thiện giai 
bị. Dục truyền thánh nhân chi đạo, khoáng sung thử tâm yên nhĩ. 

告 神 宗 曰﹕先 聖 後 聖 若 合 符 節， 非 傳 聖 人 之 道， 

傳 聖 人 之 心 也。非 傳 聖 人 之 心， 

傳 己 之 心 也。己 之 心 無 異 聖 人 之心。 廣 大 無 限， 萬 善 皆 備。 

欲 傳 聖 人 之 道， 擴 充 此 心 焉 耳。 
Trùng biên, Tống Nguyên học án, p. 1, tr. 144. 
[6] Nhất nhân chi tâm, tức Thiên địa chi tâm, nhất vật chi lý, tức vạn vật chi lý, nhất 
nhật chi vận, tức nhất thế chi vận. 

一 人 之 心即 天 地 之 心， 一 物 之 理， 即萬  物 之 理， 一 日 之 運 即 一 

世 之 運。 
Tống Nguyên Học Án, Q. 15, tr. 2 (Y Xuyên án thượng). 
[7] Tận kỳ Tâm giả, tri kỳ Tímh dã, tri kỳ Tính tắc tri Thiên hĩ. 

盡 其 心 者， 知 其 性 也， 知 其 性 則 知 天 矣。 
Mạnh tử, Tân tâm chương cú thượng, 1. 
...Lý Phác, một triết gia thời Tống, đã muốn đề mộ chí mình như sau: ”dĩ Thiên vi 
tâm, dĩ đạo vi thể, dĩ thời vi dụng” (lấy Trời làm lòng, lấy Đạo (= Trời, Tuyệt đối 
thể) làm Bản Thể, lấy thời gian làm ứng dụng) 



387 

 

以 天 違 心， 以 道 違 體， 以 時 違 用。 
Tống Nguyên Học Án, Lý Chương Công tiên sinh Phác, q. 1, tr. 18. 
[8] Cái dục học giả ư thử, phản cầu chư thân nhi tự đắc chi. 

蓋 欲 學 者 於此， 反 求 諸 身 而 自 得 之。 
Trung Dung, I Phụ chú của Chu Hi. 
[9] Phàm vật mạc bất hữu tánh, do thông, tế, khai, tắc, sở dĩ hữu nhân vật chi biệt, Do 
Tế hữu Hậu Bạc, cố hữu trí ngu chi biệt. Tắc giả lao bất khả Khai. Hậu giả khả dĩ Khai, 
nhi Khai chi dã nan; Bạc giả Khai chi dã dị. Khai tắc đạt ư Thiên đạo, dữ Thánh 
Nhân nhất. 

凡 物 莫 不 有 性， 猶 通 蔽 開 塞， 所 以 有 人 物 之 別。 

由 蔽 有 厚 薄， 故 有 智 愚 之別。 塞 者 勞 不 可 開； 

厚 者 可 以 開， 而 開 之 也 難， 薄 者 開 之 也 易。 開 則 達 於天 道， 與 聖人 

一。 
Cận tư lục, Chu Hi, q. I, tr. 10. 
[10] Thiên thánh giai quá ảnh, lương tri nãi ngô sư.. 

千 聖 皆 過 影， 良 知 乃 吾 師。 
Vương dương Minh. 
[11] Duy Hoàng Thượng đế gíang Trung vu hạ dân, nhược hữu hằng tính, khắc tuy quyết 
do duy Hậu. 

惟 皇 上 帝 降 衷 于 下 民， 若 有 恆 性， 克 綏 厥 猷 惟 后。 
Kinh Thư, Thang Cáo, 2. 
[12] Mạnh Tử viết: đại nhân giả bất thấ t kỳ Xích Tử chi Tâm giả dã.. 

孟 子 曰； 大 人 者 不 失 其 赤 子 之 心 者 也 
[13] Mạnh Tử, Cáo Tử, chương cú thượng, 7. 
[14] Mạnh Tử, Cáo Tử, chương cú thượng, 7 và 8. 
[15] Mạnh Tử, Cáo Tử, chương cú thượng, tiết 1. 
[16] Nhu gia tắc nhân minh trí thành, nhân thành trí minh. Cớ Thiên Nhân Hợp Nhất, trí 
học nhi dĩ thành Thánh. 

儒 家 則 因 明 致 誠， 因 誠 致 明。 故 天 人 合 一， 致 學 以 成 聖。 
Tống Nguyên Học Án, Hoành Cữ học án. q. XVII, tr. 55 
[17] Thiên tính tại nhân chính do thuỷ tính chi tại băng. Ngưng thích tuy dị, vi vật nhất 
dã. Thụ quang hữu tiểu đại, hôn minh, kỳ chiếu nạp bất nhị dã. 
Cao Trung Hiến viết: Dĩ Thuỷ dụ Thiên, dĩ Băng dụ nhân; dỉ ngưng thích dụ sinh tử, dĩ 
thụ quang dụ khí bẩm chi bất đồng; dĩ chiếu nạp dụ Tính chi bất nhị. 



388 

 

天 性 在 人， 正 猶 水 性 之 在 冰， 凝 釋 雖 易， 為 物 一 也。 

受 光 有 小 大， 昏 明， 其 照 納 不 二 也。 

拈中 憲 曰﹕ 以 水 喻 天， 以 冰 喻 人； 以 凝 釋 喻 生 死； 

以 受 光 喻 氣 稟 之 不 同； 以 照 納 喻 性 之 不 二。 
[18] Tôn Chung Nguyên viết: “Thiên dữ Thần phi nhị kiến, Thánh Nhân tức Thiên. 

孫 鍾 元 曰﹕ 天 與 神 非 二 見； 聖 人 即 天。 
Tống Nguyên Học Án, q. 17, tr. 13) 

[19] Cáo chư sinh dĩ học tất như Thánh nhi hậu dĩ. Dĩ vi tri nhân nhi bất tri Thiên; cầu vi 
hiền nhân nhi bất cầu vi Thánh Nhân, thử Tần, Hán dĩ lai học giả chi đại tệ dã. 

兌 諸 生 以 學 必 如 聖 而 後 已。 以 為 知 人 而 不 知 天， 

求 為 賢 人 而 不 為 聖 人， 此 秦 漢 以 來 學 者 之 大 敝 也。 
Cùng Tính Mệnh chi nguyên tất dĩ thể Thiên vi học vấn chi bản. 

窮 性 命 之 源 必 以 體 天 為 學 問 之 本。 
(Liêm Khê học án) Tống Nguyên Học Án, q. 11, tr. 10. 

...Thiệu Khang Tiết ; ”Học mà không đạt tới trình độ hợp Trời với người, thì 
không đủ gọi là học” 
Học bất tế Thiên nhân, bất túc dĩ vi chi học. 

學 不 際 天 人， 不 足 以 為 之 學。 
Quan vật ngoại thiên. 

[20]Trung Quốc tự Đường, Ngu dĩ lai tức hữu Thiên Nhân hợp nhất chi tư tưởng. Kính 
Thiên tức sở dĩ ái nhân, ái nhân tức sở dĩ tôn Thiên. Lịch đại Thánh Triết mạc bất kế 
tục hoành dương thử “Thiên Nhân hợp nhất” chi đạo. Lão tử tức kỳ nhất hỹ. 

中 國 自 唐 虞 以 來， 即 有 天 人 合 一 之思 想。 

敬 天 即 所 以 愛 人， 愛 人 即 所 以 尊 天。 

歷 代 聖 晢 莫 不 繼 續 宏 揚 此 天 人 合 一 之 道。 老 子 即 其 一 矣。 
Trung quốc nhất chu, kỳ 632, tr. 21 (Trương Kỳ Quân-Lão Tử). Trung Hoa ngũ 

thiên niên sử, q. 3, chương Lão Tử. 
[21] Dịch chi vi thư quảng đại tất bị, nhi ngữ kỳ yếu qui, tắc vi minh Thiên Nhân Hợp 
nhất chi đạo 

易 之 為 書 廣 大 悉 備， 而 語 其 要 歸， 則 為明 天 人 合 一 之道。 
(Trương kỳ Quân, Chu Dịch) Trung Quốc nhất chu, số 588.-Trung Hoa ngũ thiên 
niên sử,chương Chu Dịch, tr. 12. 



389 

 

[22] Mais l'opinion la plus suivie actuellement, et qui me parait (pare) empruntée à la 
secte des idoles depuis 500 ans (philosophie des Song), c’est que tout ce monde est fait 
d’une seule substance, et que le Créateur du monde avec le ciel et la terre, les hommes 
et les animaux, les arbres et les végétaux, et les quatre éléments, fotment un corps 
continu dont les divers êtres sont les membres. C’est de cette unicité de substance que 
l’on déduit le devoir de la charité envers les hommes et la possibilité pour tous de 
devenir semblables  à Dieu... 

Voilà ce que nous nous efforcons de réfuter (procuriamo di confutare), non 
seulement par le raisonnement, mais avec l’autorité de leurs anciens auteurs qui très 
clairement ont enseigné une doctrine différente. (g. Ricci) 

Opere storiche, tome I. 
Henri Bernard Maitre, Sagesse Chinoise et philosophie chrétienne, p. 108. 

[23] Mạnh Tử viết: Thuấn sinh ư Chư Phùng, thiên ư Phụ Hạ, tốt ư Minh Điều, Đông Di 
chi nhân dã. Văn vương sinh ư Kỳ Châu, tốt ư Tất Đỉnh, Tây di chi nhân dã. Địa chi 
tương khứ dã, thiên hữûu dư lý, thế chi tương hậu dã, thiên hữu dư tuế. Đắc chí hành 
hồ Trung Quốc nhược hợp phù tiết. Tiên thánh, hậu Thánh kỳ quĩ nhất dã.. 

孟 子 曰﹕ 舜 生 於 諸 馮， 遷 於 負 夏， 

卒 於鳴 倏， 東 匈 之 人 也。 文 王 生 於 岐 周，卒 於 畢 鄙， 

西 匈 之 人 也。 地 之 相 去 也， 千 有 餘 里， 

世 之 相 後 也，天 有 餘 歲。 得 志 行 乎 中 國 若 合 符 節。 

先 聖 後 聖 其 揆 一 也。 
Mạnh Tử, Ly Lâu Chương Cú Hạ, 1. 

[24] La conscience, a pour Augustin, une valeur exclusivement religieuse. C’est le lieu 
de rencontre entre l’âme et Dieu présent en elle... 

Revue des Sciences philosophiques et théologiques, (Paris, Librairie 
philosophique J. Vrin , 6 Place de la Sorbonne V, tome XLIV, N0 3, Juillet 1960) p. 
570.) 

J. Stelzenberger, Conscientia bei Augustinus zue geschichte, der moralthologie. 
Paderbor n, Schoningh, 1959. 

[25] En toi, mon Dieu, j’aurai ma solidité, ma fixité, mon être définitif. (Augustin) 
Henri de Lubac, Aspect du Bouddhisme, note 103 du Chapitre I. 

[26] Ceux-là (les Gentils) montrent gravées dans leurs coeurs les prescriptions de la 
Loi... 

Trong Deuteronome, đoạn XXX, câu 11-15: “Vì Luật mà ta truyền hôm nay, 
không có quá sức quá tầm ngươi,. Nó không có ở trên Trời, để Ngươi phải nói: Ai sẽ 
lên Trời tìm nó cho ta để chúng ta được nghe biết Luật và tuân cứ “. Nó cũng chẳng 
cách mấy trùng dương, để ngươi phải nói:” Ai sẽ vượt bể mà đi tìm nó cho ta, để chúng 
ta được nghe biết luật và tuân cứ.”. Vì Đạo (Lời) nào có xa ngươi, nó đã ở trong 
miệng ngươi, và trong lòng ngươi, để ngươi tuân cứ. 



390 

 

Dịch theo Bible de Jérusalem tr. 206. 
Jérémie viết: Ta sẽ đặt lề luật ta trong đáy lòng họ, và viết lề luật ta vào tâm khảm họ. 

(Jérémie XXXI, 33.) 
[27] Le Dieu qui a dit à la lumière de resplendir du fond des ténèbres est Celui qui a 
resplendi en nos coeurs. 

II Cor. 4, 6. 
[28] Glorificate et portate Deum in corpore vestro. I Cor. 4, 6. Biblia sacra juxta 
Vulgatoe exemplaria et correctoria romana. Paris Letouzey et Ane, 87 Bld Rspail, p. 
1265. 

Nhưng các bản dịch Kinh Thánh bằng tiếng Pháp không dám thêm chữ “Và hãy 
mang Thiên Chúa” trong thể xác anh em. 

Crampon chỉ dịch: Glorifiez donc Dieu dans votre corps (Xem La Sainte Bible de 
Crampon, p. 191) 

La Bible de Jérusalem dịch: “Glorifiez donc Dieu dans votre corps”, còn chữ ”et 
portez” cho xuống dưới chú thích K nhỏ ở dưới gầm trang. (Bible de Jérusalem, p. 
1515) 

Mấy chữ quan trọng như vậy mà bỏ đi, vì Công Giáo không tin rằng con 
người vẫn mang Trời trong dạ, thật là quá uổng, Như vậy là làm mất luôn Tinh 
Hoa Thiên Chúa Giáo. 
[29] Ce n’est plus moi qui vit, c’est le Christ qui vit en moi. (Aux Galates, 11, 
20) Crampon, p. 215. 

Puto autem, quod et ego Spiritum Dei habeam (Et je pense bien, moi aussi, avoir 
l’Esprit de Dieu. Và tôi cũng nghĩ rằng tôi cũng có thần Chúa trong tôi) (Biblia 
Sacra (Vulgate) et Bible de Jérusalem. I. Cor. 40) 

...et ita cadens in faciem, adorabit Deum, pronuntians quod vere Deus in vobis 
sit. I Cor. XIV, 25 (Và bây giờ hắn xấp mình xuống đất, thờ phượng Thiên Chúa, 
và nói thực có Thiên Chúa trong anh em.) Các bản dịch thánh kinh Công giáo vì 
không tin có Chúa trong con người, nên đều dịch 2 chữ In Vobis trên là “giữa anh 
em” (parmi vous), chứ không dịch là “trong anh em” (en vous). Bible de 
Jérusalem và La Sainte Bible de Crampon đều dịch như vậy. Mới hay “sai một ly, 
thì đi một dặm” , cái gì mình có hay nhất, quí nhất thì lại vất đi, cái gì lặt vặt thì 
lại đề cao! 
[30] Pierre Teilhard voit le cosmos tout entier construit à partir d’une seule et même 
Énergie. Cette Énergie s’actualise sous des aspects très différents. La science, 
particulièrement la Physique, confirme de plus en plus le bien-fondé de cette 
conception. 

George Magloire, Hubert cuypers, Teilhard de Chardin,p. 131 
...Teilhard de Chardin résume admirablement sa conception cosmique dans ces 

quatre propositions: 
“Je crois que l’univers est en évolution 
“Je crois que l’évolution va vers l’Esprit. 



391 

 

Je crois que l’Esprit s’achève en Dieu personnel. 
“Je crois que le Personnel Suprême est le Christ Universel.” 

Ibid. p. 222. 
[31] Trung Dung, XXVII. 

CHƯƠNG XXVII 

QUAN NIỆM TU THÂN 

THEO NHO GIA. 

  

Có thể nói được rằng Nho giáo là một đạo giáo có nhiều bộ mặt nhất. Trong suốt 
2500 năm nay, Nho giáo đã được khai thác về nhiềi lãnh vực như: Luân lý, tín ngưỡng, 
chính trị, gia đình, xã hội, từ chương, khoa cử, thuật số, tu dưỡng, đạo đức v.v... 

Cũng vì thế mà xưa nay, có rất nhiều nhận định khác nhau về Nho Giáo. Người thì 
cho rằng Nho Giáo là một đạo nhập thế, người thì cho rằng Nho Gíao thiên về chính trị, 
người thì cho rằng Nho Giáo chỉ chú trọng đến luân lý, cương thường . Cũng có người 
chủ trương Nho giáo chỉ biết dạy con người Nhân Đạo, nghĩa là chỉ biết dạy con người 
ăn ở cho xứng đáng với danh nghĩa con người, chứ không dạy con người làm Thần, 
Thánh. 

Những người theo Tam giáo ở Trung Hoa cũng như ở Việt Nam thường chủ 
trương: 

Nho là Nhân đạo. 
Lão là Tiên đạo. 
Thích là Phật đạo. 

Và như vậy, dĩ nhiên là: 
Đạo Nho kém nhất. 
Đạo Lão thời trung bình. 
Đạo Phật là đệ nhất hạng. 

Quan niệm này được thấyrải rác trong nhiều sách vở bàn về Tam Giáo. dưới đây, 
xin đan cử một trường hợp điển hình; Thiền sư Tông Bổn, chùa Diên Khánh, đời nhà 
Tống bên Tầu, tác giả bộ sách Qui Nguyên Trực Chỉ đã nhận định như sau: 

“Theo Vô Tận cư sĩ, thì đạo Nho trị bệnh ngoài da, đạo Lão trị bệnh trong huyết 
mạch, đạo Phật trị bệnh trong mỡ xương.” [1] 

Theo Hoàng đế Hiếu Tôn thì: “Lấy đạo Phật để trị tâm, lấy đạo Lão để trị thân, lấy 
đạo Nho để trị đời.” [2] 

“Người học Nho chết rồi thì hết, chẳng qua khoảng 100 năm thôi. Người học Đạo 
vụ cầu sống mãi, chẳng qua ngàn muôn năm mà thôi. Người học Phật dứt mãi mãi với 
sự sống chết, trong trẻo hoài, chẳng qua trải khắp số kiếp nhiều như bụi cát, mà không 
có cùng tận vậy. “ [3] 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



392 

 

“Nho như một cái thếp đèn, soi sáng một đêm, khi chuông ngân, hồ cạn, thời dầu 
khô, đèn tắt vậy. Đạo Tiên như một ngọn đèn trăm năm của vua A Xà Thế làm ra, để 
soi Xá lợi của Phật, khi 100 năm đã mãn, thì đèn đó liền tắt vậy. Phật như mặt trời sáng 
rỡ, chiếu diệu, muôn đời thường sáng, hễ lặn phía Tây, thì mọc phía Đông, xây vòng 
không nghỉ vậy. Đó là lời luận xa gần của Tam Giáo, có cái đại lược về cái ý lớn của 
Tam Giáo...” [4] 

Đọc những lời nhận định trên của sách Qui nguyên trực chỉ ta thấy ngay rằng 
chúng thiếu vô tư, thiếu căn cứ và có mục đích tuyên truyền cho Phật Giáo rõ ràng. 
Theo tôi, một thái độ thiên vị như vậy không thể giúp ta nhận định được rõ ràng những 
ưu khuyết điểm của các đạo giáo. 

Sau nhiều năm khảo cứu đạo Nho, tôi đã nhận chân được rằng: Nếu xưa nay, 
người ta người ta có những quan niệm sai lầm về Nho Giáo, thì cũng không lạ. Trước 
hết, muốn hiểu Nho Giáo, thực ra không phải là chuyện dễ. Đọc và hiểu hết toàn bộ Tứ 
Thư, Ngũ Kinh không phải là một công trình vài tháng, vài năm; ấy là chưa kể đến 
Bách Gia, Chư Tử. Sau nữa, một người dẫu giỏi chữ Hán mấy nếu người đó chỉ chú 
trọng đến văn chương, nếu người đó chỉ dùng đạo Nho như một công cụ để bước vào 
con đường công danh, hoạn lộ, thì người đó chắc chắn sẽ chẳng nắm được phần nghĩa 
lý, phần căn cốt, chính truyền của Nho Giáo. 

Khi còn ở Trung Việt, tôi có quen 1 Cụ Phó Bảng. Một hôm, tôi muốn cùng Cụ 
bàn bạc về nghĩa lý Kinh Dịch. Cụ tâm sự với tôi chẳng qua Cụ chỉ giỏi về văn chương, 
thi phú, còn nghĩa lý cao xa thì không biết, nhất là nghĩa lý kinh Dịch. Đó là vì, khi còn 
trẻ, đi học thì lo học thuộc lòng để đi thi. Vả hồi đó, trong chương trình thi, lại không 
có Kinh Dịch. Sau khi đã thi đỗ ra làm quan, thì xếp dần sách vở, lo làm, lo ăn, lo chơi. 
Khi về già thì học Địa lý để mua vui. Có vậy thôi. Những lời tâm sự của Cụ Phó Bảng 
nói trên làm tôi hết sức suy tư. Mới hay, giỏi chữ Nho không phải là giỏi đạo lý, cũng 
như giỏi tiếng Pháp, tiếng Anh không phải là giỏi nghĩa lý, đạo đức... 

Hôm nay, với đề tài “Tu Thân theo Nho Gia”, tôi muốn biện minh rằng Nho Giáo 
không hề có thiếu phần tu tâm, dưỡng tánh, và thánh hiền Nho Giáo, ngoài việc lo đắp 
xây hoà bình, thái thịnh cho đời, còn cố công tu luyện tâm tính, đúng vối tôn chỉ “nội 
thánh, ngoại vương chi đạo”. 

Trong chương này, tôi không nhất thiết dựa vào Tứ Thư, Ngũ Kinh, mà cũng còn 
tham khảo thêm đời sống và quan niệm về Tu Dưỡng của các bậc danh Nho lịch đại. 
Làm như vậy, cốt là để cống hiến quí vị một cái nhìn nhất quán về Nho Giáo, cũng như 
về công phu tu thân của Nho giáo. 

Trong bài thuyết trình này, tôi lần lượt trình bày: 
1. Chủ trương then chốt của Nho Giáo, 
2. Quan niệm Tu Thân theo Nho Giáo gồm ba đề mục: 

-Lý do tu thân. 
-Phương pháp tu thân. 
-Mục đích tu thân. 



393 

 

I. Chủ trương then chốt của Nho Giáo, 
Nho giáo, nói chung, công trình tu thân nói riêng, cũng như các vấn đề chính trị, 

xã hội khác đều dựa trên một chủ trương căn bản này, đó là: Con người có Thiên 
Tính. 

-Thiên Tính ấy được gọi là Đạo Tâm theo Kinh Thư. (Kinh Thư, Đại Vũ 
Mô, 5) 

-Thiên Mệnh, hay Tính Mệnh theo Trung Dung (Trung Dung, I) 
-Minh Đức, theo Đại Học (Đại Học, I) 

-Di, Tắc theo Kinh Thi (Kinh Thi, Đại Nhã, Đãng, 6) 
Tù ngữ tuy có khác nhau, nhưng chung qui vẫn nói lên một Chân Lý cốt cán 

rằng: Dưới những hiện tượng tâm tư, còn có Bản Thể Trời làm căn cốt. 
-Vì Bản Tính Người là Trời, cho nên Nho Giáo mới dám nói: Tính con người vốn 

tốt. (Luận Ngữ, V, 12; XVII, 2; Mạnh tử, Đằng Văn Công chương cú thượng, 2; Cáo 
Tử chương cú thượng v.v...) 

-Bản tính ấy là gốc, mọi việc khác như tâm tư, thân xác, gia dình, xã hội, thiên hạ 
sự v.v...là thân, là cành, là ngọn. Không biết được gốc, làm sao mà trị được ngọn, 
không hiểu được Trời, làm sao hiểu nổi được Người. 

Trung Dung viết: 
Biết người, trước phải biết Trời, 
Hiểu Trời chẩng nổi, hiểu người làm sao? 

(Tư tri nhân, bất khả dĩ bất tri Thiên. (Trung Dung, XX) 
-Cho nên người quân tử phải cố gắng học hỏi, mài miệt suy tư để tìm cho ra 

cái Khuôn Trời,cái Gốc Trời nơi mình, rồi mới có thể “chính tâm, thành ý, tu thân,tề 
gia, trị quốc, bình thiên hạ.” được. 

-Vì con người đã có sẵn Thiên Chân, đã có sẵn mầm mộng hoàn thiện nơi mình, 
cho nên con người có bổn phận làm triển dương mầm mộng hoàn thiện ấy cho đến chỗ 
tinh vi, cao đại. 

-Mọi người sinh ra đời này đều có bổn phận nỗ lực tiến tới mục tiêu cao cả ấy và 
phải góp phần vào công cuộc, đại hoá, đại tạo của đất Trời. 

Tất cả chủ trương trên đã được trình bày ngay nơi đầu sách Đại Học. Đại 
Học viết: 

Đại Học có mục tiêu rõ rệt, 
Đuốc lương tâm cương quyết phát huy. 
Dạy dân lối sống tân kỳ, 
Chưa nơi hoàn thiện còn đi chưa ngừng. 
Có mục tiêu, rồi lòng sẽ định, 
Lòng định rồi, nhẹ gánh lo toan. 
Hết lo, lòng sẽ bình an, 
Bình an, tâm trí rộng đàng xét suy, 
Suy xét rộng, tinh vi thấu triệt, 



394 

 

Thấu sự đời, ngành ngọn đầu đuôi. 
Trước sau đã rõ khúc nôi, 
Thế là gần Đạo, gần Trời còn chi. 
Muốn đức sáng truyền đi thiên hạ, 
Người xưa lo cải hoá dân mình, 
Trị dân, trước trị gia đình, 
Gia đình muốn trị, sửa mình trước tiên, 
Muốn sửa mình, tâm nên sửa trước, 
Sửa tâm hồn, trước cốt ý hay. 
Ý hay, phải học cho dày, 
Dày công học vấn sẽ hay Khuôn Trời, 
Hay Khuôn Trời, ắt thôi thấu triệt, 
Thấu triệt rồi, ý thiệt, lòng ngay, 
Lòng ngay ta sẽ hoá hay, 
Ta hay, gia đạo mỗi ngày một yên, 
Nhà đã yên, nước liền thịnh trị, 
Nước trị bình, bốn bể bình an, 
Từ vua cho tới dân gian, 
Tu thân một mực lấy làm căn cơ. 

Đại Học, I. 

  

II. Quan niện tu thân theo thánh nhân. 
Trong phần này, tôi sẽ lần lượt bàn về: 

a) Lý do tu thân theo Nho giáo. 
b) Phương phát tu thân theo Nho Giáo. 
c) Mục đích tu thân theo Nho Giáo. 
  

a) Lý do tu thân theo Nho giáo. 
Hiểu được chủ trương nòng cốt nói trên của Nho Giáo, ta sẽ hiểu rõ tại sao con 

người cần phải tu thân. 
Tu Thân là gì? Tu thân là sửa mình. 
Sửa mình là gì? Là sửa tâm hồn cho nên tốt đẹp. 
Tại sao phải sửa tâm hồn cho nên tốt đẹp? 
Thưa vì trong mỗi người chúng ta đều đã có Thiên Tính, cho nên đều đã có lẽ chí 

thiện, chí mỹ của Trời đất tiềm ẩn bên trong, vì thế nên con người cần phải tu thân, để 
thực hiện lẽ chí mỹ, chí thiện ấy. 



395 

 

Đổng trọng Thư, một danh nho đời Hán, đã cho rằng Tính như con kén, như cái 
trứng. Trừng được ấp rồi mới nở con, kén đợi ươm rồi mới thành tơ, Tính được dạy rồi 
mới thiện, thế gọi là Chân Thiện. Trời sinh ra dân, cho cái Tính có thiện chất, mà chưa 
có thể thiện được, rồi vì dân mà lập ra vua để làm cho thiện, ấy là ý Trời vậy. [5] 

Ông còn viết: “Con người sinh ra chưa phải là con người, vì con người thời hoàn 
toàn như Trời vậy. Người mà làm người thời gốc ở Trời .Trời là Cụ, Ông, Cha của 
người vậy. [6] 

Thế tức là, khi sinh ra, con người mới chỉ có khả năng để trở nên toàn thiện, chứ 
chưa phải là đã hoàn thiện, Con người còn cần phải dùng thời gian, hoàn cảnh, cần tốn 
công phu tu luyện, rồi ra mới trở nên toàn thiện được. Cho nên Sinh chưa đủ, còn cần 
phải Thành nữa, mới được vẹn toàn. Vì thế, đối với Thánh Hiền, người ta vừa mừng 
ngày Đản Sinh, vừa mừng ngày Thành Đạo. 

Hiểu nhẽ đó, nên khi bình về các số Sinh (1,2,3,4.5), và các số Thành (6,7,8,9,10) 
trong Hà Đồ, tôi đã làm mấy vần thơ sau: 

Sinh, Thành dùng số nói lên, 
Lẽ Trời sau trước nói liền huyền linh. 
Âm Dương khi đã phân trình, 
Nếu không kết cấu sao thành hoá cơ? 
Âm Dương nếu những hững hờ, 
Trời, Người xa cách bao giờ có hay? 
Lẽ Trời cảm ứng xưa nay, 
Muôn phương hoà hợp, phơi bày tinh anh, 
Có Sinh nhưng cũng có Thành, 
Không tu, hồ dễ Trời dành phẩm tiên? 
Mới Sinh, như gốm chưa men, 
Như vàng chưa luyện, như duyên chưa Thành. 
Cho nên phải tập, phải tành, 
Phải trau, phải chuốt, tinh anh mới toàn... 
Đã sinh ra ở trần hoàn, 
Phải dùng thời thế Trời ban cho mình, 
Lao lung rồi mới hiển vinh, 
Chớ đừng để mặc thế tình đẩy đưa... 

B. Phương pháp tu thân. 
a. Lập chí. 
Muốn tu thân, phải lập chí. 
Theo Nho Gia chân chính, lập chí là thực tâm ước nguyện, là dốc chí học hành, 

quyết tâm tu tập để trở thành Thánh Hiền. 
Học để biết phương pháp tu luyện. 
Hành để mà chỉnh trang tâm hồn, cải thiện tâm hồn. 

ADMIN
Highlight



396 

 

Nhiều bậc đại nho, sau khi đã đỗ đạt cao, đã bỏ hẳn cái học cầu danh, tranh lợi, mà 
theo đòi cái lối học để tìm cầu đạo lý, trở thành thánh hiền. 

Chu Hi (1130-1200), một danh nho đời Tống, đỗ tiến sĩ năm 18 tuổi, ra làm quan 
được ít lâu, bỏ về. Năm 28 tuổi, nghe tiếng Lý Đồng, một danh nho thụ đắc được đạo lý 
chính truyền Nho Giáo, ông bèn đi bộ mấy trăm cây số đến xin thụ giáo, và Ông đã 
theo học Trung Dung với Lý đồng trong vòng 5 năm, cho tới khi Lý Đồng mãn phần. 

Chu Hi viết:” Người đời nay, tham lợi lộc, mà không tham đạo lý, muốn làm 
người quí mà không muốn làm người tốt, đó là cái bệnh ở sự không lập chí.” [7] 

Lục Tượng Sơn (1139-1192), một danh nho đời Tống, cũng cho rằng “chỉ có 
những bậc thiên tư dĩnh ngộ, thấy rõ đạo lý, mới quyết chí về đường tu dưỡng, còn 
ngoại giả chỉ là đua theo thói đời, mượn tiếng Thánh Hiền, vậy cái danh thì có, cái thực 
thì không.” [8] 

Gương lập chí sáng tỏ nhất để thành Thánh Hiền, ta thấy được nơi Vương Dương 
Minh (1472-1528), một danh nho thời Minh. 

Vương Dương Minh, thủa nhỏ thông minh lạ thường, ở nhà nghe tổ phụ là Trúc 
Hiên Công đọc sách. Nghe đến đâu, nhớ đến đấy. Năm 11 tuổi đi học, một hôm hỏi ông 
thày rằng: “Ở đời việc gì là hơn cả?“ Thày nói rằng: “chỉ có học rồi thi đỗ là hơn cả.”. 
Ông không chịu và nói rằng: “Chỉ có học để thành thánh hiền là hơn.” [9] 

Và từ đấy cho đấy cho đến lớn, ông tha thiết suy tư, học hành, tầm sư, cầu đạo. 
Năm 17 tuổi, cưới vợ, là con gái quan tham nghị Chư Dưỡng Hoà. 

Ngay hôm sắp làm lễ hợp cẩn, ông đi chơi đến Thiết Trụ Cung, thấy 1 đạo sĩ đang 
ngồi tu luyện. Ông vào nghe nói về thuyết trường sanh, rồi ngồi đối thoại với đạo sĩ ấy 
suốt đêm, quên cả việc đi cưới vợ. 

Năm 28 tuổi, Ông đỗ Tiến Sĩ, rồi ra làm quan, nhưng mà vẫn vẩn vơ muốn xuất 
gia. Ông chê lối học từ chương của các bè bạn đương thời. Ông học Phật, học Lão, học 
Nho, để cố tìm cho ra con đường tiến tới Thánh Hiền. Mãi tới năm 34 tuổi khi bị triều 
đình đày ra Long Trường, một vùng hoang vu, man mọi, một hôm nửa đêm ông mới 
chợt tỉnh ngộ ra cái nghĩa “ cách vật trí tri” của Đại Học, và nhận chân được rõ ràng 
rằng Đạo chẳng ngoài tâm và Lương tri tức là Đạo, là Trời. Từ đấy Ông mới sáng lập 
ra được một học thuyết riêng biệt và chủ trương Trí lương Tri, để đưa người vào đường 
Thánh Học. 

Ta thấy một người như Vương Dương Minh mà cũng phải tốn nhiều năm tháng, 
nhiều công phu mới trở thành Thánh Hiền, mà mãi tới năm 34 tuổi, khi bị lao lung, đày 
ải, xa cách hẳn với thế giới văn minh, xa cách hẳn với từ chương sách vở, ông mới tìm 
ra được ánh sáng Trời, chiếu rọi ở Tâm Linh. [10] 

b. Học hỏi, suy tư. 
Sau khi đã lập nguyện, lập chí, nhất định dùng cuộc đời mình để tu luyện và trở 

thành Thánh Hiền, các bậc danh nho mới ra công học hỏi, suy tư. 
Mà học hỏi suy tư lúc này là không còn là cái học để thêm kiến văn, kiến thức nữa, 

mà chính là để tìm lại Thiên Tâm, Thiên Tính, Bản Tâm, Bản Tính của mình. 
Khảo về phép học của Nho Giáo, ta thấy có 2 đường lối: 

-Một là tìm lẽ Nhất Quán ở ngoài Tâm. 



397 

 

-Hai là tìm lẽ Nhất Quán ở trong Tâm. 
Tìm lẽ Nhất Quán ở ngoài Tâm, là cái học chi li, phiền tạp. Học theo lối đó sẽ 

hướng ngoại, sẽ lệ thuộc ngoại cảnh, sách vở, sẽ thích nghị luận, biện bác. Đó là cái 
học “cầu lấy biết để mà nói”. 

Tìm lẽ Nhất Quán ở trong tâm là cái học giản dị, nhưng bao quát. Nó cốt ở sự đơn 
giản, phác thực, tự chứng, tự nghiệm, tự đắc. Mục đích của sự học là “cầu lấy biết để 
mà hành” mà tu cho tâm thần ngày thêm linh sảng. 

Hai đường lối học hỏi trên, tuy cao thấp khác nhau, nhưng thực ra bổ khuyết lẫn 
cho nhau. Và thườnh thì ai cũng phải đọc sách trước, rồi mới “quán tâm “ được. 

Tóm lại, học hỏi cốt là “ Cùng lý, trí tri”. 
Trình Tử bàn về cách học hỏi suy tư để tìm cầu cho ra nghĩa lý như sau: 
“ Cùng lý cũng có nhiều cách: hoặc đọc sách để giảng minh nghĩa lý, hoặc nghị 

luận nhân vật xưa nay để biện biệt điều phải trái, hoặc ứng tiếp sự vật mà thuận lẽ 
đươngï nhiên.” [11] 

Trình Tử còn cho rằng: “Không suy nghĩ chín chắn, không thể đến được cõi đạo 
lý.”  “Không suy nghĩ chín chắn mà đắc đạo, thì sự đắc đạo ấy cũng dễ mất” và “ ï tư lự 
lâu ngày, sự minh duệ tự nhiên sinh ra.” [12] 

Ông cũng hiểu rằng: điều sở đắc của người học đạo phần nhiều do ở trực giác hơn 
ở sách vở và thày bạn. Cho nên Ông ta thường nói: “ Đại phàm học vấn, do sự nghe 
biết, đều không thể gọi là tự đắc. Muốn tự đắc phải mặc thức, tâm thông... Nghe 
thấy mà biết không phải là sự hiểu biết của đức tính. Sự hiểu biết của đức tính không 
mượn ở kiến văn.” [13] 

Nói thế, tức là “ học đạo phải tuần tự, trước sau, có gần, có xa, có thấp, có cao, có 
dễ, có khó, không thể nhất đán đã lĩnh hội được đạo thể. Người mới bắt đầu học đạo, 
mà muốn được “mặc thức tâm thông” ngay, cũng chẳng khác gì kẻ muốn đứng trên 
đỉnh núi, nhưng không muốn leo núi, muốn ở bên kia sông, mà chẳng vượt sông: chỉ là 
những chuyện hão huyền, không thể nào thực hiện được.”[14] 

Trên đây, nói rằng học hỏi, suy tư để tìm ra lẽ “Nhất quán” của Trời Đất, để “cùng 
lý, tận tính”. Thay vì dùng những danh từ văn chương hoa dạng ấy, ta có thể nói nôm 
na như sau: 

Người xưa học hỏi để tìm cho ra Lẽ Một chi phối hoàn võ. 
Ở vũ trụ bên ngoài, thì Lẽ Một hay Trời sinh xuất ra vạn tượng, vạn hữu. 
Ở vũ trụ bên trong tâm thần ta, thì Lẽ Một hay Trời sinh xuất ra vạn tình, vạn niệm 

. 
Cho nên, tìm ra được Lẽ Một ấy nơi Tâm, tức là tìm ra được phần linh thiêng 

nhất của tâm thần chúng ta. 
Cái phần linh thiêng nhất ấy Nho gia xưa gọi là Tính, là Mệnh, là Minh Đức, là 

Trung, là Đạo, là Thiên Lý... 
Nhưng nói cho nôm na hơn, cho cụ thể hơn, thì cái phần Linh Thiêng ấy chính là 

Lương Tâm của mỗi người chúng ta. 
Tôi nhận định rằng, nếu chúng ta cứ dùng những chữ như Thiên Tính, Thiên Lý, 

Minh Đức, ta sẽ thấy phần Linh Thiêng ấy trở nên xa vời với chúng ta, và rất khó lĩnh 



398 

 

hội được, y thức như khi ta dùng những danh từ Chân Như, Phật Tánh hay Bản Lai 
Diện Mục của Đạo Phật. cho nên, từ lâu, để giản dị hoá vấn đề, tôi đã chủ trương như 
Vương Dương Minh: 

Học là để tìm lại Lương Tâm, 
Tu là để sống theo đúng Lương Tâm. 
Vương Dương Minh cho rằng: Lương Tâm hay Lương Tri cũng chính là Đạo, là 

Trời. Ông viết: “ Cái Bản Thể của Tâm là Thiên Lý, cái chiêu minh linh giác của Thiên 
Lý gọi là Lương Tri.” [15] 

“ Tâm tức là Đạo, Đạo tức là Trời. Biết Tâm thì biết Đạo, biết Trời.” 
Ông còn nói: 

Thiên thánh giai quá ảnh, 
Lương tri nãi ngô sư. 

Tạm dịch: 
Thần thánh ngàn xưa đều quá vãng, 
Lương tri mới thực chính Thày ta. 

Ông cũng còn làm bài thơ sau: 
Lương tri tựu thị độc tri thì, 
Thử tri chi ngoại cánh vô tri. 
Nhân nhân đô hữu lương tri tại, 
Tri đắc lương tri khước thị thuỳ? [16] 

Tạm dịch: 
Lương tri thấy được lúc độc tri,, 
Ngoài biết ấy ra há biết gì? 
Ai mà chẳng có lương tri sẵn? 
Hồ dễ mấy ai biết lương tri? 

Tìm ra được Lương Tâm, Lương Tri rồi, chúng ta sẽ nhận thấy rõ ràng rằng: ở nơi 
mỗi một con người, chúng ta ai cũng có 2 phần khác biệt sau đây: 

-Lương tâm. 
-Tư tâm. 

Và chúng ta sẽ suy ra một cách dễ dàng rằng: Tư tâm mỗi người chúng ta hết sức 
khác nhau; tư tâm người da vàng khác tư tâm người da đỏ, người da đen và người da 
trắng . Tư tâm người bây giờ khác tư tâm người xưa. 

Nhưng lương tâm chúng ta đều giống nhau. Lương tâm da vàng, da đen, da trắng 
là một. Lương tâm người xưa và nay là một. Lương tâm ta và lương tâm Phật Thánh 
xưa nay là một. 

Như vậy, chúng ta khác Thánh, Hiền, Tiên, Phật ở chỗ nào? 
Thưa chính là ở điểm này: 
-Tư Tâm và Lương Tâm Phật, Thánh hoàn toàn giống nhau. Ở nơi các Ngài, tư 

tâm đã hoàn toàn biến thành lương tâm. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



399 

 

-Còn ở nơi chúng ta, thì Tư Tâm và Lương Tâm khác nhau như trời vực, như ngày 
với đêm, như nóng với lạnh, như nước với lửa. Ở nơi chúng ta, thì tư tâm và lương tâm 
thường cãi vã nhau, chống đối nhau như Ông nói gà thì Bà nói vịt, y như trống đánh 
xuôi mà kèn thì thổi ngược vậy. 

Như vậy ở nơi phàm phu, tục tử thì lương tâm đã bị tư tâm làm khuất lấp, y như 
một bàu trời vân vũ dày đặc, làm cho mất ánh dương quang. Họ y như là những người 
đã ký giấy cho Lương Tâm nghỉ dài hạn, để tha hồ tác yêu, tác quái. Tư tâm họ có thể 
ví như những máy vô tuyến truyền hình đã hỏng hết bóng đèn, không còn bắt được 
những tiếng nói và những hình ảnh từ trung tâm truyền hình Lương Tâm phát đi. Họ là 
những người đã chẳng ít, thì nhiều đã làm mất lương tâm, đã táng tận Lương Tâm. 
Chính vì thế mà Mạnh Tử khuyên ta đi tìm lương tâm đã thất lạc về: Học vấn chi đạo 
vô tha: Cầu kỳ phóng tâm nhi dĩ hĩ. [17] 

-Triết nhân là những ngưồi trông thấy rõ 2 phần tách biệt trong con người: 
Một bên là lương tâm, là Bản thể con người, là khuôn vàng, thước ngọc Trời ban 

cho con người. 
Một bên là tư tâm, còn đầy ám hôn, khiếm khuyết, cần phải được khai quang và 

cải thiện. 
-Thánh hiền đắc đạo là những người tư tâm chẳng còn, niềm tây đã hết, chỉ còn 

thuần có Lương Tâm, thuần có Thiên Lý hoạt động bên trong. 
Cho nên, trong chương trình cầu học của Nho gia, cái điều quan trọng nhất là tìm 

lại được Lương Tâm cho mình và cho người. 
Mạnh tử viết: “ Nhân là Lương Tâm con người, Nghĩa là con đường chính đại của 

người. Những ai bỏ con đường chính đại của mình mà chẳng theo, những kẻ để thất lạc 
lương tâm mình mà chẳng biết tầm nó lại, thật đáng thương hại thay! Mỗi khi con gà, 
con chó của họ chạy lạc, thì họ biết đi kiếm mà đem về. Nhưng tới chừng cái Lương 
Tâm của họ thất lạc, thì họ chẳng biết cách tìm nó trở lại. Người học vấn đạo lý chỉ có 
cái mục đích này mà thôi: tìm cái lương tâm thất lạc của mình.” [18] 

Hồ Hoằng (?-1163), một danh nho đời Tống cũng nói:”Đạo sẵn trong tâm người 
ta, suy ra thì rất tốt lành. Nhưng khốn nạn vì tâm bị phóng mà chẳng biết cầu lại mà 
thôi. Tai nghe, mắt thấy, làm che lấp được mình; cha con vợ chồng làm luỵ được mình; 
y cầu ẩm thực làm say mê được mình. Đã mất bản tâm của mình rồi, còn dám nói rằng 
ta có biết, đau đớn thiệt.” [19] 

Vương Dương Minh (1472-1528) chủ trương đại khái như sau: 
Sao lo lắng, lo suốt ngày, suốt buổi? 
Sao học hành, bàn cãi mãi làm chi? 
Bao nghi nan, mâu thuẫn của vấn đề, 
Dùng trực giác, sẽ phá tan trong chốc lát. 
Lòng người có chỉ nam từ sơ phát 
Trong lòng người đã sẵn đấng muôn trùng, 
Có mọi sự trong kho báu đáy lòng, 
Sao ta vẫn ăn xin từng cửa ngõ? [20] 



400 

 

c. Cư kính: Kính sợ Trời như thể có Trời ẩn áo giáng lâm. 
Khi đã tìm ra được Bản Tâm, Bản Tính, đã trực diện được với Lương Tâm, đã hiểu 

được rằng Lương Tâm là Đạo, là Trời, lúc đó người quân tử sẽ trở nên trang kính. 
Sự trang kính ấy, tuỳ từng giai đoạn, sẽ có thể là: 

-Kính sợ Trời như thể có Trời ẩn áo, giáng lâm. 
-Kính sợ Trời tiềm ẩn đáy lòng. 
-Tự trọng vì nhận ra nơi mình cũng có Bản Thể Thần Minh, y thức như ở 

nơi thánh hiền kim cổ. 
-Trọng người vì nhận ra được rằng người cũng có bản thể Thần Minh như 

mình. 
Có kính, có trang kính, con người mới dễ dàng tu sửa tâm hồn cho nên hẳn hoi, 

ngay ngắn. 
Chính vì thế mà Kinh Thi mới viết: 

Chái Tây Bắc, góc nhà thanh vắng, 
Đừng làm chi đáng để hổ ngươi, 
Đừng rằng tăm tối chơi vơi 
Đừng rằng tăm tối ai người thấy ta. 
Thần giáng lâm, ai mà hay biết, 
Nên dám đâu, khinh miệt dể ngươi? [21] 

 Trung Dung cũng viết: 
Bản Tính cũng chính là Thiên Mệnh, 
Đạo là noi theo tính Bản Nhiên, 
Giáo là cách giữ Đạo nẹn, 
Đạo Trời sau trước vẫn liền với ta. 
Rời ta được, đâu là đạo nữa, 
Thế cho nên, quân tử giữ gìn, 
E dè cái mắt không nhìn, 
Tai nghe không nổi cho nên hãi hùng. 
Càng ẩn áo, lại càng hiện rõ, 
Càng siêu vi, càng tỏ sáng nhiều. 
Nên dù chiếc bóng tịch liêu, 
Đã là quân tử chẳng siêu lòng vàng.[22] 

Luận Ngữ viết: 
“Ra khỏi nhà thì như đón khách quí, 
Đối với dân, thì trang nghiêm như cử hành đại lễ. [23] 

 Quan niệm kính Trời của Nho Gia sau này cũng đã được du nhập vào các tiểu 
thuyết Trung Hoa. 

Đọc bộ Thuận Trị quá giang, ta thấy ngay ở hồi đầu có câu: 
Nhân gian tư ngữ, Thiên văn như lôi, 



401 

 

Ám thất, khuy tâm, thần mục như điện. [24] 
Tạm dịch: 

Nhân gian thầm thĩ với nhau, 
Trời nghe tỏ rõ, tưởng đâu sấm rền. 
Lòng riêng, buồng kín tối đen, 
Mắt Thần soi tỏ, như in chớp loà. 

 Truyện Phản Đường kể tích truyện sau: 
Địch Nhân Kiệt, trên đường lai kinh ứng thí, đến huyện Lâm Thanh vào quán trọ 

nghỉ ngơi. Đêm đến, có một quả phụ xinh đẹp, đến gặp Ông trong phòng ngủ, tống 
tình, vài ép chuyện trăng hoa. Địch Nhân Kiệt, mới đầu cũng động tình, vì thấy nàng nọ 
nhan sắc diễm kiều, lại ăn nói mặn mà duyên dáng, nhưng sau Ông chợt nghĩ đến câu 
Hoàng Thiên bất khả khi, nghĩa là không thể lìa dối Trời được, nên Ông đã làm 1 bài 
thơ khẳng khái cự tuyệt. 

Ngày hôm sau, ở kinh sư, vua Đường Thái Tôn hỏi quân sư là Lý Thuần Phong 
xem kỳ này ai sẽ đỗ trạng nguyên. Lý Thuần Phong về trai giới, rồi thiếp đi, lên thiên 
đình xem bảng Trời. 

Khi hoàn hồn, Ông tâu cho vua biết: Trên bảng Trời có 6 
chữ: 火 犬 二 人 之 傑 （火 犬là chữ Địch 狄； 二 人 là chữ 仁； 傑 là chữ Kiệt 傑), 
và bên cạnh bảng có một lá cờ, có ghi 1 bài thơ tứ tuyệt. Ông chép lại bài thơ ấy dâng 
lên vua. Vua đem niêm phong, cất đi, để chờ ứng nghiệm. 

Đến khi Địch đỗ trạng nguyên vào triều kiến, vua Đường Thái Tôn mới vỡ lẽ ra 
rằng 6 chữ mà Lý Thuần Phong chép trên bảng Trời bữa trước, chính là tên của Địch 
Nhân Kiệt viết theo lối triết tự, còn bài thơ tứ tuyệt chính là bài thơ mà Địch Nhân Kiệt 
đã làm trong quán vắng đêm nọ, để cự tuyệt với quả phụ kia. Vua tôi đều thất kinh. 
Mới hay đúng là Hoàng Thiên bất khả khi vậy. [25] 

d. Theo tiếng Lương Tâm cải hoá tư tâm. 
Sau khi đã nắm chắc được rằng: Lương Tâm con người là Bản Tính, là Đạo, là 

Trời, là Thái Hư, là Thiên địa chi Tính, là gương mẫu hoàn thiện; còn Tư Tâm là Khí 
Chất chi Tính, có thanh, có trọc khác nhau, có hay, có dở khác nhau, Nho Gia liền gia 
công: Noi theo lương tâm, cải hoá tư tâm. 

Công phu này Nho gia gọi là Chính Tâm: Làm cho Tâm Hồn trở nên ngay thẳng, 
hay là Hàm Dưỡng, hay là Tồn Tâm Dưỡng Tính. 

Chung qui chỉ là biến hoá cái “Khí Chất chi Tính” theo từ ngữ của Trương Hoành 
Cừ. 

Biết biến hoá cái khí chất chi tính, biết cải hoá cái tâm của mình, tức là biết áp 
dụng lẽ Dịch vào phương pháp tu thân vậy. 

Mà Dịch dạy chúng ta những gì? Dịch dạy chúng ta: 
-Hãy rũ bỏ những gì tư tà. 
-Hãy hoành dương những gì công chính. 
-Hãy bỏ nơi ti tiện mà vươn lên cho tới chỗ thanh cao. 



402 

 

-Hãy tữ bỏ sự tối tăm mà trở về với ánh sáng. 
-Hãy tài bồi những gì còn khuyết điểm để đi đến chỗ viên mãn. 
-Hãy rũ bỏ tần phiền, mà trở về giản dị. 
-Hãy tránh rối loạn mà trở về sống trong qui tắc, trong trật tự... 

Áp dụng những lẽ Dịch trên vào công cuộc tu thân, ta sẽ tìm ra được những đường 
lối, những tôn chỉ sau: 

-Tâm ta dễ loạn động, phải biết giữ cho định tĩnh 
-Tâm ta dễ phá tán, cần phải biết thu nhiếp, biết tập trung. 
-Tâm ta rất dễ bị ngoại vật làm cho hôn ám, cần phải giữ cho nó được 

thanh hư, quang sáng. 
-Tâm ta thường khuy khuyết, phải lo tài bồi cho ngày một thêm viên mãn. 

-Lương Tâm là công chính, là Thiên Lý hằng cửu, bất biến. Tư Tâm là tà 
nguỵ, là Nhân dục biến thiên. Vì vậy ta cần sống theo sự công chính, theo những định 
luật vĩnh cửu của trời đất, và cố tránh những gì nhân vi, nhân tạo, biến thiên, chất 
chưởng. 

-Hãy mở rộng tầm kích tâm hồn, cho nó ngày một thêm bao la rộng rãi, ngày một 
thêm khoan quảng hoà đồng. Tầm kích tâm hồn chúng ta phải là tầm kích vũ trụ. 

Sau khi dùng Dịch Lý để tìm ra những tôn chỉ có thể dùng làm kim chỉ nam cho 
công cuộc tu thân, ta sẽ tìm xem Nho gia bàn về Tu Thân, Chính Tâm ra sao. 

Luận Ngữ chủ trương: Khắc kỷ, phục Lễ. Thế tức là con người phải theo Thiên Lý 
mà sửa nhân tình, theo Lương Tâm mà sửa Tư Tâm. Nhu vậy là Nhân Đức.[26] 

Công Đô Tử hỏi Mạnh Tử: “ Cũng đều là người, nhưng tại sao có người thành Đại 
Nhân, có người hoá ra tiểu nhân? Mạnh tử đáp rằng:” Ai noi theo cái đại thể của mình, 
thì là bậc Đại nhân; ai noi theo cái tiểu thể của mình, thì là kẻ tiểu nhân.” [27] 

Đối với Mạnh Tử, thì ngũ quan là phần tiểu thể, còn tâm hồn là phần đại thể. Cái 
bụng, cái miệng là phần tiểu thể, còn cái phần tinh thần là phần đại thể. [28] 

Mạnh Tử cũng còn nói rằng: “ Cây cối trên núi Ngưu Sơn (về phía Đông Nam 
nước Tề) ngày xưa vẫn tốt tươi Nhưng vì ở vào một chỗ giáp nối với một nước lớn, cho 
nên thường bị búa rìu (của những kẻ tiều phu ) bửa đốn. Như vậy có thể nào giữ vẻ tốt 
tươi được chăng? Nhưng nhờ còn sức mạnh nhựa lưu thông ngày đêm, lại được mưa 
sương tẩm nhuận, cho nên mới đâm chồi, nảy mộng, rồi thì bò chiên kéo nhau từng 
đoàn đến ăn phá, vì vậy mà cảnh núi ấy trở nên trơ trụi, ai cũng ngỡ là núi ấy chưa từng 
sản xuất tài mộc (tức là những cây to lớn dùng trong việc kiến trúc). Nhu thế, há nên đổ 
lỗi cho bản tính của núi hay sao? 

Cái Bản Tính tồn tại nơi người cũng thế. Người ta há chẳng có nỗi lòng nhân nghĩa 
sao? Nhưng vì họ (mê sa theo cái sở dục) mà buông mất tấm lòng lương thiện của họ 
đI, cũng như cảnh núi trở nên trơ trọi, vì cây cối bị búa rìu bửa đốn hết vậy. Mỗi ngày, 
họ cứ sát phạt tấm lòng nhân nghĩa của họ mãi, thì lòng dạ họ có thể nào tốt đẹp như 
xưa chăng? Tuy vậy, cái sức lành từ nơi Bản Tính của họ vẫn còn sanh nảy ngày đêm. 
Cái khí lực ấy thật chẳng bao nhiêu, nhưng vào buổi sáng sớm, nó có thể phát sinh ra 
lòng thương ghét một cách phải the,å gần giống với lòng người lương thiện. Rồi từ 
sáng cho đến chiều, trong mọi hành vi, cử chỉ của họ, họ lại ngăn bít và bỏ phế lòng 



403 

 

lành rất yếu ớt của họ nữa. Ngày này, tháng kia, năm nọ, họ vẫn cứ ngăn bít và bỏ phế 
như vậy mãi, rồi ra cái khí lực về đêm chẳng còn đủ sức bảo tồn cho cái lòng lương 
thiện của họ khỏi tiêu ma. Khi mà cái khí lực về đêm chẳng còn đủ sức bảo tồn cho cái 
lòng lương thiện họ khỏi tiêu ma, bấy giờ họ chẳng khác loại cầm thú bao nhiêu vậy. 
Thấy họ chẳng khác gì cầm thú, ai nấy đều ngỡ rằng họ chưa từng có những thiên tài. 
Như vậy, há nên đổ lỗi cho chân tình, thật tính của họ sao? 

Cho nên nếu khéo bồi dưỡng, thì vật nào cũng sanh nảy thêm ra; còn như chẳng 
chịu bồi dưỡng thì vật vào cũng phải tiêu mòn.” [29] 

Trương Hoành Cừ (1020-1077) cho rằng: “Con người sở dĩ không đem tâm hợp 
với Thái Hư được là vì để cho cái tính khí chất nó sai khiến. Vậy nên học giả phải lấy 
sự biến hoá khí chất làm mục đích cho sự học của mình.” Muốn biến hoá được cái 
khí chất, thì trước hết phải có chí...[30] 

Đông Lai, Lữ Tổ Khiêm (1113-1181) ví sự tu thân như là cách chữa bệnh. Người 
mắc bệnh phải tìm cho rõ bệnh căn để chữa mới lành. Kẻ học đạo phải tìm cho thấy 
những nhược điểm của mình, để tài bồi, mới được tấn ích. Vậy nên đối với Đông Lai, 
người muốn theo học thánh hiền, trước hết phải dùng công phu ở sự biến hoá khí chất 
của mình. Kẻ nào, nhu noạ phải tập cho được cương cường, kẻ nóng nảy, phải nên tập 
cho khoan hoà. Cứ tìm chỗ thiên lệch mà dụng lực. [31] 

Theo Thượng Thái (1950-1103), thì Thiên Lý và nhân dục là 2 lẽ tương đối; người 
ta có một phần nhân dục là mất 1 phần Thiên Lý. Có 1 phần Thiên Lý tức là thắng 
được 1 phần nhân dục. Khi người ta đã trừ bỏ được tất cả dục vọng ở trong lòng, thì 
phần còn lại tức là Thiên Lý. Bởi vậy, đối với Thượng Thái, kẻ học đạo muốn được 
giác ngộ, không cần phải tìm những điều xa xôi, hư phí, chỉ biết khắc kỷ phục lễ, để 
giữ toàn Thiên Lý là đủ. [32] 

Luận về phương diện tu thân, Lục Tượng Sơn (1139-1192) đưa ra 4 cương 
lĩnh: Lập chí, Tiến học, Tri bản và Thu thập tinh thần. 

Lập chí, Tiến học trên đây ta đã bàn tới rồi. Tri bản là hiểu cho dược Bản Thể của 
tâm, rồi cố dùng công phu dể trừ bỏ điều tư dục, cho tâm trở nên trừng triệt thanh minh. 

Sau khi Tri Bản, học giả nên tiến thêm 1 bước nữa là Thu Thập Tinh Thần. Tượng 
Sơn bảo rằng: “ Thu được tinh thần ở trong đáng trắc ần thì trắc ẩn, đáng tu ố thì tu ố, 
ai khi được ngươi? ai dối được ngươi? Phương pháp Thu Thập Tinh Thần của Tượng 
Sơn là ngồi thẳng, chắp tay, tự làm chủ tể, tức muôn vật đều có đủ ở thân. Tượng Sơn 
thường dạy học giả nên tĩnh toạ, để tốn bản tâm, không cần lời biện thuyết vô ích. [33] 

e. Phương pháp kiểm chứng. 
Trong công cuộc tu thân, cần phải biết xét mình, biết kiểm thảo, kiểm chứng. 
Tăng Tử xưa đã lấy sự xét mình làm trọng. Ông nói: 
“Hằng ngày ta hãy xét mình về 3 điều này: 

-         Làm việc cho ai, ta có hết lòng chăng? 
-         Kết giao với bằng hữu, ta có thành tín chăng? 
-         Đạo lý do thày ta truyền dạy, ta có học tập chăng? [34] 

Luận Ngữ cho ta phương pháp kiểm chứng như sau: 
-         Người trí không lầm. 



404 

 

-         Ngưởi nhân không buồn, 
-         Người dũng không sợ. [35] 

Luận Ngữ còn thêm rằng: 
“Nếu xét mình mà chẳng thấy điều gì lầm lỗi, thì việc gì mà buồn, mà sợ? [36] 
Trung Dung, Đại Học, Mạnh Tử đều cho rằng: có đức độ bên trong, thì sẽ biểu lộ 

ra bên ngoài. 
Trung Dung viết: “Hoàn thiện rồi sẽ hiện ra ngoài hình sắc.” [37] 
Đại học cho rằng: 

“ Giàu thời nhà cửa khang trang, 
Đức thời thân thể khang an, rạng ngời, 
Lòng mà khoan quảng hẳn hoi, 
Rồi ra sẽ thấy tốt tươi hình hài.” [38] 

Mạnh tử cho rằng: 
“ Người quân tử lập chí ở đạo, nếu chưa thấy phát huy được đạo ra bên ngoài, thì 

chưa đạt đạo.” [39] 
Như vậy, theo Nho giáo, nếu 1 người mệnh danh là tu đạo mà lời ăn, tiếng nói còn 

thô lỗ, cục cằn; cách đi, điệu đứng còn tất tưởi, ám hôn; cốt cách còn phàm phu, ti tiện, 
chưa được trang nhã, cao siêu; tinh thần còn ám hôn, bì quyện, chưa được quang minh, 
thanh sảng; thì chắc chắn tâm hồn người ấy chưa đẹp đẽ là bao nhiêu, kết quả tu trì của 
người ấy hãy còn ít oi, chưa đáng kể. 

III.-Mục đích tu thân theo Nho Giáo. 
Theo Nho giáo, tu thân không phải để trị quốc, bình thiên hạ không mà thôi, mà 

còn là để trở thành thánh hiền. 
Nho giáo không muốn cho con người dừng lại nửa chừng trên con đường tu đạo, 

tinh tiến, vì thế mà Đại Học chỉ cho con người ngừng lại sau khi đã tiến tới mức hoàn 
thiện. 

Trong bài bình giải chương I, Trung Dung, Chu Hi đã cho thấy rằng tất cả công 
phu tu thân, dưỡng, tồn, tỉnh, sát của người chính nhân quân tử đều có mục đích đưa tới 
chỗ “ Thánh Thần công hoá chi cực” 

Thánh nhân theo Nho giáo là mẫu người lý tưởng của nhân loại, là những người 
thông minh, duệ trí phi phàm, là những người đã thể hiện được sự toàn thiện. 

Chu Hi đã bình luận về Thánh Nhân như sau: 
“Thánh Nhân có một đời sống hoàn toàn phù hợp với Thiên Lý. Có thể nói được 

thánh nhân có thể được mệnh danh là “Thành” (誠), vì đã sống một cuộc đời hoàn toàn 
phù hợp với tính Bản Nhiên, với Thiên Lý, và vì vậy, đã hợp được với trời đất, đã sánh 
được với Trời đất.” 

“Chu Liêm Khê ( Chu Đôn Di 1017-1073), một đại danh Nho đồi Tống, đã làm 
sống động lại Nho học, và chính là người đứng đầu Chu Nho thời Tống, cho rằng chữ 
Thành đồng nghĩa với chữ Thái Cực, chữ Lý. Thái Cực hay Lý ấy, bất kỳ ai cũng có, 
nhưng khi Thái Cực hay Lý đã lồng vào hình hài, khí chất không tinh tuyền, thì ảnh 



405 

 

hưởng sẽ bị giới hạn lại. Chỉ có Thánh Nhân sống theo Tính Bản Thiện của mỉnh, nên 
thần trí người nhận định được hằng tính của mỗi vật, mỗi sự; ý chí người hướng về 
Chân, Thiện, Mỹ không chút khó khăn và sống trong đường nhân, nẻo đức, trong trật 
tự, trong bổn phận, không chút chi vất vả... 

“Thánh Nhân sở dĩ có cái nhìn tinh tế, thấu triệt vì lòng không bợn tư tà, dục vọng, 
cho nên mới nhìn thấu đáo được những điều tinh vi, huyền diệu. 

“Thánh Nhân không bị dục tình quấy nhiễu, nên lúc nào cũng ung dung, thanh 
thản. Thiên Lý, Thiên Đạo được thể hiện nơi Ngài một cách sáng tỏ, để soi đường dẫn 
lối cho ke ûkhác. 

“Ảnh hưởng của Thánh Nhân thực là vô biên, như ảnh hưởng của Trời. Chu Hi 
nói:” Cũng như xem bốn mùa vần xoay, xem vạn vật sinh hoá, thì biết được Thiên Lý 
biến dịch ở khắp nơi, mà chẳng cấn Trời phải nói lên lời. Ở nơi Thánh Nhân cũng vậy, 
động hay tĩnh, nhất nhất đều khải minh nguyên lý huyền diệu: sự hoàn thiện, tinh tuyền 
sẵn có nơi người.” Và Chu Hi kết luận bằng những lời hào hứng nhu sau: Thánh Nhân 
là hiện thân của Trời.“ [40] 

Trung Dung có rất nhiều chương nói về Thánh Nhân. Ví dụ, nơi chương XXXII, 
Trung Dung viết: 

Chỉ những đấng chí thánh trong thiên hạ, 
Mới có thể vì đời sang sửa đại kinh. 
Mới có thể xây căn bản cho xã hội quần sinh, 
Mới thấy rõ luật đất trời sinh hoá, 
Những bậc ấy hết cần nương tựa, 
Trí tuệ Ngài thâm uyên, 
Tâm hồn Ngài mang nhiên, 
Nên trừ phi bậc thông minh duệ trí, 
Trừ những ai đạt đức Trời tuyệt mỹ, 
Ai là người hiểu được khúc nhôi? 

Dịch kinh bình luận về Thánh Nhân như sau: 
Đại nhân đức hạnh bao la, 
Như Trời, như đất, bao la khôn cùng. 
Sáng như nhật nguyệt hai vừng, 
Sống đờI tiết tấu, hợp khung bốn mùa. 
Những điều lành dữ, ghét ưa, 
Quỉ thần đường lối, đem so khác nào. 
Trước Trời, Trời chẳng trách đâu, 
Sau Trời, cho hợp cơ màu thời gian. 
Trời không trách cứ, phàn nàn, 
Thời người còn dám than van nỗi gì? 
Trời, người chẳng trách, chẳng chê, 
Quỉ thần âu cũng chẳng hề oán than. [41] 



406 

 

TỔNG KẾT. 
Đẻ thâu tóm lại quan niệm về Tu Thân của Nho Gia. ta có thể mượn lại lời lẽ giản 

dị của Trung Dung và của Mạnh Tử. 
Trung Dung chương XX viết: 

“ Muốn thông thái không ngoài học vấn, 
Muốn tu thân, phải gắng công lao. 
Muốn nên hùng dũng, anh hào, 
2 câu liêm sỉ ghi vào thâm tâm, 
TRÍ, NHÂN, DŨNG tu thân ấy Lý, 
Biết Tu Thân ắt trị nổi người, 
Trị người hiểu biết khúc nhôi, 
Con thuyền thiên hạ âu tài đẩy đưa.” 

Trung Dung chương XI viết: 
“ Tìm bí ẩn làm điều quái dị, 
Cốt mong cho hậu thế ngượi khen, 
(Xá chi chuyện ấy nhỏ nhen,) 
Đã là quân tử chẳng thèm quan tâm, 
(Làm trai quyết chí tu thân, 
Đường đường quân tử ta tuân đạo Trời. 
Giữa đường đứt gánh, trở lui, 
Bán đồ nhi phế có đời nào đâu. 
Trung Dung quân tử trước sau, 
Dẫu không tăm tiếng không rầu lòng ai. 
Thánh nhân ấy thánh nhân rồi.” 

Mạnh tử viết trong thiên Tận Tân chương cú thượng: 
“Thấu triệt lòng sẽ hay biết Tính, 
Hay biết Tính, nhất định biết Trời. 
Tồn tâm, dưỡng Tính chẳng rời, 
Thế là giữ Đạo thờ Trời chẳng sai. 
Yểu hay thọ không thay lòng dạ, 
Cứ tu thân một thủa đợi Ngài, 
Đó là theo đúng mệnh Trời... 
Mệnh Trời đó chớ rời gang tấc, 
Theo ý Trời, ta chấc không sai. 
Cho nên kẻ biết Mệnh Trời, 
Tường long, vách lở là nơi chẳng gần. 
Sống trọn Đạo đến cùng rồi chết, 
Thế là theo đúng hết mệnh Trời. 



407 

 

Gông cũm chết uổng một đời, 
Thế đâu phải chính ý Trời muốn đâu? 
Muốn có Ngài tìm cầu sẽ cò, 
Muốn mất Ngài, cứ bỏ Ngài đI. 
Những điều lợi ích, tinh vi, 
Lòng ta ta kiếm, ta đi ta tìm. 
Tìm cầu Ngài, ta liền có Đạo, 
Có được Ngài, trọn hảo Mệnh Trời. 
Tìm điều vật chất bên ngoài, 
Ngoài mình tìm kiếm sẽ hoài mất công. 
Cả vạn vật ở trong ta đó, 
Quay về ta, ta cố tinh thành, 
Kiện toàn hoàn thiện tinh anh, 
Vui nào hơn được vui mìng đương vui... 
Cố đối với mọi người tử tế, 
Muốn tìm Nhân ấy thế là Nhân, 
Vẫn mang Ngài mà thân chẳng hiển, 
Vì quá quen nên khiến chẳng suy. 
Suốt đời Ngài độ ta đi, 
Nhưng mà dung tục biết chi đạo Ngài.. 

Nói giản dị, vấn tắt hơn, ta thấy rằng Đạo Nho chỉ dạy con người “ Khử nhân 
dục, tồn Thiên Lý” 

Mà khử nhân dục là: 
-Đừng bao giờ làm điều tà khuất. 
-Đừng bao giờ suy niệm những điều tà khuất. 
-Đừng bao giờ hại mình, hại người. 
-Đừng làm gì đến nỗi phài che dấu, đậy điệm. 
-Đừng làm gì khiến cho mình phải phàn nàn, xấu hổ. 

Mà tồn thiên lý là: 
-Làm những điều quang minh, công chính, suy nghĩ những điều thanh 

tao, đẹp đẽ. 
-Làm những điều ích mình, ích người. 
-Làm những gì mình có thể làm được nơi thanh thiên, bạch nhật, mà mọi 

người có thể trông thấy, nghe thấy, mà mình không phải vì thế mà hối hận, phàn nàn. 
  
Nói cho vắn tắt hơn nữa, ta thấy Nho Gia chỉ dạy con người sống theo đúng tiếng 

gọi của Lương Tâm. 
Giờ đây, chúng ta có thể dựa vào những tiêu chuẩn tu thân của Nho giáo, để kiểm 

điểm lại xem tại sao chúng ta chưa tiến được bao lăm trên đường nhân, nẻo đức. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



408 

 

Sở dĩ chúng ta không tiến hoá được mấy, là vì: 
a-Chúng ta thiếu lập chí cho hẳn hoi. Chúng ta đã ï không có gan dám lập chí để 

nên thánh hiền. 
b-Chúng ta đã không dốc tâm cầu đạo, không cố gắng học hỏi, suy tư hết mình. 
Những người thế gian cầu công danh, lợi lộc, có thể học hành, có thể làm lụng suốt 

ngày đêm, đến quên ăn, quên ngủ, thế mà những con người cầu đạo lại chưa hề đã say 
Đạo đến mức độ quên ngủ, quên ăn để học hỏi, suy tư. 

Chúng ta học hành phất phới, thì làm sao nắm được nghĩa lý sâu xa? 
Chúng ta suy tư hời hợt, thì làm sao khai trí, phát huệ? 
c-Chúng ta, chẳng nhiều, thì ít, đã đánh mất Bản Tâm, đã đánh rơi, đánh mất lương 

tâm, mà chẳng biết tìm nó lại. 
Chúng ta có thể có một sự hiểu biết rất sâu rộng về các đạo giáo, các triết thuyết, 

các phép tu, lối luyện Đông Tây. Ấy thế nhưng lại có một sự hiểu biết hết sức là nông 
cạn, hời hợt về con người, về bản thân chúng ta. Chúng ta tưởng rằng tâm ta chỉ toàn có 
những tình cảm vụn vặt, những niệm lự phù phiếm,những tình dục hư hèn, mà chẳng 
có gì là tinh hoa, cao đại. Chúng ta tưởng rằng bao nhiêu cái hay, cái đẹp mà ta hiện có 
trong tâm trí ta là của xã hội, của đạo giáo bên ngoài đổ vào. 

Chúng ta chỉ chú trọng đến những tiếng khen chê của thế nhân bên ngoài, mà 
không chú trọng đến lồi khen chê của Thần Lương Tâm bên trong. Chúng ta lại cho 
rằng Lương Tâm chúng ta có thể sai lầm, còn những vị lãnh đạo giáo, chính trị, xã hội 
bên ngoài của chúng ta, mới thần thông, quảng đại, không thể sai lầm. 

Thế là mặc nhiên, chúng ta đã bị các tổ chức chính trị, xã hội, đạo giáo bên ngoài 
moi móc mất Chân Tâm rồi, như vậy dù trung nghĩa như Tỉ Can, chúng ta làm sao mà 
sống đời, sống đạo một cách đích thực được? 

Chính vì đã đánh mất Chân Tâm, cho nên nhiều khi chúng ta trở nên vẩn vơ, phờ 
phạc, bần thần, hoang mang, ngơ ngác, u muội, đành lòng để cho ngoại cảnh cuốn lôi, 
như những chiếc lá khô trước cơn gió lốc. 

Vì vậy, trong công trình tu đạo, điều cần thiết là phải tìm lại Lương Tâm, làm hoà 
với Lương Tâm. 

d -Chúng ta đã không sống gần Trời, sống với Trời. Chúng ta đã để cho Trời sống 
trên các tầng Trời cao thẳm, hay trong các đền đài miếu mạo u linh, mà chẳng cho Trời 
sống trong đền thờ Tâm Hồn chúng ta. Và như vậy, chúng ta đã mất một người hướng 
dẫn chân thành nhất, sáng suốt nhất, tài năng nhất. 

e -Chúng ta đã không biết đặt trọng tâm cải thiện tâm tư mỗi ngày, mỗi giờ, mỗi 
phút, mà coi đạo giáo như là một cuộc hành xác phũ phàng, như là một cuộc mặc cả 
bán buôn, điều đình hơn thiệt giữa ta và Trời. 

Tại sao chúng ta hằng ngày biết dọn nhà, dọn cửa, quét sân, quét sướng, tại sao 
chúng ta hằng ngày biết tắm rửa, làm sạch, làm đẹp cho xác thân, mà lại quên chuyện 
chỉnh trang lại tâm hồn chúng ta? Sao chúng ta lại trọng xác mà khinh hồn như thế 
vậy? 

Khảo lại quan niệm tu thân theo Nho gia, ta thấy nó rất trong sáng và giản dị. 
Các bậc thánh hiền Nho Giáo trước sau chỉ khuyên chúng ta: 



409 

 

-Lập chí cho cao siêu, lập chí trở thành thánh hiền. 
-Sống theo lương tâm. 
-Cố gắng cải thiện nội tâm. 
-Cố gắng học hỏi, suy tư để tiến dần tới Chân Thiện Mỹ. 

Ước gì quan niệm về tu thân theo Nho Gíao sẽ góp phần làm bừng cháy lên ngọn 
lửa Thiên Chân hiện còn đang âm ỉ, nhen nhúm trong lòng chúng ta và nhắc nhở chúng 
ta bổn phận then chốt của cuộc đời, đó là cố gắng tu thân để tiến tới Chân, Thiện, Mỹ. 

Ước gì chúng ta hết thảy tìm lại được Bản Tính Trời nơi ta. 
Ước gì chúng ta luôn sống trực diện với Thiên Nhan. 
Ước gì chúng ta luôn sống theo tiếng gọi Lương Tâm. 
Ước gì chúng ta trở nên những hiện thân của Thượng Đế, nên những mẫu người lý 

tưởng, thể hiện được Chân Thiện, Mỹ cho đến mức toàn vẹn. Mong lắm thay. 
 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1] Qui Nguyên Trực Chỉ, Đỗ Thiếu Lăng dịch, tr. 317. 
[2] Qui Nguyên Trực Chỉ, Đỗ Thiếu Lăng dịch, tr. 317 
[3] Qui Nguyên Trực Chỉ, Đỗ Thiếu Lăng dịch, tr. 335 
[4] Qui Nguyên Trực Chỉ, Đỗ Thiếu Lăng dịch, tr. 335 
[5] Trần Trọng Kim, Nho Giáo II, tr. 39. 
[6] 為 生 不 能 為 人，為 人 者 天 也。 

人 之 為 人 本 於 天， 天 亦 人 之 曾 祖 父 也。 
Vi sinh bất năng vi nhân, vi nhân giả Thiên dã. Nhân chi vi nhân bản ư Thiên. 

Thiên diệc nhân vi tằng tổ phụ dã. (Như vậy, đối với Đổng Trọng Thư, khi sinh ra con 
người chưa phải là người, chỉ mới là “ nửa người, nửa ngợm, nửa đười ươi” như ta 
thường nói. phải đến khi nào hoàn thiện, mới thực là người.) 

Trần Trọng Kim, Nho Giáo II, tr. 35. 
[7] Trần trọng Kim, Nho Giáo, quyển hạ, tr. 167. 
[8] Trần trọng Kim. Nho Giáo II, tr. 178-189- 
[9] Trần trọng Kim. Nho Giáo II, tr. 229 
[10] Trần trọng Kim. Nho Giáo II, tr. 231 
[11] Bửu Cầm, Tống Nho, Đại Học tùng thư, Nhân Văn, Huế, 1952, tr. 92. 
[12] Như trên, tr. 92 
[13] Như trên, tr. 92-93 
[14] Như trên. tr. 93. 
[15] Wang Tch’ang Tche S.J. La Philosophie Morale de Wang Yang Ming, p. 1a. 



410 

 

[16]        良 知 即 是 獨 知 時， 

此 知 之 外 更 無 知。 

誰 人 不 有 良 知 在， 

知 得 良知 卻 是 誰？ 
Lương tri tức thị độc tri thì, 
Thử tri chi ngoại, cánh vô tri. 
Thuỳ nhân bất hữu lương tri tại, 
Tri đắc lương tri khước thị thuỳ? 

Léon Wieger, Textes philosophiques, tr. 259-260. 
Trung Quốc nhất chu , kỳ 682, tr. 8. 

[17] 學 問 之 道 無 他﹕求 其 放 心 而 已 矣。 
Mạnh tử, Cáo tử chương cú thượng, 11. 

[18] Mạnh tử, Cáo tử chương cú thượng, 11 
[19] Phan Bội Châu, Khổng học đăng, tr. 704. 
[20] Pourquoi vous tourmenter ainsi à longueur de journée? 

Pourquoi tant lire, tant étudier, tant discuter? 
Toutes les incertitudes et les contradictions des Maitres. 
Le savoir inné les tranche en un moment. 
De naissance, tout homme a une boussole dans son coeur, 
Ou mieux, il a dans son coeur même, la racine et la source de tout, 
Alors que vous avez tout dans votre trésor, 
Pourquoi quêtez-vous des miettes, de porte en porte? 

(Wang Yang Ming), Henri Bernard Maitre, Sagesse Chinoise et Philosophie 
chrétienne, p. 87) 

[21] Kinh Thi, Đại Nhã, Ức thiên. 
[22] Trung Dung, I. 
[23] 出 門 如 見 大 賓， 使 民 如 乘 大 祭。 
      Xuất môn như kiến đại tân, sử dân như thừa đại tế. 

Luận Ngữ, XII, 2. 
[24]  人 間 私 語， 天 聞 如 雷。 

     暗 室， 窺 心 神 目 如 電。 
Thuận Trị quá giang. 

[25] Xem Phản Đường. 
[26] 克 己 復 禮 為 仁。 Khắc kỷ phục lễ vi nhân. 



411 

 

Luận Ngữ, XII, 1 
[27] Mạnh Tử, Cáo Tử thượng, 15. 
[28] Như trên. chương XIII, XIV, XV. 
[29] Mạnh Tử, Cáo Tử thượng, 8. 
[30] Nho giáo, Trần trọng Kim, q. hạ, tr. 137. 
[31] Tống Nho, Bửu Cầm, tr. 166. 
[32] Tống Nho, Bửu Cầm, tr.102. 
[33] Tống Nho, Bửu Cầm, tr. 177-178 
[34] Luận Ngử, I, 4. 
[35] Luận Ngữ, IX, 27 
[36] Luận Ngữ, XII, 4. 
[37] 誠 則 形； 形 則 著； 著 則 明； 明 則 動； 動 則 變； 變 則 化。 
Thành tắc hình; hình tắc trứ, trứ tắc minh; minh tắc động; động tắc biến; biến tắc hoá. 
Trung Dung, XXIII. 
[38] Đại học, VI. 
[39] Mạnh tử, Tận Tâm chương cú thượng, 24. 
[40] Stanislas le Grall, Le Philosophe Tchou Hi, sa doctrine, son influence, page 63 và 
tiếp theo. 
[41] Kinh Dịch, Quẻ Kiền, Văn Ngôn, Hào Cửu Ngũ. 

CHƯƠNG XXVIII 

CON ĐƯỜNG HUYỀN NHIỆM 

TRUNG DUNG. 

  

Từ trước tới nay, nói đến Trung Dung, người ta thường quan niệm đó là một cuộc 
sống không thái quá, không bất cập, nước đôi, lấp lửng giữa dòng. 

Thậm chí nhà học giả Lâm Ngữ Đường còn đề cao lối sống lừng chừng, trung lập, 
nước đôi đó và giới thiệu nó như là một đời sống lý tưởng với các độc giả Âu Châu, 
qua bài Bán Bán Ca của Lý Mật Am, mà tôi xin dịch như sau: 

Ta sống quá nửa đời phù phiếm, 
Mới nhận ra huyền nhiệm Trung Dung, 
Trung Dung hương vị khôn cùng, 
Làm cho lòng dạ, tưng bừng niềm vui. 
Lúc mà cái con người sướng nhất, 
Chính là khi tới mức trung niên, 
Quang hoa dùng dắng triền miên, 
Như chờ, như đợi gót tiên tạm ngừng. 



412 

 

Cõi trần lọt giữa chừng Trời đất, 
Giữa tỉnh quê, ta cất nhà ta, 
Thảnh thơi ta mở trại hoa, 
Giữa chừng sông núi, la đà nước non, 
Biết vừa đủ, tiền nong vừa đủ, 
Vòng lợi danh, vương nửa tấm son. 
Không xinh, nhưng cũng dễ nom, 
Không giàu nhưng cũng còn dòn hơn ai, 
Nhà ta xây, nửa đài, nửa các, 
Đồ đạc ta lác đác đủ chơi, 
Áo ta cũ mới chơi vơi, 
Uống ăn na ná như người bậc trung. 
Vài tôi tớ không thông, không dở, 
Vợ con ta đơ đỡ, ta ưng. 
Nửa tiên, nửa tục lừng chừng, 
Nửa cùng thần thánh, nửa cùng thê nhi, 
Nửa bụng dạ, lo vì con cái, 
Nửa tâm hồn gửi lại Hoàng Thiên, 
Để khi thoát xác ta yên, 
Dễ bề thưa gửi, biết niềm tới lui. 
Ngà say là lúc ly bôi, 
Đoá hoa hàm tiếu là thời mê ly, 
Buồm nửa cánh, thuyền đi thong thả, 
Cương vừa dong, vó ngựa mới hay. 
Quá giầu, phiền luỵ sẽ dầy, 
Quá nghèo cuộc sống sẽ đầy truân chuyên. 
Trần ai, sướng với phiền khó tách, 
Trong ngọt ngào, pha phách đắng cay. 
Hưởng đời đừng quá mê say, 
Lừng khừng đại khái tháng ngày tiêu dao...[1] 

  

Nhưng nếu Đức Khổng và các danh Nho chỉ đưa ra cho nhân quần một mục phiêu 
tầm thường như vậy, thì có gì đáng cho thiên hạ kính tôn? 

Nếu Trung Dung được các danh nho coi là tâm pháp của Khổng giáo, là tuyệt 
phẩm thì phải có cái gì cao siêu gấp bội. 

ADMIN
Highlight



413 

 

Trong bài này, tôi muốn chứng minh Trung Dung, hiểu cho đúng mức, sẽ là Thiên 
Đạo, sẽ là đạo vô thượng trong thiên hạ, vì chỗ đạt đạo, đạt đích của Trung Dung cũng 
tương đồng với chỗ đạt đạo, đạt đích của các đạo giáo trong thiên hạ. 

Tôi sẽ lần lượt: 
-Định nghĩa và khai thác 2 chữ Trung Dung. 
-Trình bày về Thiên Đạo với những nét đặc thù chính yếu của nó, 

theo Trung Dung. 

A. HAI CHỮ TRUNG DUNG. 
Chữ Trung, theo Từ Nguyên, là một mũi tên bắn trúng hồng tâm. 
Trình Tử và Chu Hi giải Trung là bất thiên, bất uỷ, nghĩa là không thiên lệch, 

không dựa vào đâu. 
Chữ Dung, theo Trịnh Huyền, có nghĩa là dùng, là áp dụng, còn theo Trình Tử, thì 

có nghĩa làkhông biến đổi. 
Sau khi hội ý tiên nho, tôi giải thích 2 chữ Trung Dung một cách thông thường như 

sau: 
Trung là Tâm Điểm. 
Dung là bất biến, 
Trong vòng biến thiên, ảo hoá của vũ trụ, vạn hữu này, chỉ có một Tâm Điểm bất 

biến, hằng cửu, ấy là Bản Thể, là Tuyệt đối, là Vô Cực, là Thái Cực, là Đạo, là Trời. 
Chính vì thế, mà Dịch Kinh đã vẽ Thái Cực ở Tâm Điểm vòng Dịch, còn các hào 

quái, tượng trưng cho vạn hữu, hình tướng bên ngoài, thì vẽ lên trên vòng tròn bên 
ngoài, lên trên vòng Dịch bên ngoài. 

Tâm điểm, vì ở giữa vòng biến thiên của vạn hữu, nên không hề nghiêng lệch về 
bên nào. Tâm điểm, vì là cơ cấu, là căn cơ, gốc gác muôn loài, nên cũng không hề phải 
dựa nương vào đâu. Vì thế Trình Tử mới nói Trung là bất thiên, bất ỷ. 

Muôn loài, muôn vật biến thiên, âu phải có một căn cơ bất biến, hằng cửu làm chủ 
chốt. Chính thế mà Trình tử giải Trung Dung là bất biến. 

Thế tức là với 2 chữ Trung Dung, Khổng tử đã vạch cho chúng ta cả một chương 
trình hành động, cả một con đường giải thoát. Nghĩa là: 

-Sống trong muôn vàn hiện tượng biến thiên, chúng ta phải tìm cho ra cái Căn Cơ 
duy nhất, bất biến. 

-Ở đâu có biến thiên, ở đấy phải có Căn Cơ duy nhất, bất biến làm chủ chốt. 
-Ở nơi con người chúng ta, cũng đầy rẫy mọi hiện tượng biến thiên, như vậy, trong 

con người chúng ta phải có một căn cơ duy nhất, bất biến làm chủ chốt. 
-Mà chỉ có Trời, có Đạo, có Thái Cực mới bất biến. Suy ra, trong ta, chắc chắn 

phải có Đạo, có Trời, có nguồn sống siêu nhiên, vĩnh cửu làm chủ chốt. 
-Cái gì biến thiên thì còn ở trong vòng sinh tử, khổ đau. Cái gì bất biến mới thoát 

ra ngoài vòng biến thiên, sinh tử, khổ đau. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



414 

 

-Thế nên, con người, muốn thoát vòng sinh tử, khổ đau, phải đạt cho tới Tâm 
Điểm bất biến, đạt cho tới Trung Dung. 

Đức Phật cũng đã nói: “Hỡi các tỳ Khưu, có một thực trạng bất sinh, bất thành, 
bất ỷ, bất tạp, vì nếu không có thực trạng ấy, thì làm sao mà giải thoát được cái sinh 
thành, ỷ tạp? Nhưng vì có thực trạng ấy, nên có đường thoát cho cái sinh thành, ỷ 
tạp.” [2] 

Vivekananda cũng đã viết:” Chúng ta trước hết phải đi tìm cho ra một tâm điểm 
phát sinh ra mọi bình diện sinh hoạt khác. Khi đã tìm cho ra được tâm điểm rồi, chúng 
ta mới mong tìm ra được một giải pháp. Đó là chương trình của ta. 

“Tâm điểm ấy ở đâu? Thưa nó ở ngay trong lòng chúng ta. Các hiền triết cổ 
thời đã tìm sâu mãi vào tâm con người, cho đến khi khám phá ra được rằng Tâm 
Khảm con người chính là Trung Tâm vũ trụ. 

“Tất cả mọi bình diện khác đều xoay quanh tâm điểm duy nhất ấy, và chỉ từ đó, 
chúng ta mới tìm ra được giải pháp chung cho mọi người. [3] 

Văn Đạo Tử cho rằng: Tâm điểm ấy chính là Thiên đạo. Vào được Tâm Điểm của 
lòng người, tức là vào được Tâm Điểm của vòng Dịch, thoát luân hồi, sinh tử, thế tức là 
vào được trục Pháp Luân theo danh từ Phật Giáo. 

Ta hãy nghe Văn Đạo Tử trình bày: 
“Thiên đạo cư Trung, lập cực, nên vận chuyển muôn đời mà không sai thất, cũng 

như trong bánh xe, các vành xe và tai hoa xe vận chuyển không ngừng là nhờ ở trục xe. 
Nếu ta giữ vững được Trung Điểm, tận dụng được Thái Cực, thì có thể chuyển vần với 
vạn vật mà vẫn có thể góp phần được với Trời đất trong công trình hoá dục. 

“Cho nên người quân tử tu nhân đạo để hợp Thiên Đạo. Hợp Thiên Đạo tức là 
vào được trục của vòng Dịch, thoát ra ngoài vòng kiềm toả của các hiện tượng: Hỗ trợ 
muôn vật mà không tơ vương, dính bén muôn vật; xoay chuyển vòng biến dịch, mà 
chẳng chuyển dịch với bánh xe biến thiên, luân hồi. 

“Hoàng đế nói: “Vũ trụ ở trong tay, vạn hoá sinh trong mình. 
“Phật nói: “Thu bể khơi vào trong sợi lông, đem núi Tu Di lồng vào trong hạt cát, 

đâu phải là thuật lạ. Bất quá các Ngài đã nắm được trục Pháp Luân. Ôi vi diệu thay 
trục của Pháp Luân, hỏi mấy ai đã biết? Chẳng rõ được trục mà chỉ biết nói Pháp 
Luân vận chuyển, thì chóng chày cũng bị vận chuyển theo Pháp Luân, làm sao thoát 
vòng sinh tử được?” [4] 

Như vậy, nếu ta đặt 2 chữ Trung Dung vào tâm điểm một vòng tròn, ta sẽ có ngay 
1 chìa khoá thần để mở các chốt then đạo giáo, thấu triệt huyền cơ vũ trụ và con 
người. Thực vậy, nếu ta nhận định rằng Tuyệt đối hằng cửu, bất biến ở ngay tâm 
điểm mọi vòng biến dịch, ta sẽ nhận định ngay được rằng Tuyệt đối hằng cửu ở ngay 
trung tâm não bộ chúng ta, vì đầu ta là một hình cầu. 

Lão giáo gọi nơi đó là Huyền quan Khiếu, là Cốc Thần là Nê Hoàn. Phật giáo với 
lời Chú: Oum, mani Padme Hum đã xác nhận rằng giữa bông hoa sen đầu não chúng ta, 
đã có sẵn Ngọc Châu Viên Giác. 

Học giả Lilian Silburn, trong tác phẩm Instant et Cause đã viết: “Tìm ra được 
Chân Tâm tương đương với Brahman Thượng Đế, vừa là tâm điểm của lòng 

ADMIN
Highlight



415 

 

mình, vừa là Tâm Điểm của vũ trụ, là một khám phá lớn lao của các vị Đạo sĩ Bà 
La Môn, sự khám phá này đã dẫn tới sự thành hình của bộ Áo Nghĩa Thư.” [5] 

Sau khi đã trình bày hai chữ Trung Dung như là Tâm Điểm bất biến của vũ trụ và 
của lòng con người, ta có thể nói một cách chắc chắn nhu sau: Bất kỳ ở tôn giáo nào, 
nếu con người chưa tìm ra được Thượng đế ngự trị trong tâm khảm mình, làm 
chủ chốt cho mọi tâm tư, hành vi trong ngoài mình, thì con người vẫn còn ở trong 
vòng mê lạc, chưa thể nào có thể giải thoát được. 

Tất cả những lời trình bày minh biện ở trên chỉ có mục đích đưa tới một nhận xét 
sơ khởi này là: Trung Dung chính là Thiên Đạo. 

TRUNG DUNG LÀ THIÊN ĐẠO. 
Để cho vấn đề được sáng tỏ, chúng ta có thể dựa vào thuyết Tam Tài của Nho 

Giáo, mà nhận định rằng: Thực ra con người không phải chỉ có một thứ Đạo, mà có 
đến 3 thứ đạo: 

a) Trước hết, vì có Xác, nên con người cần phải khai thác ngoại cảnh, để nuôi 
dưỡng chăm sóc xác thân cho nó được no ấm, khoẻ mạnh. Đó là Địa Đạo hay Vật 
Đạo. 

b) Thứ đến, vì có Tâm Hồn, nên con người phải ăn ở cho xứng đáng, đối đãi với 
nhau cho hẳn hoi, để khỏi thẹn với danh hiệu con người. Đó là Nhân Đạo. 

c) Sau hết vì con ngưởi có Thiên Tính, có Thần, nên con người phải sống siêu việt 
lên trên bình diện tâm hồn, sống trên bình diện siêu linh, thần thánh hoá mình, để sống 
phối hợp với Thượng Đế, ngay từ khi còn ở gian trần này. Đó là Thiên Đạo. 

Người xưa, cũng còn gọi Thiên đạo là đạo Trung Dung, hay Trung Đạo, hay Chân 
Đạo hay Đại Đạo. 

Thiên đạo không dạy ta van vái một Thần Minh nào, dù là siêu việt đến đâu, mà 
chỉ nhắc nhở chúng ta rằng chính mình chúng ta đã sẵn có bản thể Thần Minh, vì thế 
chúng ta cần phải trở thành Thần Thánh. 

Trung Đạo hay Thiên Đạo, theo đúng như lời Hegel đã nói, là sự cao cả mà 
con người đã đạt được, sau khi đã tháo gỡ được mọi phiền trược, trở ngại, để đi 
vào đời sống vô cùng. Đó là Chân Đạo. [6] 

Chân Đạo chính là sự vươn mình lên cho tới Thần Linh. [7] 

NHỮNG NÉT ĐẶC THÙ CỦA ĐẠO TRUNG DUNG. 
A. Con người với Trời có đồng một bản tính. 
Trung Dung với mấy chữ vắn vỏi: “Thiên Mệnh chi vị Tính” đã cho chúng ta thấy 

rằng: Con người nếu muốn bước vào Thiên Đạo, trước hết phải có một nhận thức 
nghiêm chỉnh và chính xác về Bản Thể mình, Bản Tính mình. 

Trung Dung cho rằng Bản Tính con người chính là Thiên Tính. Nói nôm na, Bản 
tính con người và Bản Tính Trời là một. 

Thế tức là sau những bộ mặt nạ hoá trang, mà sân khấu đời đã bắt ta phải 
mang, phải giữ, sau những lớp bùn đất thời gian, ngoại cảnh bên ngoài của những con 
người thực tại (empirical ego; moi empirique), còn đang luân lạc trong chốn bụi hồng 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



416 

 

của trần ai, tục luỵ, còn có bộ mặt vô cùng xinh đẹp của con nguời lý tưởng (ideal 
ego; moi idéal) ẩn khuất bên trong. Bộ mặt đó, người Á Đông theo Phật giáo, thường 
gọi là Bản Lai Diện Mục. 

Từ khi tôi khám phá ra được điều quan trọng này, tôi đã dùng nó như là kim 
chỉ nam, để tìm cho ra Đại Đạo khuất lấp trong các cánh rừng sâu tôn giáo và 
triết học trên thế giới. 

Gần đây, có dịp đọc quyển Lịch Đại Cao Tăng Cố Sự, tôi thấy Hoà Thượng Đạo 
Sinh, sống vào thời đại Nam Bắc Triều bên Tàu, đời Lưu Văn Đế (424-453) cũng có 
chủ trương y hệt như tôi. Đạo Sinh bình rằng: Nhà Nho gọi là Thiên Mệnh, thì Nhà 
Phật gọi là Phật Tính, mà Phật Tính là Thiên Tính. [8] 

Ấn Độ giáo cũng cho ràng Con người chân thực trong ta chính là Atman, 
Brahman. Tat Tvam Asi = Con là Cái Đó. 

Phật giáo nhất là nơi kinh Đại Niết Bàn chủ trương rằng mọi người đều có Phật 
Tính. 

Thánh Kinh cũng có một câu làm tôi hết sức sung sướng. Đó là Thượng Đế chính 
là sự sống của bạn. [9] 

Nếu Thượng đế là sự sống chúng ta, thì Ngài chính là Bản Thể chúng ta vậy. Ngài 
xưng Mình: “Ta là Bản Thể “ (Ego sum qui sum. Exodus 3, 14). [10] 

Hội Nghị Thông Thiên Học Quốc Tế tại Salzbourg nước Áo có những lời tuyên 
ngôn hết sức nảy lửa. Ví dụ:” 

-Trong ta có một Vô Cùng. [11] 
-Giác Ngộ tâm linh sẽ mặc khải cho thấy yếu tố Thần Linh duy nhất 

trong Tâm Thần mọi người.[12] 
-Thời buổi này, cần phải nhận chân rằng trong mọi con người, có một tàn 

lửa Thiên Chân và những khả năng vô biên, vô tận. [13] 
-Tôn giáo xưa cho rằng Trời và người xa cách nhau. Thông Thiên ngày 

nay cho rằng Trời Người là một. [14] 
B. Nhân Tâm thuận tòng Thiên Lý thế là Đạo. (Suất tính chi vị Đạo) 
Theo Trung Dung, Đạo Trời thật là chí giản, chí dị. Muốn theo Đạo Trời, muốn 

theo Thiên Lý, con người chỉ cần lắng nghe tiếng gọi của Lương Tâm. Trung Dung gọi 
thế là Suất Tính. 

Lương Tâm luôn luôn dạy chúng ta làm những điều cao đại, minh chính, luôn luôn 
dạy chúng ta từ bi, hỉ xả, coi người như mình, trọng Nghĩa, khinh Lợi. 

Còn tư tâm chúng ta thì luôn luôn muốn làm những điều tà nguỵ, bất trung, bất 
chính, ích kỷ, hại nhân, vọng hành, vọng niệm. 

Như vậy, thuận tòng Thiên Lý, tức là gạt bỏ những điều tà nguỵ, để tiến tới công 
chính, từ bỏ mọi điều ti tiện, cục cằn để vươn lên tới tinh hoa, cao đại. 

Vương Dương Minh nhận định về Lương Tâm, Lương Tri như sau: “Lương Tâm ở 
trong người ta như ánh sáng của mặt trời ở trong không gian. Khi ta ngồi vào chỗ tối, 
ta tưởng là không có ánh sáng nữa, nhưng kỳ thực nó vẫn vằng vặc trong khoảng trời 
đất. Chỗ tối ấy là vọng niệm, là tư dục, nó chỉ che được cái sáng, chứ không làm mất 

ADMIN
Highlight



417 

 

cái sáng... Sự học cốt là bỏ cái tối, cái che đi, để thấy rõ cái sáng của Lương Tri 
vậy...”[15] 

Bà H. P. Blavatsky, viết trong quyển Mật Giáo (Doctrine Secrète): “Chỉ có 
Nguyên Lý tuyệt đối, bất khả tư nghị, căn nguyên vạn hữu, mới đáng có đền thờ và bàn 
thờ trong khu đất thiêng liêng và u tịch của lòng ta. Nguyên Lý ấy, nhìn không thấy, bắt 
không được, mung lung, huyền ảo (nhưng ta vẫn có thể cảm thấy được) qua trung gian, 
tiếng nói thầm lặng của Lương Tâm. Kẻ nào thờ phượng Nguyên Lý tuyệt đối ấy, phải 
thờ trong yên lặng và trong sựï u tịch thiêng liêng của Tâm Hồn mình.” [16] 

Bà Blavastky còn viết: “ Atman, Đại Ngã... sẽ tỏ quyền năng cho kẻ nào có khả 
năng nghe được tiếng nói thầm lặng của Lương Tâm. Từ thủa ban sơ, cho đến thời hiện 
đại, không có một triết gia chân chính nào mà không mang trong đền đài u tịch của 
tâm hồn mình Chân Lý cao đại và huyền diệu đó. Nếu là trường hợp người được điểm 
đạo, thì sự học biết về Lương Tâm lại trở thành một khoa học thiêng liêng...” [17] 

C. Trời, Luật Trời, Đạo Trời không rời con người một phút giây. 
Đọc câu “Đạo bất khả tu ru li” nơi đầu sách Trung Dung, tôi đã tìm ra được 3 

định luật quan trọng của người xưa: 
1)-Một là Trời chẳng hề lìa xa con người. 
2)-Hai là Luật Trời chẳng hề có lìa xa con người, mà đã được ghi tạc vào 

trong tâm con người. 
3)-Ba là Chân đạo hay là con đường dẫn từ Người tới Trời, đã có sẵn 

trong tâm thần mọi người. 
Tôi tin rằng đó là những quan niệm hết sức xác đáng, hết sức phổ quát, cần được 

bàn bạc, suy tư, học hỏi cho tận tường. 
-Trước hết, ta hãy bàn về quan niệm Trời chẳng xa người. 
Quan niệm này chẳng những đã được trình bày nơi đoạn I, đoạn XVI sách Trung 

Dung, mà còn được trình bày trong Kinh Thi. 
Trung Dung vì tin rằng Trời đã tiềm ẩn trong lòng con người và nhìn thấy rõ mọi 

tâm tư, niệm lự của chúng ta, nên đã khuyên người quân tử phải luôn luôn e dè, kính 
sợ, phải luôn luôn thận trọng, dầu là khi một bóng, một mình. 

Trung Dung viết: 
“ E dè cái mắt không nhìn, 
Tai nghe không nổi cho nên hãi hùng. 
Càng ẩn áo lại càng hiện rõ, 
Càng siêu vi, càng tỏ sáng nhiều, 
Nên dù chiếc bóng tịch liêu, 
Đã là quân tử chẳng siêu lòng vàng... [18] 

 Kinh Thi viết: 
Trái Tây Bắc góc nhà thanh vắng, 
Đừng làm chi đáng để hổ ngươi. 
Đừng rằng tăm tối chơi vơi, 



418 

 

Đừng rằng tăm tối ai người thấy ta. 
Thần giáng lâm ai mà hay biết, 
Nên dám đâu khinh miệt, dể ngươi. [19] 

  

-Thứ đến là Luật Trời chẳng lìa xa con người. 
Chương XIII, Trung Dung viết: 

“ Đạo luôn gần gũi người đời, 
Những ai lập Đạo xa rời chúng dân. 
Hiếu kỳ, lập dị là lầm.” 

 Kinh Thi viết: 
“ Đẽo cán rìu, có liền bên cán mẫu, 
Trông lại nhìn, cố đấu cho in” 
Ngắm đi, ngắm lại liền liền, 
Đẽo lui, đẽo tới, mắt xem chưa vừa. 
Nên quân tử khi lo giáo hoá, 
Sửa trị người, sẵn có khuôn Người, 
Thấy người giác ngộ, thời thôi, 
Đã chiều cải hoá, liệu bài ta ngưng.” [20] 

Cụ Phan Bội Châu bình giải câu: “Dĩ Nhân trị nhân” của Trung Dung như sau: 
“Chữ Nhân (trong câu dĩ Nhân trị nhân) ở trên tức là Chân Lý của Người tức là Đạo, 
chữ nhân ở dưới là thân thể của người, tức là nhân. Lấy Đạo người trị người chính 
là kiểu mẫu không xa, lại còn thiết tha hơn Phạt Kha (tức là đẽo rìu có sẵn cán mẫu bên 
cạnh mà theo) kia nữa. [21] 

-Con đường từ người tới Trời đã có sẵn trong tâm thần con người. 
Nhận định này chỉ là một sự suy diễn tự nhiên của quan niệm Trời chẳng xa người 

đã đề cập tới nơi trên. 
Thực vậy, Đạo chẳng qua là sự tìm ra được Trời ngự trị trong lòng mình, tìm lại 

được Bản Tính Thần Minh sang cả của mình, bắc được nhịp cầu giữa lòng mình với 
Thần Trời trong lòng mình, phạt quang được gai góc, lau lách của thất tình, lục 
dục, phá tan được lớp sương mù dày đặc của sự ngu si, mê vọng, tức là sẽ tìm lại 
được Trời, được Đạo nơi tâm. 

Mới hay: 
“Trời tuy thị vô biên, vô tận, 
Nhưng mà Trời vẫn lẩn trong tâm. 
Thật là kỳ ảo khôn cùng, 
Không hơi, không tiếng vẫn lừng uy danh. 
Khuôn phép Trời chí thành, chí thiện, 
Tiếng của Trời là tiếng lương tâm, 



419 

 

Mới hay trong chốn cát lầm, 
Muôn ngàn đã sẵn vô ngần ngọc châu, 
Mới hay giữa sông sâu, núi thẳm, 
Vẫn có đường bằng phảng thênh thênh. 
Đường Trời rong ruổi mặc tình, 
Không xiên, không vẹo, không vênh, không tà. 
Đường Trời nọ bao la thảng đãng, 
Không quanh co, không vặn, không xiên, 
Đường trời phẳng lặng, êm đềm, 
Không hề tráo trở, đảo điên, vạy vò. 
Đường Trời nọ thẳng vo, thẳng tắp, 
Vút một lèo tới cực cao minh, 
Đó là Duy Nhất, Duy Tinh, 
Đó là Thái Cực tinh thành xưa nay. 
Cuộc phù thế chớ say danh lợi, 
Bả lợi danh phất phới hão huyền, 
Chớ mê những cái đảo điên, 
Mà quên mất cái vững bền ngàn thu. 
Sông thế sự hãy ưa chèo ngược, 
Chèo ngược dòng lên tuốt căn nguyên. 
Căn nguyên là chính thanh thiên, 
Vô biên vô tận triền miên không cùng. 
Bỏ phù phiếm tìm tông, tìm tích, 
Dương cung thần ngắm đích thâm tâm, 
Ngắm vào Trung Điểm tâm thần, 
Ấy là thoát cõi hồng trần lầm than. 
Như trăng sáng băng ngàn trần thế, 
Rẽ Đẩu, Ngưu, đượm vẻ thần tiên. 
Ấy là Tâm Pháp thánh hiền, 
Ấy là Trung Đạo tương truyền xưa nay,,,[22] 

 Thông Thiên học cũng chủ trương phải tìm Đạo, tìm Trời ngay trong lòng mình. 
Ông Joy Mills, trong 1 bài thuyết trình tại đại hội Thông Thiên Quốc Tế ở 

Salzbourg có trích dẫn 1 đoạn Upanishads như sau: “Có một ánh sáng chiếu soi cùng 
khắp trời đất, đó là ánh sáng chiếu soi trong lòng chúng ta. có 1 nhịp cầu nối liền 
thời gian và vĩnh cửu, và nhịp cầu ấy là Thần con người. Trên cầu ấy chẳng có 
ngày đêm, chẳng có lão tử, chẳng có sầu muộn... 

Một khi đã tìm thấy nhịp cầu ấy, con người sẽ nhìn thấy rõ tương lai, sẽ khỏi 
hết thương tích, bệnh tật. Đối với ai đã vượt được cầu ấy, đêm sẽ trở thành như 
ngày, vì trong thế giới Thần Linh có một ánh sáng vĩnh cửu.” [23] 



420 

 

Đại Hội Thông Thiên Quốc Tế ở Salzbourg cũng còn nhận định rằng: “Người ta 
thấy được Thượng Đế trong tạo vật Ngài...Ngay trong lòng mình, con người có thể 
tìm thấy đời sống Thượng Đế. Về phương diện đạo giáo, sự khám phá này cũng vĩ 
đại như sự khám phá ra nguyên tử năng. Nó cho con người 1 quyền lực tinh thần 
không bờ bến, cũng như nguyên tử năng đã cho con người một sức mạnh vật chất 
kỳ diệu.” [24] 

Nếu vậy, thì các vị Giáo chủ xưa nay, thực ra đã không tạo ra được Đạo, mà chỉ 
là những ngón tay chỉ cho ta thấy Đạo đã sẵn có nơi ta, chỉ là những người có công 
giúp chúng ta phạt quang gai góc, phạt quang lau lách đã mọc um tùm trong Tâm Hồn 
ta làm cho mất hết dấu vết của Đại Đạo mà thôi. 

Cũng một lẽ Chân Đạo không thể xuất cảng được từ nước này sang nước nọ, 
và cũng không phải là một cái gì tự trên trời xa lắc rơi tòm xuống tâm hồn ta. 

Năm 1961, nhân dịp ghé qua Pháp, một buổi tối, tôi đứng trên tháp Eiffel, ngắm 
cảnh trời mây ban đêm ở Paris, với nhũng cảnh đèn rực rỡ, như muôn vì sao óng ánh 
trên các căn nhà, và các nẻo đường của Paris. Tôi hết sức xúc động khi nhận thấy rằng 
mặt trăng và những làn mây trên bàu trời Paris, cũng như bàu không khí nơi đây cũng y 
hệt như mặt trăng, và những làn mây trên bàu trời V.N. và không khí quanh tôi cũng 
hoàn toàn giống in, không chút chi khác biệt. Tất cả đều là những gì tôi đã thường 
xuyên thưởng ngoạn từ khi tôi còn tấm bé. 

Tôi chợt suy ra rằng: Nếu mặt trời, mặt trăng, cần yếu cho tôi, thì Thượng đế 
chẳng hề tỏ ra xẻn xo và cũng đã ban cho tôi mặt trời, mặt trăng y thức như là đã cho 
mọi người trên thế giới. Nếu không khí cần thiết cho con người, thì ai sinh ra cũng 
được hít thở một bàu không khí như nhau. Như vậy, nếu đạo giáo cần cho con người, 
thì ai sinh ra ở đời cũng đã mang sẵn như nhau một Chân Đạo ấy ở trong tâm, 
dầu là người thời ban sơ, hay thời thế mạt... chứ không phải nghển cổ trông tới 
một thời nào đó mới có những người đem Chân Đạo nhập cảng vào để ban phát 
cho. Và tôi cũng nhớ lời Chúa phán nhân dịp ban truyền 10 điều răn Thiên Chúa. Chúa 
đã phán rằng:” Thực vậy, lề luật mà ta truyền dạy ngươi hôm nay, không có ở 
ngoài tầm kích ngươi. Nó không ở trên Trời, để ngươi phải nói:” Ai lên Trời cho 
chúng tôi để tìm luật đó, để chúng tôi được nghe biết và được thi hành.” Nó cũng 
chẳng ở cách trùng dương để ngươi phải nói:” Ai sẽ vượt biển cả cho chúng tôi, để 
tìm luật đó để chúng tôi được nghe biết và được thi hành.” Đạo kề bên ngươi, Đạo 
ở trong miệng, trong lòng ngươi, để ngươi có thể đem thực hiện.” [25] 

-Những phương pháp tổng quát để tiến tới Chân Đạo. 
Sau khi đã vạch rõ cho mọi người thấy rằng có một Căn cơ hết sức là sang cả, đó 

là Thiên Tính ; sau khi đã cho con người thấy rằng Trời, Đạo hay Định Luật Trời đã 
sẵn có trong tâm linh con người, Trung Dung đã đề ra 3 phương pháp chính yếu để 
giúp con người tiến tới hoàn thiện. 

-Mở mang trí huệ, để đi đến chỗ đại trí, đại giác. Đó là TRÍ. 
-Luôn luôn thực thi những điều hay, điều phải để tiến tới Nhân Đức thực sự. Đó là 

NHÂN. 
-Cố gắng không ngừng, để phát triển năng lực tinh thần, để tiến mãi tới chỗ tinh vi, 

cao đại, đó là DŨNG. 



421 

 

Trung Dung viết: 
“Muốn thông thái không ngoài học vấn, 
Muốn tu nhân, phải gắng công lao. 
Muốn nên hùng dũng, anh hào, 
Hai câu liêm sỉ ghi vào thâm tâm. 
Trí, Nhân, Dũng tu thân ấy lý, 
Biết tu thân ắt trị nổi người. 
Trị người hiểu biết khúc nhôi, 
Con thuyền thiên hạ, âu tài đẩy đưa. “ [26] 

 Muốn phát huy những năng lực nội tại, những đức tính nội tại, con người không 
cần phải đi vào thâm sơn, cùng cốc, bè bạn cùng hùm beo, khỉ vượn, mà chỉ việc vui 
sống trong mọi hoàn cảnh mình gặp trên bước đường đời. Trung Dung viết: 

“Người quân tử sống theo địa vị, 
Không ước mơ, suy nghĩ viển vông. 
Sang giàu sống lối sang giàu, 
Nghèo hèn sống lối nghèo hèn ngại chi. 
Tới man di, sống y man mọi, 
Gặp gian lao vui nỗi gian lao, 
Bất kỳ sống ở cảnh nào, 
Lòng người quân tử ra vào thoả thuê.” [27] 

Gần đây, Edgar Cayce, trong giấc thôi miên, cũng đã nói: “Bạn hãy sống cho xứng 
đáng trong nơi chốn bạn ở. Khi bạn đã chứng minh được điều đó, Thượng Đế sẽ tìm 
cho bạn những con đường tốt hơn.” [28] 

Trung Dung cho rằng: Theo Đạo Trời, không phải là để mong làm những điều 
quái dị, cho hậu thế ngượi khen, mà chính là bền vững theo con đường đạo đức, công 
chính cho đến kỳ cùng. 

Trung Dung viết: 
“Tìm bí ẩn, làm điều quái dị, 
Cốt mong cho hậu thế ngượi khen. 
(Xá chi chuyện ấy nhỏ nhen,) 
Đã là quân tử, chẳng thèm quan tâm, 
(Làm trai quyết chí tu thân,) 
Đường đường quân tử, ta tuân đạo Trời. 
Giữa đường, đứt gánh trở lui, 
“ Bán đồ nhi phế”, có đời nào đâu. 
Trung dung quân tử trước sau, 
Dẫu không tăm tiếng, không rầu lòng ai, 
Thánh nhân, ấy thánh nhân rồi.” [29] 



422 

 

 Về công cuộc tu thân, sách Bhgavad Gita của Ấn Giáo cũng đả kích những lối 
hành hạ xác thân phi lý, và chỉ khuyên những lời ý vị như sau: “ Thanh tịnh, khiết trinh, 
từ bi, chính trực đó là Luyện Thân. Nói lời cho lành, cho đúng, cho khéo, cho hay, đó 
là Luyện Khẩu. Giữ cho tinh thần được thanh cao, tĩnh lãng, thái hoà, tự chủ được 
mình, đó là Luyện Thần.” [30] 

Tóm lại, đối với Trung Dung, bí quyết để tiến tới tinh hoa, cao đại, chính là học 
hỏi cho tinh tế, biện luận cho rạch ròi, tìm hiểu cho rốt ráo; khi đã nắm vững chân lý 
rồi, nhất quyết đem ra thi hành cho tới thành toàn. 

Trung Dung viết: 
“ Hoàn toàn là Đạo của Trời, 
Trở nên hoàn thiện, đạo người xưa nay. 
Người hoàn thiện cất tay là trúng, 
Chẳng cần suy, cũng đúng chẳng sai. 
Thung dung Trung Đạo tháng ngày. 
Đó là vị thánh từ ngay lọt lòng. 
Còn những kẻ cố công nên thánh, 
Gặp điều lành, phải mạnh tay co, 
Ra công học hỏi, thăm dò, 
Học cho uyên bác, hỏi cho tận tường. 
Đắn đo, suy nghĩ kỹ càng, 
Biện minh thấu triệt, quyết mang thi hành. 
Đã định học, chưa thành chưa bỏ, 
Đã hỏi han chưa tỏ, chưa thôi. 
Đã suy, suy hết khúc nhôi, 
Chưa ra manh mối, không rời xét suy. 
Biện luận mãi, tới khi vỡ lẽ, 
Chưa rõ ràng, không thể bỏ qua, 
Đã làm, làm tới tinh hoa, 
Tinh hoa chưa đạt, việc ta còn làm. 
Người một chuyến, thâu toàn thắng lợi, 
Ta tốn công, dở dói trăm khoanh, 
Người làm 10 bận đã thành, 
Ta làm nghìn thứ, ta ganh với người. 
Đường lối ấy, nếu ai theo được, 
Dẫu u mê, sau trước sẽ thông. 
Dẫu rằng mềm yếu như không, 
Sớm chày, cũng sẽ ra lòng sắt son. [31] 

  



423 

 

-Đạt đạo Trung Dung sẽ trở thành thần thánh. 
Sau khi đã dùi mài học hỏi, suy tư đến mức khai thông được trí tuệ, sau khi đã tha 

thiết đem thực thi những điều hay, điều phải, đến mức nhân đức vẹn toàn, sau khi đã 
phát huy được năng lực tinh thần, để có thể tiến tới chỗ quảng đại tinh vi, đếc chỗ chí 
cao, chí mỹ, chí thành, chí thiện, lúc ấy con người sẽ đạt tới Trung Cung, Trung Điểm, 
Trung Đạo. Người xưa, gọi thế là thung dung Trung Đạo, là Phối Thiên, là “Sống 
hợp nhất với Thượng Đế”. Đó là đạt đích của Chân Đạo. Bất kỳ một hiền thánh 
nào trên hoàn vũ, lúc đạt đạo cũng chỉ tới lằn mửc đó mà thôi. 

Đại Học gọi thế là “chỉ ư chí thiện”. 
Phật giáo gọi thế là Chính đẳng, Chính giác, là Bát Nhã Ba La Mật. 
Pháp Sư Đạo Sinh, thời Nam Bắc Triều, đã nhận định về sự đắc Đạo của đức Phật 

như sau: 
“ Thưa Phật tổ, Ngài được chính đẳng, chính giác, thực ra là tại vì Ngài đã 

khế hợp được với Thiên Tâm. Thế nhưng tất cả những đệ tử Ngài chỉ biết giữ những 
qui luật thấp hèn chẳng cần thiết, những tập tục chẳng ra gì, rốt cuộc là họ đã đem 
những chính hạnh, chính niệm của Ngài, đem những điều quan trọng thiết yếu của giáo 
lý Ngài, tung hê lên chín tầng mây biếc hết cả. ..” [32] 

Trung Dung bàn về đấng thánh nhân đạt Đạo như sau: 
“ Chỉ có đấng chí thánh trong trần thế, 
Mới có đầy đủ thông minh, trí huệ, 
Y như thể có Trời ẩn áo giáng lâm. 
Mới khoan dung, hoà nhã, ôn thuần, 
Y như thể có dung nhan Trời phất phưởng, 
Phấn phát, tự cường, kiên cương, hùng dũng, 
Y như là đã cầm giữ được sức thiêng. 
Trang trọng, khiết tinh, trung chính, triền miên, 
Y như thừa hưởng được đôi phần kính cẩn. 
Nói nâng văn vẻ, rỡ ràng cẩn thận, 
Y như là đã chia được phần thông suốt, tinh vi. 
Mênh mang, sâu thẳm, ứng dụng phải thì, 
Mênh mang như khung trời bao la vô hạn, 
Sâu thẳm như vực muôn trùng sâu thăm thẳm. 
Thấy bóng Ngài, dân một dạ kính tôn, 
Nghe lời Ngài, dân tin tưởng trọn niềm, 
Ngài hành động, muôn dân đều hoan lạc. 
Nên thanh danh Ngài vang lừng Trung Quốc, 
Vượt biên cương lan tới các nước ngoài. 
Đâu xe có thể đi, người có thể tới lui, 
Đâu còn có Trời che và đất chở, 
Đâu còn có nhật nguyệt hai vừng tở mở, 



424 

 

Đâu có móc đọng, đâu có sương rơi, 
Đâu còn có dòng máu nóng con người, 
Ở nơi đó Ngài vẫn được tôn sùng, quí báu. 
Thế nên gọi là “ Cùng Trời phối ngẫu”.[33] 

  

Trung Dung cho rằng đạt điểm của Thiên Đạo là Phối Thiên, là sống hợp nhất với 
Thượng Đế. Khảo sách Mật Giáo (The Secret Doctrine) của bà Blavatsky, và giáo lý 
Thông Thiên, ta sẽ nhận thấy rằng niềm tin then chốt của Thông Thiên là: Con người 
khi đã đạt tới chỗ toàn trí, toàn thiện cũng sẽ thông phần toàn trí, toàn năng của 
Trời. [34] 

KẾT LUẬN 
Trên đây, tôi đã chứng minh rằng Trung Dung có mục đích dạy chúng ta Thiên 

Đạo. Tôi cũng đã chứng minh rằnh Thiên Đạo không phải là sản phẩm riêng tư của 
Đạo này, Đạo nọ, mà chính là của chung của mọi người. Cái kho tàng vô giá ấy Trời 
dành cho bất kỳ ai có lòng thành khẩn tìm cầu. Thiên Đạo chẳng qua là những chặng 
đường tiến hoá của tâm linh con người, từ lúc còn là mầm mộng thần linh, cho đến khi 
đạt đạo, tiến tới cùng cực tinh hoa, cao đại, Chí Thành, Chí Thiện. 

Tôi cũng đã lấy những quan niệm của Trung Dung, đem so sánh với quan niệm 
của các bậc thánh triết cổ kim, để cho thấy rằng: Con người chúng ta ai cũng có một 
bản chất hết sức là sang cả, một định mệnh hết sức là sang cả. 

Nếu vậy, thì chúng ta sinh ra ở cõi đời này, sau trước cũng phải thực hiện một 
cuộc hành trình -Không phải là một cuộc hành trình thiên sơn vạn thuỷ nơi ngoại cảnh, 
mà chính là một cuộc hành trình nội tâm để tìm Đạo, tìm Trời. 

Chúng ta chính là những vị Thần Minh, những vì Thiên Tử đã lạc xuống hồng 
trần, rồi vì va chạm với cảnh đời éo le, gian khổ nên đã quên lãng mất dòng dõi cao 
sang cuả mình, lạc lõng, lao lung trên muôn nẻo đường trần ai, ngoại cảnh, quên mất 
hẳn con đường trở về Thiên Quốc. 

Như vậy, đôi lúc chúng ta cũng nên cắm sào lại trên dòng sông thời gian, dành một 
ít phút để suy tư về thân thế và định mệnh của mình, và cũng là hồi tưởng con đường 
trở về Thiên quốc. 

Tôi xin nhắc nhớ rằng con đường trở về Thiên quốc của chúng ta không thể nào 
tìm thấy đuợc trên muôn vạn nẻo đường của trần ai, ngoài cảnh, mà chính là đã có sẵn 
ở trong tâm thần chúng ta. 

Con đường ấy, vì lâu ngày ta không ngó ngàng tới, nên đã để lau lách dục tình che 
khuất mất, để cho mây mù vọng niệm che phủ mất. Chúng ta hãy dùng ánh sáng của 
mặt trời Tuệ Giác, hãy dùng lưỡi kiếm bén của sự hùng dũng tinh thần, để trông cho tỏ 
hướng đi, để phạt cho quang con lộ, nhiên hậu ta sẽ thảnh thơi rong ruổi trên con đường 
tìm Đạo, tìm Trời, và một ngày nào đó ta sẽ được diễm phúc trực diện Thiên Nhan. 

ADMIN
Highlight



425 

 

Và để kết thúc bài này, tơi xin mượn lời kinh Vệ Đà mà tôi đã mạo muội dịch 
thành mấy câu Lục Bát sau đây: 

“ Đường Trời cao vút tầng mây, 
Ai ơi, đừng có một ngày lui chân. 
Đức Trời lồng với kinh luân, 
Ta dem ta sẻ, ta phần cho ai, 
Hãy lên rong ruổi xe trời, 
Băng miền cực lạc, muôn đời trường sinh. 
Răng long, đầu bạc, mặc tình, 
Đừng bao giờ nói rằng mình già nua. 
Thần thông Trời đã phú cho, 
Bạc đầu, lòng vẫn phởn phơ. nhẹ nhàng. 
Vén mây, vượt núi, băng ngàn, 
Đường Trời chót vót chớ màng lui chân.”[35] 

 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1]         J’ai déjà vu la plus grande moitié de cette vie flottante, 

Ah, qu’il y a un mot magique, 
Ce mot: Moitié d’une portée si riche, 
Il nous fait gouter plus de joie, 
Que nous n’en pouvons posséder. 
Le meilleur état de l’homme 
Est à mi-chemin de la vie, 
Quand un pas ralenti nous permet le repos; 
Le monde se trouve à mi-chemin entre la terre et le Ciel’ 
Vivre à mi-chemin entre la ville et la campagne, 
Avoir des fermes à mi-chemin entre les rivières et les montagnes, 
Être à demi-savant, à demi-châtelain, à demi homme d’affaires, 
Vivre à moitié comme un noble, 
Et à moitié comme le commun des gens, 
Avoir une maison moitié belle, moitié laide 
Moitié élégamment meublée et moitié nue; 
Des vêtements moitié vieux, moitié neufs, 
Et une nourriture mi-recherchée, mi-simple; 
Avoir des serviteurs ni trop intelligents, ni trop bêtes; 



426 

 

Une femme qui soit ni trop simple, ni trop habile. 
Au fond, je me sens moitié d’un Bouddha, 
Et presque la moitié d’un bienheureux taoiste, 
La moitié de moi-même tourné vers le Ciel, 
L’autre moitié vers mes enfants, 
Pensant à moitié comment assurer l’avenir de ma postérité, 
Et à moitié comment me présenter devant Dieu, 
Quand le corps sera laissé en repos. 
Il est le plus sagement ivre, celui qui est à moitié ivre; 
Et les fleurs à moitié en boutons sont les plus belles; 
Les navires à demi-voilés naviguent le mieux; 
Et les chevaux avec des rênes à moitié tendues trottent le mieux; 
Qui possède moitié trop est inquiet, 
Et qui possède moitié trop peu désire posséder plus. 
Puisque la vie est à la fois amère et douce, 
Celui qui n’en goute que la moitié est plus sage et plus intelligent. 

L’Importance de vivre de Lin Yu Tang, p. 123-124. 
[2] “Ô moines, il y a un état non-né, non-devenu, non-conditionné, non-composé. S’il 
n’y avait pas un tel état qui soit non-né, non-devenu, non-conditionné, non-composé, il 
n’y aurait aucune évasion possible pour ce qui est né, ce qui est devenu, ce qui est 
conditionné. Puisqu’il y a un tel état, il y a une évasion de ce qui est né, de ce qui est 
devenu, de ce qui est conditionné, et de ce qui est composé.” 

Présence du Bouddhisme, p. 266 -Udana p. 129, Colombo, 1929. 
[3] Nous devons donc d’abord trouver quelque part un centre d’où partent pour ainsi 
dire tous les autres plans de l’existence. Une fois là, nous devons essayer de trouver 
une solution. Voilà le programme. 

Où est ce centre? Il est au-dedans de nous. Les anciens sages ont cherché de 
plus en plus profondément jusqu’à ce qu’ils aient trouvé qu’au coeur le plus 
intime de l’âme humaine est le Centre de l’univers tout entier. Tous les plans 
gravitent vers ce seul point; il est le terrain commun et c’est seulement en nous placant 
là que nous pourrons trouver une solution commune. 

Vivekananda, Jnana Yoga, p. 138. 
[4] Văn đạo tử giảng đạo tinh hoa lục (chữ Hán) tr. 366. 
[5] “La découverte du Centre du soi qui coincide avec Brahman, et qui correspond au 
centre de l’espace et au centre du temps, ces deux centres qui permettent au sacrificiant 
đ’échapper à l’espace et du temps , est la grande découverte des Brahmanes, celle qui 
mène à l’orée de L’Upanishads.” (Lilian Silburn, Instant et Cause, p. 103.) 
[6] Cette grandeur que l’homme a acquise par lui même, en se dégageant de ses entraves 
pour entrer dans la vie de l’infini, c’est cela la Religion. 

Robert Tucker, Philosophie et Mythe chez Karl Marx, Paris, Payot, p. 32. 



427 

 

[7] La Religion consiste à s’élever au niveau de la vie divine. 
Robert Tucker, Philosophie et Mythe chez Karl Marx, Paris, Payot, p. 32. 

[8] 所 謂 佛 性 就 是 天 性。 也 就 是 儒 家 之 所 謂 天 命， 所 謂 道 了。難 怪孔 

夫 子 說﹕ 昭 聞 道 夕死 可 矣。 
Sở vị Phật tính tựu thị Thiên Tính, dã tựu thị Nhu Gia sở vị Thiên Mệnh, sở vị Đạo 
Liễu. Nan quái Khổng Phu Tử thuyết: Chiên văn Đạo tịch tử khả hĩ. 

Lịch Đại Cao Tăng Cố Sự, q. 7, tr. 30. 
[9] Dieu, dit l’Écriture, est la vie de l’homme : Ipse est vita tua. (Deutéronome XXX, 
20), texte de la Vulgate cité par St Thomas d’Aquin, Summa Theologiae, Ia-IIae, P. 
10a, I, Obj. 2) et St Augustin a souvent cité que Dieu est la vie de l’âme, comme l’âme 
elle-même est la vie du corps. Il est donc la vie de notre vie. ( Saint Augustin, 
Confessions VII, 1, 2 et X, 6,10) 

Etienne Gilson, Théologie et Histoire de la Spiritualité, Paris, Librairie 
philosophique J. Vrin, 1934, p. 10. 

[10] Xưa nay thường không ai dịch được câu này cho ra hồn. Nguyễn Thế Thuấn 
dịch: Ta coó. Thực không ai hiểu nổi! 
[11] Il y a un Infini en nous. 

(Florilège de la Pensée Philosophique Moderne), Lotus Bleu, 72 Année, No 11, 
Nov. 67, p. 293. 

[12] L’Illumination spirituelle révèle un élément unique qui est dans l’esprit et dans le 
coeur de tout être humain. 

(Florilège de la Pensée Philosophique Moderne), Lotus Bleu, 72 Année, Aout, 
Septembre 67, p. 235. 

[13] Notre temps a besoin de reconnaitre en tout homme une étincelle divine et des 
possibilités infinies. 

Ibid. p. 235. 
[14] Pour la Religion, Dieu et Homme, la Qualité et la Forme étaient séparées, elle 
enseigne maintenant qu’ils sont Un. 

Lotus Bleu, 72 Année, Décembre 67, p. 326. 
[15] Trân Trọng Kim, Vương Dương Minh, Tân Việt xuất bản, tr. 43. 
[16] Madame Blavastky, dans la Doctrine Secrète, fait allusion à cette mystérieuse voix 
intérieure, dans ce beau passage (I, 277è édition; I, 270, 7è Édition) : “Seul, 
l’Inconnaissable et Incognoscible Kârana, la Cause sans Cause de toutes les causes, 
devrait avoir son sanctuaire et son autel sur le terrain sacré et solitaire de notre coeur, -
insaisissable, indistinct, sauf par la “petite voix silencieuse” de notre conscience 
spirituelle . Ceux qui l’adorent, devraient le faire dans le silence et la solitude sanctifiée 
de leurs âmes...” 

Lotus Bleu, 73è Année, Janvier, 1968, p. 17. 
[17] “L’Atman, le Soi...montrait toute sa puissance à celui qui était capable de 
reconnaitre “ la petite voix intérieure”. Depuis les jours de l’homme primitif...jusqu’à 



428 

 

notre âge moderne, il n’y a pas eu un philosophe digne de ce nom qui n’ait pas porté 
dans le sanctuaire silencieux de son coeur la grande et mystérieuse vérité. Si c’était un 
Initié, il l’apprenait comme une science sacrée... 

Doctrine Secrète, vol. V, p. 67. 
Lotus Bleu, 73è Année, No I, p. 18. 

[18] Trung Dung, chương I. 
[19] Kinh Thi, Đại Nhã, Ức Thiên. 
[20] Trung Dung, XIII. 
[21] Khổng học đăng, I, tr. 332. 
[22] Trung Dung yếu chỉ của tác giả. 
[23] “Il y a une lumiẻre qui brille au-delà de toutes les terres, au-delà de nous tous, au-
delà des cieux vraiment les plus hauts. 

C’est une lumière qui brille dans nos coeurs. Il y a un pont entre le temps et 
l’éternité, et ce pont est l’Esprit dans l’homme. Ni le jour, ni la nuit ne traverse ce pont, 
ni la vieillesse, ni la mort, ni le chagrin... Quand on a trouvé ce pont, les yeux de 
l’avenir peuvent voir, les blessures du blessé guérissent, et le malade guérit de sa 
maladie. Pour celui qui franchit ce pont, la nuit devient comme le jour, parce que, dans 
le monde des Esprits, il y a une lumière qui est éternelle.” 

Lotus Bleu, 72 è Année, No 4 Avril, 1967, p. 115. 
[24] On trouve Dieu dans sa création...dans le coeur même de l’homme, on peut trouver 
la vie divine. En religion, cette découverte est aussi révolutionnaire que la découverte 
atomique. Elle place dans la main de l’homme un pouvoir spirituel sans limite, comme 
l’énergie atomique lui a donné un prodigieux pouvoir physique. 

Lotus Bleu, 72 è Année, No 12 Décembre, 1967, p. 327. 
[25] Deutéronome, XXX, 11-14. 
[26] Trung Dung XX. 
[27] Trung Dung XIV. 
[28] Soyez ce que vous devriez être à l’endroit où vous vous trouvez, et quand vous 
aurez fait vos preuves, il vous mènera vers des voies meilleures. 

Cina Cerminara, De nombreuses demeures, Adya Paris,1966, p. 278. 
[29] Trung Dung, XI. 
[30] La pureté, la droiture, la chasteté, la mansuétude sont appelées austérités du corps. 
Un langage dépourvu de malveillance, qui est vérédique, agréable, bienfaisant... est 
appelé l’austérité de la parole. 
Le calme de l’esprit, l’équilibre, le silence, la maitrise de soi-même, la pureté de l’être, 
telle est l’austérité de l’ esprit. 

Bhavagad Gita XVII, 14-16.-Leadbeater, L’Occultisme dans la Nature, p. 164. 
[31] Trung Dung XX. 
[32] Lịch đại cao tăng cố sự, Đạo Sinh, tr. 1-2. 
[33] Trung Dung XXXI. 



429 

 

[34] Et ainsi, nous sommes installés dans notre schéma planétaire, et nous disons qu’il 
est une partie de la Doctrine Secrète que les attributs de Dieu “ Omniprésence, 
Omniscience, et Omnipotence peuvent être réalisés par l’homme, dans sa plénitude 
comme homme et humanité, les réalisant et les libérant en elle-même. ( E. L. Gardner 
Le Jeune, De La Connaissance p. 10.) C’est ce que nous voulons dire quand nous 
parlons de la Divinité de l’ homme. (Wallace Slater in Lotus Bleu, Décembre, 97, p. 
318) 
[35]         Steep and high is your path of pilgrimage, 

O man, never descending low. 
I have equipped Thee with the divine wisdom and power 
To live a full and vigorous life. 
Come and enter in the divine chariot of the immortal bliss. 
Never say, you are old, my traveller, 
With the advancing age, 
Bless thee with the wealth of wisdom, 
You shall ever remain young and vigorous . 
Steep and high is your path, never descending low. 

CHƯƠNG XXIX 

TINH HOA CAO ĐÀI GIÁO. 

  

Cao Đài Giáo là một đạo tương đối mới mẻ. Nó mới chính thức chào đời năm 
1926. Tuy nhiên, ta không nên đánh giá một đạo giáo vì đó là một đạo giáo mới hay cũ, 
mà vì nội dung nó hay, hay dở mà thôi. 

Cao Đài gíao tin rằng mình sẽ trường tồn với thời gian, trong vòng “thất ức niên 
dư”, mỗi ức là mười vạn, mỗi vạn là mười ngàn năm.[1] 

Cao Đài dùng cơ bút để lập đạo. 

Đại Đạo tam kỳ phổ độ. 
Đại Đạo là gì? Thưa là tinh hoa các đạo giáo xưa nay. 
Tam Kỳ là gì? Đó là tinh hoa các đạo giáo thiên hạ, của 3 thời kỳ, từ Thượng cổ, 

Trung Cổ và Cận Kim. 
Phổ độ là gì? Thưa là muốn cứu rỗi mọi người, chẳng trừ ai. 
Đại Đạo tam kỳ phổ độ nòng cốt là theo tinh hoa Tam Giáo Nho, Thích, Lão 

nhưng cũng tham khảo Thiên Chúa Giáo, Bà La Môn, Hồi Giáo v.v... 
Hiểu Đại Đạo Tam Kỳ Phổ Độ như trên có lẽ hay hơn. Khi còn ở VN, trong những 

năm cộng tác với Cao Đài, đường Cống Quỳnh, Saigon, tôi đã chủ trương như vậy. 
Đạo Hữu Thiên Vương Tinh cũng đồng ý với tôi, và trong Cao Đài Giáo Lý, rằm tháng 
2, năm Kỷ Mùi đã viết 1 bài: Tìm hiểu Đại Đạo Tam Kỳ Phổ Độ rất sâu sắc, nơi các 
tr. 40-48. 



430 

 

Sang Hoa Kỳ, đọc quyển Lịch Sử Đạo Cao Đài của Lê Anh Dũng, tôi thấy Ông 
luận về mấy chữ Đại Đạo Tam Kỳ Phổ Độ rất là cao siêu. 

Ông nhận định: Kỳ Ba diễn ra từ sau nửa thế kỷ XIX. 
Ông suy luận tiếp: Trong 2 thời kỳ trước, các nền tư tưởng triết giáo tiêu biểu nói 

trên, còn bị ngăn cách. Sang kỳ ba, thế giới ngày một gần lại, con người đã chinh phục 
được khoảng cách thiên nhiên. Phương tiện ấn loát và thông tin ngày càng phát triển 
cùng với phương tiện giao thông đã góp phần đưa các nền tư tưởng gần lại, giao lưu 
với nhau. 

Kỳ Ba như vậy có một đặc sắc riêng là xu thế dung hoà và tổng hợp tư tưởng 
Đông Tây kim cổ. 

Năm 1862, tại Iran, Bala Ulla sáng lập đạo Bahai, chủ trương các tôn giáo đều có 
chỗ đại đồng. 

Năm 1875, tại Hoa Kỳ, bà Blavatsky (người Nga) lập trụ sở Thông Thiên Học 
ngay tại New York. Năm 1879, trụ sở này rời về Ấn Độ, đặt tại Madras. Thông Thiên 
học đề cao chân lý đại đồng, hướng con người thoát ra vỏ ốc tôn giáo (religions) để 
tiến lên Đại Đạo (sur-religion) bằng cách nêu tiêu ngữ: “Không tôn giáo nào vượt 
qua chân lý.” 

Các triết gia, học giả đã làm nổi lên phong trào đối chiếu và tổng hợp tư tưởng 
triết giáo, nhằm nỗ lực định hướng con người gần lại nhau trong tư tưởng đại đồng, 
vạn giáo nhất lý. 

Cuối thế kỷ XIX đã có hai sự kiện đáng kể: 
-Năm 1893, Đại Hội Tôn Giáo Thế Giới được triệu tập tại Chicago (Hoa Kỳ). 
-Năm 1900, Hội Nghị Quốc Tế về Lịch Sử Tôn Giáo (lần I) được triệu tập tại Paris 

(Pháp) 
Hai sự kiện trên đã mở đường cho những hoạt động nhằm cổ vũ cho một lý 

tưởng hoà đồng tôn giáo và dung hợp tư tưởng vào các thập niên kế tiếp. Chẳng 
hạn: 

-Năm 1839, Radhakhrisnan dạy tôn giáo đối chiếu tại Đại Học Oxford. 
-Năm 1959, Viện Văn Hoá Pháp và Đại Học Paris mở khoa Tôn Giáo đối chiếu. 
-Năm 1960, Hội Nghị Quốc Tế về Lịch Sử Tôn Giáo (lần X) được triệu tập tại 

Marburg (Đức) 
-Năm 1961, Đại Học Chicago và Đại Học Yale (Hoa Kỳ) xuất bản các tập san 

định kỳ để làm diễn đàn cho phong trào đối chiếu và tổng hợp triết giáo. 
-Năm 1963, Đại Học Sorbonne (Pháp) mở khoa Triết Lý đối chiếu. 
Theo A. J. Bahm, “tiềm tàng trong bản chất của Tôn Giáo là mỗi Tôn Giáo đều tự 

nhiên tìm cách trở nên đại đồng và (...) các tôn giáo trên thế giới sẽ có xu thế hướng 
về một nền tôn giáo toàn cầu. 

Sự chuyển biến nhận thức về tôn giáo trong 2 ý hướng chủ yếu (a) toàn cầu và (b) 
hiện đại, tựu trung chính là sự nhận thức về nhu cầu mới của nhân loại đang khao 
khát một nền đạo đại đồng vượt mọi biên cương, chủng tộc. Suốt thế kỷ XX, ở nhiều 
nước đã có nhiều hoạt động phục vụ cho lý tưởng này. Tất cả nhìn riêng, là một 



431 

 

khâu, một mắt xích trong toàn chuỗi xích của phong trào vận động và tìm kiếm cho 
nhân loại một Đại Đạo. 

Ở trên đã nói về hai chữ Tam Kỳ. Hai chữ Đại Đạo bao hàm cái ý nghĩa vượt lên 
tôn giáo cố hữu của nhân loại. Nói cách khác, Đại Đạo là siêu tôn giáo (Sur-religion), 
hai chữ Phổ Độ ngụ ý rằng đối tượng cứu rỗi là toàn thể chúng sinh 
(Universalism).[2] 

Đọc kỹ những lời lẽ trên, ta thấy hiện ra những tư tưởng sau đây: 
1. Con người đang khao khát đi tìm một chân lý đại đồng. Ngay Đạo Công Giáo 

nay cũng chủ xướng hoà đồng tôn giáo. 
2. Cao đài chủ trương đại đồng, và Vạn Giáo Nhất Lý. 
3. Cao Đài cho rằng các tôn giáo nay đã mất phần tinh hoa, phần chân truyền. Và 

Thượng đế khai đạo kỳ này, là muốn dạy lại cho nhân loại phần tinh hoa, mật truyền 
ấy. 

4. Cho nên Cao Đài chia Đạo mình thành hai phần: Phần Vô Vi, tức là phần 
Chân Truyền. Phần Phò Loan hay Phổ Độ, là phần tôn giáo thông thường. 

5. Đạo hữu Thiên Vương Tinh, trong bài Tìm hiểu Tam Kỳ Phổ Độ, đã viết 
rõ: Đại Đạo Tam Kỳ Phổ Độ và Tôn Giáo Cao Đài. 

6. Thượng đế dạy lại con người Phần Vô Vi; những giáo hữu có căn cơ, tuệ giác, 
tuệ căn lại gắng nghiên cứu phần Vô Vi mà nay thế giới gọi là Đạo Huyền Đồng 
(Mysticisme) hay Thiên Nhân Hợp Nhất trong các Đạo giáo, thì trước sau gì Chân Lý 
cũng hiện ra cho mỗi người. 

Tôi không là Cao Đài, nhưng tôi kính phục đường hướng trên, và cũng muốn 
đóng góp vào đó một phần nào. 

Tại sao gọi là Đạo Cao Đài? 
“Theo truyền tụng, trong Ấu Học Quỳnh Lâm, có câu “đầu thượng viết Cao Đài.” 

Léon Wieger, trong sách Chinois Parlé (Sienhsien, 1936, p. 133), dịch Đầu thượng 
là Au commencement(thoạt kỳ thuỷ, khởi đầu). Nhiều người lại hiểu Đầu thượng là 
Trên đầu. 

Hiểu theo Wieger thì “Thoạt kỳ thuỷ là Cao Đài”, phù hợp với quan niệm Cao Đài 
hay Thượng đế là nguyên nhân đầu tiên của vũ trụ vạn vật, là Alpha như Tân Ước đã 
chép. 

Còn hiểu “trên đầu là Cao Đài”thì phù hợp với huyền học đạo Lão. Theo Đạo 
Lão, trên đầu có Nê Hoàn Cung, là nơi Thượng Đế nội tại. Đức Đông Phương Lão Tổ 
dạy: 

Thử hỏi Cao Đài ở chốn nao? 
Người tu trở lại, trở về đâu? 
Phải chăng tìm đến Cao Đài thượng, 
Đài thượng vô vi tại đỉnh đầu. [3] 

 Thánh giáo Sưu Tập 1968-69 nơi trang 5, cho biết chỗ cất giấu chìa khoá thiêng, 
để mở cửa nhiệm huyền. “Bao nhiêu huyền bí, thiêng liêng, nhiệm mầu, siêu việt, 

ADMIN
Highlight



432 

 

nhưng chìa khoá mở, Đức Chí Tôn đã đặt trong chỗ cao nhất của mỗi người, hãy tìm 
lấy, và mở lấy, hỡi chư hiền. 

Chỗ cao nhất trong con người là ở đâu? 
Thưa là Nê Hoàn Cung, là Não Thất Ba, nơi Tâm Điểm đầu não con người. Cửa 

Trời ở đấy, Thiên Nhãn ở đấy, Thượng đế ở đấy, Thiên Thai cũng ở đấy. 
Đại Thừa Chân Giáo nơi trang 61, viết: 
Chữ Cao Đài là gì? Là Côn Lôn Đỉnh, hay là Nê Hoàn Cung, thuộc về Thượng 

giới...Thiên môn là cái gì? Là cái khiếu Nê Hoàn Cung đoù. 
Cao Đài Giáo Lý số 89, viết: 

Tỉnh giấc chiêm bao, ớ trẻ bày, 
Đừng còn non núi, hoặc cung mây. 
Cao Đài vẫn ở lòng con đó, 
Bỏ tính tham lam sẽ gặp Thày. 

Như vậy, Cao Đài hay Thượng đế xưa nay không bao giờ rời xa con người, 
mà vẫn luôn ở sẵn trong lòng con người, và là Bản Thể con Người. Cao Đài là Bản 
Thể con người, ngự trị trong giữa đầu não Con Người. 

Xưa Maisen hỏi tên Thượng Đế. Ngài trả lời: “Ta là Bản Thể”.[4] 
Câu này, cho đến nay, ít ai hiểu nổi. Cũng y như Thượng đế mới đầu xưng là Á. 
Đức Cao Đài còn xưng mình là: Cao đài, Tiên Ông, Đại Bồ Tát, Ma Ha Tát. 
Cao Đài biểu thị cho Nho Giáo. 
Tiên Ông biểu thị cho Tiên Giáo. 
Đại Bồ Tát, Ma Ha Tát biểu thị cho Phật Giáo. (Xem Đồng Tân, Tìm Hiểu Đạo 

Cao Đài, tr. 39-40). 
Ngài còn xưng: 

Nhiên Đăng Cổ Phật thị Ngã, 
Thích Ca Mâu Ni thị Ngã. 
Thái Thượng Ngươn Thuỷ thị Ngã, 
Kim viết Cao Đài. 

                            (Thánh Ngôn Hợp Tuyển, tr. 14) 
Ngài cũng còn dạy: 

Tên là cái giả triền miên muôn đời, 
Xuống lên, lên xuống luân hồi, 
Đến tên Ngọc Đế mấy hồi đổi thay, 
Khi xưng Giáo Chủ Cao Đài, 
Khi xưng Thiên Chúa, khi khai Di Đà, 
Lắm hồi Bồ Tát Ma Ha, 
Bao lần Khổng Mạnh cũng Già này đây. 

(Xem Đỗ Vạn Lý, Tìm hiểu Đạo Cao Đài, tr. 31) 

ADMIN
Highlight



433 

 

Như vậy, chung qui đều là giả danh, tá danh. Đúng là: Đạo khả Đạo, phi thường 
Đạo; Danh khả danh, phi thường Danh. (Đạo Đức Kinh, Chương I) 

  
Biểu Tượng Cao Đài: Thiên Nhãn. 
Thượng đế dạy Đức Ngô Minh Chiêu lấy Thiên Nhãn làm biểu tượng cho Đạo Cao 

Đài, tại Phú Quốc vào năm 1921. 
Trong mộït đàn cơ ngày 31 tháng Giêng năm Bính Dần (25-2-1926), Đức Cao Đài 

dạy tại sao lại dùng Thiên Nhãn mà thờ như sau: 
“...Chưa phải hồi các con biết đặng tại sao vẽ Thánh Tượng Con Mắùt mà thờ 

Thày, song Thày nói sơ lược cho hiểu chút đỉnh: 
“ Nhãn thị chủ Tâm 
Lưỡng quang chủ tể 
Quang thị Thần 
Thần thị Thiên 
Thiên giả Ngã dã. 

 “Thần là khiếm khuyết của cơ màu nhiệm từ ngày đạo bị bế, lập Tam Kỳ Phổ Độ 
này, duy Thày cho Thần hiệp Tinh, Khí đặng đủ Tam Bảo là cơ mầu nhiệm siêu phàm, 
nhập thánh. 

“Từ ngày bế đạo, thì Luật Lệ hãy còn nguyên, luyện pháp chẳng đổi, song Thiên 
Đình mỗi phen đánh tản Thần không cho hiệp cùng Tinh Khí. Thày đến để hoàn nguyên 
Chân Thần cho các con đắc Đạo. 

“Con hiểu:”Thần cư tại Nhãn” Bố trí cho chư đạo hữu hiểu rõ nguồn cội Tiên 
Phật yếu nhiệm là tại đó. Thày khuyên các con mỗi phen nói Đạo, hằng nhớ danh 
Thày.” 

Trong mấy câu ngắn gọn kể trên, bao gồm nhiều ý nghĩa quan trọng. 
1. Thượng đế xưng mình là Ánh Sáng, là Thần ở ngay trong đôi mắt ta. 
2. Ngài cho rằng xưa nay Thần con người đã bị Thiên Đình đánh lạc. 
3. Nay Ngài đến để trả lại Thần cho con người. 

Như vậy Thượng đế tuyên xưng Ngài là Ánh sáng là Thần, là Bản Thể con người, 
ở ngay trong mắt ta. 

Ngài nói Con Người đã bị tản thần, thì trong Genesis cũng viết: “Thần của ta sẽ 
không còn lưu tồn mãi nơi loài người, bởi chúng là xác thịt. Ngày đời của chúng là 120 
năm.” (Gen 6, 3). 

Công giáo cũng vẫn cho rằng: Con người chỉ có Xác và Hồn, không có Thần. 
Tiên tri Joel hứa Chúa trả lại Thần cho con người. “Sẽ xảy ra là sau đó ta sẽ đổ 

Thần ta trên mọi xác phàm.” (Jl, 3,1) 
Cao Đài dạy ta đừng quên là ta có Thần Chúa trong ta. Những câu này, thiệt 

đáng ghi nhớ. 

Vô Vi và Phổ Độ. 



434 

 

Thượng đế lập Cao Đài gồm hai thành phần: Vô Vi và Phổ Độ. 
Vô Vi. 
Ngài truyền Vô Vi cho đức Ngô Minh Chiêu từ 1921. 
Phổ Độ. 
Ngài truyền Phổ Độ cho nhóm Phò Loan từ 1925. Nhóm Phò Loan gồm các ông 

Cao quỳnh Cư (1887-1929), Cao Hoài Sang (1900-1971), Phạm Công Tắc (1890-
1959), và sau này có thêm những Ông Nguyễn Trung Hậu (1892-1961), Lê Văn Trung 
(1895-1934), Lý Trọng Quí, Lê Văn Giảng, Võ văn Sang, Nguyễn Văn Hoài, Đoàn 
Văn Bản, Vương Quan Kỳ (1880-1940) v.v... 

Có bảy đàn tiên đầu tiên là: 
1. Đàn Phố Hàng Dừa của nhóm Cao Quỳnh Cư, Phạm Công Tắc. 
2. Đàn Cầu Kho của nhóm Đoàn Văn Bản, Nguyễn Trung Hậu, Trương Hữu Đức, 

Vương Quang Kỳ, Lê Văn Giảng, Nguyễn Văn Mùi v.v.. 
3. Đàn Chợ Lớn do nhóm Lê Văn Trung, Cao Hoài Sang, Cao Quỳnh Diêu, Lê Bá 

Trang. 
4. Đàn Lộc Giang tại Chùa Phước Long của nhóm Trần Duy Nghĩa, Trương Văn 

Tràng, Mạc Văn Nghĩa. 
5. Đàn Tân Định của nhóm Cao Quỳnh Cư, Phạm Công Tắc, Nguyễn Văn Thơ. 
6. Đàn Thủ Đức của nhóm Ngô Văn Điều, Huỳnh Văn Mai, Võ Văn Nguyên. 
7. Đàn Tân Kim của nhóm Nguyễn Văn Lai, Ca Minh Chương, Phạm Văn Tươi. 

Có các Ông Lê Văn Lịch, Nguyễn Ngọc Tương, Phạm Văn Tiếp v.v...hầu đàn. 
Sau này còn thêm được những đại đệ tử như: Nguyễn Ngọc Tương (1881-1951), 

Lê Văn Lịch (1890-1959), Trần Đạo Quang (1870-1946). 
Đạo Cao Đài chính thức ra đời ngày 7/10/1926, và có 28 vị ký tên. 
Buổi khai đạo, Đức Cao Đài cũng đã đem được Ngũ Chi về theo Cao Đài. 
Ngũ Chi là: 

1. Chi Minh Đường của Ô. Lê Văn Lịch. 
2. Chi Minh Sư của Trần Đạo Quang. 
3. Chi Minh Tân của Lê Minh Khá. 
4. Chi Minh Thiện (Hạnh Thông Tây, Gia Định), thường thiên về quốc 

sự. Chi này qui tụ nhiều trí thức buổi đầu như Trần Hiển Vinh, Nguyễn Phan Long 
v.v... 

5. Chi Minh Lý của Âu Kiết Lâm. 
Do đó mà tôn chỉ đầu tiên của Cao Đài là Tam Giáo Qui Nguyên, Ngũ Chi Hợp 

Nhất. 
Sau này các môn đệ Cao Đài chia làm nhiều chi phái như: 
*Vô Vi (1920) Chiếu Minh Đàn của Ngô Minh Chiêu. 
*Phổ Độ (1926) Lê Văn Trung và các Ông Cư, Tắc, Sang, Hậu. 
*Bến Tre (1938): Nguyễn Văn Tương. 
*Tây Ninh (1938): Phạm Công Tắc. 



435 

 

*Cầu Kho (1930): Vương Quan Kỳ. 
*Minh Chân Lý (1931-1935): Nguyễn Văn Ca (Định Tường) 
*Tiên Thiên (1932): Nguyễn Hữu Chỉnh. (Cai Lậy) 
*Minh Chân Đạo (1935): Cao Triền Phát (Cà Mâu). 
Chi Nhánh, chi phái rồi ra cũng sẽ hợp nhất. 

“Bửu toà thơ thới trổ thêm hoa, 
Mấy nhánh rồi sau cũng một nhà. 
Chung hiệp rán vun nền đạo đức, 
Bền lòng son sắt, đến cùng ta. 

Cái nhánh các con là nhánh chính mình thày làm chủ, sau các con sẽ hiểu...” 
            (Thánh Ngôn Hiệp Tuyển, tr. 7, đàn 20/2/26). 
Thế nào là Vô Vi. 
Vô Vi là phần cao siêu nhất trong một đạo giáo. Người theo Vô Vi phải có tuệ căn, 

phải có trình độ tu luyện, phải nắm vững được cái cao siêu bí diệu của Đạo Giáo. Cao 
Đài chỉ có một mình Đức Ngô Minh Chiêu là theo được Vô Vi. Ngài không tham 
quyền cao, chức trọng, sẵn sàng từ bỏ chức Gíao Tông (24-4-1926), và tách rời đám 
Phổ Độ. 

Người theo Vô Vi trông thấy Trời, thấy Bản Thể Vũ Trụ, thấy Lương Tâm 
trong lòng mình. [5] 

Phần Vô Vi trong Cao Đài chính là toát lược tâm pháp Triết Học, và Đại Đạo 
Chân Truyền. 

Tâm Pháp triết học là gì? 
Thưa là Thuyết Thiên Địa Vạn Vật Đồng Nhất Thể. Đại khái chủ trương: 

1.Vũ trụ hữu hình này là phân thể của một toàn thể, đã được phóng phát, 
tán phân ra. 

2. Như vậy, vạn hữu đồng căn nhưng dị dạng, nhất thể vạn thù. 
3. Thượng đế tiềm ẩn trong giữa lòng quần sinh, vũ trụ. 
4. Giác ngộ là biết rằng con người có Bản Thể Thượng Đế, có tính Trời. 
5. Tìm Trời, tìm Đạo phải tìm trong lòng, phải đi vào nội tâm. 
6. Lúc chung cuộc, vạn vật sẽ siêu thăng, trở về với Thượng đế. Thế là 

Vạn Vật Tuần hoàn, chung nhi phục thuỷ. 
7. Vũ trụ, lịch sử chuyển hoá hai chiều, vãng lai, thuận nghịch, thành 1 

chu kỳ. 
Đạo Hữu Thiên Vương Tinh viết: “Thiên Địa Vạn Vật Nhất Thể” theo Cao 

Đài Giáo là một nguyên lý, là Chân Lý, là Đạo chứ không phải chỉ là một quan 
niệm, một chủ trương hay một học thuyết. 

Nguyên Lý Thiên Địa Vạn Vật Nhất thể được minh xác qua Thánh Ngôn, Thánh 
Giáo. [6] 

Cao Đài chủ trương: Trời Người đồng thể: 



436 

 

Con là một Thiêng Liêng tại thế, 
Cùng với Thày đồng thể Linh Quang. 

                   (Thánh Giáo Sưu Tập, 66-67, tr. 36) 
Hoặc: 

Thật là diệu diệu huyền huyền, 
Trời người có một, chẳng riêng khác gì. 

                      (Đại thừa Chân Giáo, tr. 65) 
Hoặc: 

Người là Tiểu Thiên Địa đó, 
Người với Trời nào có khác chi. 
Hễ Trời có những món gì, 
Người người đều cũng đủ y như Trời. 

                     (Đại thừa Chân giáo, tr. 65) 
Chẳng những vậy, muôn loài cũng đồng bản thể như nhau: 

Đạo là nơi Nhất Nguyên Chủ Tể, 
Đạo cũng là đồng thể vạn linh. 

                   (Thánh Giáo Sưu Tập, 66-67, tr. 35) 
Như vậy, con người và vạn vật đều đồng bản thể với Đạo, với Trời. Chính từ cơ sở 

Thiên Địa Vạn Vật Nhất Thể mà phát sinh chủ trương ái nhân, ái vật. Tình Huynh Đệ 
Đại Đồng theo Cao Đài Giáo, không phải chỉ là tình của người với người, mà chúng 
sinh, vạn hữu đều là huynh đệ anh em, trước sau trên bước đường tiến hoá. 

Đạo tuy định nghĩa khắp muôn phương, 
Căn bản làm đầu một chữ Thương. 
Thương chúng, thương mình, thương tất cả, 
Thì đem chân đạo sớm hoằng dương. 

                   (Thánh Giáo Sưu Tập, 72-73, tr. 157) [7] 
Cao Đài hứa cho con người Qui Nguyên Phản Bản, Thiên Nhân Hợp Nhất, phục 

hồi Nguyên Thần. 
“Chỉ một cái Tâm, Tâm vũ trụ, 
Thoát ly vạn tướng, phục nguyên thần.” 

                 (Thánh Giáo Sưu Tập, 72-73, tr. 78). 
Cao Đài chủ trương con người có 3 phần: 

Thần. 
Khí (Hồn). 
Tinh (Xác). 

Thần là Trời, là phần bất biến trong con người. Còn gọi là Nhị Xác Thân hay Đạo 
Tâm, hay Nguyên Thần hay Chân Thân. 

Nhị Xác Thân, hay Chân Thân là Cái xác thân vững bền muôn kiếp, sống mãi 
bằng Trời, không tử, không sanh, không thêm, không bớt. Luyện đặng cái Chân 



437 

 

Thân ấy, thì trường sinh, bất tử, khỏi phải chịu quả báo, luân hồi, đời đời, kiếp 
kiếp an hưởng vui chơi nơi Bồng Lai, Tiên Cảnh. Ấy là Chân Nhân vậy...[8] 

Khí tức là Hồn con người đầy thất tình, lục dục, biến hoá, vô thường, luân hồi, 
sinh tử. 

Tinh tức là Phần Xác. 
Những người theo Vô Vi sau này tu theo kinh Đại Thừa Chân Giáo của phái 

Chiếu Minh (Ngô Văn Chiêu), và Kinh này rất được ngưỡng mộ. Từ 17/7/97 tại Hải 
Ngoại lại có một đàn do đức Ngô Minh Chiêu giáng cơ, nhan đề là Thánh Ngôn Học 
Đạo. Văn chương tề chỉnh, ý tứ cao siêu, mục đích: 

Dạy người trở lại Huyền Khung, 
Lập đời Thượng Cổ, khắp trong Hoàn Cầu. 
                (Đàn ngày12/8/97) 

Hoặc: 
Tâm con chính thị Thiên Toà, 
Gặp Thày nơi đó, há mà tìm đâu. 
Chừng nào con chứng Ni Mâu, 
Thì Thày ứng hiện Minh Châu nơi lòng. 
              (Đàn ngày 14/8/97). 

Hoặc: 
Phước thay sinh được làm người, 
Là cơ hội học làm Trời, nghe con. 
              (Đàn ngày 19/8/97). 

Hoặc: 
Vòng vo vạn nẻo xa xăm, 
Nào ngờ Trời Phật nơi tâm của mình. 
Con ơi dạ nhớ đinh ninh, 
Thày luôn luôn ở bên mình con nghe. 
             (Đàn ngày 19/8/97). 

Hoặc: 
Trải bao kiếp nhờ vào Tiến Hoá, 
Nay nhân loài đã quá võ môn, 
Đã thành chính đẳng Chân Nhân, 
Nhận ra Bí Nhiệm Lý Chân đời người. 
Nhận ra được Trời Người đồng thể, 
Trời với Người chẳng phải hai ngôi. 
Vốn là Thiên Điển mà thôi, 
Vận hành lưu chuyển, xiết ôi diệu kỳ. 
Kỳ diệu thay Huyền Ky máy tạo, 
Người với Trời vốn Đạo mà thôi. 

ADMIN
Highlight



438 

 

Tầm phăng hiểu được con người, 
Tự nhiên sẽ hiểu được Trời khó chi. 
              (Đàn ngày 11/9/ 97 giải về Thiên Nhân Đồng Thể, Vạn Pháp 
Đồng Căn...) 

Ý Nghĩa Phổ Độ. 
Phổ Độ là phần Sáng Lập một Tôn Giáo, cũng đủ mọi Lễ Nghi, Hình Thức, Lề 

Luật, Giáo Điều. Đó là phần chi tiết, cho những người sơ cơ, bước vào đường Đạo. Phổ 
Độ chung qui sẽ phải nhường bước cho Vô Vi, vì Vô Vi mới là chủ đích chính yếu của 
Cao Đài. 

Đạo Cao Đài tương đối là một đạo mới được sáng lập, nên có nhiều người không 
chịu tìm hiểu đã công khai mạt sát, trong số đó có Nguyễn An Ninh, Đào Trinh Nhất, 
Nguyễn văn Trung, Trần văn Giàu v,v... (Xem bài Phê Bình những phê bình về các 
tôn giáo dân tộc & về quốc đạo Việt Nam, của Lý Khôi Việt đăng trong Hoa Sen số 
28, 15/5/ 1996, nơi tr. 189-123, Hoa Sen số 29 15/11/ 96 tr. 203-216, Hoa Sen, số 30, 
15/1/97 tr. 157-187), nhưng cũng có những người có cái nhìn hết sức đứng đắn. 

Ví dụ như Ông Lý Khôi Việt. Ông Lý Khôi Việt cho rằng Cao Đài hấp dẫn hơn 
các tôn giáo khác đang thịnh hành lúc ấy, đạo này dung chứa, tổng hợp nhiều đạo đã 
có từ xưa đến nay, đạo này đã biết đổi mới những cái gì quá xưa cũ, lỗi thời, đã biết 
hiện đại hóa những truyền thống thân yêu, quen thuộc của dân tộc...(Lý khôi Việt, 
Hoa Sen số 28, tr. 293). 

Tác giả thiên khảo luận này, cũng đã được cái duyên may, là đến cộng tác với Cơ 
quan Phổ Thông Giáo Lý Cao Đài trong một thời gian khá lâu (từ 1972 đến 1981), 
trong thời gian đó tôi nghiên cứu Cao Đài một cách khá tường tận, đã đọc hầu hết các 
Cơ Bút Cao Đài, lịch sử Đạo Cao Đài. Vì tôi là một người chuyên khảo về các Đạo 
Giáo thế giới, và đã đi vào con đường tổng hợp các Đạo Giáo thế giới, nên tôi thấy chủ 
trương Vạn Giáo Nhất Lý của Cao Đài rất hợp lý, và có thể thực hiện được, như tôi đã 
làm. 

Về cơ bút Cao Đài có ít câu làm cho tôi hết sức chú ý, như: 
Con là một Thiêng Liêng tại thế, 
Cùng với Thày đồng thể linh quang, 
Khóa chìa con đã sẵn sàng, 
Khi vào cõi tục, khi sang Thiên Đình. 
                     (Thánh Giáo Sưu Tập, 1966-1967) 
Tu hành là Học Làm Trời, 
Phải đâu kiếp kiếp làm Người Thế Gian. 
                  (Thánh Giáo Sưu Tập, 1970-1971, tr. 134) 
Và Đi về đâu Việt Nam ơi, 
Về nơi Nhân Bản của Trời trước kia. 
                 (Thánh Giáo Sưu tập 1970-1971, tr. 213) 



439 

 

Chỉ mấy câu ngắn gọn thế, mà bao quát được Nhân Sinh Quan, Sử Quan của Con 
Người. 

Nó dạy ta : Con người và Trời có đồng một bản thể với Trời, Con người có thế tiến 
tới Trời, và Sau này Việt Nam sẽ tiến tới mục đích cao cả ấy. Thật là tuyệt vời! 

 

CHÚ THÍCH 
[1] Đỗ Vạn Lý, Tìm hiểu Đạo Cao Đài. tr. 45. 
[2] Lê Anh Dũng, Lịch sử Đạo Cao Đài, tr. 18-23. 
[3] Lê Anh Dũng, Lịch sử Đạo Cao Đài, tr. 70-71. 
[4] Deus ad Moysen: Ego sum qui sum. 

Ex 3, 14. 
[5] Đồng Tân, Lịch sử Đạo Cao Đài, Phần Vô Vi, tr. 74-75. 
[6] Cao Đài Giáo Lý, Rằm tháng 2, năm Kỷ Mùi, tr. 42. 
[7] Như trên. tr. 43-44. 
[8] Tìm hiểu Đạo Cao Đài, Đồng Tân, tr. 39.-Đại Thừa Chân Giáo, tr. 356 -Xuất thần. 

  

CHƯƠNG XXX. 

TINH HOA HỒI GIÁO. 

  

Hồi Giáo hay đạo Mahomed (Islam, Mohammeda-nism), là do Giáo Chủ 
Mohammed thừa lệnh đức Allah, sáng lập ra. 

Hồi Giáo là một tôn giáo lớn trong thiên hạ. Theo một thống kê vào năm 1990, thì 
số giáo dân Hồi nay là: 

Phi Châu: 263.132.000. 
Á Châu: 608.500.000. 
Âu Châu: 46.460.000. 
Nam Mỹ: 1.200.000. 
Bắc Mỹ: 5.200.000. 
Úc Châu: 99.500. 
Toàn cầu: 924. 611.500. [1] 
Ngang ngửa với Công Giáo La Mã: 971. 702.000. 
Mohammed (Muhammad, Mahomed) sinh năm 571 công nguyên, mất năm 632. 

Lập đạo năm 622 tại Medina và Mecca, trong xứ Saudi Arabia. Đạo Hồi tiến rất mau. 
Chỉ một thế kỷ sau, mà Hồi giáo đã từ Arabie, tiến tới Tây Ban Nha, và biên giới Ấn 
Độ. 

ADMIN
Highlight



440 

 

Hồi giáo là Đạo Độc Thần. Sourate 112, kinh Koran tuyên bố: Hãy nói: Chúa là 
Chúa một, là Chúa đời đời, không sinh ra ai, và cũng chẳng ai sinh ra mình, không ai 
bằng Ngài. 

Mohammed cho rằng câu trên đã bằng một phần ba kinh Koran.[2] 

TÔN CHỈ ĐẠO. 
Những người theo Hồi Giáo tuyệt đối phục tòng Allah. 
*Họ giữ Giáo Điều (Iman). 

* Ăn ngay, ở lành (Ihsan.-Right Conduct). 
* Giữ giáo luật (�ibadad). 

Giáo Điều quan trọng nhất là câu: Không ai bằng Allah. (la ilaha illa Allah). 
Allah có 99 tên. 

Ăn ngay ở lành: 
Phải đối xử huynh đệ với nhau, phải trọng nữ quyền, không rượu chè, cờ bạc, 

thương xót người cô quả, không hiếp đáp họ, thương xót kẻ già yếu, người bần cùng, 
nghèo khổ v.v...[3] 

Giáo Luật. 
Giáo Luật Hồi Giáo có 5 điều gọi là 5 cột trụ (“Five Pillars”= Al-arkan). 
1. Nhắc lại đức Tin (Shahada): 
La ilaha illa Allah; Muhammad rasul Allah: Không có Chúa nào ngoài Allah; 

Mahommed là tiên tri của Allah. 
2. Kinh (Salad). 

Ngượi khen Chúa muôn loài, 
Đấng lân tuất, nhân từ. 
Đấng phán xét thiên hạ. 
Chúng con chỉ thờ Ngài, 
Chỉ xin Ngài giúp đỡ. 
Xin dẫn chúng con trên đường ngay, 
Đường của những người Ngài chúc phúc, 
Không phải đường của những người ngài giận ghét. 
Không phải đường của kẻ lầm sai. (Koran Sura I) 

Một ngày 5 lần phải đọc kinh như vậy: Sáng sớm, trưa, giữa chiều, lúc mặt trời 
lặn, lúc chập tối. 

Đi đâu giáo hữu cũng phải đem theo thảm để trải đọc kinh. Trước khi đọc kinh, 
phải rửa chân tay, mặt mũi. Ở sa mạc, thì rửa bằng cát. Đọc kinh, phải lạy về hướng 
Mecca. 

Nam giáo hữu, mỗi thứ Sáu, vào buổi trưa hay tối, phải đọc kinh chung tại đền thờ, 
do một Imam hướng dẫn. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



441 

 

Sau buổi kinh, Imam có thể giảng giáo lý. 
3. Bố thí. (Zakat). 
Bố thí là làm phúc cho người nghèo khó. Bố thí là tuỳ hỉ, không còn được coi là 

một loại thuế. 
4. Ăn chay trong tháng Ramadan. 
Trừ người dau ốm còn ai cũng phải ăn chay trong tháng Ramadan (tháng 9, theo 

lịch Hồi giáo) từ bình minh đến mặt trời lặn, không được làm tình, không được ăn hay 
uống bất cứ vật gì. 

5. Hành Hương. (Hajj) 
Ai cũng nên hành hương Mecca, trong cuộc đời mình, nhất là vào tháng Dhu-Al-

Hijja (Tháng 12, Hồi Giáo), để cùng mọi người đi quanh đá Ka’ba. 

 

Quang Cảnh Hajj 

Hồi giáo chủ trương độc thần. Allah tạo nên vũ trụ. Dưới Allah còn các thiên thần 
như Gabriel, Michael, Raphael, và Uriel, và các tiên tri như Adam, Noah, Abraham, 
Moise, Jesus và Mohammed. Mohammed là tiên tri lớn nhất. Hồi giáo tin có ngày phán 
xét chung, tin thiên đàng, địa ngục. Koran là Thánh Thư cao siêu nhất. Ngoài Koran, 
còn có phần truyền khẩu, gọi là Hadith. Hồi giáo cấm ăn thịt heo. Hồi giáo cho phép 
giáo hữu lấy bốn vợ. Mohammed có 11 bà vợ. 

Hồi giáo muốn điều hoà cách giao tiếp giữa Trời, Người và giữa con người với con 
người. Luật Hồi Giáo Shari’ah bao quát gia đình, thương mại, hình án v.v... 

Hồi giáo sau trước là bất biến. Trước sau như một.[4] 

Các Giáo Phái. 



442 

 

Mohammed xưa tiên đoán sau sẽ có 72 giáo phái. Nhưng giáo phái chính không 
nhiều. Ta thấy có: 

1. Giáo phái Kharijites. 
2. Giáo phái Mu’tazilites (Mo’tazilites.) 
3. Murijites. 
4. Chiites ( Shiites, sau chia thành Imamis, Ismaéliens, Zaidis, Twelvers 

v.v...). 
5. Sunnis (Sunnites.) 
6. Soufism (Sufism cũng nằm trong Shiites). 

Khi Mohammed mất năm 832, thì Abu Bekhr (d. 633), Omar (634-644) Othman ( 
644-656) và 

1. Ali (d. 661) lên thay. 
Sau đó là: 
2. Al-Hasan (d. 669) 
3. Al-Husain (d. 680) 
4. Alizain-Al-’Abidin (d. 712): Zaidites Zaid 
5. Muhammad Al Baqir (d. 731) 
6. Jafar Al Sadiq (d. 765):  Ismailites Ismail (d. 760) 
7. Musa Al Kazim (d.797) 
8. Ali Al-Rida (d. 818) 
9. Muhammad Al -Jawad (d. 835) 
10. Ali Al-Hadi (d.868) 
11.Al-Hasan Al-’Askari (d. 874) 
12. Muhammad Al-Muntazar. (d. 878) [5] 

Các giáo phái nói trên thường tranh cãi xem ai là người chính thức thừa kế 
Mohammed. 

Phái Sunnites công nhận Abu Bekhr, Omar Othman và Ali. Phái Shiites nhận con 
cháu Ali là những người thừa kế chính thức. Còn gíao phái Zaidites chỉ nhận Zaid là 
giáo chủ thứ 5, chứ không phải là Muhammad al-Baqir. Còn phái Ismaelites nhận 
Ismail là giáo chủ thứ 6 thay vì Jafar Al-Sadiq. Trên đây là danh sách 12 giáo chủ mà 
nhóm Shi’ites công nhận. Những chi tiết này không liên quan gì đến ta. 

Duy giáo phái Sufi là một giáo phái có tư tưởng phóng khóang nhất, có nhiều danh 
nhân nhất, cởi mở nhất, nên ta sẽ đặc biệt nghiên cứu. 

SUFISM (PHÁI BẠCH Y). 
Hồi giáo như Thiên Chúa Giáo, Do Thái Giáo là Đạo Độc Thần tin rằng không ai 

bằng Thượng đế, Thượng đế ở ngoài muôn vật. 

ADMIN
Highlight



443 

 

Sufism, ngược lại, tin như các Mật Tông, Mật Giáo rằng Thượng đế ở sẵn trong 
lòng muôn vật, là tinh hoa muôn vật và con người lúc chung cuộc có thể sống phối 
kết với Thượng đế. [6] 

Ba đạo giáo trên (Hồi giáo, Thiên Chúa Giáo, Do Thái Giáo) tin vào thuyết Tạo 
dựng, cho rằng Chúa tạo dựng nên Trời đất bởi không. 

Còn Sufism tin rằng Chúa tạo nên Trời Đất bằng chính bản thể mình. 
Sufism tin vàoThuyết Thiên địa vạn vật đồng nhất thể.[7] 

Ngày nay, thế giới bắt đầu chuyển hướng và tin rằng Thượng Đế là Bản Thể con 
người, không coi Thiên Chúa là một nhân vật tách rời khỏi vũ trụ nữa. [8] 

Những người chủ xướng học thuyết này là Giám Mục ở Woolwich, John A. T. 
Robinson, tác giả quyển Honest to God, và nhà thần học Tillich. Đó là một chuyển 
hướng đạo giáo vô cùng quan trọng.[9] 

Sufism là gì? 
Sufism là mặt trong của Hồi giáo. “Sufism là dòng nước ngầm, chảy qua mọi tôn 

giáo. Đó là sự hiểu biết về Nhất thể -muốn gọi Nhất thể đó là gì cũng được: Đó là Sự 
Khôn Ngoan, là Ánh Sáng, là Tình Yêu, hay là Hư Vô.”[10] 

Phái Bạch Y chống đối lễ nghi, hình thức bên ngoài, chống lại sự sa đoạ, thối nát 
của xã hội bệnh hoạn và vật chất bên ngoài. Bạch y đối đầu với sự cao ngạo, tàn nhẫn, 
mị dân, hình hạc, bất nhân. Môn phái Bạch Y muốn con người sống đời sống tinh thần 
ngây thơ, thuần khiết, sung sướng, hoà hài của buổi ban sơ. Phái Bạch Y muốn con 
người mở mắt ra và nhận thấy rằng ích kỷ, kiêu căng, tham lam, tranh chấp là điên 
cuồng. [11] 

Có người cho rằng Bạch Y là đề cao nhân phẩm, là khoan dung, là hoà hợp, là 
chống giáo điều, là tính yêu nhân loại, là huynh đệ tinh thần. 

Có người lại cho rằng Bạch Y là những người mơ mộng, chống đối, mua việc, 
thích rây vào chuyện Giáo Hội, và chuyện chính trị. [12] 

Bạch Y tự hỏi là mục đích giáo hội là hợp nhất, là làm cho mọi dân tộc và mọi 
người thương yêu nhau, coi nhau như anh em hay là chia rẽ, là hành hạ, là đổ máu kẻ 
vô tội trong những trận chiến vô ích, và phạm nhiều tội ác nhân danh Allah? [13] 

Bạch Y dạy phải đi vào tâm mà tìm Đạo, tìm Trời. [14] 
Phái Bạch Y tin rằng Chúa ở mọi nơi, và lúc nào cũng sống kết hợp với Đạo, với 

Trời. Họ hoà hợp Trời, Người và lấp hố sâu giữa Trời Người. Bao giờ họ cũng tuyên 
xưng là chính thống Hồi Giáo, nhưng thực ra họ phá bỏ nền tảng Hồi Giáo. Họ khinh 
thường luật lệ, lễ nghi hình thức, và sự giả hình của hàng giáo phẩm. Họ chỉ tin vào sự 
giác ngộ. 

Hàng Giáo Phẩm Hồi giáo coi họ là những tấm gương xấu, phá hại dân tộc, luật 
pháp, xã hội. 

Nhưng môn phái này đã đem lại cho Ba tư một nền văn chương và một chủ thuyết 
Đại Đồng và Tình Yêu, và đã đóng góp nhiều cho Ba Tư.[15] 

Bạch Y dạy chúng ta phải tìm hiểu mình, vì biết mình là biết Chúa. [16] 
Baba Kuhi ở Shira (chết 1050) có bài thơ mà tôi phỏng dịch như sau: 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



444 

 

Ở ngoài chợ, ở trong dòng, 
Ở đâu cùng thấy thuần ròng Chúa thôi. 
Xuống khe, lên núi, lên đồi, 
Ở đâu cũng thấy Chúa tôi tràn đầy. 
Giàu sang, nghèo khó tuy thay, 
Bao giờ cũng thấy Chúa ngay bên mình. 
Dù khi tĩnh tọa, cầu kinh, 
Ăn chay, giữ giới, thấy mình Chúa thôi. 
Bất kỳ hay dở trên đời, 
Truy nguyên vẫn thấy Chúa tôi rành rành. 
Mở to đôi mắt nhìn quanh, 
Trông gì cũng thấy hóa thành Chúa thôi! 
Nến tôi thắp cháy lửa Ngài, 
Hào quang vừa tỏa, Chúa tôi hiện hình, 
Mượn đôi mắt Chúa nhìn quanh, 
Bỏ đôi mắt tục, vẫn rành Chúa thôi. 
Giã từ hiện tượng hình hài, 
Lạ sao vẫn thấy Chúa tôi như thường. 
Tưởng mình tan biến, hư vương, 
Nào hay mình vẫn miên trường, vô biên.[17] 

 Rumi, một thánh nhân Hồi giáo khác, cũng dứt khoát cho rằng chỉ có thể tìm thấy 
Chúa trong tâm hồn con người mà thôi. Ông có thơ sau: 

Tôi lục lạo khắp cùng Thiên Chúa Giáo, 
Thánh giá nhìn lên, tôi thấy nó trống không! 
Tăm tích Ngài, sao tôi thấy vẫn mịt mùng! 
Tôi lang thang trong chùa chiền, miếu mạo, 
Ngài ở đâu, sao chẳng thấy hình dung? 
Đá Kaaba, tôi quanh quất, ruổi rong, 
Đô hội ấy, mà sao Ngài vắng bóng! 
Tâm hồn tôi, tôi nhìn tận bên trong, 
Ôi lạ thay, kìa sao Ngài ở đó! 
Thần trí tôi bỗng mãnh liệt động rung, 
Rũ sạch hết bụi trần gây chia rẽ... [18] 

Môn phái Bạch Y (Mật Tông Hồi giáo) ra đời vào khoảng thế kỷ 2. Dạy con 
người có thể kết hợp với Trời qua những giai đoạn như thống hối, hãm mình, bỏ 
mình, sống nghèo khó, nhẫn nhục, tin tưởng v. v... 

Họ tin rằng con người có thể tiến tới thần minh, tu luyện thành thần minh và sống 
kết hợp với Đấng Tối Cao, sống hòa mình với Đại Thể vũ trụ. Quan niệm này cũng 



445 

 

tương đương như quan niệm nhập Niết Bàn của Phật Giáo, hay hòa mình với Brahman 
của Ấn Giáo. [19] 

Môn phái này cũng chủ trương thuyết : Thuyết Thiên địa vạn vật đồng nhất 
thể. Có người cho rằng tư tưởng trên có thể thấy trong vài đoạn thánh kinh Coran của 
Hồi Giáo, nhưng thực ra đã vay mượn ở những trào lưu ngoài đạo Hồi như Huyền Học 
Thiên Chúa Giáo (Catholic Mysticism), môn phái Tân Bá Lạp đồ (Néo-Platonism), 
Denys l'Aréopagite, môn phái Viên Giác (Gnosticism), môn phái Mandeism, 
Manicheism v.v... 

Trong quyển Histoire du Caodaisme của Gabriel Gobron có toát lược tư tưởng 
môn phái này như sau: ông Ben Aliona vị giáo chủ gần ta nhất (ông chết năm 1934) 
chủ trương phối hợp đạo Maisen, Bái Hỏa, Công Giáo, Hồi giáo. Ông dạy như sau: 

Thượng đế là duy nhất. Vũ trụ này là những bức màn che thế giới vô cùng. 
Vũ trụ này được phóng phát ra từ Thượng đế. Chỉ những tâm hồn đặc biệt mới 

hiểu điều sâu nhiệm (bathen) ẩn áo này (sirr), chứ không phải là thế giới này được 
tạo dựng nên, như người tầm thường (foqara) đã tưởng. Và như vậy, Thượng đế đã ở 
trong ta (ai biết mình, sẽ biết Chúa, ai chịu tìm hiểu mình, sẽ tiến gần Chúa. Phải được 
giác ngộ (icrhraq) như mọi danh nhân Hồi Giáo đã chủ xướng. 

Phái Sufism cho rằng: Dẫu bao nhiêu tiên tri cũng chỉ là một người. Họ đều là 
những tàn lửa do một ngọn lửa. [20] 

Gobron nhận định thêm: Khi tiến tới một trình độ tâm linh cao siêu, các bậc đạo 
cao đức cả vượt lên trên những người thường, và coi nhau như là những người bạn của 
Thiên Chúa. Họ thành khẩn kết bạn với nhau. [21] 

Môn phái này muốn mọi người thương yêu nhau thật sự như sách Zohar của Do 
Thái hay sách Ennéades của Plotinus đã dạy. 

Và đây là lời lẽ toát lược sự hóa kiếp của con người, thành bản thể Trời: “ 
Trò tới nhà thày, gõ cửa. Không ai trả lời. 
Trò gõ lại. 
Trong hỏi: Ai đó? Tôi đây. 
Không ai trả lời. Cửa không mở. 
Lát sau, trò gọi lại. 
Trong hỏi: Ai đó? Ông đây. 
Và lần này cửa mở. [22] 

Như vậy, khi tính người tan biến, còn nguyên có tính Trời, thì Thánh Hiền Hồi 
giáo gọi là fana, khi tâm hồn sống động bởi Chúa, hay nói cách khác, khi Chúa 
hoạt động trong tâm hồn, thì họ gọi là trạng thái Baqa. Như vậy Phối Thiên là rũ 
bỏ Nhân Tính, phục hồi Thiên Tính. 
Giai đoạn biến hoá cuối cùng của con người là biến thành Trời như Mansur Hallaj 
nói: 

Ta cùng với đấng ta yêu, 
Hai đằng là một, khôn chiều qua phân. 
Một thân mà có hai thần, 

ADMIN
Highlight



446 

 

Thấy ta, thấy Chúa cũng ngần ấy thôi.[23] 
Bayazid of Bistam (d. 875) nói: “Dưới lớp áo của tôi, không có gì ngoài 

Chúa.” [24] 
Tóm lại, Bạch Y không tìm kiếm gì ngoài Thượng Đế. “Tất cả nói năng, xôn xao, 

hình thức, lễ nghi, tập tục, ước mơ đều là những gì ngoài Chúa, hãy vén bức màn 
nhị nguyên đó lên, bạn sẽ thấy còn thuần vui vẻ, tĩnh lãng, đẹp đẽ, yên nghỉ. Khi 
bạn đã kết hợp với đấng mình yêu, thì không còn gì là cấm kỵ, nên không nữa. [25] 

Xuất xứ Bạch Y. 

Bạch Y cho rằng mình xuất xứ từ Kinh Koran. Nhưng thực ra không phải. Trong Koran có 
rất ít câu nói Trời chẳng xa người. Hoạ chăng chỉ có câu này: “Thực ra, ta đã tạo nên con 
người. Ta biết hồn nó than van cái gì. Ta gần nó hơn tĩnh mạch cổ của nó.”[26] 

Thực ra Thánh Hiền phái Bạch Y, có thể đã vay mượn những tư tưởng trên trong 
các sách viết về Đạo Huyền Đồng (Mysticism) du nhập vào Ba Tư, như 
sách Enneads của Plotinus, như sáchNiomachus của Pythagoras, như 
sách Poimandres của Hermes v.v... [27] Cũng có thể là chính các Ngài đã sáng tạo nên 
những tư tưởng đó 

Ít nhiều thánh hiền phái Bạch Y. 
Bạch Y có nhiều thánh hiền. Ta kể ít nhiều vị: 
-Shabastari. 
-Dhul Nun. 
-Bayazid of Bistam (d. 875) thường xưng mình là Thượng đế. 
-Baba Kuhi of Shiraz (d. A.D. 1050). 
-Hussein Ibn Mansur Hallaj (d. 922), bị xử tử trên thập giá, vì dám xưng mình là 

Thượng Đế. 
-Jalal-ud-din Rumi (d. 1273) 
-Ibn-i-Yamin. 
-Ibni Arabi (born in Spain in A.D. 1165) 
-Al-Ghazzali (1059-1111), nhà thần học nổi tiếng của Hồi giáo. [28] 

Tổng luận về Bạch Y. 
Bạch Y là một giáo phái hết sức đẹp đẽ. Nó không phân màu da, sắc áo, chủng tộc, 

biên cương, bờ cõi. Nó không câu nệ lễ nghi, hình thức bên ngoài. [29] 
Khảo về Hồi Giáo, tôi thấy không có gì hấp dẫn, nhưng suy tư về Bạch Y, tôi 

thấy vô cùng sâu sắc. Bạch Y cũng như phần Vô Vi, Hồi Giáo cũng như phần Phổ Độ 
trong Cao Đài. Sách về Bạch Y nay bán đầy dẫy bên Hoa Kỳ. Mong quí vị nên tìm đọc. 

 
  

 

ADMIN
Highlight



447 

 

CHÚ THÍCH 
[1] Britannica Book of the Year, 1990. 
[2] Dictionnaire des Religions, Royston Pike, Presses Universitaires de France, 108, 
Boulevard Saint Germain, Paris, 1954, p. 165. 
[3] Man’s Religions, John B. Noss, The MacMillan Company, London, 1963, p. 531. 

-A.J. Arberry, The Koran Interpreted. 2 vol. Georges Allen & Unwin Ltd., 
London, 1955. Cop. Georges Allen & Unwin, London, 1955. 

Vol. II, p.344; II, 244; II, 326; II, 388; II, 329; II, 308; I, 319; I, 302; I, 112; I, 117; 
I,103;II, 245; I, 153; I, 159; I, 161; II, 237; I, 158; I, 194; I, 302; II, 129; II, 155; II, 
152; I, 209; II, 209; II, 254 f; I, 270; I, 50 f; I, 304 f; I, 303; I, 100 f; II, 50; I, 60; I, 51 f; 
I, 127; I, 142; I, 29; II, 31. 
[4] There is no modern or ancient Islam, no Oriental or Western Islam -That Islam today 
is the same Islam as when it was born 14 centuries ago. 

Miami-Dade Community College, Student’s guide to The Long Search, A Study 
of Religion, p. 215. 

[5] John B. Noss, Man ‘s Religions, p. 551. 
[6] It is interesting then, that the Eastern and Western concepts of God and especially of 
means of attaining valid information from and about him correspond to the milieu of 
the arena of greatest freedom. In the West, God is outside man in principle, and 
communicates by words as do free adult men. In the East he is an interior state which 
one has once had, and which is one’s true being, but which one has lost and can 
recover only by going into the depths of the self. Robert S. Ellwood, Jr, Religious 
and Spiritual Groups in Modern America, p. 87. 
[7] The Idea of continuous emanations in constrast to the unique divine act of 
creation was considered by both Muslim and Christian Mystics, to be incompatible 
with the Biblico-Koranic idea of acreatio ex nihilo. 

Annemaire Schimmel, Mystical Dimensions of Islam, The University of North 
Carolina Press, Chapel Hill, 1975, p. 4. 

[8]          Come you lost atoms, to your Center draw 
And be the Eternal Mirror that you saw: 
Rays that have wander’d into Darkness wide, 
Return and back into your sun subside. 

Farid Al-Din ‘Attar Mantiq al-Tayr.’ 
SUFI , Expression of the mystic quest , Laleh Bakhtiar, p. 10. 

Sufi chủ trương Vạn Vật Nhất Thể. Và Vạn thù qui nhất thể. Chủ trương Vạn Hữu 
là do một bản thể, phóng phát, tán phân ra. 

The goal of Sufism is to gather all multiplicity into Unity, with the totality of one 
‘s being. Như trên. 10. 
[9] God, Tillich was saying, is not a projection out there’ , an Other beyond the Skies, 
of whose existence we have to convince ourselves, but the Ground of our very being. 



448 

 

Honest to God, John A. T. Robinson, Bishop of Woolwich, The Westminster 
Press, Philadelphia, 1963, p. 22. 

[10] Such is a case with Sufism, the generally accepted name for Islamic mysticism... 
Mysticism has been called “the great spiritual current which goes through all 
religions.” In the widest sense it may be defined as the consciousness of the One 
Reality -Be it called Wisdom, Light, Love or Nothing. 

Annemaire Schimmel, The University of North Carolina Press, Chapel Hill, 
1975, Mystical Dimensions of Islam, p. 4. 

[11] Their movement, originating as a protest against the formalism of orthodoxy in 
Islam, gradually developed into a rebellion against the decadence, corruption and 
tyranny of a sick, material society. Sufism was the antithesis of arrogance, intolerance, 
demagogism, hypocrisy and inhumanity. The Sufi’s purpose was to create a 
renaissance of man’s spirit through which he might live a simple, innocent. and 
harmonious life. They hope to open men’s eyes, that they might see that egoism and 
greed, pride, and strife are folly, that the universe is spiritual, and that men are the sons 
of God. 

Martin Lings, What is Sufism, p. 27-28. 
[12] To some, it connotes humanitarism, tolerance, harmony, defiance to the chuch and 
its rituals, love of mankind, and the attempt to achieve spiritual fellowship. To a few, 
Sufis are dreamers, rebels, and meddlers who interfere with the serious rituals of the 
church and the business of the state. 

Như trên. p. 28. 
[13] The questions they repeatedly asked were: ....”Isn’t the purpose of religion to unite, 
to comfort, to improve, and to bring all races and peoples of the world together in love 
and brotherhood, or is it to divide, to tyrannize, to shed blood of the innocent in futile 
wars, to mesmerize, to commit all kinds of crime in the name of Allah and to exploit 
our fellowmen? 

Như trên. p. 29. 
[14] One of the most persistent doctrine of Sufism is inwardness. They despite outward 
piety and shallow religious rituals.”Direct thyself to the inward and thou shalt see 
thy God.” 
Như trên. p. 31. 
[15] The Sufis wore coarse woolen robes and lived as hermits in isolated places away 
from people and believed in salvation through poverty (Fagr), meditation (Fihr), 
fortitude (Sabr), renunciation (Zuhd), good works, and service to the community. 
Recognizing that God’s presence was felt everywhere in creation, they became 
increasingly mystical, pantheistic and ascetic. 

For Rabia, one of the founders of Sufism, who died at Jerusalem in A.D. 757, love 
and its the unquenchable flames were the torch which kindled the world of Sufism. It 
was she who laid the foundation of its mystical ideas. She as succeded by Adu Hasham 
(d. A.D. 770), who established the first convent (Khaneqah) for the Sufis at Ramaled in 
Palestine. Soon the movement spread to Persia. “Hand in hand with the Persian revival 
under the Abbaside Caliphs, the Soufis developed a new current of ideas. Speculations 



449 

 

take a bolder flight, and essay to reconcile the creature with his creator, to bridge the 
chasm between the finite and infinite. 

Then followed thev doctrine of ectasies, mystical stages, unification and 
pantheism. Though the Sufid always confessed outward connection with orthodox 
Islam, nonetheless they would efficially undermined its foundation. They attacked the 
religious institutions by claiming that religion exists only to keep mankind in order and 
to make all men merit the grace and love of God by their service and virtues. Every 
religious institutions which does not tend toward these goals is not divine but profane 
and dangerous. Scorning the barren desert of legalistic tradition, meaningless rituals, 
and the hypocrisy of the clergy, admitting no guidance but the pole star of illumination, 
they press the Islamic establishment to the very brink of madness. The Muslim leaders 
considered Sufism as a grave scandal, demoralizing the national character, undermining 
law and order, and subverting tradidional society. Yet the Sufis produced a literature 
and a doctrine of universalism and love which is considered the noblest heritage and 
the great contribution of Persia to world civilization. 

Sufism, Message of Brotherhood, Harmony, and Hope, Nasrollah S. Fatemi, 
Faramarz S. Fatemi, Fariborz S. Fatemi, South Brunswich and New York, A. S. Barnes 
and Company, 1911, p. 33. 

[16] Sufism is knowledge of oneself to Marafat (gnosis) or knowledge of God. Man’s 
whole life is dominated by two realities:” Thou”and “I”, the lover and the beloved, God 
and man... 

Know thyself, for knowing true thine own heart 
Thou knowest that good and ill in thee are part. 
Discern the worth of thine own being, and then 
Walk with pride amist the commun run of men. 
Know thyself, and the whole world thus discover, 
Then from all ill, they shat thyself deliver, 
Thow knowest not thyself for thau art lowly, 
Thou shouldst behold God if thou thyself couldst see. 

             From Nasir Khosrow, the famous Persian Poet (A.D. 1004-88) 
Như trên. p. 37. 

[17] Prof. L.F. Rasbrook Williams Ed; Sufi Studies, East & West; ÉP. Dutton Co, 
Inc.,New York, 1973, p. 57.. 
[18] Ib. p. 70. 
[19] Les doctrines de Ben Aliona? Unité de Dieu (le monde temporel n'est qu'un 
ensemble de voiles,”barrakh “, nous cachant le monde réel: L'Infini. Univers emané 
de Dieu ( l'inverse du Coran créationiste pour la masse des foqara, croyants 
ordinaires, le sirr (caché) est réservé à certains disciples capables de saisir le 
bathen (sens occulte); Émanationisme s'accordant avec l'immanentisme (qui pourrait 
connaitre son proprium, connaitrait Dieu; qui le scrute avec attention, s'approche de 
Dieu); doctrine de l'immanence n'excluant pas la transcendance; ichraq ou illunimation 



450 

 

dont se réclament tous les grands hommes musulmans: Avicenne, Ghazali, ou Ibn 
Tofail... (Gabriel Gobron, Histoire du Caodaisme, p. 92)... 

Les Prophetes, fussent-ils dix mille, dit l'aphorisme soufi courant, ne sont qu'un 
seul, rayons multiples du même feu. Ib. p. 91 
[20] Les doctrines de Ben Aliona? Unité de Dieu (le monde temporel n'est qu'un 
ensemble de voiles,”barrakh “, nous cachant le monde réel: L'Infini. Univers emané 
de Dieu ( l'inverse du Coran créationiste pour la masse des foqara, croyants 
ordinaires, le sirr (caché) est réservé à certains disciples capables de saisir le 
bathen (sens occulte); Émanationisme s'accordant avec l'immanentisme (qui pourrait 
connaitre son proprium, connaitrait Dieu; qui le scrute avec attention, s'approche de 
Dieu); doctrine de l'immanence n'excluant pas la transcendance; ichraq ou illunimation 
dont se réclament tous les grands hommes musulmans: Avicenne, Ghazali, ou Ibn 
Tofail... (Gabriel Gobron, Histoire du Caodaisme, p. 92)... 

Les Prophetes, fussent-ils dix mille, dit l'aphorisme soufi courant, ne sont qu'un 
seul, rayons multiples du même feu. Ib. p. 91 
[21] Constatation universelle: Arrivés une certaine hauteur spirituelle, les religieux 
exceptionnels sont au-dessus des religions du vulgaire, et reconnaissent comme “Amis 
de Dieu” tous les hommes sincères et de bonne volonté et fraternisent avec eux. 

Ib. p. 94. 
[22] Et il nous suffit de rappeler ici un des enseignements du mysticisme musulman pour 
constater que pas un Caodaiste ne refuserait de reconnaitre là, en cette anecdote du 
soufisme, l'histoire même de sa propre naissance au divin, de sa metanoia ou 
renversement des valeurs de l'aâme religieuse: 

Le disciple se présente à la porte du maitre et frappe. 
Silence. 
Il frappe de nouveau. Une voix de l'intérieur: 
-Qui est là? 
-C'est moi. 
Silence. La porte ne s'ouvre pas... 
Plus tard, le disciple se présente de nouveau à la porte du maitre et frappe. - 
Qui est là? 
-C'est Toi. 
Et la porte s'ouvre cette fois. 

Gabriel Gobron, Histoire du Caodaisme, p. 70,71. 
[23]        I am He whom I love, 

He whom I love is I: 
We are two souls in one body. 
If thou seest me, thou seest Him, 
And if thou seest Him, thou seest me.” 

Như trên. p, 38. 



451 

 

[24] “Beneath this cloak of mine, there is nothing but God” 
Như trên. p. 43. 

[25] “All this talk, turmoil, rites, ritual, conventions, customs,noise and desire,” 
according ta Sufis,” is outside the unity of God; remove the veil of dualism then you 
will find joy, silence, beauty, calm and rest. When you unite with your Beloved then 
there is neither command nor prohibition.” 

Như trên. p. 43-44. 
[26] Quran 50:16. 
[27] Laleh Bakhtiar, Sufi, Expressions of the Mystic Quest, 1976, p. 7 
[28] Sufism, Message of Brotherhood, Harmony, and Hope, Nasrollah S. Fatemi, 
Faramarz S. Fatemi, Fariborz S. Patemi, 1911, p. 40-73. 
[29] Because the Sufis abandoned external form and rituals and sang the praise of 
universal truth which is within the reach of everybody regardless of creed, color, or 
nationality, Sufism became a religion which was both international and universal. Its 
Literature and ideas have had a wide audience in North Africa, India, Malaya, China 
and Indonesia. 

Như trên. p. 65. 
In summary, the reader will perceive that Sufism is a word uniting many divergent 
meanings, and does not represent any particular reliigion or dogmas exclusively. 
Sufism is not a creed; it has no dogmatic systems; the “ways” by which one seeks God 
“are as numerous as the number of the people of the world.” 

Như trên. p. 71. 
“The keynote of Sufism,” according to Reynold Nicholson,”is disinterested, selfless 
devotion, in a word, love. The whole of Sufism is a protest against the unnatural 
divorce between God and man.” 

Như trên. p. 63. 
Man seeks his psychic and spiritual needs outwardly precisely because he does not 
know who he is . Sufism reminds man to seek all that he needs inwardly within 
himself, to tear his roots from the outer world and plunge them in the Divine Nature, 
which resides at the Center of his heart. Sufism removes man from his lowly state 
of asfal safilin in order to reinstate him in his premordial perfection of ahsan 
taqwin wherein he finds within himself all that he had sought outwardly, for being 
united with God he is separated from nothing. 

Seyyed, Sufi Essay, p. 33. 
The Sufis sought to lose what they currently perceived as labels, knowledge, concepts 
and to become empty (nothing) and attain the state of “void”; to attain a zero point so 
that they could become related to any state of being and achieve “everythingness”. Just 
as the discovery of zero in mathematics made the system possible, so too in the art of 
rebirth, the discovery of a state of “nothingness”(the void or emptiness) makes final 
integration a possibility. 

Sufies studies East and West, 
Pr. A. Reza Arasteh, Psychology of Sufi Way to Individuation, p. 107. 



452 

 

CHƯƠNG XXXI 

TINH HOA DO THÁI GIÁO: KABBALA 

  

Do Thái giáo có công truyền và mật truyền. Công truyền là Đạo Do Thái chính 
thống hiện nay. Nó ra đời từ thời Moses (1250 B.C.). Phần Mật truyền hay Mật tông 
Do Thái được gọi là Kaballah, hình thành vào khoảng thế kỷ XIII. 

Nơi đây chỉ trình bày Mật Tông Kaballah. 
Kabbalah là huyền môn Do Thái có từ xa xưa. Theo Spinoza, nó tóm thâu tư tưởng 

của các người Do Thái thời xưa. [1] 
Huyền môn này có hai bộ sách danh tiếng: 
1. Sepher Yetzirah (Livre de la Création : Sách sáng tạo) (hay Sépher Yessira, 

hay Sépher Yetsira) do Rabbi Akiba viết khoảng năm 120 A.D. 
2. Zohar ( Sepher Ha Zohar : Livre de la Splendeur : Sách Quang huy), do Moses 

de Lyon viết vào khoảng 1305 A.D. 
Kabbalah giải thích căn nguyên, sự hình thành, vòng biến dịch, cùng đích vũ trụ và 

con người bằng : Ein-Sof và mười Sephiroths (thập tính, thập duyên, dix attributs). 
Ein-Sof là Hư vô, là Bản thể tuyệt đối của vũ trụ, khi chưa hình hiện hiển 

dương.Ein-Sof là toàn thể vũ trụ. Ein-Sof tương đương với Vô cực trong Kinh Dịch. 
Sephiroths (Thập duyên) phác họa sơ đồ hình thành vũ trụ hữu hình. 
Thập Duyên là: 

1. Kéther (Crown,Couronne) là Nguyên lý sáng tạo nên vũ trụ hữu 
hình, tương đương với danh từ Thái cực. 

2. Chocmah, Khí Dương (Male, expansive Force) 
3. Binah, Khí Âm (Female, astringent Force) 
4. Chesed, Nghĩa (Benevolent Force) 
5. Geburah, Lễ (Destructive Force) 
6. Tiphered, Tín (Harmony, equilibrium, beauty) 
7. Netzach, Nhân (Amor) 
8. Hod, Trí (Objective Intelligence) 
9. Yésod, dục giới (Astral kingdom of desires) 
10. Malkuth, sắc giới (Corporeal sphere, terrestrial kingdom). 

ADMIN
Highlight



453 

 

 

Có thể nói được rằng Thập Duyên tương tương đương với các quan niệm Thái cực 
(Kéther), Âm Dương (Binah, Chocmah), Ngũ hành (Chesed, Geburah, Tiphered, 
Netzach, Hod), Tam tài (Kéther: Thiên); (Yesod: Nhân); (Malkuth: Địa) [2] của Kinh 
Dịch. 

Kabbalah cũng còn dùng : 
Tâm điểm và nhiều Vòng tròn đồng tâm để giải thích về căn do, hình thành, 

biến dịch, và mục phiêu vũ trụ. 
Đại khái : 
1.-Khi chưa có vũ trụ hữu hình (Tiên Thiên), thì chỉ có Bản thể (Ein-Sof) ở thế 

tiềm ẩn. Lúc ấy Ein-Sof là toàn thể vũ trụ. 
2.-Khi thế giới đã hình hiện (Hậu Thiên), thì Thượng Đế là tâm điểm, là cốt lõi vũ 

trụ. 



454 

 

Từ trung tâm sáng tạo ấy, phóng phát ra vạn hữu. 
Chiều sinh hóa từ vô cùng đến hữu hạn ấy được diễn biến từ một tâm điểm 

cho đến các Vòng tròn bên ngoài. Càng xa tâm càng trở nên chất chưởng. 
Và các lớp lang hình tướng bên ngoài của vũ trụ y như là những lớp vỏ, lớp 

áo phủ ngoài Thượng Đế.[3] 
Thời kỳ hoàng kim mai hậu là thời kỳ mà vạn vật qui căn phản bản [4]. Khi ấy 

Thượng Đế sẽ rũ bỏ những lớp áo, lớp vỏ bên ngoài, và sẽ hiện ra vinh quang.[5] 
-Zohar chủ trương Phiếm thần (Pantheisme) và coi Thượng Đế là vũ trụ, vũ trụ là 

Thượng Đế.[6][7] 
-Zohar chủ trương thuyết phóng xuất, sinh hóa ra vũ trụ, không chấp nhận thuyết 

tạo dựng.7 
-Zohar cho rằng : Cơ cấu con người, cơ cấu vũ trụ giống nhau. Hiểu vũ trụ sẽ 

hiểu con người, hiểu con người sẽ hiểu vũ trụ. Ngắm nhìn suy tư về vũ trụ, con người 
sẽ nhận ra rằng tất cả những yếu tố, những chất liệu bên ngoài đều có đủ trong 
mình, con người toát lược lại vũ trụ, và đấng Duy Nhất, bất khả tư nghị, đấng đã 
sinh ra vũ trụ và sẽ thu hút vũ trụ về, cũng chính là đấng ngự trị ngay trong lòng 
con người.[8] 

Khảo Kabbalah, ta thấy người Do Thái xưa, ngoài cách dùng từ ngữ thông thường, 
để diễn tả tư tưởng, còn có những cố gắng dùng nhiều phương pháp khác để diễn tả tư 
tưởng. Trong những phương pháp đó ta thấy họ dùng : 

-số 
-chữ 
-hình ảnh 
Khảo Kinh Dịch, ta cũng thấy những cố gắng tương đương như vậy. 

1.-Dùng số để diễn tả tư tưởng. 
Để diễn tả tư tưởng: Nhất thể biến vạn thù, vạn thù qui Nhất thể, người Do 

Thái cũng đã dùng số, nhất là dùng 10 con số đầu. 
Số 1 tượng trưng cho Bản thể duy nhất, cho Thượng đế, căn nguyên sinh xuất vạn 

hữu. [9] 
Số 2 mới chính là con số bắt đầu, vì 2 là cơ chế biến hóa, gồm 2 động lực tương 

đối, sinh khắc.[10] 
Số 1 như vậy là Căn nguyên, là Bản thể, 9 số sau là cung cách biến hóa. [11] Nói 

theo từ ngữ hiện tại, thì số 1 là Bản thể, các số khác là phụ tượng, (accidents), hay 
Hiện Tượng (phénomènes) [12] 

Số 10 đặc biệt có nghĩa là Hòa hợp, là Thái hòa. Như vậy, nó gợi lên ý niệm 
rằng, đến lúc chung cuộc, vạn vật sẽ trở nên thành toàn, viên mãn, trong một toàn thể 
Thái Hòa.[13] 

Số 10 tương ứng với mẫu tự số 10 Yod của tiếng Do Thái, mà Yod là Thượng đế. 
Như vậy: 

1 là Thượng đế, Căn nguyên, Bản thể vũ trụ. 



455 

 

10, là Yod, là Thượng đế viên mãn lúc chung cuộc. Thế là thủy chung như nhất. 
Ý nghĩa 10 con số càng trở nên rõ rệt, nếu ta đem so sánh nó với quan niệm dân 

gian về vũ trụ. Dân gian tin rằng Thượng đế ngự trên chín tầng trời. 

2. Dùng chữ để diễn tả quan điểm Nhất thể vạn thù. 

Do Thái gọi Thượng đế là Yod He Vav He. 

 
Khi chưa sinh thành ra vũ trụ, thì họ viết Yod, He Vav, He nguyên thành một chữ. 

Khi đã sinh thành ra vũ trụ thì họ chia chữ Yod He Vau He thành ra 4 phần, mỗi phần 
riêng chiếm 1 phương trời. Ý nói Thượng đế là vũ trụ, vũ trụ là phân thân của 
Thượng đế.[14] 

Ngoài ra Yod י, còn có nghĩa là Bản thể. 
He ה gồm hai phần : tượng trưng cho hai động lực âm dương, tương sinh tương 

khắc nguyên thủy, nguồn sinh hóa ra vạn hữu. 
Vav ו là chữ thứ sáu. 6 có thể cắt nghĩa là Lục hợp (sáu phương trời) [15] 

3. Dùng hình ảnh để diễn tả tư tưởng Nhất thể vạn thù. 
Hình ảnh mà Kabbale dùng để diễn tả tư tưởng Nhất thể tán vạn thù, như ta cũng 

đã thấy, là hình tròn, hay Tâm điểm và nhiều Vòng tròn đồng tâm. 
Ibn Erza coi Vòng Tròn là tượng trưng cho vũ trụ biến dịch tuần hòan, thủy chung 

như nhất. [16] 
 
  

 

CHÚ THÍCH 
[1] J’ose même ajouter que telle fut la pensée de tous les anciens Hébreux... 

(Spinoza. Lettre 73) 
[2] Xin xem Gabriel Trarieux d’Egmont, Le Thyrse et la Croix, Adyar, Paris, 1947, 
trang 159. 
Kéther được coi là tương đương với Le Logos (Plato), the Word of St John. Còn gọi là 
Mặt Trời thiêng liêng nơi trung điểm (Spirituel Central Sun) (Ib. 159, note 3.) 
[3] Xem chú 1 
[4] L’ère messianique, espérance juive, devient ainsi une espérance métaphysique : par 
elle toute chose rentrera dans sa racine, comme elle en est sortie. (Ib. 227) 
[5] Un jour, le Saint dépouillera ses écorces et ne réapparaitra que sous l’aspect d’un 
noyau substantiel. (Ib. 273) 
Xin tham khảo thêm: 



456 

 

a/-Ad. Franck, La Kabbale ou Philosophie religieuse des Hébreux Paris, Librairie de 
L. Hachette, 1843. 
b/-Gabriel Trarieux d’Egmont, Le Thyrse et la Croix, Adyar, Paris, 1974. 
6 En d’autres termes, si l’on déclare que l’univers est Dieu, ou que Dieu est l’univers, 
on dit la même chose. Cette totalité qui se manifeste dans l’unité suprême de Dieu, est 
hors de doute dans les expressions nuancées et symboliques du Zohar, dont nous 
venons de citer quelques exemples frappants. Le Ein-Sof n’est autre chose que cette 
totalité, cette unité suprême, qui embrasse les dix Sephiroths. Le Ein-Sof, dit en effet le 
Zohar, est revêtu et enveloppé des Séphiroths comme le charbon de la flamme. Ailleurs 
après avoir rapporté le rayonnement de la lumière primordiale en dix lumières, il 
ajoute: Nonobstant, tout est un. (Henri Sérouya, La Kabbale, p. 226) 
[6] En d’autres termes, si l’on déclare que l’univers est Dieu, ou que Dieu est l’univers, 
on dit la même chose. Cette totalité qui se manifeste dans l’unité suprême de Dieu, est 
hors de doute dans les expressions nuancées et symboliques du Zohar, dont nous 
venons de citer quelques exemples frappants. Le Ein-Sof n’est autre chose que cette 
totalité, cette unité suprême, qui embrasse les dix Sephiroths. Le Ein-Sof, dit en effet le 
Zohar, est revêtu et enveloppé des Séphiroths comme le charbon de la flamme. Ailleurs 
après avoir rapporté le rayonnement de la lumière primordiale en dix lumières, il 
ajoute: Nonobstant, tout est un. (Henri Sérouya, La Kabbale, p. 226) 
[7] La création de l’univers est un fait de pure émanation. L’univers dans la multiplicité 
de ses élements est inhérent à l’õessence de l’Ein-Sof, précisément comme la 
potentialité de la flamme procède du charbon. 

Ib. 159 
...Dieu, dans son Commentaire (c’est à dire de Saadya) du Sépher Yessira, est dans 

l’univers ce que la vie est dans l’être vivant. Il est à la fois dans chaque partie et dans 
chaque tout. Autrement dit, il est partout. Ib. 139 
[8] Ce qui est en haut est en bas. Chaque homme est l’expression mimuscule de son 
Prototype céleste, du vaste Adam Kadmon, l’Univers... 

...Car c’est en regardant en lui-même que l’homme finit par commprendre le 
grandiose et indéchiffrable spectacle quõil contemple en ouvrant les yeux: la terre, les 
montagnes, la mer, ou les feux de la nuit étoilée. Il finit par se rendre compte que tous 
ces éléments sont en lui, qu’il est, en abrégé, l’õunivers, et l’être impensable et unique, 
seule Réalité éternelle, de qui cet Univers émana, dans laquelle il sera résorbé, habite 
en son sein, Lui aussi, est l’Hôte de sa chair périssable. Le Thyrse et la Croix, p. 161. 

Để chứng minh rằng Tuyệt đối ở ngay trong con người, đoạn trên có chú thích như 
sau : Ce que le Bouddha s’exprima en ces termes : En vous est le non-né, non-causé, 
non-crée, non-forméï C’est la base de toute sa doctrine. (La Parole du Bouddha par 
Nyanatiloka, traduction La Fuente). C’est aussi de l’idéalisme absolu de Fichte, de 
Schelling, et Hégel. 
[9] Le nombre 1 que est le principe de tous les nombres, nõest pas lui-même un 
nombre. C’est le nombre 2, qui est véritablement le premier nombre. 
...Sérouya chú thêm như sau : 



457 

 

Pour le pythagoricisme aussi le nombre positif ne commence qu’à partir de 2... Le 
nombre 1 qui contient les deux éléments des nombres, l’impair et le pair, est à la base 
de tous les nombres, il en est la racine, mais lui-même n’est pas un nombre, car tout 
nombre implique une pluralité d’unités. (Cf. Aristote, Métaphysique, I, cha.V...) 
Anaximène dit que Dieu est l’Un, non en tant que commencement des nombres, qui est 
susceptible de devenir multiple. De même que Plotin admet que le premier, appelé Un, 
est sans multiple sans rien d’identique au dehors et sans différenciation en soi. La 
même idée se trouve chez Bahya dans sa considération théologique de l’unité véritable; 
puis chez Ibn Zadik et comme nous avons déjà vu précedemment chez Ibn Gabriel dans 
sa Couronne Royale: Tu est Un, mais non l’un tombant dans la loi des nombres. 
L’idée passera ainsi dans la Kabbale...(Sérouya, La Kabbale, p. 152 và chú thích 3.) 
[10] Đọc đầu chú thích 1 ở trên. 
[11] Mais 10 est aussi le nombre des catégories, dont neuf accidents et une 
substance. (Ib. 153) 
[12] Xem 3. 
[13] La décade renferme en elle toutes les unités simples. Pour illustrer le Yod (10 è 
lettre), Ibn Era tire sa racine de todath qui signifie selon lui choeur, union, harmonie. 
Car dix (la tetras pythagoricienne) est la somme des quatre premiers nombres. 

Henri Sérouya, La Kabbale, p. 153. 
[14] Xem Henri Séroya, La Kabbale, p. 130. 
[15] Le Yod, première lettre du tétragramme représente la substance avant toute 
différenciation.. 

Le Hé, composé de deux parties distinctes, indique les deux contraires, essence et 
forme, substance et accident.. 

Le Vau qui a la valeur mathématique 2 x 6 : 12 est la 6è lettre de l’alphabet 
hébraique. En ce sens, le tétragramme Yod, Hé, Vau, (Hé) est composé de trois lettres 
différentes, qui marquent les trois dimensions des corps: la longeur, la largeur, la 
hauteur ou la profondeur. Le Vau avec sa valeur numérique six, marque les six forces 
des corps que nous recontrons dans le Sefer Yessira. (Ib. 152) 
[16] En ce qui concerne le symbolisme, Ibn Erza considère le cercle comme l’emblème 
de la nature, qui revient sans cesse sur elle-même. Elle rattache ses commencements à 
ses fins et enveloppe en son sein par une suite infinie de figures finies. (Ib. 152) 

 CHƯƠNG XXXII. 

TINH HOA PHẬT GIÁO HÒA HẢO 

  

Người sáng lập Đạo Phật-Giáo Hòa-Hảo là: 
Đức Huỳnh Giáo Chủ, tục danh là Huỳnh-Phú-Sổ. Sanh ngày 25 tháng 11 năm 

Kỷ-Mùi (tức là 15 tháng giêng năm 1920) tại làng Hòa-Hảo, nằm trên Bắc Ngạn sông 
Vàm Nao, quận Tân Châu, tỉnh Châu Đốc, một tỉnh xa xôi giáp biên-thùy Việt Miên, 



458 

 

Nam Việt (Vương Kim, Đức Huỳnh Giáo Chủ, VP Phật Giáo Hòa Hảo / HN, 1997, tr. 
21) 

 

Chân Dung Đức Huỳnh Phú Sổ 

Ngài là trưởng nam của Ông Hương Cả Huỳnh Công Bộ và Bà Lê Thị Nhậm. Ngài 
là con của một kỳ lão cao cấp nhứt làng Hòa Hảo, nhiều phúc hậu và nhiều uy-tín với 
nhân-dân địa-phương. (PGHH Trong Dòng Lịch Sử Dân tộc của Nguyễn Long 
Thành Nam) 

Thuở nhỏ, vừa học đến hết bậc tiểu-học thì đau ốm liên-miên, nên Ngài phải rời 
trường về nhà dưỡng bịnh. Từ 15 đến 18 tuổi, Ngài không lúc nào dứt được cơn đau và 
không một lương y nào trị được. 

Năm 1939, sau khi hướng-dẫn thân phụ đi viếng các am động miền Thất Sơn và 
Tà Lơn, những núi non được nổi tiếng linh thiêng hùng vĩ. Ngài tỏ ra đại ngộ. Ngày 18-
5 Kỷ Mão, (1939) Ngài chính thức mở Đạo. Bắt đầu là công việc chữa bịnh. Ngài chữa 
lành được các chứng hiểm-nghèo với phương-pháp thật giản-đơn là chỉ dùng lá cây, 
nước lã, giấy vàng, khiến cho các Bác sĩ Tây y, các dược sư, Đông y lẫn các danh gia 
phù thủy đều phải kinh dị. 

Song song với việc chữa bịnh, Ngài thuyết-pháp thao thao bất tuyệt. Nhiều thi sĩ, 
văn gia hoặc luật gia nghe tiếng, đến chất vấn, đều phải nhận Ngài là một bậc siêu-
phàm. 

Cũng từ năm 1939, Ngài sáng-tác thật nhiều kệ giảng, nội dung tiên tri chiến cuộc 
sẽ tràn lan, nhân loại sẽ điêu linh và kêu gọi mọi người nên bỏ dữ về lành, thực hành 
Tứ Ân, trau dồi Thiền tịnh để trở thành thiện nhân trong xã hội và tiến đến sự nhập diệu 
cõi đạo. 



459 

 

Nhìn qua công-đức giảng dân cứu chúng, người ta thấy Ngài chữa được hàng vạn 
chứng hiểm nghèo, thuyết pháp hằng ngàn lần trước đại đa thính chúng và sáng tác sáu 
quyển Kệ Giảng cùng với hàng trăm bài thi ca, văn có giá-trị siêu-việt đầy tình cảm 
rung động lòng người. Ngài đã đi vào quần chúng, sinh hoạt với quần chúng, nói ngôn 
ngữ của người nông dân mộc mạc đầy tình nghĩa dân tộc trong tinh thần tam giáo. 

Tư tưởng của ngài xoay quanh thơ, văn, giảng, kệ và hành động là đi vào nội tâm, 
(nội giáo) như câu chuyện Huệ Năng và Thần Tú của Thiền tông Trung Hoa làm ta 
hiểu rõ thế nào là Nội Giáo, Ngoại Giáo đã được Ngài đặt để trong câu: 

Khùng nói cho già trẻ làm tin, 
Theo Lục-Tổ chớ theo Thần Tú. 

(Sấm Giảng Thi Văn của Huỳnh Phú Sổ Tr. 61) 
Như vậy Ngài khẳng định không theo (ngoại giáo) mà đi thẳng vào Tâm tìm Trời 

tìm Phật. 
Kệ giảng ngài gồm có sáu quyển : 
1.      Sấm giảng khuyên người đời tu niệm. (1939) (Văn vần) 
2.      Kệ dân của người Khùng. (1939) (Văn vần) 
3.      Sấm giảng.( 1939) (Văn vần) 
4.      Giác mê tâm kệ. ( 1939) (Văn vần) 
5.      Khuyến thiện (1941) (Văn vần) 
6.      Cách Tu Hiền và Sự Ăn Ở của Một Người Bổn Đạo. ( 1945) (văn xuôi) 

(Xem Sấm Giảng Thi Văn Toàn Bộ của Đức Huỳnh Giáo Chủ, Ban Phổ Thông Giáo 
Lý Trung Ương GHPGHH,Tr. 6-10). 

Văn-chương của Ngài cực kỳ bình-dân nhưng rất hàm-súc hấp-dẫn. Ngài viết 
không cần giấy nháp. Ngài tuy ít học, nhưng lại làm nhiều thơ, và cả thơ chữ Hán rất là 
nghiêm túc. Ngài không học tiếng Miên, nhưng khi ngao du sang Miên ngài đã trò 
chuyện với dân Miên bằng tiếng Miên. (Xem Vương Kim, Đức Huỳnh Giáo Chủ, VP 
Phật Giáo Hòa Hảo/ HN 1997, tr. 61-63). 

“Xưa nay, tuy đã có nhiều vị giáo chủ siêu việt giáng trần, nhưng vì tư tưởng các 
ngài quá cao siêu, nên những môn đệ, những tín đồ sau này thường lại không thấu triệt 
được những tư tưởng cao siêu của các ngài, nên đã bỏ mất tinh hoa, mà chỉ giữ được 
sáo ngữ và hình thức.” (xem Tôn Giáo Đối Chiếu Tr. 27. B.S. Nguyễn Văn Thọ) 

Giáo-Pháp của Đức Giáo-Chủ tuy cao-siêu nhưng không kém phần thực tế, có thể 
áp-dụng cho bất cứ nơi nào trên thế gian. Ngài là một nhà đại cách mạng tôn-giáo. Vì 
trước khi Ngài ra đời, Đạo Phật Việt Nam bị đình-đốn sai lạc, và Đạo Phật Thế-giới 
chưa nói tới việc canh tân. Ngài đã cắt bỏ tất cả những nghi lễ phiền toái mà nguyên 
căn không phải của Đức Thích Ca chủ trương, đồng thời còn canh tân nhiều điểm 
trong phương pháp thực hành đạo Phật mà trước kia không hề có. 

Nhờ Giáo Pháp thích thời đó nên chỉ trong một thời gian ngắn, Ngài thu phục được 
hai triệu tín đồ tại miền Nam Việt Nam và ảnh-hưởng mỗi lúc càng lan rộng thêm ra. 

Ngài cũng giả dạng, xưng hiệu khùng điên, đi đây, đi đó, thức tỉnh chúng sinh như 
Ông Sư Vải Bán Khoai. Dân chúng coi Ngài là Hóa thân của Đức Thày Tây An, 



460 

 

Đức Phật Trùm, Đức Bổn Sư hay Sư Vãi Bán Khoai . (Vương Kim, Bửu Sơn Kỳ 
Hương, tr. 112; Để hiểu Phật Giáo Hòa Hảo, tr. 13). 

Ngài sáng lập ra Đạo Hòa Hảo năm 1939, khi người 19 tuồi. Ngài là vị Giáo 
Chủ trẻ nhất thế giới từ xưa tới nay. 

Ngài lãnh Sắc lệnh của Đức A Di Đà, của đức Thích Ca, của Đức Ngọc Hoàng 
Thượng Đế, của Phật Vương, của Đức Quan Âm và có nhiệm vụ: 

1.      Chấn Hưng Phật Pháp. 
2.      Cứu độ chúng sinh khỏi Sông Mê, Bể Khổ. 
3.      Chỉ đường về Tây Phương Cực Lạc. 
4.      Tìm con lành hay tạo hạng hiền đức, để dự Hội Thi sang qua đời 

Thượng Nguyên an lạc, 
5.      Lập hội Long Hoa. 
6.      Lập bảng Phong Thần. 
7.      Đưa người đến Bồng Lai, Tiên Cảnh. 
8.      Trừ con Nghiệt Thú. 
9.      Cầm cân thưởng phạt. 
10.  Tá Quốc An Bang. 

Ngài lập đại nguyện: Tận độ chúng sinh. (Xem Vương Kim, Đức Huỳnh Giáo 
Chủ, tr. 84-93). 

Đức Huỳnh Giáo Chủ đưa ra một tổ chức tranh đấu gọi là Việt Nam Độc Lập Vận 
Động Hội. Ngài tổ chức Ban Trị Sự Phật Giáo Hòa Hảo. 

Ngài thành lập Phật Giáo Liên Hiệp Hội. Nhưng hội này không được các nhà Sư 
hưởng ứng nên chết non. 

Người Nhật yêu cầu Ngài đi Khuyến Nông và Ngài đã nhận. Cuộc hành trình 
Khuyến Nông kéo dài 2 tháng, đi khắp các tỉnh miền Tây Nam Việt, diễn thuyết 107 
nơi, rất đông người đến nghe. 

Sau khi Nhật Bản đầu hàng ngày 15/ 8/ 45. Ngài lại càng hăng say hoạt động chính 
trị, và lo cứu quốc an dân. 

Ngài thành lập Đội Bảo An trong các xã ấp, để cho dân chúng được an lạc. 
Sau đó Ngài định thành lập Đệ Tứ Sư Đoàn cho Hòa Hảo, nhưng bị Trần Văn 

Giàu đoạt mất. 
Ngài tham gia thành lập Mặt Trận Quốc Gia Thống Nhất ngày 14/6/45. 
Trong khi đó mặt trận Việt Minh ra mắt tại Sài Gòn ngày 25/8/45. Ngài đã phái 

ông Nguyễn Xuân Thiếp ra Bắc tiếp xúc với Tổng Bộ Việt Minh và lãnh chỉ thị về 
Nam. 

Ngài được Tổng Bộ Việt Minh coi là Đại Biểu chính thức của Việt Minh Nam Bộ 
(Vương Kim, Đức Huỳnh Phú Sổ, tr.. 155) 

Vào khoảng đầu năm 1946, ngài tiếp xúc với các lãnh tụ quốc gia, thành lập Mặt 
Trận Quốc Gia Liên Hiệp Việt Nam. Mặt trận không hoạt động được. Ngài cùng với 
các lãnh tụ quốc gia, lại thành lập Việt Nam Dân Chủ Xã Hội Đảng hay Dân Xã đảng. 



461 

 

Sau đó Ngài được mời tham chánh nhưng chỉ giữ một chức vụ nhỏ là Ủy Viên Đặc 
Biệt trong Ủy Ban Hành Chánh Nam Bộ. 

Ngài còn gia nhập Mặt Trận Toàn Quốc thành lập ngày 27-2-47 tại Nam Ninh 
(Trung Hoa). 

Ngộ Nạn. 
Sau đó Ngài di chuyển về miền Tây, để hòa giải những xô xát giữa Tín Đồ Hòa 

Hảo với Việt Minh. 
Trước hết Ngài gặp Trần Văn Nguyên. sau gặp Bửu Vinh, mấy nhân viên cao cấp 

Cộng Sản. 
Ngày hôm sau 16/4/47, Ngài lại họp với Trần Văn Nguyên, và tới chập tối, Ngài 

họp với Bửu Vinh. 
Khoảng 7 giờ rưỡi tối, có 8 người vào chỗ Ngài ở, giết 3 trong 4 tên hộ vệ của 

Ngài, còn Ngài bị mất tích từ ấy đến nay. Như vậy là Ngài mất tích tại Đốc Vàng vùng 
Đồng Tháp. (STD, tr. 188-195) 

Khi ấy ngài mới 26 tuổi. Các tín đồ Phật Giáo Hòa Hảo tin rằng Ngài vẫn chưa 
chết. 

Nói Phật giáo Hòa Hảo mới được sáng lập năm 1939 cũng chưa chính xác cho 
lắm, vì từ năm 1849 cho đến 1939, đã có nhiều vị Phật Thánh giáng thế dạy dân, ở 
vùng Hậu Giang như Đức Phật Thầy Tây An (1807-1856), Đức Phật Trùm hoạt động 
trong những năm 1868-1873, Đức Bổn sư , chính thức lấy danh hiệu năm 1870, tịch 
năm 1890, Ông Sư Vãi Bán Khoai, xuất hiện vào khoảng năm 1901, sau đó mới đến 
đức Huỳnh Giáo Chủ chính thức lập đạo Hòa Hảo năm 1939, khi Ngài mới có 19 tuổi. 
Đó là một vị ra đời lập đạo trẻ nhất thế giới. 

Ta có tình yêu rất đượm nồng, 
Yêu đời yêu lẫn cả non sông. 
Tình ta chan chứa trong hoàn vũ, 
Không thể riêng yêu khách má hồng. 

  
                         (PGHH Trong Dòng Lịch Sử Dân Tộc, Nguyễn Long Thành 

Nam, tr.398) 
Sau đây sẽ bàn qua về các vị tiên phật trên. 

Đức Phật Thầy Tây An. 
Đức Phật Thầy Tây An đã nổi danh khắp Miền Nam Việt Nam, là một vị Phật 

Sống và một nhà ái quốc, ngài sinh năm 1807, nhưng mãi đến năm 1850 ngài mới ra 
mở đạo, và viên tịch năm 1856, lúc Tam Giáo đã hết sức suy vi. (Vương Kim, Bửu Sơn 
Kỳ Hương, tr. 28). Ngài thành lập Giáo Phái Bửu Sơn Kỳ Hương, và khai thị môn pháp 
Tu Nhân Học Phật, và gợi lại tinh thần dân tộc của phái Trúc Lâm Yên Tử xưa. 

Con đường tiến hóa nhân loại là con đường hướng thượng, từ bâïc thấp tiến lên 
bậc cao, từ chỗ không tự do tiến đến chỗ cuối cùng giải thoát. Thế nên việc Tu Nhân 
cũng chỉ là để trang nghiêm đoạn đường nhập thế, làm nấc thang bước lên đoạn đường 



462 

 

xuất thế. Vì vậy mà đồng thời với Tu Nhân, Đức Phật Thầy Tây An còn chủ trương học 
Phật. (Vương Kim, Bửu Sơn Kỳ Hương, tr. 33). 

Về phương diện Tu Nhân, Ngài xướng xuất Tứ Ân Hiếu Nghĩa, để dìu dắt con 
người trở lại với Đạo Nhân, căn bản của con đường đưa đến mục đích cuối cùng 
giải thoát.(Vương Kim, Bửu Sơn Kỳ Hương, tr. 29) 

Về tu Phật Ngài xướng xuất phép tu gồm cả 3 Mật, Tịnh Thiền. Ngài dùng Mật 
Tông để chữa bệnh và đã dạy được nhiều đệ tử như Đạo Xuyến, Đạo Sang, Đình Tây, 
Đạo Lập v.v... (Vương Kim, Bửu Sơn Kỳ Hương, tr. 38) 

Vai trò của Mật Giáo là cốt dọn lấy miếng đất “lòng tin”, để rồi gieo hạt giống Bồ 
Đề, thế nên đồng thời với Mật Giáo, Đức Phật Thày Tây An còn khai thị phép tu Tịnh 
và tu Thiền (Std, tr. 41). Ngài chủ trương Thiền Tịnh Song tu, nhưng khác với Trúc 
Lâm Yên Tử vì Trúc Lâm Yên Tử lấy Thiền làm chánh Tông, lấy Tịnh làm trợ tông, 
còn Ngài thì lấy Tịnh làm chính tông, lấy Thiền làm trợ tông (Std, tr. 46). 

Bửu Sơn Kỳ Hương ở núi Sam. Ai qui y thọ giáo với Ngài thì Ngài phát cho một 
cái lòng phái có 4 chữ Bửu Sơn Kỳ Hương bằng son, in trên giấy vàng... (Std, tr. 83.) 

Trong vòng 7 năm hoằng pháp, tín đồ qui y, thọ giới có mấy mươi vạn, (Std. tr. 
85). 

Đức Phật Trùm. 
Ngài vốn là người Miên, ở núi Tà Lơn, vùng Xà Tón, tỉnh Châu Đốc, nhưng bỗng 

một hôm sau khi chết đi, sống lại vì bệnh thời Khí, ngài hốt nhiên tỏ ngộ, và không nói 
được tiếng Miên lại nói ròng tiếng Việt. Ngài phát phù trị bệnh, mở đạo giáo đời, y như 
đã được Đức Thày Tây An truyền lại. Và kỳ diệu nhất là Ngài cũng phát lòng phái Bửu 
Sơn Kỳ Hương, cho nên người đời quả quyết rằng Ngài là Đức Phật Thày hóa kiếp. 
(Std, tr, 87). 

Ngài ra đời năm 1868, tức là lúc quân Pháp đã chiếm Nam Kỳ Lục Tỉnh và là lúc 
các anh hùng cứu quốc nổi lên gây phong trào kháng chiến Cần Vương như Trương 
Công Định, Võ Duy Dương, Nguyễn Trung Trực, Nguyễn Khoa Huân, Trần Văn 
Thành. 

Vì Ngài là đệ tử của Đức Phật Thày, lại có cả vạn người hậu thuẫn, nên quân Pháp 
chú ý đến Bửu Sơn Kỳ Hương, và phá tan lực lượng của Ngài vào năm 1873, và sau đó 
bắt Ngài đi đày. (Std, tr. 88) 

Đức Bổn Sư . 
Đức Bổn Sư cũng hốt nhiên tỏ ngộ, và dùng Phép huyền diệu độ bệnh cứu dân. 

Ngài cũng phát lòng phái Bửu Sơn Kỳ Hương, và xiển dương pháp môn Tu Nhân Học 
Phật. 

Ngài sáng tác bộ kinh Hiếu Nghĩa gồm 3 quyển, và lập chùa phát phái ở núi Tượng 
vào năm 1870. Nhưng ngôi chùa này bị quân Pháp thiêu hủy năm 1885. 

Sau đó vì ngài bị hương chức hội tề quản chế không cho tự do hành Đạo, nhất nhất 
cái gì cũng phải xin phép. Mỗi lần tín đồ vào chùa lễ bái không quá 4 người. 

Chính vì thế Ngài phải canh cải cách thờ phượng, thay vì chú trọng Vô Vi, Ngài 
lại trọng về sắc tướng. Đó là cách quyền xảo. 



463 

 

Không thời kỳ nào mà tín đồ Bửu Sơn Kỳ Hương chịu nhiều tai ách bằng thời kỳ 
này. 

Trong suốt thời gian từ lúc Đức Bổn Sư ra đời cho đến khi ngài viên tịch (1890), 
Không có phút nào Ngài được yên thân. Ngài giữ vững được giáo hệ Bửu Sơn Ký 
Hương đã là may lắm rồi. (Std, tr. 93-95) 

Ông Sư Vãi bán khoai. 
Ông xuất hiện vào khoảng năm 1901, nghĩa là còn trong thời kỳ quân Pháp đang 

thi hành chính sách đàn áp gắt gao các tín đồ của Giáo Hệ Bửu Sơn Kỳ Hương. 
Với Ông Sư Vãi bán khoai, một kỷ nguyên mới về sự truyền giáo mở ra. Bằng 

phương pháp giả dạng thay hình, khi thì làm người bán khoai, khi thì làm kẻ bán củi, 
ông xưng khùng xưng điên, đi nơi này nơi nọ, nhất là ở vùng kinh Vĩnh Tế và Cao 
Miên, khuyến hóa dân sanh, lo tu hành niệm Phật. Chẳng bao lâu mà khắp dân gian ở 
miệt Cao Miên cũng như ở vùng Long Xuyên và Châu Đốc, tinh thần Bửu Sơn Kỳ 
Hương được hưng khởi. Mặc dầu Ông không lập chùa chiền hóa độ, nhưng với quyển 
Sấm Giảng Người Đời 11 thiên mà ông cho truyền bá trong dân gian, không còn ai mà 
không công nhận Ông là bậc tiên giác trong Giáo Hệ Bửu Sơn Kỳ Hương. Người ta 
thấy những điều lập thuyết và giáo hóa của Đức Phật Thày Tây An, Đức Phật Trùm, 
Đức Bổn Sư phản chiếu trong quyểnSấm Giảng Người Đời ấy. 

Lập thuyết của Phái Bửu Sơn Kỳ Hương, như mọi người đã biết, được xây dựng 
trên Lý Tam Nguyên. Cuộc đời vần xoay theo luật: từ Thượng Nguyên đến Trung 
Nguyên rồi Hạ Nguyên. Khi Hạ Nguyên mãn thì trở lại Thượng Nguyên và cứ thế mãi 
mãi. (Std, tr. 103-105). 

Trong thời Hạ Nguyên này ngài khuyên mọi người phải cảnh tỉnh, và phải Tu Tứ 
Ân, và niệm Phật. Ngài chỉ dạy tu Tịnh Độ mà không dạy Tu Thiền. (Stđ, tr. 109-
112) 

1. VỊ TRÍ ĐỊA DƯ 
Đạo Phật Giáo Hòa Hảo được khai sáng tại làng Hòa Hảo, quận Tân Châu, tỉnh 

Châu Đốc, Việt Nam, và từ đó phát triển, bành trướng ở miền Tây Nam Việt. Đặc biệt 
đây là những tỉnh đồng bằng thuộc châu thổ sông Cửu Long, giáp nước Cao Miên, 
được mệnh danh là vựa lúa của Việt Nam. Nhờ đất đai phì nhiêu, vùng này có khả năng 
vĩ đại về nông nghiệp, gọi chung là Hậu Giang hay miền Tây Nam Việt. 

Ngoài sự kiện kinh tế, vùng này còn có dãy núi Thất Sơn tại biên giới tỉnh Châu 
Đốc giáp sứ Cao Miên. Tương truyền tại đó chứa đựng nhiều điều huyền bí ly kỳ và 
lưu truyền trên sách vở đến nay chưa ai cắt nghĩa được. 

Trên căn bản ấy, vùng Hậu Giang, nơi xuất phát và bành trướng ảnh hưởng 
của đạo Phật Giáo Hòa Hảo. 

2. SỐ TÍN ĐỒ PHẬT GIÁO HÒA HẢO 
Tổng số tín đồ Phật Giáo Hòa Hảo được ước lượng vào khoảng trên 2 triệu người, 

đại diện cho một tỉ số 38% trên dân số vùng Hậu Giang, hay 10% trên tổng số dân Việt 
Nam Cộng Hòa. Có những tỉnh như Châu Đốc, An Giang, Kiến Phong, Sa Đéc, tín đồ 
Phật Giáo Hòa Hảo lên đến 90 % dân số; ở các tỉnh khác, tỷ số này thay đổi từ 10 đến 



464 

 

60 %. (thống kê trước 1975 của PGHH. Nay 2001, con số dường như lên trên 4 triệu 
người) 

3. ĐẶC TÍNH PHẬT GIÁO HÒA HẢO 
-ĐẶC TÍNH THỨ NHẤT : Bửu Sơn Kỳ Hương hay Phật Giáo Hòa Hảo đều là 

một nền đạo Phật của nông dân. 
Đức Phật Thầy Tây An trước kia vừa truyền bá đạo Phật vừa khuyến khích nông 

nghiệp dưới hình thức “Lập trại ruộng để vừa tu hành vừa cày cấy”. 
Ngày nay cũng thế, hầu hết tín đồ Phật Giáo Hòa Hảo là nông dân, và đó cũng là 

một lý do tại sao Đức Huỳnh Giáo Chủ đã lập đạo tại một vùng đất phì nhiêu nhứt Việt 
Nam. 

Trên phương diện nhân sinh và xã hội, người ta cũng nhận định rằng bản chất 
thuần phác của người nông dân cho họ có căn bản thuận lợi để tu học theo đạo Phật. 

-ĐẶC TÍNH THỨ HAI, Phật Giáo Hòa Hảo cũng như Bửu Sơn Kỳ Hương đều 
chủ trương tu hành tại gia. Bởi vì các vị Giáo Chủ này đã nghĩ rằng đạo Phật không 
những chỉ truyền bá ở thiền môn mà còn phải phát triển rộng rãi đến mọi gia đình. 

Do đó các tín đồ PGHH không bị bắt buộc phải cạo đầu vào chùa, lìa bỏ mọi 
việc ngoài thế gian, mà họ vẫn ở tại gia đình, sống như mọi người công dân khác 
với nếp sống bình dị trong nông nghiệp, đồng thời tu hành theo giáo lý của Đức 
Thích Ca. 

Tôn chỉ tu hành của Phật Giáo Hòa Hảo là Học Phật Tu Nhân, tức là noi theo 
giáo lý chơn truyền của Đức Phật mà tu sửa con người, để vừa làm tròn bổn phận trong 
cõi đời đang sống, vừa dọn thân tâm cho trong sáng để được siêu thăng vào cõi Tịnh 
Độ Cực Lạc, giải thoát khỏi vòng luân hồi. 

Để thi hành tôn chỉ Học Phật Tu Nhân, người tín đồ PGHH phải tích cực thực 
hiện Tứ Ân, tức 4 điều ân lớn, là: 

1-Ân Tổ Tiên Cha Mẹ 
2-Ân Đất Nước 
3-Ân Tam Bảo (Phật, Pháp, Tăng) 
4-Ân Đồng Bào Nhơn Loại (Xin xem sách về Giáo Lý PGHH) Cũng 

trong đường lối đó, người tín đồ PGHH đã tỏ ra tích cực tu hành đồng thời cũng tích 
cực hy sinh vì đất nước, khi quốc gia hữu sự. 

-ĐẶC TÍNH THỨ BA là sự canh tân phương pháp hành đạo nhằm loại trừ mọi 
hình thức rườm rà, mê tín, dị đoan. Đặc tính canh tân này có mục đích loại bỏ âm 
thinh sắc tướng để phát dương phần tinh túy của đạo Phật, đúng theo chánh pháp 
vô vi của Đức Phật. 

Đạo Phật Giáo Hòa Hảo chủ trương canh tân như sau: 
-Không cất chùa đúc tượng thêm, ngoài những ngôi chùa đã sẵn có. Ai 

giàu lòng từ thiện thì nên phát tâm bố thí, cứu trợ kẻ nghèo khổ, hơn là cất chùa lớn, 
đúc tượng cao. 

-Không chấp nhận thầy cúng, thầy lễ, thầy bói, thầy phù thủy, cũng 
không dâng cúng chè xôi thực phẩm cho Phật, vì Phật không dùng những của hối lộ đó. 



465 

 

-Không dùng cờ phướn, lầu kho, đốt giấy tiền vàng bạc, phí tổn vô ích.... 
-Không khóc lóc hay làm linh đình lúc tang ma, mà chỉ im lặng cầu 

nguyện cho linh hồn người chết được siêu thoát. 
Không ép hôn, thách tiền cưới hay tiệc rượu linh đình, vì sẽ mang nợ, gây hại về 

sau. Tóm lại, giáo pháp vô vi Phật Giáo Hòa Hảo nhằm canh tân phương pháp hành 
đạo để trở về với giáo lý chơn truyền của Đức Phật, là tu hành tại Tâm, chẳng phải ở 
hình thức lễ nghi bề ngoài. 

Phật Giáo Hòa Hảo không có sư sãi. 
Tóm lại, Phật Giáo Hòa Hảo dạy Tu Nhân Học Phật. 
Tu Nhân là tu đạo Làm Người đối với gia đình, quốc gia, xã hội, là tu đức Nhân 

của Khổng Mạnh, nhất là Hiếu Nghĩa. Tứ ân hiếu nghĩa nằm gọn trong 2 chữ Tu Nhân. 
“Phàm là con dân, thì biết yêu tổ quốc, hy sinh thân mạng đền bù nợ quốc gia; làm 

con thì hiếu thảo, thờ phượng cha mẹ, anh em thì hòa thuận nhau, vợ chồng thì ân 
nghĩa đối đãi nhau, Nói tóm lại, một người có đạo nhân, là người lấy nhân nghĩa, đạo 
đức làm phương châm xử thế tiếp vật, sống một đời chánh chân cao nhã”. Đó là bước 
đầu của nấc thang tiến lên con đường đi đến quả vị Tiên Phật. Ai muốn giải thoát, 
muốn thành Phật, thành Tiên cũng phải trải qua nấc thang đó trước; ví bằng 
chẳng hành xong Nhân Đạo thì không sao thành Phật Đạo .(Vương Kim,Bửu Sơn 
Kỳ Hương, tr. 67) 

Học Phật là học tinh hoa Phật Giáo. Hòa Hảo chú trọng: Mật, Tịnh, và Thiền. 
Mật là Mật Tông. Mật tông cốt là dọn lấy miếng đất “lòng tin”, để rồi gieo giống 

Bồ Đề chánh pháp. Mật tông, hay phép nhiệm chữa trị bệnh cho những người kém tin 
tưởng sớm thức tỉnh , cảm lấy ơn cứu độ mà qui ngưỡng tu hành. Nhưng về sau khi 
người đời đem lòng mộ đạo, thì đức Huỳnh Giáo Chủ không còn thi thiết nữa. (Vương 
Kim, Bửu Sơn Kỳ Hương, 1997, tr. 41) 

Có người hỏi Đức Huỳnh Giáo Chủ: “Bạch thầy, mấy Ông Đạo trên núi, thường 
luyện phép để ngày sau phò vua, giúp nước. Còn Đức Thày sao không dạy đệ tử luyện 
phép như Tiên Đạo?” 

Ngài đáp: “Đức Phật chỉ dạy con người lo tu tâm sửa tánh, cho được trọn lành trọn 
sáng, còn phù phép thuộc về tà giáo. Còn ham phù phép tức là còn nuôi óc cạnh tranh 
cầu danh lợi: phép linh cũng như cá linh. Nước vừa chớm giựt, loại cá này đua nhãy lên 
nước trước, nên phải chịu chết sớm. Các ông đừng ham linh mà bỏ mình.” (Vương 
Kim, Đức Huỳnh Giáo Chủ, VP Phật Giáo Hòa Hảo/HN, 1997, tr. 74) 

Tịnh là Tịnh Độ. Đức Huỳnh Giáo chủ dạy Thiền Tịnh song tu. Tịnh Độ là niệm 
danh hiệu A Di Đà, cầu vãng sanh Cực Lạc. Tịnh Độ Tông dựa vào Tha Lực của Đức 
Phật A Di Đà. 

Thiền là Thiền Tông. Thiền Tông là Pháp Môn tự lực tu hành. Chủ yếu của pháp 
Thiền Tông, là đạt đến chỗ Minh Tâm Kiến Tính. Mỗi chúng sinh đều có sẵn Bản 
Tâm thanh tịnh, vĩnh viễn trường tồn, bất di bất dịch, nhưng vì thiên chấp sắc 
tướng, mà lu mờ chân giác; vì thế mà nhận lầm cái không làm có , cái có làm 
không. Do chỗ mê lầm ấy mà lăn lộn mãi trong tam đồ lục đạo. Chỉ có trở về với 
Bản Tính Thanh Tịnh, nhận rõ cái lý: sắc tức thị không, không tức thị sắc, thì mới 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



466 

 

dứt đường sinh tử, phản bản hoàn nguyên... (Vương Kim, Bửu Sơn Kỳ Hương, tr. 
99, 100). 

“Thì ra Ông Phật cũng chẳng qua từ địa vị chúng sinh, tức là con người bằng 
xương bằng thịt, tu hành đắc quả... Phật từ chúng sinh ra mà ra. Thế nên, muốn thành 
Phật, trước phải làm chúng sinh, hay nói một cách khác, trước khi làm Phật, cần phải 
làm một con người. 

“ Như vậy, con người là khởi điểm của con đường tiến hóa để đi đến Phật. Không 
có con người thì không thể nào thành Phật. Nhưng Phật khác hơn chúng sinh ở chỗ 
Phật là con người toàn thiện, toàn mỹ, rốt ráo giải thoát, còn chúng sinh là những 
con người chưa hoàn hảo, còn bị ràng buộc, trói trăn. Làm Phật tất phải biết hơn 
chúng sinh, phải làm hơn những việc của chúng sinh làm, mới xứng đáng cho chúng 
sinh thờ kính và quí trọng. Ví bằng Phật mà không làm hoàn toàn bổn phận con người, 
không vượt trên bậc phàm, thánh, thì hẳn kẻ phàm, thánh dù có thờ, cũng không trọn 
kính. Và như thế thì không thành một vị Phật...” (Vương Kim, Bửu Sơn Kỳ Hương, tr. 
67-68). 

Tế Điên Hòa Thượng có nói: “Dục tu Tiên Đạo, tiên tu Nhân Đạo. Nhân đạo 
bất tu, Tiên Đạo viễn hỷ.” Muốn tu Đạo Tiên Phật, trước phải tu đạo làm người. Đạo 
làm người mà không tu, thì Đạo Tiên Phật khó đến vậy. (Vương Kim, Bửu Sơn Kỳ 
Hương, tr. 31.) 

Những tư tưởng trên đây thật là trong sáng, và rất chính xác. Đáng khâm phục. 

4. SỰ THỜ PHƯỢNG CỦA PHẬT GIÁO HÒA HẢO 
Trong chủ trương canh tân nói trên, sự thờ phượng trong nhà các tín đồ Phật Giáo 

Hòa Hảo thật là giản dị. 
Trên bàn thờ, không có tượng Phật, không có chuông mõ. Chỉ có một tấm Trần 

bằng vải màu đà, tượng trưng cho sự hòa hợp nhơn loại, và cho màu sắc nhà thiền. Đó 
là bàn thờ Chư Phật. Dưới bàn thờ Phật là bàn thờ Cữu Huyền Thất Tổ, ông bà cha mẹ 
đã khuất. Trước nhà có một bàn thờ lộ thiên (gọi là bàn Thông Thiên) để người tín đồ 
cảm thông với Trời Đất, bốn phương trời, mười phương Phật. Chỉ dùng nước lạnh, 
bông hoa, và nhang để cúng Phật. Nước lạnh tiêu biểu cho sự trong sạch, bông hoa tiêu 
biểu cho sự tinh khiết, còn nhang dùng để khử mùi uế trược. 

Mỗi ngày người tín đồ PGHH làm lễ cúng Phật, ít nhứt hai lần, buổi sáng và buổi 
tối. Trong các ngày rằm, mồng một, ngày vía Chư Phật, họ đến chùa hay hội quán hành 
lễ, và nghe kinh giảng hay nghe thuyết pháp. 

Lúc đảnh lễ họ không dùng mõ chuông, mà chỉ lâm râm tâm niệm. Khi nào mắc 
công việc thì đến giờ hành lễ họ quay mặt về hướng Tây mà cúng Phật, và khuyến 
khích nhau ngồi đâu, ở đâu cũng tụng niệm trong tâm. 

Ngoài ra trong các Xã, Ấp có những độc giảng đường trang bị máy phóng thanh, 
để mỗi ngày trong những giờ nhất định, có những giảng viên đến đọc kinh giảng hay 
thuyết pháp cho người chung quanh cùng nghe. 

Độc Giảng Đường Phật Giáo Hòa Hảo là những ngôi chùa thâu hẹp chỉ để 
truyền đạo, chớ không phải để cư trú, nên nhỏ hơn chùa, bởi bản chất Phật Giáo Hòa 
Hảo là cư sĩ tại gia. 

ADMIN
Highlight

ADMIN
Highlight



467 

 

Hiện nay chỗ nào có nhiều tín đồ PGHH đều có Độc Giảng Đường, với nét kiến 
trúc đặc biệt của Phật Giáo Hòa Hảo. Theo kiểm kê năm 1965, Phật Giáo Hòa Hảo có 
390 Độc Giảng Đường. 

Giới nghiên cứu giáo lý PGHH đã đúc kết hệ thống tư tưởng của Huỳnh Giáo Chủ 
thành một công thức ba bước bất khả phân: Bước thứ nhất là học Phật, bước thứ hai là 
Tu Nhân, bước thứ ba là tìm về cứu cánh giải thoát. (PGHH Trong Dòng Lịch Sử Dân 
Tộc, Nguyễn Long Thành Nam. Tr 284) 

5. CỜ ĐẠO, HUY HIỆU 

 

Huy Hiệu Hoà Hảo 
Cờ đạo hình chử nhật màu đà, không có chữ hay hình tượng nào. Huy hiệu PGHH 

hình tròn màu đà, bìa vàng trên có bông sen trắng và bốn chữ viết tắt PGHH. 

6. THÁNH ĐỊA 
Thánh Địa Phật Giáo Hòa Hảo đặt tại làng Hòa Hảo tức là sanh quán của Đức 

Huỳnh Giáo Chủ, và cũng là nơi khai sáng mối Đạo. Tại đây không có sự xây cất đồ 
sộ, nhưng có một nếp sống đặc biệt an lạc, với không khí đạo giáo. 

7. HỆ THỐNG TỔ CHỨC 
Đoàn thể PGHH được quản trị bởi một hệ thống Ban Trị Sự. Các Ban Trị Sự được 

thiết lập từ mỗi Ấp, Xã, Quận, Tỉnh. Trên hết là một Hội Đồng Trị Sự Trung Ương. 
Mỗi Ấp chia làm nhiều chi hội. 
Nhờ một tổ chức đi sâu vào tới hạ tầng cơ sở quần chúng, nên sự điều hành công 

việc được chặt chẽ, và các chỉ thị được thi hành suốt từ trung ương xuống đến các 
chi hội. 

Nguyên tắc tổ chức và điều khiển là dân chủ tập trung. 

8. SINH HOẠT 
Phật Giáo Hòa Hảo được khai sáng từ năm 1939. 
Trong sinh hoạt bình thường, trọng tâm công tác của Giáo Hội PGHH nhắm vào 2 

mục tiêu chính. Thứ nhứt là phổ truyền giáo lý trong và ngoài nước. Thứ hai, thực hiện 
các công tác xã hội, văn hóa, cứu trợ và bố thí. 

Trong công thức Học Phật Tu Nhân, trên 2 triệu (1975) người tín đồ PGHH 
cư sĩ tại gia đồng thời với sự tu sửa thân tâm, lại còn đóng góp vào việc phát triển 
nền kinh tế nông nghiệp của Việt Nam. Hơn thế, khi quốc gia hữu sự, tín đồ 
PGHH sẵn sàng hiến dâng đời sống , hy sinh để bảo vệ tổ quốc. 



468 

 

Mỗi năm đặc biệt trong ngày đại lễ Kỷ Niệm Khai Sáng Mối Đạo vào 18 tháng 5 
Âm lịch, các sự kiện trên đây được thể hiện trong tổ chức đại lễ nơi Thánh địa Hòa Hảo 
và ở khắp vùng Hậu giang. 

9. TRONG CỘNG ĐỒNG PHẬT GIÁO THẾ GIỚI 
Trên bình diện quốc gia, giáo hội Phật Giáo Hòa Hảo là một hội viên sáng lập của 

Hội Đồng Tôn Giáo Việt Nam, một cơ quan đoàn kết các tôn giáo chánh yếu như: 
Thiên Chúa Giáo, Phật Giáo, Phật Giáo Hòa Hảo, Cao Đài Giáo, Tin Lành... Đồng thời 
PGHH cũng tham gia các sinh hoạt quốc gia, đúng theo truyền thống của một tôn giáo 
dân tộc. Ngoài ra, giáo lý PGHH cũng đã được tiếp nhận với nhiều cảm tình bởi nhiều 
giới trí thức Đông phương cũng như Tây phương. 

Bởi vì, với một giáo thuyết hòa đồng tinh hoa Tam giáo, Phật Giáo Hòa Hảo đã 
phát dương giáo pháp chơn truyền của Đức Thích Ca Mâu Ni làm căn bản giáo lý, lại 
thêm các tư tưởng Nho giáo, Lão giáo, đã ăn sâu vào tập tục dân tộc Việt Nam, để kết 
thành một tư tưởng Đạo học có đặc thái dân tộc Việt Nam. 

Tuốt gươm vàng lên ngựa xông pha. 
Đền xong nợ nước thù nhà, 
Thiền môn trở gót Phật-Đà nam-mô. 

(SGTVTB, Huỳnh Phú Sổ tr.456) 

& 

  

Bài này viết theo tài liệu của Phật Giáo Hòa Hảo trên trang nhà của PGHH 
http://www.hoahao.org/ và các sách 

-Đức Huỳnh Giáo Chủ của Vương Kim 
-Để Hiểu Phật Giáo Hòa Hảo của Thanh sĩ và Vương Kim 
-Bửu Sơn Kỳ Hương của Vương Kim 
-PGHH trong Dòng Lịch Sử Dân Tộc của Nguyễn Long Thành Nam. 
-Sấm Giảng Thi Văn Toàn Bộ của Đức Huỳnh Giáo Chủ 
-Bồ Tát Huỳnh Phú Sổ và Phật Giáo Thời Đại củaTiến Sĩ Lê Hiếu Liêm 
-Hồn Thiêng Dân Tộc của Nguyễn Huỳnh Mai 
-Đức Phật Thày Tây An của Vương Kim và Đào Hưng 

 

  

 


	C1: Tinh hoa Thiên Chúa Giáo - Mật truyền
	C2: Sơ lược về Bà La Môn Giáo
	C3: Từ Veda đến Bhagavad-Gita
	   Upanishads (Áo nghĩa thư)
	C4: Các môn phái Triết học Ấn Độ Giáo
	   Yoga (Du già)
	   7 luân xa
	   Kỳ Na Giáo (Jainism)
	C5: Tinh hoa Bà La Môn Giáo
	C6: Lão Giáo, Đạo Đức là gì?
	C7: Vũ trụ thám vi: tìm hiểu huyền cơ Vũ trụ
	C8: Nhân sinh phát diệu: vi diệu của cuộc đời
	C9: Dịch Kinh yếu chỉ - Cốt tủy Kinh dịch (HAY)
	   Sơ lược về Dịch Kinh
	   64 quẻ, ý nghĩa, cách tìm
	C10: Thân học minh tuyên: tìm hiểu về con người
	C11: Tính mệnh song tu: tu thể xác lẫn thần hồn
	   Bát đoạn Cẩm và Thập nhị đoạn Cẩm (bài tập dưỡng sinh)
	C12: Bàn về luyện đơn
	C13: Quần kinh diệu tuyển: Kinh sách Đạo Lão
	C14: Cao nhân, Danh phái
	C15: Quy nguyên phản bản, trở về gốc nguồn
	C16: Đạo Phật
	C17: Siêu hình học Phật giáo
	C18: Tối thượng thừa Phật giáo
	C19: Đạo Khổng: Chân dung Khổng Phu Tử
	C20: Tinh hoa Khổng giáo theo Tứ thư, Ngũ kinh
	C21: Vũ trụ quan (theo Trung dung và Dịch lý)
	C22: Nhân sinh quan (theo Trung dung và Dịch lý)
	C23: Sử quan (theo Trung dung và Dịch lý)
	c24: Hai chữ Tính Mệnh theo Khổng giáo
	C25: Tiểu nhân, Quân tử, Thánh nhân
	C26: Thuyết Thiên Nhân tương dữ và Thiên Nhân hợp nhất trong Nho giáo
	C27: Quan niệm Tu thân theo Nho gia
	C28: Con đường huyền nhiệm - Trung dung
	C29: Tinh hoa Cao Đài Giáo
	C30: Tinh hoa Hồi giáo
	C31: Tinh hoa Do Thái Giáo: Kabbala
	C32: Tinh hoa Phật giáo Hòa hảo

